Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: Le langage en tant que métaphysique
Autor: Muller, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883473

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le langage en tant que métaphysique*

Par Maurice Muller

Nous pourrions poser la définition suivante: est objectif ce
que «tout le monde» peut constater, subjectif ce que le sujet, «moi
seulement», peut constater. La phrase: «le train de dix heures
huit a dix minutes de retard» exprime, au moyen du langage,
une relation entre la position des aiguilles des horloges et I’arri-
vée du train en gare. La forme, la couleur de I’horloge sont, en
tant que percues, strictement individuelles. Au contraire, la rela-
tion elle-méme est commune aux différents observateurs: le lan-
gage donne une forme a cette relation. Le langage est incapable
de transmettre les qualités des choses, leur couleur par exemple;
il se borne a les signifier, alors que la relation entre les choses
devient dans le langage relation entre les signes. Les relations
étant parties intégrantes du langage et des choses, on peut pré-
tendre que le langage est I’aspect objectif de la pensée sur les
choses, qu’il est légitime non pas de rapporter le langage a la
pensée mais, inversement, de rapporter la pensée au langage en
renongant ainsi a définir le langage en le confrontant avec la
pensée ou les choses. Seraient objectives non pas les choses elles-
mémes, mais seulement les relations en tant qu’elles apparaissent
dans le langage.

Il y a en effet, entre significations relationnelles et significa-
tions qualitatives, une différence essentielle. Rien dans les mots
ne reproduit la chose, alors que la relation entre les mots tra-
duit la relation entre les choses. A la limite, la relation entre les
choses ou les événements vient se confondre avec la relation
entre les signes, comme dans les relations algébriques ou rien ne
distingue 'opération sur les choses de I'opération sur les signes,

* Résumé d’une conférence donnée a la Société Suisse de Philosophie en
novembre 1946, 3 Berne. Voir, sous une forme différente, un autre état du
méme sujet dans un article de la revue Lettres, 4 année, 1946, n® 2, sous
le titre Métaphysique et langage.

12 177



ou 'opération sur les signes et 'opération sur les nombres appa-
raissent comme identiques,

Dés lors, ce qui est en fait objectif, ce n’est ni 'univers quali-
tatif, ni méme l'univers des significations: ce qu’il y aurait d’ob-
jectif dans une perception, ce serait uniquement le systéme de
mots qui la désigne. «Raie jaune apparaissant dans le champ
d’un spectroscope» reproduit une relation indépendante des dif-
férents modes de percevoir des observateurs. Quoique non en-
core dégagée de toute signification pour le physicien qui la pro-
nonce, une telle proposition suppose un ensemble de relations
physiques et numériques qui, elles, peuvent étre dégagées de
toute signification. Elle est objective dans la mesure ou elle sup-
pose de telles relations. Plus généralement, le langage est objec-
tif dans la mesure ou il participe d'un univers relationnel déta-
chable de toute signification.

Le langage constitue le systéme de références par rapport au-
quel 'objectif peut étre défini. C’est entre 1’absolument objectif
(la relation dénuée de toute signification) et I’absolument sub-
jectif (I'image mentale en tant que signification irrelationnelle
pure, ou pure intention vers quelque chose) que se constitue un
univers de la représentation. De cet univers, cependant, I’émo-
tion est encore absente. Si nous pouvons — en admettant que
nous soyons en possession d’une langue précise et adéquate a son
objet, comme la langue des calculs — faire correspondre uni-
voquement a telle nuance de vert une région bien déterminée
du spectre solaire, rien de tel n’est possible pour les qualités
émotives. Nous pouvons étudier et décrire les comportements
de la colére, de la tristesse, méme confondre les émotions avec
leurs comportements; jamais une telle description ne répondra
aux émotions colére ou tristesse, lesquelles peuvent étre simu-
lées, sont véridiques ou mensongéres. Une perception n’est pas
véridique ou mensongeére, elle est ce qu’elle apparait. Une émo-
tion n’a donc ni le caractére d’objectivité de la relation, ni le
caractére de subjectivité inhérent aux qualités sensibles. Aux
essences relationnelles s’opposent ainsi les essences émotives,
qui constituent une nouvelle région de la subjectivité. Pas plus
que l'opération qui crée l'image mentale, I’émotion, en tant
qu’elle est mon émotion, n’est constatable et contrélable par au-
trui. C’est pourquoi le behaviouriste cohérent ne doit voir dans

178



I'image mentale que le mot qui la désigne ou le comportement
qui lui sert de catalyseur, dans le concept qu'une opération lin-
guistique, dans I’émotion que le comportement de 1’émotion, au
contraire du linguiste qui, confrontant méthodiquement la pen-
sée et le systéme de signes qui en constitue le véhicule, dénonce
les imperfections du langage. Alors que le behaviouriste définit
la pensée par des données dites objectives et confond pensée et
langage, le linguiste la définit par des opérations mentales sub-
jectives. Et il est vrai que le langage est ambigu et équivoque,
qu'un seul signe correspond a plusieurs concepts (comme le mot
table ou le mot relier), que la langue nous impose un systéme de
notions: il y a des langues, reléve Bally, qui n’ont pas de mot
pour vert, et ceux qui les parlent sont psychiquement aveugles
pour la couleur verte. Toutefois, si le langage impose a la pen-
sée, supposée réduite a un simple pouvoir, les cadres dans les-
quels elle s’exprime, on pourra prétendre qu’a la limite la pen-
sée, s’objectivant dans le langage, devient le langage lui-méme.

Deés lors, si le propre d’une certaine métaphysique est d’expri-
mer le silence, le néant et I’étre par et dans la pensée, donc au
moyen du langage, il faudra faire violence au langage, I’obliger
a devenir lui-méme silence et néant, réaliser la substitution du
langage a la pensée, user de I'inadéquation du langage a la pen-
sée pour lui donner un sens pour lequel il n’était pas fait primi-
tivement, contraindre le langage a signifier ce qu’il n’était pas
appelé a signifier, la construction métaphysique devenant ainsi
une construction linguistique valable en soi et par soi, ou le mot
est substitué a la chose, a la notion. Le fait que les émotions
comme la tristesse, ’angoisse ou le désespoir n’appartiennent
pas aux mémes régions de la subjectivité que les perceptions, les
images ou les états affectifs élémentaires comme la douleur ou
le plaisir physiques, explique et dans une certaine mesure jus-
tifie ’'usage qu’en ont fait les philosophes de 1’existence qui pro-
jettent dans ’absolu d’une construction linguistique les carac-
téres relationnels propres au discours métaphysique et les signi-
fications affectives de la langue courante.

Si je dis que cette rose est rouge, il n’y a ambiguité ni dans
les choses ni dans les mots, et les rapports des mots aux choses
me sont clairs. Si je parle de liberté, je suis jeté dans l'incerti-
tude en ce qui concerne la chose, la notion, et c’est le mot qui

179



en profite. Le mot, ne rencontrant pas 'obstacle de 1’objet, se
substitue a la chose, avec toutes les valeurs relationnelles et
émotives qu’il s’incorpore. Opérer sur le mot sera alors opérer
sur I'idée, sur la chose, sur la fonction. Mais l'idée, et en con-
séquence le mot, sont ambigus comme est ambigué la confusion
du mot avec la chose, du signe avec le signifiant et le signifié.
Par la-méme, opérer sur le mot, sur le systéme de signes, c’est
créer un monde métaphysique dont I’ambiguité est le fondement
tant qu’il s'interdit le contrdole étranger de la physique, de la
biologie. Ce délire des mots ou ce jeu des idées serait dés lors
superflu si, aux essences relationnelles inhérentes au discours
métaphysique, ne s’ajoutaient les essences émotives qui donnent
un sens a notre existence. En ce sens, le monde de la métaphy-
sique est une manifestation de la liberté humaine, une projec-
tion de ’homme au dela de I'univers vérifiable des choses et des
objets et en deca de 'univers des perceptions et des comporte-
ments. Cette métaphysique que nous projetons devient I’expres-
sion réelle de notre angoisse, de notre espoir ou de notre déses-
poir; elle constitue un monde verbal qui se suffit a lui-méme
et auquel les critéres de la vérification scientifique deviennent
inapplicables. Ainsi congue, elle tend a prendre le langage au
point ou le mot et le lien grammatical s’identifient non seule-
ment avec le concept et avec la relation entre concepts, mais
deviennent I’équivalent de choses, d’émotions, de relations. Dans
la langue courante, au mot de liberté ne correspond qu’une
notion imprécise; dans la langue de la métaphysique, il devient
I’équivalent d’une chose, la combinaison alchimique d’une
essence relationnelle et d’'une essence émotive. Parler de I'étre
et du néant, c’est créer I’étre et le néant, qui cessent ainsi d’étre
visés pour étre projetés. L’ambiguité de ce langage est cepen-
dant telle que I’étre projeté dans le langage se donne comme
étre visé au moyen du langage.

La métaphysique utilise des mots vidés de leur contenu popu-
laire ou méme savant; le mot étre devient I’équivalent de I’étre,
le mot liberté de la liberté, aussi de ce que I’étre et la liberté
sont en leur essence, une intention vidée d’un contenu précis.
En ce sens, la métaphysique est assimilable a la fois a une
algébre ou 'opération sur le signe est ’équivalent d’une opéra-
tion sur la chose et a une poésie ou la magie du mot se substitue

180



a la réalité des choses, ot aucune image mentale ne vient trou-
bler le jeu des mots.

La langue métaphysique apparait donc comme un en soi dans
lequel I’homme a projeté des essences relationnelles et des
essences émotives; elle exprime I'homme en tant que l’essence
émotive est ’homme ajouté au langage relationnel et, en méme
temps, elle rompt avec '’homme et construit un monde projeté
dans le langage. La métaphysique est ambigué et se développe
dans un climat de malaise dans la mesure ou elle maintient
Iambiguité du langage d’étre a la fois lui-méme et de renvoyer
a autre chose que lui-méme, ot son langage incline I'esprit a se
mouvoir tantét sur le plan des images, tantot sur celui des mots,
a confondre les choses ou les notions avec les mots.

181



	Le langage en tant que métaphysique

