
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: Von Kant über Hegel zu Plato

Autor: Gauss, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Kant über Hegel zu Plato

von Herrn. Gauß

I.

Unter den Vertretern der Philosophie tobt bekanntlich ein
ununterbrochener Streit über die Frage, was denn letzten Endes
das Geschäft, das sie alle zu betreiben vorgeben, nämlich die
Philosophie selber, eigentlich bedeute und worin es bestehe.

Dieser Streit ist natürlich nicht dazu angetan, die Philosophie
Außenstehenden zu empfehlen; wer sich ihr aber einmal mit
einigem Verständnis und Wohlwollen genähert hat, wird leicht
einsehen, daß er im Grunde unvermeidlich, ja vielleicht in einem

gewissen Sinne sogar heilsam ist, insofern er sie nämlich beständig

in der nötigen innern Spannung erhält. Schon Hegel hat seine

Encyklopädie mit folgenden Worten eröffnet (Einl. § 1): «Die

Philosophie entbehrt des Vorteils, der den andern Wissenschaften

zugute kommt, ihre Gegenstände als unmittelbar von der
Vorstellung zugegeben, sowie die Methode des Erkennens für
Anfang und Fortgang als bereits angenommen voraussetzen zu
können.» Und vielleicht noch prägnanter hat sich Schelling
geäußert, wenn er einmal in seinem «System des Transzendentalen
Idealismus» schreibt (Wke. Bd. III, S. 358): «Allein, was
Philosophie sei, ist eben die bis jetzt unausgemachte Frage, deren

Beantwortung nur das Resultat der Philosophie selbst sein kann.»
Wir wollen an dieser Stelle nicht untersuchen, wie es unter

diesen Umständen für einen Menschen je praktisch möglich werden

kann, sich für den Beruf eines Philosophen zu entscheiden

— normalerweise scheint man sich nur für etwas entscheiden zu
können, das man wenigstens im Umrisse von vornherein einigermaßen

zu erkennen vermeint —, noch wollen wir die Frage
erörtern, ob etwa ein Windelband recht gehabt hat, wenn er auf
Grund eines Überblickes über die Geschichte seiner Disziplin
die Bedeutung, die der Philosophie tatsächlich gegeben worden

114



ist — ob mit Recht oder nicht, bleibe noch dahingestellt —, auf
vier Grundformen zurückführen zu können glaubt: Auf
Naturphilosophie oder das Streben in die Einsicht in das Wesen alles
Seienden und seine strukturellen Zusammenhänge; auf ethische

Philosophie oder eine Anleitung zu einem richtigen Leben unter
dem Gesichtspunkt eines höchsten praktischen, vom Menschen

prinzipiell erreichbaren Gutes; auf religiöse Philosophie oder
den Versuch, den Gehalt einer übernatürlichen Offenbarung
systematisch zu erfassen und zusammenhängend darzustellen;
und endlich auf kritische Philosophie oder das Bestreben, selbst

zwar keine neuen Ansichten zutage zu fördern, aber dafür alle
die von den einzelnen Fachdisziplinen dargebotenen Entdeckungen

kritisch gegeneinander abzuwägen und auf ihren Geltungsanspruch

zu prüfen. Wir wollen uns hier nicht auf dieses weite
Feld einlassen, sondern möchten uns nur auf eine Frage
beschränken, nämlich auf die Frage, ob Wissen oder Erkenntnis
das Ziel der Philosophie sei, oder aber Weisheit als ein logisch
zwar anscheinend weniger sicheres, dafür aber sachlich noch
höherstehendes und wertvolleres Gut. Mit andern Worten, wir
möchten der Philosophie gleichsam die Gewissensfrage vorlegen,
ob sie angesichts von dem, was heute unter ihrem Namen getrieben

wird, noch mit gutem Recht ihren traditionellen Namen
einer Liebe zur Weisheit weiterführen darf, oder aber, wenn sie

tatsächlich Wissen oder Erkenntnis als ihr letztes Ziel betrachtet,

sich nicht besser in «Philognosie» umtaufen ließe und ihren
Sachverwalter, den bisherigen «Philosophen», künftighin als

einen «Philognosen» bezeichnete.
Unter den klassischen Repräsentanten der Philosophie — wir

erlauben uns, diesen Namen vorerst noch unangetastet zu lassen

— sind beide Standpunkte abwechslungsweise eingenommen
und beide Auffassungen teils rein oder auch miteinander
vermischt vorgetragen worden. Aristoteles beginnt seine
Metaphysik mit den Worten: «Allgemein in der menschlichen Natur
liegt der Trieb nach Erkenntnis. Das zeigt sich schon in der
Freude an der sinnlichen Wahrnehmung...». Dante nennt ihn
(Inf. Canto IV, 131) «il maestro di color che sanno». Descartes

bekennt, daß er an allen bisherigen Anschauungen methodisch
zweifeln und noch einmal von vorn beginnen müsse, «si je voulais

établir quelque chose de ferme et de constant dans les

115



sciences» (Méd. mét. I, Anfang). Fichte, der methodologisch
Descartes folgt, auch wenn er sich in seinem Denken die Ergebnisse

der kantischen Philosophie aneignet, schreibt deshalb eine
«Wissenschaftslehre» ; es scheint ihm gänzlich zu entgehen, daß

er damit eine Neuerung in die Philosophie einführt, die ihrem
traditionellen Wesen Abbruch tun müßte. Auch Hegel betont in
der Vorrede zur Phänomenologie, daß die «Erhebung der
Philosophie zur Wissenschaft an der Zeit sei»; aber sein
dialektischspekulatives Wissen ist, wie wir noch hoffen zeigen zu können,
so wenig rein-rationalistischer Natur, daß wir uns doch nicht
dazu entschließen könnten, ihn vorwiegend auf die Seite der
«Gnoseologen» zu stellen. In neuerer Zeit hat hingegen Husserl,
auch er methodologisch ein Nachfolger von Descartes, wiederum
bekannt, daß es ihm ernstlich darum zu tun sei, «endlich einmal
die Philosophie zum Rang einer Wissenschaft zu erheben»; er
wird deshalb in der kürzesten Vergangenheit als der Hauptwortführer

der gnoseologischen Richtung in der Philosophie angesehen

werden müssen.

Auf der andern Seite stehen zunächst alle die, welche aus

irgendeinem Grunde an der Möglichkeit des menschlichen Wissens

zweifeln oder aus Enttäuschung heraus den Schwerpunkt
der Philosophie in etwas Außertheoretisches verlegt haben, wie

z. B. die nacharistotelischen Denker, die Stoiker, die Epikuräer,
die Skeptiker und die Eklektiker. Auf sie wollen wir nicht
eingehen, da in ihnen selber die Auseinandersetzung, die wir hier
beleuchten möchten, der Kampf um das Wissens- oder
Weisheitsideal in der Philosophie, nicht eigentlich lebendig war.
Wir möchten daher nur auf zwei große Denker hinweisen, die
den Wert der Erkenntnis sicherlich nicht unterschätzt haben,
schließlich aber doch zur Überzeugung gelangt sind, daß sie

nicht der oberste Zweck in der Philosophie sein kann: wir meinen

Kant und Plato. Kant, doch wohl einer der größten
Wahrheitsforscher aller Zeiten, hat einmal in einer sublimen Stelle
seiner «Träume eines Geistersehers erläutert durch Träume der

Metaphysik» die beängstigende Frage: «Wie viele Dinge gibt es

doch, die ich nicht einsehe» durch den tröstlichen Gedanken

beantwortet: «Wie viele Dinge gibt es doch, die ich alle nicht
brauche» (2. Teil, 3. Hauptstück); und in der Vorrede zur
zweiten Auflage seiner «Kritik der reinen Vernunft» hat er die

116



eindrucksvollen Worte geprägt: «Ich mußte... das Wissen
aufheben, um zum Glauben Platz zu bekommen.» Seine Auffassung
war die, daß sich die höchsten Anliegen der Metaphysik, Gott,
Freiheit und Unsterblichkeit, theoretisch weder beweisen noch
bestreiten ließen, sondern nur in einem moralischen Glauben
unmittelbare Gewißheit werden könnten, eine Gewißheit, die

nun aber nicht mehr die logisch-objektive Formel des «Es ist
gewiß» annehmen dürfe, sondern nur noch die moralisch-subjektive

Formel des «Ich bin gewiß», und die als moralische Gewißheit

nur Gültigkeit hat unter der Voraussetzung, daß ich ernsthaft

gewillt bin, das Sittengesetz zu erfüllen. Kant hat mit dieser
Lehre allem Bildungsdünkel der Aufklärungszeit einen tödlichen
Schlag versetzt, und er hat es immer als einen der größten
Gewinne seiner Philosophie angesehen, daß von nun an gegenüber
den wichtigsten Lebensentscheidungen der sog. Vertreter der
höheren Bildungsschicht nichts mehr vor dem schlichten
einfachen Manne voraushaben soll, gesetzt, daß beide den gleich
guten Willen zur Sittlichkeit und eine ehrliche Gesinnung hegen,
und daß sich künftighin die Überlegenheit an theoretischer
Bildung nur noch in der systematischen Darstellung und gegenseitigen

Begründung der höchsten philosophischen Gewißheiten
äußern könne, aber nicht mehr im Vorhandensein oder Fehlen
dieser Gewißheiten selber.

Noch eindeutiger als bei Kant ist nach unserem Ermessen die

Zurückweisung von rein-intellektualistischen Ansprüchen in der
Philosophie bei Plato ausgefallen. Auch Plato ist sicherlich kein
Gegner des Verstandes gewesen. Aber niemals hätte er das Wissen

als oberstes Ziel aller Philosophie anerkannt. Alle Erkenntnis,

wie überhaupt jede faktische Errungenschaft, ist für ihn
zunächst noch wertindifferent; sie kann eben ebensogut zum
Schlechten mißbraucht als zum Guten gebraucht werden. Um
wertvoll werden zu können, muß deshalb alles bloß Seiende der
«Macht des Guten» (der dùvafieç rob àyaôob) unterstellt werden,
um von ihr die richtige Anwendung zu empfangen. Diese «Macht
des Guten», als jenseits oder oberhalb alles bloßen Seins

thronend, kann aber nie mehr Gegenstand einer logischen Erkenntnis

werden. Ihr gegenüber sinken vielmehr alle unsere Gedanken

zu bloßen Symbolen herab. Was wir gemeiniglich Wissen nennen,
kann nur noch der bessere oder schlechtere Ausdruck für eine

117



Überzeugung sein, deren Ursprung alles Verstandesmäßige
prinzipiell übersteigt. Aber auch der Inhalt unseres vermeintlichen
Wissens könnte nach Plato nicht mehr bloß das Seiende sein.

Was wir zu wissen wünschen, wenn wir uns recht verstehen,

meint er, ist nicht nur, wie die Dinge sind, sondern wie es für
die Dinge gut wäre zu sein. Diese Einsieht könnte uns aber nur
in einer vollkommenen Welt, in welcher ihr Gegenstand tatsächlich

verwirklicht wäre, zuteil werden, d. h. da, wo die Philosophie

selber als Streben nach Weisheit überflüssig geworden wäre.

In einer Welt hingegen, die selber noch unvollkommen ist und
sich noch auf das «Gute» hin zu bewegen hat, ist kein abschließendes

Resultat oder eine endgültige Erkenntnis entweder möglich

oder erwünschbar. Es gibt nach Plato nur eine «philosophia
militans», nicht eine angebliche «philosophia triumpnans».

Die Philosophie bewegt sich also nach Plato nicht zwischen

Nichtwissen und Wissen als ihren beiden Endpolen, sondern
zwischen Zweifel und logisch motivierter Überzeugung oder
«reasoned truth», wie die Engländer so treffend sagen. Sie

beansprucht aber auch nicht nur unsern Verstand, sondern den ganzen

Menschen unter Führung des Verstandes. Wir müssen obv

ob] rfj ^oyrj philosophieren, heißt es in der «Republik» (VII,
518 c). Weder ist ihr Ausgangspunkt, das relative Nicht-wissen,
ein bloßer Mangel an theoretischer Einsicht, sondern immer eine
solche Unwissenheit, die in Gefahr ist, in Präsumption überzugehen,

nämlich in vermeintliche Einsicht bei tatsächlicher Ignoranz,

und in diesem Falle nur noch durch so etwas wie eine

praktisch-therapeutische Operation geheilt werden kann; noch

ist ihr jeweiliges Resultat ein gesichertes Wissen, sondern nur
das vorläufige Ergebnis unserer nie-endenden Bemühung, die uns
umgebende Welt konsequent zu denken. Denken also ist die
Voraussetzung des platonischen Philosophierens, nicht Wissen als

ihr angebliches Ziel. Wenn also schon philosophiert oder gedacht
wird, dann verlangt Plato freilich, daß auch zugleich konsequent
gedacht werde, weil ein nicht-konsequentes Denken gar kein
Denken mehr wäre; aber er hält es für gänzlich unmöglich, rein
logisch zu demonstrieren, daß überhaupt gedacht oder philosophiert

werden müsse. Es gibt eben noch andere Betätigungsarten
als die Philosophie, durch die wir dem Leben sub specie boni
gerecht werden können; ja die Philosophie selber ist nur dann

118



gut, wenn sie sich von vornherein als nur ein Teilmoment des

richtigen geistigen Lebens betrachtet und nicht etwa bereits als

sein Ganzes.

Wir gestehen offen, daß wir in diesem Kampfe zwischen der
«Philosophie» und der «Philognosie», wenn man uns diesen
Ausdruck jetzt gestatten will, oder zwischen einer rein-rationalen
und einer über-rationalen Philosophie eindeutig auf der Seite
der «Philosophie» stehen, und daß die folgenden Ausführungen
hauptsächlich zu ihrer Verteidigung gegen die Ansprüche eines
bloßen Verstandesdenkens geschrieben worden sind. Für uns ist
Philosophie immer das gewesen, als was sie im wesentlichen Plato
betimmt hat; eine andere Konzeption ihres Wesens hätte uns
nie dazu bewegen können, unser Leben in ihren Dienst zu stellen.

Es ist dementsprechend auch immer unser Bestreben

gewesen, für platonisches Philosophieren wieder Verständnis zu
wecken. Wenn wir deshalb für diese Abhandlung den etwas

merkwürdig klingenden Titel: «Von Kant über Hegel zu
Plato» gewählt haben, so konnte damit natürlich keine irgendwie

historisch nachweisbare Entwicklungslinie gemeint sein.
Unsere Ansicht ist vielmehr die, daß diese so geordnete Reihenfolge

der drei großen Denkergestalten die beste Leiter darstellt,
auf der man von einer bloßen «Philognosie», dem natürlichen
Ausgangspunkt eines noch naiven Denkens, langsam wiederum
zur traditionellen «Philosophie» als der Liebe zur Weisheit
aufsteigen kann. Wir sind nämlich in der Tat der festen Überzeugung,

daß nur ein systematisch vergleichendes Studium der
Gedankensysteme von Kant und Hegel einen neuzeitlichen Denker,
der nicht von Plato selber ausgegangen ist, dazu führen kann,
in die noch ungleich weitere und erhabenere Ideenwelt des

spätem Plato einzudringen. Etwas scherzhaft haben wir uns
gelegentlich so ausgedrückt, daß für uns das Wesentliche der
Philosophie in einem rechtwinkligen Dreieck bestehe, dessen
Katheten durch Kant und Hegel und dessen Hypothenuse durch
Plato charakterisiert ist, und wo nach Pythagoras die Lehre
Kants und Hegels als die beiden Kathetenquadrate in der
platonischen Philosophie als dem gleichwertigen Hypotenusenquadrat

integriert werden könnten. Gewiß hat dieser Ausdruck
etwas Spielerisches an sich; aber er ist doch, wie wir glauben,
das anschauliche Symbol für eine Überzeugung, die wir allen

119



Ernstes vertreten und auch in den folgenden Ausführungen zu
begründen versuchen möchten.

Es sind vornehmlich also sachlich-systematische und
methodologische Erwägungen gewesen, die uns zu unserem Titel: «Von
Kant über Hegel zu Plato» geführt haben. Daneben haben aber
wohl auch autobiographische Gründe nicht unwesentlich
mitgespielt. Wir bekennen, daß wir für unser eigenes Denken vor
allem diesen drei Heroen der Geistesgeschichte verpflichtet sind
und daß Dankbarkeit uns, wie wir glauben, dazu verpflichtet,
dies auch ausdrücklich zu bezeugen. Nur könnte die angegebene
Reihenfolge der drei Namen wiederum nicht etwa besagen wollen,

daß wir in unserer innern Entwicklung zunächst Kantianer
gewesen sind, um dann Hegelianer und schließlich Platoniker
zu werden. Das würde den Tatsachen nicht entsprechen.
Faktisch sind wir, wie schon angedeutet, durch Plato zur
Philosophie geführt worden; aber während wir zunächst nur unter
einem noch etwas vagen Gesamteindruck seiner Lehre standen, hat
sich später bei uns, zuerst unter dem vorwiegenden Einfluß von
Kant und dann von Hegel dieses ursprünglich noch etwas schwankende

Bild in immer klareren Umrissen abgezeichnet und schließlich

zur Überzeugung verdichtet, daß nur der späte Plato wirklich
erreicht hat, was Kant und Hegel zeitlebens zwar vorschwebte, und
daß man nur durch ein eingehendes Studium von allen drei heute
ein auf der Höhe der Zeit stehender Schüler Piatos sein kann.

Schließlich hat aber die Wahl dieses Themas auch noch eine

apologetische Seite gehabt. Es war uns nämlich in den letzten
zwanzig Jahren gelegentlich recht unangenehm zu Mute, wenn
wir daran dachten, daß wir bis jetzt noch mit keiner namhaften
Publikation vor die deutschsprechende Öffentlichkeit getreten
sind; und wir können es nicht verhehlen, daß uns eine Veröffentlichung

unserer Gedanken in deutscher Sprache auch heute noch,
nach so vielen Jahren innerer Spannung, eine große Überwindung
kostet. Die Gründe dafür möchten wir darum kurz angehen.

Nachdem wir im Jahre 1928 mit unserer Doktordissertation
über «Die Problematik der Neueren Philosophie» unserem
Unvermögen, irgendwo in der neueren Philosophie festen Fuß zu
fassen, Ausdruck gegeben und zugleich angedeutet hatten, daß es

aber doch einen Standpunkt, nämlich den platonischen, geben

müsse, von dem aus eine so allgemeine Skepsis allererst möglich

120



sei, machten wir uns, wie in der Dissertation versprochen, in
unserer Habilitationsschrift vom Jahre 1929 daran, diesen Standpunkt

darzulegen und zu begründen. Wir haben uns nicht dazu
entschließen können, diese neue Abhandlung zu veröffentlichen,
und, wie wir heute noch glauben, mit Recht. Denn wenn sie

wohl im Religionsphilosophischen bereits unsere Überzeugung
ziemlich adäquat auszusprechen vermochte, so könnten wir doch
das gleiche nicht auch für das Logische, das Ethische und das

Ästhetische behaupten. In der Logik faßten wir den Begriff
nicht wie die platonische Idee als sowohl objektiv-konstitutiv
für alle menschliche Erkenntnis, soweit diese realisiert ist, und
zugleich, da wir nie über sie verfügen können, als beständige
Erkenntnisaufgabe auf, sondern wir sahen in ihm im subjektiv-
erkenntniskritischen Sinne bloß eine Erkenntnisaufgabe; und
über das fundamental wichtige Verhältnis zwischen Denken und
Anschauung waren wir uns noch durchaus nicht im klaren. Im
Ethischen waren wir zwar, wie ein etwas späterer kleiner Aufsatz

in der Festschrift für Herrn Prof. Karl Joël vom Jahre 1934
über das «Problem der Willensfreiheit bei Plato» zeigt, bereits
auf dem richtigen Wege einzusehen, daß man mit dem sokra-
tischen Paradoxon oùâeîç kxwv apaprdvet voll Ernst machen
muß, wenn man an der platonischen Ausgangsposition festhalten
will; nur hatten wir auch darüber unsere Überzeugung noch
nicht richtig aussprechen können, weil wir noch nicht zur
Einsicht durchgedrungen waren, daß nach Plato die causa efficiens
nicht nur immer im Dienste einer causa finalis stehen muß, um
überhaupt sinnvoll zu sein, sondern daß sie, ähnlich wie die

Wahrnehmung im Verhältnis zum Denken, auch indirekt noch
als ein hindernder Grund dafür angesehen werden muß, daß in
der sichtbaren Welt die causa finalis ihr Ziel nie völlig erreicht.
Im Ästhetischen waren wir weiter fortgeschritten, wohl weil dieses

Gebiet unserem Naturell am meisten entsprach; aber da unsere
Ansichten im Logischen und Ethischen noch ungenügend waren,
hätten wir zum mindesten das Verhältnis des Ästhetischen zu diesen

beiden andern Disziplinen nicht befriedigend bestimmen können.
Wie gesagt, waren wir nur in der Religionsphilosophie schon

bis zu einem wirklichen Abschluß gelangt. Hier war es uns völlig
klar, daß weder die kantische Postulatenlehre noch Hegels
Schwanken zwischen Substanz und Subjekt als der wahrhaften

121



Bestimmung des Absoluten zu einem befriedigenden Ziele führen
konnte, sondern nur eine Konzeption wie die platonische von
der ôûva/juç zoû àya&oî), die als Sinn für all unser Denken,
Handeln und Schauen immer schon als vorausgesetzt gelten muß

und trotzdem als etwas, das für jede Zeit gemäß den ihr praktisch

gestellten Aufgaben immer wieder neu zu formulieren ist.
Auch glaubten wir damals schon einzusehen, daß die historische,
von Plato selbst gegebene Formulierung dieses letzten Prinzips
noch nicht genüge, sondern daß auf religionsphilosophischem
Gebiete der ursprüngliche Piatonismus durch etwas wie einen
christlichen Piatonismus zu ersetzen sei. Dieser unserer
Überzeugung versuchten wir in zwei längeren Abhandlungen gerecht
zu werden: In einer «Psychologie des Glaubens», gedacht als

ein Beitrag für ein Preisausschreiben der Kantgesellschaft, im
Jahre 1929, und etwas später in einer mehr systematisch gehaltenen

Studie über den «Sinn und die Aufgabe der Philosophie».
Diese beiden Abhandlungen sehen wir noch heute, einige
Nebensächlichkeiten ausgenommen, als gültig an; wir hätten jetzt
nichts mehr gegen eine nachträgliche Veröffentlichung.

Was uns damals von einem solchen Schritt abhielt, war wohl
eine gewisse allgemeine Entmutigung. Wir fanden uns nämlich
in einen schwierigen Zweifrontenkrieg verwickelt. Auf der einen
Seite stand die Philosophie, damals verkörpert durch den
Kritizismus, die Phänomenologie und die Anfänge der sog.
Existentialphilosophie. Ihre Ansätze konnten wir von unserer platonischen

Grundauffassung aus als zu einseitig subjektiv und
anthropozentrisch nicht mehr gutheißen. Zugleich waren wir aber
selber noch außer Stande, ihnen gegenüber unsere eigene Ansicht
mit der nötigen Durchschlagskraft zu formulieren. Auf der
andern Seite, in der Religionsphilosophie, war zwar unser Denken

zu einem gewissen Abschluß gelangt, aber hier ergaben sich

Schwierigkeiten für eine soziale Anpassung. Unser christlicher
Piatonismus vertrug sich eben nur schlecht mit den beiden
christlichen Konfessionen unseres Landes, von denen der pla-
tonisierende Anglikaner Richard Hooker einmal nicht ohne
Pointe gesagt hat, daß ihr Unerfreuliches darin bestehe, daß

während die eine «nicht irren könne», die andere «nicht irren
wolle». Aus dieser Sachlage heraus ist es vielleicht begreiflich,
wenn wir uns eines Tages gleichsam in Verzweiflung dazu ent-

122



schlössen, unsere Philosophie in englischer Sprache zu schreiben
und uns der anglikanischen Kirche anzuschließen.

Wir haben diesen Übertritt nie bereut. Er hat uns auf der
einen Seite Ruhe gegeben und es indirekt auch ermöglicht, auf
der andern systematisch weiterzuarbeiten. Zunächst dachten wir
freilich daran, unsere philosophischen Ansichten nur in einer
Darstellung Piatos und seiner Philosophie kundzugeben. Ein
dreibändiges Werk war geplant, von dem der erste Teil unter
dem Titel: «Plato's Conception of Philosophy» 1937 bei Mac-
millan in London erschienen ist. Seine Fortsetzung, eine Studie
über «First Principles of Platonism» lag druckreif beim
gleichen Verleger, als der zweite Weltkrieg ausbrach. Sie blieb somit
zunächst unveröffentlicht.

Wir selber waren nämlich unter dem Schein trügerischer
Hoffnungen im Jahre 1938 wieder in die Schweiz zurückgekehrt.
Wir haben deshalb den Krieg hier überlebt, freilich ohne uns
in der Heimat noch wirklich daheim zu fühlen, sondern vom
Gedanken beseelt, nach Beendigung des Krieges sofort, und
diesmal endgültig, nach England überzusiedeln. Allein auch hier
kam es wieder anders, als wir uns vorgestellt hatten. Allmählich
war es uns nämlich gelungen, auch auf dem Gebiete des

Logischen, Ethischen und Ästhetischen unsern Piatonismus konsequent

durchzuführen, und wir glauben heute innerlich, wenigstens

im Umrisse, im Besitze einer platonischen Philosophie zu
sein, die als Ganzes folgerichtig durchdacht ist und nichts mehr

von den übrigen Philosophien des Tages zu fürchten hat. Auch
glaubten wir nun einzusehen, daß die Schwierigkeiten, die einer
öffentlichen Vertretung dieses unseres Gesichtspunktes in England

oder in der deutschsprachigen Welt entgegenstehen, nur
graduell voneinander verschieden sind. Zugleich waren wir uns
aber auch bewußt geworden, über unsere in England während
der dreißiger Jahre geplante Trilogie über Plato wieder
hinausgewachsen zu sein...

Das waren die wichtigsten Ereignisse während der zwanzig
Jahre unseres Stillschweigens. Wir hoffen, daß man es verstehen
wird, wie angesichts dieser innern und äußern Widerstände nicht
früher an ein sichtbares Ergebnis unserer Studien zu denken
war, und daß es uns kaum möglich gewesen wäre, die Periode
unserer innern Entwicklung zeitlich noch mehr abzukürzen.

123



Damit wollen wir nun aber unsere einleitenden Betrachtungen
abschließen und gleich médias in res mit unserer Vergleichung
der systematischen Ansatzpunkte bei Kant, Hegel und Plato
eintreten. Wir beginnen mit Kant.

II.

Kant setzt ein bei der leibnizischen Unterscheidung der menschlichen

Erkenntnisse in vérités de raison oder vérités éternelles,
d.h. Wahrheiten, deren Gültigkeit wegen der Ausschließung von
möglichen Drittlösungen aus der bloßen Demonstration der
Unmöglichkeit des Gegenteils erweisbar ist, deren Anwendbarkeit

sich aber nur aufs Logisch-Mögliche erstreckt, und in vérités
de fait oder Wahrheiten, die zu ihrer Begründung über den Satz

des Widerspruchs hinaus auch noch des Prinzips vom
«zureichenden Grunde» bedürfen, sich dafür nun aber auf die
konkrete sinnliche Wirklichkeit anwenden lassen sollen, wegen
deren Unvorhersehbarkeit hingegen wiederum bloß kontingent
sind. Damit habe Leibniz einen entscheidenden Schritt über
Descartes hinaus getan und das Recht der Tatsachenforschung
gegen seinen Versuch, das ganze Gebiet möglichen Wissens der
nämlichen geometrischen Methode zu unterwerfen und die
gesamte Wirklichkeit in geometrischen Strukturen erstarren zu
lassen, wieder zur Geltung gebracht. Aber in einem Punkt war
Leibniz nach Kant nun doch auch nicht konsequent genug. Er
hatte nämlich behauptet aus der Annahme heraus, daß im
göttlichen Verstände sowohl die sog. ewigen als auch die
Tatsachenwahrheiten bereits beide voll realisiert sind, daß sie als
Wahrheiten trotz ihrer prinzipiellen methodischen Divergenz nur
graduell verschieden sein könnten, daß also mit andern Worten
eine kontingente Tatsachenwahrheit durch immer adäquatere
Aufzeigung ihres zureichenden Grundes in ihrer innern Evidenz
so weit gesteigert werden könne, daß sie schließlich sozusagen
unmerklich in eine ewige Wahrheit übergehe. Kant weist nach,
daß der göttliche Intellekt als unendlicher Intellekt für uns
philosophierende Menschen mit unserem endlichen Verstand
«überschwänglich» ist, so daß sich aus ihm für uns nichts über
das gegenseitige Verhältnis zwischen logischen und
Tatsachenwahrheiten ausmachen läßt. Für uns, meint er, seien logische

124



Wahrheiten und Tatsachenwahrheiten zweierlei und in ihrem
fundamentalen Unterschied durch keine theologische Hypothese
überbrückbar. Ja, Kant geht noch einen entscheidenden Schritt
weiter: er behauptet nämlich, daß das logische Denken nur das

«Wie» der Dinge erfassen kann, nachdem diese uns schon
anderswie gegeben sein müssen, nie aber imstande sei, die Existenz
der Dinge qua Existenz aus sich selber hervorgehen zu lassen.

Die Existenz, meint er, sei kein logisches Prädikat; sie müsse
in jedem Urteil vor jeder Begriffsbestimmung für das logische
oder grammatikalische Subjekt bereits als gegeben vorausgesetzt
werden. Sie erfordere für ihre Erkenntnis im Menschen noch
eine andere vom logischen Denken völlig unabhängige
Erkenntnisquelle. Kant nennt sie die Anschauung.

Damit hatte sich Kant dem lockeschen Standpunkt genähert,
nach welchem uns Menschen alles Material der Erkenntnis von
außen durch Erfahrung zufließen soll, sei es nun durch den
«äußern Sinn» für die Phänomene im Raum oder durch den
«innern Sinn» für die Phänomene in der Zeit, und wonach dem
Denken als einer in allen Menschen vorausgesetzten gemeinsamen
formalen Fähigkeit nur noch die Aufgabe zukomme, dieses von
außen gegebene Material auf seine gegenseitige Übereinstimmung
oder Nichtübereinstimmung zu prüfen. Aber während Locke auf
diese Weise der sinnlichen Erfahrung ein bereits qualitativ
bestimmtes Material vindizierte, wies Kant darauf hin, daß wir durch
die Anschauung zunächst nur erfahren, daß wir einen Eindruck
erhalten haben, aber noch nicht wissen, was er logisch bedeutet,
d. h. wie er qualitativ beschaffen ist. Um seine Qualität bestimmen

zu können, muß ich ihn, wie er meint, zuerst auf andere
Eindrücke beziehen und durch seinen Kontrast mit ihnen logisch
charakterisieren. Ohne eine solche vergleichende Beziehung
wäre der Eindruck für mich qualitätslos oder gedanklich nach
seinem «Wie» unbestimmt. Das ist, wie wir glauben, der tiefere
Sinn von Kants oft zitiertem Ausspruch, wonach Anschauungen
ohne Begriff «blind» seien wie Begriff ohne entsprechende

Anschauung «leer», d. h. bloße Gedanken einer logischen Möglichkeit

ohne Beziehung auf einen ihnen korrespondierenden Gegenstand

in der praktisch relevanten sinnlichen Anschauungswelt.
Daraus ergab sich nun für Kant folgendes Problem: Auf der

einen Seite behaupteten die Engländer Locke, Berkeley und

125



Hume, daß uns aller reale «Gehalt» durch Erfahrung gleichsam
von außen zuflöße, keine Wirklichkeit also je aus dem bloßen
Denken «hervorgesponnen» werden könne. Aber diese Erfahrung

scheint gänzlich kapriziös und unvorhersehbar zu sein, sich
keinen Regeln unterwerfen zu wollen und somit die Philosophie
in Skeptizismus stürzen zu müssen. Auf der andern Seite
behaupteten die Kontinentalen, vor allem Descartes und Leibniz,
eine logische Methode zu besitzen, auf Grund von welcher die
Erkenntnis nach festen Regeln fortschreiten könne. Allein diesen
Denkern fehlte nach Kant die Beziehung ihrer Methode auf die

Wirklichkeit; sie ließ sich bloß auf das Gebiet logischer Möglichkeiten

anwenden. Darum stellte sich für ihn die schwierige
Aufgabe, eine solche Methode zu finden, nach welcher es ihm möglich

sein sollte, zu zeigen, wie ein jeweils durch sinnliche
Wahrnehmung entstandener Eindruck, wo und wann er sich einstellen

sollte, nach festen logischen Regeln mit meinem schon
bestehenden Wissen systematisch verknüpft, dadurch qualitativ
bestimmt und in den schon vorhandenen Besitz meines bisherigen

Wissens eingegliedert werden könne. Wir glauben deshalb,
daß Salomon Maimon und Fichte im Prinzip recht gehabt
haben, wenn sie das Problem des kantischen Denkens als bloße

Ferknüpfung von sinnlich schon zum voraus gegebenen
Eindrücken in das Problem der Anknüpfung eines neugegebenen
Eindruckes an schon bestehendes Wissen umgedeutet haben. Wie
dem aber auch sei, jedenfalls dürfte uns die Hauptfrage der
kantischen Vernunftkritik jetzt verständlich geworden sein. Sie

lautet nämlich: Wie kann ich wissen, daß wenn etwas sei, auch
ein anderes sei, d. h. wie kann ich die Regeln der logischen
Verknüpfung auf neue durch die Sinnlichkeit gegebene Eindrücke
anwenden; oder: Wie ist fortschreitende sinnliche Erfahrung
unter logische Regeln zu bringen, so daß sie nicht mehr kapriziös

oder gänzlich unvorhersehbar ist; oder: Wie kann eine

fortschreitende Wirklichkeitserkenntnis den sichern Gang einer
Wissenschaft annehmen, i. e. so beschaffen sein, daß sie nicht
mit jedem Schritt, den sie vorwärts tut, riskieren muß, wieder
zwei oder drei Schritte zurückgeworfen zu werden

Wie ist Erfahrung überhaupt möglich Mit dieser einschneidenden

Fragestellung steht Kant in diesem großen Streit
zwischen den Engländern und den Kontinentalen doch prinzipiell

126



auf der Seite der ersteren. Nicht mehr um die «hohen Türme»
eines definitiven Wissens ist es ihm zu tun, sondern nur noch

um einen geregelten Fortschritt im «fruchtbaren Bathos der
Erfahrung». Schon hier muß es klar werden, daß Kant die tiefsten

Aufschlüsse in der Philosophie nicht mehr von einer
theoretischen Metaphysik erwarten kann, daß sein eigenes Denken
über einen einseitigen Erkenntnisstandpunkt hinausdrängen muß,
wenn es an die für uns Menschen wirklich brennenden Fragen
herantreten will, und daß der Rationalismus schon hier im Prinzip

überwunden ist. Eine kurze Darstellung der Hauptergebnisse
der kantischen Vernunftkritik wird dies bestätigen.

Um Vorstellungen überhaupt miteinander in Beziehung setzen

zu können, müssen sie uns nach Kant in einem homogenen Raum
und in einer homogenen Zeit gegeben sein, d. h. in einem solchen

«Milieu», in welchem die Teile qualitativ gleich mit dem Ganzen
und nicht wie in der begrifflichen Hierarchie durch differentiae
specificae vom jeweils höheren Genus verschieden sind. M. a. W.
Sinneseindrücke müssen durch logischen Vergleich und
gegenseitigen Bezug aufeinander bestimmbare Raum- und Zeiteindrücke

sein und eine gewisse Ausdehnung und Dauer haben.
Raum und Zeit sind also für Kant die reinen Formen der
Anschauung und als solche sowohl die Art und Weise, wie uns
Gegenstände erscheinen, als die Art und Weise, wie wir als

erkennende Subjekte die Gegenstände anschauen. Was das

erkennende Subjekt selber ist und was die Wirklichkeit, die uns
in diesen einzelnen räumlichen und zeitlichen Vorstellungen
entgegentritt, wissen wir nicht; beide sind bloße Gedanken,
denen kein in der sinnlichen Anschauung entsprechender Gegenstand

gegeben werden kann. Sie sind aber insofern als bloße
Gedanken doch nicht bedeutungslos, als sie das Feld der
möglichen Erfahrung innerhalb des räumlich und zeitlich Vorstellbaren

einschränken. Durch sie wird es, wie Kant meint, möglich,
der theoretischen Vernunft selbst Grenzen zu setzen und die
Kritik der reinen Vernunft auch als Wissenschaft von den Grenzen

der menschlichen Vernunft darzustellen. Was nämlich über
das Feld von Raum und Zeit hinausgeht, ist nach Kant nicht
mehr ein Gegenstand möglicher theoretischer Erkenntnis. So

Gott, Freiheit und Unsterblichkeit. Sie, die höchsten Anliegen
des menschlichen Gemütes, können also nach Kant theoretisch

127



weder mehr bewiesen noch widerlegt werden; sie liegen von
vornherein außerhalb der Grenzen intellektueller Jurisdiktion.

Über die Ergebnisse von Kants transzendentaler Logik können
wir uns verhältnismäßig kurz fassen, da sie das Problem der
Schranken des Logischen in der Philosophie nicht unmittelbar
berühren. Kant meint, daß jede Wirklichkeit, über die ich eine

logische Aussage machen will, quantitativ in ihrem extensiven
Ausmaß bestimmt werden muß, weil ich sonst nie genau weiß,
worüber ich eigentlich ein Urteil fälle. Ebenso müsse das logische
Prädikat nach seinem Intensionsgrad mathematisch bestimmt
werden, da ich sonst mit mir nicht im klaren sei, was ich genau
vom logischen Subjekt aussage. Ferner muß, sagt Kant, in jeder
wahrgenommenen Veränderung etwas Beharrliches angenommen
werden, an welchem sich die Veränderung vollzieht. Abel damit
ist nun keine mehr irgendwie «substantielle» Substanz

vorausgesetzt, die etwa unabhängig von den an ihr wahrgenommenen
Veränderungen aus eigener Kraft existieren könnte. Was Kant
meint, ist lediglich dies, daß, wenn ich eine Veränderung
wahrnehme, dann auch eine Substanz, an der die Veränderung sich

vollzieht, angenommen werden müsse; aber damit sei nicht
gesagt, daß ich je in der Zukunft wieder Veränderungen
wahrnehmen werde. Dies werde jeweils die Erfahrung erweisen müssen

als die alleinige kompetente Instanz über alles Tatsächliche.
Rein logisch lasse sich hier nichts vorausbestimmen. In ähnlicher
Weise deutet Kant auch das Gesetz der Kausalität als die Regel,
die es mir gestattet, die Erscheinungen nach der Sukzession der
Zeit zu ordnen. Was ich nämlich in der Reihenfolge meiner
Wahrnehmungen immer so vor einem andern wahrnehme, daß
ich ihre Folge in der Zeitordnung nicht umkehren kann, das

muß ich nach Kant als die vorausgehende Ursache der auf sie

folgenden Wirkung ansehen. Ohne die durchgängige Gültigkeit
des Kausalitätsgesetzes im Felde der zeitlichen Erscheinungen
anzuerkennen, könnte ich also nach Kant nichts in eine
zeitliche Sukzession einreihen, die Zeit hörte auf, ein Ordnungsprinzip

zu sein, und alles psychische Geschehen wäre einem
unvorstellbaren Chaos ausgeliefert. Das heißt nun bei Kant aber
wiederum nicht, daß ich erwarten dürfte, daß die als Ursache und

Wirkung auf die sinnliche Wahrnehmung angewandte Regel der
Sukzession nun immer ihre empirische Bestätigung finden müßte.

128



Ganz im Gegenteil. Es ist sehr wohl möglich, daß meine Erwartung

durch die unvorhersehbare Erfahrung nicht erfüllt wird.
Das führt aber nach Kant nicht zu einer Entwertung des

allgemeinen Kausalitätsprinzips, sondern nur zur neuen Aufgabe,
für die Abweichung vom erwarteten Geschehen eine zusätzliche
Ursache zu den bisher angenommenen hinzuzufinden. Auch hier
ist die Kausalität im Grund nur eine Regel, die es uns gestattet,
zeitliche Wahrnehmungen, nachdem sie uns zuteil geworden sind,
nach ihrer Zeitordnung zu fixieren; sie kann nie dazu führen,
Erfahrung zu antizipieren oder gar abschließende Erkenntnisse
zu begründen. Des ferneren behauptet Kant, daß wir als axio-
matisch anzunehmen haben, daß alle gleichzeitig existierenden
Dinge miteinander in Wechselwirkung stehen. Und offenbar mit
Recht so; denn ein Ding außerhalb des Zusammenhangs dieser

Wechselwirkung wäre eine isolierte Vorstellung, die sich an
nichts anknüpfen und somit auch nicht nach ihrer qualitativen
Bedeutung logisch bestimmen ließe. Endlich, was als zu irgend
einer beliebigen Zeit daseiend vorgestellt wird, nennt Kant
möglich (und zu dieser Vorstellung braucht es gewisse reale
Indizien), was zu einer bestimmten Zeit, wirklich, was zu jeder Zeit,
notwendig.

Soweit Kants Urteilslehre. Mit ihr ist aber erst gezeigt worden,

wie ein einzelnes Urteil zustande kommen kann. Und ein
solches einzelnes Urteil für sich konstituiert noch nicht das

System aller meiner möglichen Erkenntnisse. Ja, als ein einzelnes

Urteil ist es selber immer durch vorangehende Urteile
bestimmt, da in ihm ja immer eine neue Wahrnehmung an schon
als bekannt vorausgesetztes Wissen angeknüpft wird. Jedes
einzelne Urteil ist daher nur ein Glied in einer unendlichen Reihe

von Urteilen und ist als Urteil erst dann wirklich bestimmt,
wenn diese ganze Reihe mitsamt dem Anfangsglied, an dem diese

ganze Kette selber hängt, aufgezeigt worden ist. M. a. W., um
eine bedingte Ursache als solche wahrhaft einsehen zu können,
müßte ich in der Reihe der Bedingungen dieser bedingten
Ursache so lange aufsteigen, bis ich zu einer ersten unbedingten
Ursache als der wahren causa prima für alle nachfolgenden causae

secundae vorgedrungen wäre. Es ist unnötig zu betonen, daß

dieser unendliche Regreß nach Kant praktisch nie vollständig
durchzuführen ist. Er verlangte nämlich, daß ich über alle Zeit

9 129



hinaus zu einem vorzeitlichen Anfang, über den hinaus es keine
weitere Vergangenheit mehr gibt, rekurrieren könnte. Ein
solcher vorzeitlicher Anfang läge aber nicht mehr innerhalb des

Zeitlichen selber und könnte somit nach Kants Voraussetzungen
nicht mehr ein Gegenstand möglicher Erfahrung sein. Trotzdem
glaubt Kant, daß diese Idee des Unbedingten für die menschliche

Erkenntnis nicht unwesentlich ist. Wenn sie an sich auch

nicht erkennbar sei, so könne sie doch der empirischen Erfahrung

die Richtung angeben. Das Unbedingte als unerreichbares
Ziel der Erkenntnis erweise sich uns nämlich praktisch als das

Ideal eines einheitlichen Systems, in welchem von einem ersten
einheitlichen Prinzip aus die ins Unermeßliche gehende
Mannigfaltigkeit der Erscheinungen zur gleichen Zeit in ihrem
gegenseitigen Wechselverhältnis und in der Sukzession der Zeit nach
der Regel von Ursache und Wirkung bis zu dem jeweils
gegenwärtigen Augenblick -— man beachte diese letzten Worte; denn
über die erst zukünftigen Wahrnehmungen verfügen wir nach

Kant nie — vollständig und lückenlos dargestellt wäre. Aber
auch dieses Ideal der reinen Vernunft, die Anwendung der Idee
des Unbedingten auf die bisherige Erfahrung, läßt sich nach
Kant nie völlig realisieren. Aber wir könnten uns ihm, meint er,
doch immer mehr annähern. Und dies könne geschehen, wenn
wir zwar nicht auf ein einziges ursprüngliches Erklärungsprinzip
dringen; denn von einem einzigen Erklärungsgrund könnten wir
nie das Mannigfaltige als voneinander Unterscheidbares ableiten;
aber wenn wir uns wenigstens an die Occamsche Regel hielten,
nach welcher principia praeter necessitatem non sunt multipli-
canda, doch immer nur so weit, daß nicht durch eine allzu große
Simplifizierung die Einsicht in die «Spezifikation der Natur» zu
kurz komme.

Das ist in groben Strichen das Ergebnis von Kants Kritik der
theoretischen Vernunft. Zwei Gedanken in ihr müssen uns aber

auch noch etwas über sie hinaus beschäftigen, da sie den Übergang

von ihr zu seiner praktischen oder moralischen Glaubenslehre

vermitteln: Erstens, der Gedanke einer überzeitlichen
Ursache, die zwar in ihrem Wesen für uns unerkennbar bleiben
muß, aber mit ihren Wirkungen ins Feld der möglichen Erfahrung

eingehen kann, und zweitens der Gedanke eines absoluten

Urgrundes, der aller relativen Wechselbestimmung der Erschei-

130



nungen in Raum und Zeit als tragende Einheit vorausliegt. Die
objektive Realität dieser beiden Gedanken kann nach Kant nie
dargetan werden, weil sie kein Gegenstand möglicher Erfahrung
mehr ist. Aber, meint er, wir hätten trotzdem ein Motiv, für sie

eine gewisse Voreingenommenheit zu haben, weil ohne sie auch
die Erfahrung im rein Zeitlichen nicht denkbar wäre. Ohne eine

spontane Ursache außerhalb der Zeit nämlich, betont er, könnte
nichts in der Erfahrungswelt als wirklich verursacht angenommen

werden, da die endlose Kette von Bedingtem und
Bedingungen in derZeit uns nie zu einer ersten wahrhaften Ursache
führen kann, und ohne Annahme eines absoluten Grundes für
alle Erscheinung stünde auch das System der zeitlichen Relationen

als bloß immer gegenseitige Relativität sozusagen haltlos in
der Luft.

Aber wenn wir so vom Denken bloß dazu ermutigt aber nicht
ermächtigt werden, eine überzeitliche Ursache und Gott als
absoluten Urgrund aller Dinge und alles relativen Geschehens

anzunehmen, so legt uns nun doch nach Kant die Reflexion
über unsere moralische Pflicht es nahe, sie aktiv zu bejahen.
Die Pflicht nämlich wendet sich an uns durchs Sollen, und das

Sollen gilt unbedingt, ohne Ansehen der Person und ohne auf
zeitliche Umstände Rücksicht zu nehmen. Im Sollen tritt uns,
wie Kant meint, durch die moralische Forderung das Unbedingte
unmittelbar entgegen; es wäre bereits unsittlich, auch nur zu
fragen, warum ich soll. Ich soll eben, weil ich soll. Wenn ich
aber soll, dann muß ich auch annehmen dürfen, daß ich
prinzipiell kann; denn sonst hätte das Sollen keinen Sinn. Sobald
ich also gewillt bin, das Sollensgesetz zu erfüllen, dann bin ich
auch unmittelbar gewiß, daß ich frei bin, oder, nach Kant, mit
meinem reinen Willen eine neue Kausalkette im Felde der
Erscheinungen beginnen kann. Theoretisch beweisen kann ich diese

Freiheit nicht mehr; ich kann deshalb nicht mehr sagen, es sei

gewiß, daß ich frei bin; ich habe dagegen, unter der Voraussetzung

meines ehrlichen Willens, das Sittengesetz zu erfüllen,
die unmittelbare moralische Gewißheit oder den Glauben, daß

ich in meinem überzeitlichen Wesen frei bin; ich darf also in
sittlicher Hinsicht behaupten, ich sei unerschütterlich gewiß, daß

ich frei bin. Man sollte erwarten, daß angesichts dieser Lehre
alle seitherigen Vertreter der Philosophie den Wunsch gehabt

131



hätten, vor Kant niederzufallen, um ihm gleichsam auf den

Knien dafür zu danken, daß er mit dieser einzigen Entdeckung
alle Menschen, ob hoch oder tief in ihrem Bildungsstaud, vor
der Majestät des Sittengesetzes auf eine Ebene gehoben und dem
Wissensdünkel einen entscheidenden Schlag versetzt habe. Allein
der Intellectus sibi permissus, besonders in seiner korporativen
Verantwortunglosigkeit, hat dafür gesorgt, daß diese Seite der
kantischen Philosophie möglichst der Vergessenheit, wenn nicht
gar der Verachtung, preisgegeben werde, damit man wieder weiter

rationale Fäden spinnen könne, als ob in der Philosophie
durch Kant nichts geschehen wäre.

Wir können hier nicht auf die Einzelheiten von Kants Ethik
näher eintreten. Wir möchten nur betonen, daß sein Gegensatz

zu Schiller nicht so groß ist als gemeiniglich angenommen wird.
Kant hat nämlich nirgends gesagt, daß das Sittengesetz von uns
verlange, unsere Pflicht gegen unsere Neigungen zu tun. Das

Sittengesetz fordert unbekümmert um alle unsere Neigungen;
nur für die Abschätzung des relativen Wertes einer sittlichen
Handlung, soweit eine solche Abschätzung überhaupt möglich
ist, ist das Maß des überwundenen Widerstandes in Anschlag
zu bringen. Im übrigen wäre er wohl mit Schiller darin einig
gewesen, daß es in jedem Spezialfall besser ist, eine Tat
zugleich mit Neigung, als gegen seine Neigung zu tun, hätte aber

gegen Schiller (und Hesiod) eingewendet, daß durch jede solche
sittliche Durchbildung unseres Charakters in moralischen Einzelfällen

unser Gewissen als solches zugleich geschärft und unsere
Achtung vor ihm gestärkt wird, so daß wir uns in Zukunft vor
noch größere Aufgaben und sittliche Anstrengungen stellen können.

Im gesamten genommen, hat deshalb wohl doch Kant recht,
wenn er meint, daß mit zunehmender Sittlichkeit der Weg für
uns nicht leichter und weniger «rauh» werde, sondern im Gegenteil

immer steiler und steiler. Die Sittlichkeit kann darum nicht
nur Vorstufe für eine ästhetische Bildung des Menschengeschlechtes

sein; sie behält ihre Eigengesetzlichkeit und bringt sie mit
jedem gewonnenen Fortschritt nur noch mehr zur Geltung.

Das wird wichtig für das Verständnis von Kants Gottespostulat.

Kant meint nämlich, wir seien genötigt, aus sittlichen Gründen

an Gott als den Weltregierer zu glauben, der unser natürliches

Anliegen nach Glückseligkeit letzten Endes mit unserer

132



sittlichen Würdigkeit in Einklang bringen werde. Ohne diesen

göttlichen Ausgleich würde eben die Diskrepanz zwischen der
Sittlichkeit eines Menschen und seinem tatsächlichen Wohlbefinden

immer größer, und die Welt müßte uns als eine absurde
Einrichtung erscheinen. Man hat oft gegen Kant eingewendet, daß

er mit dieser Lehre dem Glückseligkeitsstreben doch am Ende
wieder eine Hintertür geöffnet habe, nachdem es zuvor von ihm
durchs Hauptportal hinauskomplimentiert worden sei. Wir halten

diesen Vorwurf für ungerecht. Denn dieser Glaube an den

Weltregierer kann meine Sitlichkeit nicht von außen bestimmen,
da ich ihn als moralisches Postulat ja nur haben kann unter der
Voraussetzung, daß ich fest gewillt bin, das Sittengesetz zu
erfüllen. Wir möchten damit diese kantische Lehre nicht unbedingt

verteidigen -— wir wissen sehr wohl, daß sie noch andern
Bedenken ausgesetzt ist, wie z. B. dem, daß sub specie aeterni

gar kein zeitliches Glückseligkeitsstreben mehr in Frage kommen
kann —; insofern aber Kant damit seiner Überzeugung
Ausdruck gegeben hat, daß die Moralität zwar durch keine äußern
Bestimmungsgründe motivierbar sei, aber zugleich, um moralisch
bleiben zu können, über sich selber hinaus in einen religiösen
Glauben transzendieren müsse, glauben wir, ihm völlig recht
geben zu dürfen.

Weniger glücklich scheint uns hingegen Kants
Unsterblichkeitspostulat zu sein, wenigstens in der Form, die er ihm in der
«Kritik der praktischen Vernunft» gegeben bat. Es wird hier
nämlich behauptet, daß, um die Sittlichkeit zu erfüllen, ich mich
über alle Zeit hinaus fortdauernd vorstellen muß, da ich in der
Zeit nie damit rechnen kann, ihm völlig Genüge getan zu haben.
Somit wird aber tatsächlich aus der Unmöglichkeit der Erfüllung

des Sittengesetzes eine grenzenlose Dauer für das sittliche
Ich gefordert, damit es die Sittlichkeit schließlich dennoch
erfüllen könne, m. a. W. ein perennierender Widerspruch gesetzt.
Es ist deshalb begrüßenswert, wenn Kant später in der «Religion

innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft» dieses Argument

wieder aufgenommen und so umgestaltet hat, daß jetzt
behauptet wird, es komme in der sittlichen Handlung überhaupt
nicht auf ihre Folgen an in der Zeit, da ich deren mögliche
Auswirkung in der Zukunft ja nie überschauen kann, sondern

lediglich auf die Gesinnung, auf die Frage, ob ich in ihr meiner

133



subjektiven Neigung oder der Achtung vor dem objektiven
Sittengesetz den Vorzug gebe, oder mit andern Worten, ob ich
kraft meiner ursprünglichen Anlage zum Guten meinem ebenso

ursprünglichen Hang zum Bösen prinzipiell abgesagt habe oder
nicht. Ist meine Gesinnung recht, d. h. stelle ich mich im Prinzip
auf die Seite meiner guten Anlage (die als gottgewollt darum
auch Anlage im Gegensatz zum nichtgewollten Hang genannt
wird), so werde Gott als gerechter Herzenskündiger diese meine
rechte Gesinnung als moralisch gleichwertig mit der Erfüllung
meiner Pflicht in Ansehung aller ihrer Folgen betrachten und
mich rechtfertigen, auch wenn ich im Kampfe gegen das Böse
noch nicht dazu gekommen bin, mein Inneres von allen Schlacken
seiner bösen Neigungen zu reinigen. Es ist wunderbar zu
beobachten, wie hier der sonst so nüchterne Kant dazu fähig wird,
die geheimsten Regungen der reinen Tatmystik zu verstehen
und einem Unsterblichkeitsgedanken das Wort redet, der das

ewige Leben nicht mehr in der Zukunft erwartet, sondern als

etwas deutet, das wir als eine praktische Übereinstimmung mit
dem Göttlichen schon hier und jetzt teilen können, wenn wir uns
kraft des sittlichen Willens prinzipiell von allem Zeitlichen
freimachen. Kant selber hat diese innere Umwandlung des
Menschen von der Vorherrschaft des Hanges zum Bösen zur
Vorherrschaft der Anlage zum Guten eine Regeneration oder
Wiedergeburt genannt; nur geht er nicht auf die Frage ein, ob ein
einmal so regenerierter Mensch wieder in seinen früheren
Zustand zurückfallen kann.

Damit ist aber Kants Philosophie noch keineswegs zu ihrem
Abschluß gelangt. Um das Sittengesetz mir als etwas Sinnvolles
zum Bewußtsein bringen zu können, muß ich mir auch die
äußere Welt so eingerichtet vorstellen dürfen, daß sich in ihr —
den guten Willen immer vorausgesetzt — sein Gebot prinzipiell
erfüllen lasse. Es muß mir also erlaubt sein, mir von der Welt
ein solches Bild zu machen, als ob sie das plastische Material
zur Verwirklichung der sittlichen Forderungen darstelle. Ich
werde m. a. W. eine durchgängige Zweckmäßigkeit in ihr
vermuten dürfen, auch wenn diese bloß latent und ich nicht
imstande sein sollte, sie überall nachzuweisen, sondern nur hier
und jetzt in einzelnen begnadeten Spezialfällen zu ahnen. Sinnlich
erscheinen, meint nun Kant, könne uns diese latente Zweck-

134



mäßigkeit in der Kunst als in jener geistigen Haltung, in der
es uns nicht um die Wahrnehmung eines gegenständlichen
Objekts als solchem zu tun ist, sondern wo wir uns von ihm nur
zu einem freien Zusammenspiel unserer subjektiven Seelenkräfte

anregen lassen. Schön nennt Kant ein Kunstwerk oder einen
Naturausschnitt, der unsere Sinnlichkeit mit dem Verstand in
ein harmonisches Wechselspiel bringt, erhaben, wenn es sie auch
noch mit der über alles Endliche hinausgehenden Vernunft in
Einklang versetzt, was dadurch geschehen könne, daß in ein
und demselben Eindruck die Sinnlichkeit als bloße Natur zwar
niedergeschlagen, zugleich aber als potentielle Mithelferin an
der Verwirklichung des Sittengesetzes auch wiederum über sich
selber emporgehoben werde. Man darf sich natürlich nicht
vorstellen, daß ein Kunstwerk nun entweder nur schön oder
erhaben sein müsse; in Wirklichkeit wird es immer beides zugleich,
und nur vorwiegend das eine oder andere werden müssen. Über
diese bloß sinnlich erscheinende Zweckmäßigkeit und das sie

begleitende freie Zusammenspiel unserer subjektiven Seelenkräfte

hinaus dürfen wir nun aber auch noch nach Kant mit
unserem Verstand möglichen Zweckzusammenhängen in der
wirklichen Natur nachgehen, nicht um ihre objektive Wirklichkeit

zu behaupten, sondern um an Hand von ihr als heuristischem

Prinzip gleichsam auf Entdeckungsfahrten auszugehen.
Was wir dabei uns mehr oder weniger deutlich an unserem
geistigen Horizont abheben sehen, ist die Welt des Organischen.
Hier scheint eine objektive innere und äußere Zweckmäßigkeit
unabhängig von unserem subjektiven Einfluß in der Natur
durchzuschimmern; aber diese objektive Zweckmäßigkeit in der
Natur ist für uns nach Kant doch immer nur eine erlaubte
Betrachtungsweise, nicht ein konstitutives Wirklichkeitsgesetz.
Doch verfehlt Kant nicht, darauf hinzuweisen, daß uns dieses

heuristische Prinzip auch dazu veranlassen könne, neue
Kausalzusammenhänge zu entdecken und so indirekt die Wissenschaft
fördere.

Es wird an diesem Ort richtig sein, auch einen kurzen Blick
auf Kants geschichtsphilosophische Schriften zu werfen. Sie werden

zwar meist bei einer Darstellung seiner Lehre übergangen,
weil sie nicht zum Gegenstand einer besonderen «Kritik»
gemacht worden sind. Offenbar hat Kant es nicht für unbedingt

135



nötig empfunden, überhaupt zur Geschichte Stellung zu nehmen;
auch gehörte sie im achtzehnten Jahrhundert noch allgemein zu
den «belles lettres»; sie war noch nicht als besondere ernsthafte
Wissenschaft anerkannt. Mit dieser unhistorischen Geisteshaltung

Kants müssen wir uns abfinden; sie ist das, was ihn heute
am meisten von unserem unmittelbaren philosophischen Bewußtsein

trennt und ihn mit seinem formalen Apriorismus noch als

einen typischen Vertreter des Aufklärungszeitalters erscheinen

läßt, das geglaubt hat, mit seinen Denkformeln das Leben ein für
allemal einfangen und meistern zu können. Immerhin können
wir aus seinen Ausführungen entnehmen, daß er der Ansicht

war, wir könnten der Geschichte nur dann sinnvoll begegnen,
wenn wir sie als möglichen Realisierungsprozeß einer rechtlichen
oder sittlichen Norm betrachten und dementsprechend die von
ihr überlieferten Geschehnisse würdigten. Es leuchtet ein, daß

man auf diese Weise dem geschichtlichen Faktum nicht gerecht
werden kann, weil alles geschichtliche Werden dabei von
vornherein auf einen Endzweck bezogen wird, der allein als wirklich
wichtig gelten kann und im Verhältnis zu welchem die Historie
als bloßer Vorbereitungsprozeß schließlich irrelevant werden
muß.

Ganz gegen das Lebensende endlich hat Kant auch noch einmal

versucht, seine Philosophie, die in seinen «Kritiken» gleichsam

nur von verschiedenen Seiten her beleuchtet worden war,
aus einem Guß darzustellen. Dieses Werk hätte nach seinem Urteil

den krönenden Abschluß seines Lebenswerkes bilden sollen.
Auch hatte Kant eingesehen, daß er im Laufe seiner rastlosen

philosophischen Weiterentwicklung über manche vorerst einmal
eingenommene Positionen bereits wieder hinausgekommen war.
So war es ihm u. a. klar geworden, daß nicht schon die einzelnen
synthetischen Urteile a priori die Erfahrung als solche möglich
machen, sondern erst ihre Verkettung im System. Damit fiel
aber seine Unterscheidung zwischen konstitutiven und bloß
regulativen Erkenntnisprinzipien weg. Die Kausalität ist nämlich

genau besehen auch nur eine Regel für die Bestimmung der
Sukzession in der Zeit, und das Ideal der reinen Vernunft für
den Aufbau des Systems ebenso konstitutiv wie irgend ein
einzelner reiner Verstandesbegriff. Auch hatte Kant seit der «Kritik

der Urteilskraft» eingesehen, daß es im Grunde für uns

136



keine vor dem Denken einfach gegebene Anschauung geben
kann, sondern daß alle unsere Wahrnehmung durch das Interesse

diktiert wird, das wir an der Entdeckung von solchen Realitäten

haben, die als irgendwie zweckmäßig sich unserem bereits
akkumulierten Bestand des Wissens organisch einfügen lassen.

Ferner hatte er sich die Frage gestellt, ob Gott wirklich nur der
moralische Weltregierer sei, der einen Ausgleich zwischen der
moralischen Würdigkeit und der ihr entsprechenden Glückseligkeit

schaffe, oder oh er nicht, gerade auch aus diesem Grunde,
zugleich als Herr der Natur angesehen werden müsse. Damit
wurde aber auch die Frage aufgerollt, ob die Theologie wirklich

nur auf eine moralische Postulatenlehre aufzubauen sei,
oder ob sie nicht eher ein umfassendes Prinzip verlange, das

zugleich theoretische Erkenntnis, moralischen Glauben und ästhetische

Betrachtungsweise enthalte, zugleich aber noch über sie

hinausgehe. Alle diese Probleme werden in Kants Opus post-
humum mehr oder weniger ausführlich zur Sprache gebracht.
Aber bekanntlich ist dieses Werk nicht über einen ungeheuren
Trümmerhaufen von lose miteinander verbundenen Bruchstük-
ken hinausgediehen. Es ist erschütternd zu sehen, wie Kant in
seinen letzten Jahren diese größte Frucht seines Denkens seinen
abnehmenden Geisteskräften noch hat abringen wollen. Allein
die Natur blieb unerbittlich: das Werk blieb unvollendet. Wir
legen Gewicht auf diese Feststellung, weil man nur allzu leicht
vergißt, daß Kants eigentliches Lehenswerk, wenigstens nach
seinem eigenen Urteil, allererst noch hätte kommen sollen, und
daß alles, was er bisher erreicht hatte, bei ihm bloß als Vorbereitung

dazu galt.

III.
Überblicken wir noch einmal kurz Kants philosophische

Leistung, so werden wir wohl mit Bewunderung erfüllt werden
müssen, wie es hier einem doch schon etwas betagten Manne
gelang, die Philosophie über die Ebene des bloßen Verstandes

zu erheben — denn auf ihr bewegte sie sich im wesentlichen
in der gesamten Periode von Descartes bis Hume — und ihr
in einem einzigen ununterbrochenen Anlauf gleichsam eine neue
Dimension nach der andern zu erobern, bis er ihr schließlich
eine Weite und eine Tiefe gegeben hatte, wie sie sie seit den

137



Tagen Piatos und, in abgeschwächtem Sinne, der Neuplatoniker,
wohl nicht mehr besessen hat. Um so befremdlicher muß es uns
darum erscheinen, wenn wir sehen, wie die Neukantianer in der
zweiten Hälfte des vergangenen Jahrhunderts bei ihm wiederum
ein einziges Ausgangsprinzip suchten, an dem sie, gleichsam als

an einem archimedischen Punkt die gesamte Philosophie wieder
mit logischen Fäden aufknüpfen könnten.

Dieses Prinzip glaubten sie in der Idee der Erkenntniskritik
finden zu können. Damit hatten sie auch nicht ganz unrecht.
Denn Kant hat in der Tat dieses Prinzip auch vertreten und als

von hervorragender Wichtigkeit gepriesen — hat er doch in
seinen «Prolegomena» einmal selber gesagt, die Philosophen
hätten vorerst ihre Arbeit auf der Seite liegen zu lassen und
alles bisher in der Metaphysik Geschehene als ungeschehen zu
betrachten, bis es ihnen gelungen sei, die Frage, wie synthetische
Urteile a priori als die Vorbedingung aller Wirklichkeitserkenntnis

möglich seien, zu beantworten —; aber Kant hat doch nie
die Kritik als solche zum Hauptzweck seines Philosophierens
gemacht. Sie war ihm nur Vorübung. Er wollte daher über seine
«Kritiken» als bloße Propädeutik hinaus später auch noch das

gesamte System einer auf dieser Basis aufgebauten «kritischen»
Philosophie liefern und hat in seinen «Metaphysischen Anfangsgründen

der Naturwissenschaft» und in seiner «Metaphysik der
Sitten» dieses Versprechen für das Gebiet der Natur und der
Sittlichkeit auch tatsächlich eingelöst. Auf dem Felde der
teleologischen Zweckmäßigkeit konnte er das nämliche nicht tun,
weil, wie er selber sagte, bei der Zweckmäßigkeit als bloß
heuristischem Prinzip kein realer Gegenstand hinter dem kritisch
zu beglaubigenden Prinzip angenommen werden darf und somit
die «Kritik» bereits mit dem «System» zusammenfallen muß.

Wir möchten nicht in Abrede stellen, daß den Neukantianern
dadurch ein gewisses Verdienst zufällt, daß sie das kritische
Prinzip einmal als solches einer eingehenden Prüfung
unterworfen haben. Sie haben zuerst mit Recht darauf hingewiesen,
daß die kritische Frage nach der Möglichkeit der Erkenntnis
immer die erste Stelle in der Philosophie einnehmen müsse,
weil es ungereimt wäre, sie erst nachträglich zu stellen und auf
Grund von schon als zu Recht bestehenden Erkenntnissen an sie

heranzutreten. Sie sei deshalb nicht bloß eine beliebige Frage

138



in der Philosophie, sondern ihre eigentliche Grund- und
Ursprungsfrage.

Aber eines scheinen diese Neukantianer dabei doch wieder
übersehen zu haben — etwas, dessen sich der «alte» Plato schon
deutlich bewußt war (s. Theaet. 196 d. e.) —: nämlich, daß ich
wenn ich die Frage nach der Möglichkeit der Erkenntnis stelle,
doch immer einen bestimmten Erkenntnisbegriff zur Diskussion
stellen muß, da es sinnlos wäre, nach der Möglichkeit eines nur
möglichen, nicht weiter spezifizierten Erkenntnisbegriffes zu
fragen. Sobald ich aber einen solchen speziellen Begriff der
Erkenntnis der erkenntniskritischen Prüfung unterstelle, muß
ich doch wiederum voraussetzen, daß ich bereits wisse, daß
dieser Erkenntnisbegriff tatsächlich das Wesen der Erkenntnis
adäquat wiedergibt. Das ist aber nicht von vornherein gewiß;
denn jeder solche spezielle Erkenntnisbegriff ist doch wohl aus

früheren philosophischen Überlegungen historisch herausgewachsen

und damit in gewissem Sinne zufällig. Oder ist nicht Kants
Erkenntnisbegriff als «synthetisches Urteil a priori» aus seiner
Diskussion der Standpunkte von Decartes und Leibniz einerseits
und von Locke und Hume andrerseits hervorgegangen, und hat
nicht Kant selber, noch während er seine «Kritik der reinen
Vernunft» schrieb, diesen seinen ersten Erkenntnisbegriff, der
als roter Faden gleichsam seine «transzendentale Analytik»
durchzieht, in der «transzendentalen Dialektik» zum System
aller synthetischen Urteile a priori bis zum jeweils gegebenen

Zeitpunkt erweitert, als er einsah, daß ein einzelnes isoliertes
synthetisches Urteil doch noch nicht schon die Erkenntnis in
ihrem vollen Umfang konstituieren kann Plato hat also bereits
gesehen, daß das ganze Geschäft der Erkenntniskritik
prinzipiell dem Vorwurf einer «Methodenunreinheit» ausgesetzt sei,

und er hat daraus den Schluß gezogen, daß Kritik immer nur
den Prozeß der Wirklichkeitserkenntnis begleiten müsse, aber

ihr nie bloß vorausgehen könne.
Aus diesem Grunde haben wohl die Vertreter der sog. «Badischen

Schule», vor allem Windelband und Rickert, den

Vorschlag gemacht, die Philosophie selber als eine rein kritische
Disziplin aufzufassen, als eine Disziplin, die grundsätzlich nicht
mehr an die Dinge selbst herangehen, sondern nur noch die

Forschungsergebnisse der einzelnen Fachdisziplinen auf ihre er-

139



kenntniskritische Stichhaltigkeit hin prüfen wolle. Aus der
Konfrontation der Geltungsansprüche dieser Sonderdisziplinen für
ihre angeblichen Entdeckungen auf dem Felde des Wirklichen
werde sich dann auch jeweils der auf seine Möglichkeit hin zu
prüfende allgemeine Erkenntnisbegriff einstellen, und andrerseits

aus der kritischen Beantwortung der Frage nach seiner
Möglichkeit auch wiederum das relative Recht der
Geltungsansprüche der Realdisziplinen für ihre Forschungsergebnisse
bestimmt werden können, so daß aus dieser Wechselwirkung
zwischen einer als rein kritisch-formale Disziplin bestimmten
Philosophie und den an den Sachen selbst orientierten Einzeldisziplinen

der ersteren ein immer differenzierterer Erkenntnisbegriff
dargeboten werde, den sie auf seine Möglichkeit hin prüfen
könne, und den letzteren aus der Beantwortung dieser Frage
immer neue methodologische Anregungen zuflössen. Allein, so

einleuchtend auf den ersten Blick diese Arbeitsteilung auch scheinen

mag, so räumt sie doch die fundamentalen Schwierigkeiten
einer nur als Erkenntniskritik bestimmten Philosophie nicht
aus dem Wege. Denn die Frage nach der Möglichkeit der
Erkenntnis wird auch so nie abschließend gelöst, und solange das

nicht geschehen sei, heißt es doch, dürfe man aus philosophisch-
erkenntniskritischen Gründen nicht an die Dinge heran. Es hilft
deshalb nichts zur Sache, wenn in dieser Konzeption einer
Arbeitsteilung die Aufgabe der Wirklichkeitserforschung ganz
den Sonderdisziplinen anheimgestellt wird; denn dadurch, daß
sich durch diese Arbeitsteilung nach formalen und materialen
Gesichtspunkten die Philosophie mit den Sonderdisziplinen
gleichsam unter einem gemeinsamen Firmenschild der Wissenschaft

verassoziiert hat, ist sie auch verantwortlich dafür geworden,

was bei den einzelnen Fachdisziplinen getrieben wird, gleich
als ob es durch sie selber geschähe.

Wir haben uns deshalb nie darüber gewundert, daß der
Neukantianismus eines Tages plötzlich zusammengebrochen ist. Als
dieses Ereignis eintrat, war er innerlich bereits völlig ausgehöhlt.
Aber ob die ihn um die Jahrhundertwende ablösende
Phänomenologie etwas Besseres an seine Stelle zu setzen hatte, ist uns
doch auch bald mehr als fraglich geworden. Wohl war nach
einer so langen Beschränkung auf das rein Formale der Drang der
Philosophie zu den «Dingen selbst» vorzustoßen, verständlich;

140



aber die Begründung, die die Phänomenologen diesem Bedürfnis
nach sachlicher Erfüllung haben geben wollen, scheint uns doch
recht anfechtbar. Daß man über die bloße Stellungnahme des

erkennenden Subjekts im praktischen Akt des Erkennens auf
einen darüber hinausliegenden logischen Sinngehalt vorstoßen
wollte, halten wir zwar für an sich richtig und begrüßenswert;
daß man aber glaubte, einzelne «intendierte Gegenstände» und
ihren «wesentlichen Zusammenhang» als beides «originäre
Gegebenheiten» in einer ursprünglichen «Wesensschau» einsehen

zu können kraft der innern Evidenz, mit der sie sich uns
darbieten, ist unseres Erachtens eine allzu einfache Voraussetzung.
Es wird nämlich dabei erstens übersehen, daß, obwohl es zwar
in einem bestimmten Augenblick in der Tat nicht möglich ist,
von größerer oder kleinerer Evidenz zu sprechen, sondern nur
entweder von Evidenz oder Nichtevidenz, trotzdem in bezug auf
jeden einzelnen bestimmten Sinngehalt die einmal gewonnene
Evidenz einfach dadurch wieder schwinden kann, daß uns im
Prozesse des Lernens wieder neue Gesichtspunkte gegeben werden,

von denen aus der früher intendierte einzelne Sinngehalt
frisch beleuchtet werden muß. Für den zeitlichen Fortgang des

Erkenntnisprozesses läßt sich deshalb keine Evidenz, so absolut
sie auch in einem bestimmten Augenblick erscheinen mag, als

endgültig erweisen. Das könnte sie erst dann sein, wenn die
totale Erkenntnis erreicht worden ist. Zweitens setzt die
Phänomenologische Erklärung offenbar von Anfang an stillschweigend
voraus, daß der von ihr intendierte Sinngehalt eine der
Zeitlichkeit entzogene, starr geometrische Struktur aufweise, in der
nach Belieben einzelne bevorzugte Punkte für die Betrachtung
herausgegriffen und dann durch logische Fäden miteinander
verbunden werden können -— eine etwas naive Vorstellung. Und
schließlich wird durch die phänomenologische Doktrin alles,

was die Philosophie interessieren kann, wiederum auf die eine

Ebene des Verstandes herunterprojiziert und der Versuch
gemacht, ihre «Vieldimensionalität», die sie von Kant in neuerer
Zeit empfangen hat, wieder auf eine einzige platte Ebene, in der

es kein Hoch und Tief, sondern nur ein langweiliges Gegenüber

gibt, zu reduzieren. Kurz, die Phänomenologie scheint, im ganzen

genommen, ein Rückfall in den Cartesianismus zu sein. Wir können

also nicht einräumen, daß durch sie der Kritizismus als

141



durch ein Höheres ersetzt worden ist. Im Gegenteil: Der Teufel
ist durch Beelzebub ausgetrieben worden.

Nach dieser etwas unerfreulichen Episode kehren wir deshalb

mit einem gewissen Gefühl der Erleichterung zum ursprünglichen

Kant zurück und zur Frage, wie seine Philosophie von
seinen unmittelbaren Nachfolgern, von Fichte, Schelling und
Hegel, interpretiert und weitergebildet worden ist. Es sind gegen
sie viele Einwürfe gemacht worden. Wir wollen aus ihnen die

wesentlichsten herausgreifen.
Zuerst mußte einmal an die kritische Philosophie die Frage

gerichtet werden, welche Art der Gewißheit denn die Vernunftkritik

selber für sich beanspruche. Um eine nach der Mathematik

und der reinen Naturwissenschaft orientierte Erfahrungseinsicht

kann es sich dabei offenbar nicht handeln; denn diese

betrifft bloß die Gegenstände möglicher Erfahrung in Raum und
Zeit, und dies in einer nur vorläufigen empirischen Einsicht.
Die Vernunftkritik will aber die Vernunft selber zu ihrem
Gegenstand haben — etwas, das wohl über Raum und Zeit
hinausliegt — und ihr ein für allemal feste Grenzen setzen. Ein
moralisches Postulat ist die Vernunftkritik offensichtlich auch

nicht; denn sie soll nach Kant objektive Gültigkeit besitzen und
nicht bloß unter der Voraussetzung des festen Willens, das Sittengesetz

zu erfüllen, Geltung haben. Noch weniger kann es sich
bei ihr um eine nur heuristische Betrachtungsweise, um ein
bloßes «Als-Ob» handeln; denn sonst hätten sich auf Grund ihrer
Ergebnisse keine so weittragenden Folgerungen ziehen lassen.

Schelling weist daher mit Recht nach, daß Kant mit seiner
«Kritik der reinen Vernunft» höchstens die Unrechtmäßigkeit
der seiner eigenen Zeit vorausliegenden Metaphysik habe dartun
können; die Frage, ob eine andere Art der Metaphysik, z.B.
eine solche, die von den von ihm selbst gewonnenen Prinzipien
ihren Ausgang nehme, möglich oder unmöglich sei, habe er
damit noch nicht entschieden. Auch sei es nicht denkbar, daß

die Vernunft sich selber endgültige Grenzen geben oder Schranken

setzen könne; denn indem sie das tue, sei sie ja schon gleichzeitig

gewissermaßen wieder über sich selber hinausgegangen.
Ein zweites Problem betrifft das Verhältnis von Kants

theoretischer und praktischer Vernunft. Wir haben gesehen, daß die
erstere zu Gewißheiten führt, die sich durch die Formel: «Es

142



ist gewiß» ausdrücken lassen, und die letztere zu Gewißheiten,
die nur noch durch das subjektive: «Ich bin gewiß» charakterisiert

sind. Nun kann es aber doch wohl letzten Endes nur eine
Art der Gewißheit geben. Die beiden Unterarten der Gewißheit
müssen sich deshalb in einer übergeordneten Spezies der Gewißheit,

die zugleich beide in sich befaßt, aufheben lassen. Auch ist
die Vernunft als solche doch wohl überall ein und dieselbe; sie

läßt sich schwerlich in zwei disparate Unterabteilungen aufspalten,

von denen die eine nur in der Zeitlichkeit gelten soll, während

die andere das Ewige zu erfassen vermöge. Es ist vor allem
Fichte gewesen, der diese Schwierigkeiten unterstrichen hat;
und seine Wissenschaftslehre kann als grandioser, wenn auch
nach unserem Ermessen verfehlter, Versuch angesehen werden,
theoretische und praktische Vernunft in ein großes Ganzes zu-
sammenzuweben und theoretische und praktische Gewißheit in
eine einzige unteilbare philosophische Überzeugung
zusammenzuschweißen.

Fichte meint, daß es von Kant inkonsequent gewesen sei,
außerhalb des Moralischen im Felde des bloß Theoretischen
noch eine Art von gewissermaßen unabhängigen Gewißheiten
stehen gelassen zu haben. Der gleichen Ansicht ist auch Hegel.
Für ihn ist Kants Lehre von den «Antinomien», jener
vielbewunderte Teil der Vernunftkritik, der auch von Schopenhauer
als der beste indirekte Beweis für die Lehre der «transzendentalen

Ästhetik», wonach alle Gegenstände unserer Erfahrung
oder Wirklichkeitserkenntnis bloß Vorstellungen in Raum und
Zeit sein sollen, angesehen worden ist, deshalb ein Fehlschluß,
weil Kant bei seinen Fragen, ob die Welt räumlich begrenzt oder
unbegrenzt und ins Unendliche teilbar sei oder nicht, doch offenbar

noch voraussetzt, daß die Welt unabhängig von unserem
Denken irgendwie bestehen muß, da sie sonst nicht der Anlaß
dazu hätte werden können, unsere Vernunft beim Versuch sie

zu denken in angeblich unauflösliche Widersprüche zu
verstricken. «Es ist dies eine zu große Zärtlichkeit für die Welt»,
schreibt er (Wissenschaft der Logik, Bd. I. S. 236 Lasson), «von
ihr den Widerspruch zu entfernen, ihn dagegen in den Geist, in
die Vernunft zu verlegen, und darin unaufgelöst bestehen zu
lassen. In der Tat ist es der Geist, der so stark ist, den Widerspruch

ertragen zu können, aber er ist es auch, der ihn aufzu-

143



lösen weiß». Für Hegel ist es eben der Geist, wie wir bald noch
sehen werden, der als alleinige letzte Wirklichkeit zu gelten hat,
und dem gegenüber die Welt keinen unabhängigen Bestand
haben kann. Was Hegel also Kant vorwirft, ist, daß er mit einem
gewissen naiven Realismus oder Wissenschaftspositivismus noch
nicht konsequent gebrochen habe. Mit dieser Kritik fällt aber
auch die Berechtigung von Kants Bevorzugung der Kausalität
als eines konstitutiven Prinzips gegenüber der Teleologie oder

Zweckmäßigkeit als einer nur heuristischen, nicht objektivgültigen

Betrachtungsweise weg, ein Fehler, dessen sich Kant
selber im Opus posthumum auch bereits gelegentlich bewußt
geworden zu sein scheint.

Schließlich ließe sich gegen Kant auch noch einwenden, daß

es nicht wohl angehe, aus dem Umstand, daß wir uns in der
künstlerischen Kontemplation nicht um die praktische Wirklichkeit

oder Nichtwirklichkeit des Gegenstandes, der sie anregt,
bekümmern, schließen zu wollen, das Ästhetische sei ein bloßes

Spiel unserer subjektiven Kräfte ohne implizite Beziehung auf
einen Gegenstand und deshalb vom Organischen als etwas in der
Natur selbst Begründetem prinzipiell unterschieden. Es ist dies

ein Vorwurf, der vor allem wiederum Schelling gegen Kant
erhoben hat. Man hat in neuerer Zeit darauf hingewiesen (z. B.
E. Cassirer), daß Kant in der Lehre von der ästhetischen Urteilskraft

auch in der Tat nicht so sehr vom Faktum der Kunst
ausgegangen sei, wie in der theoretischen Vernunft vom Faktum
der Wissenschaft und in der praktischen Vernunft vom Faktum
des sittlichen Gewissens, sondern eher nur vom Faktum des

Geschmacksurteils. Wie dem auch sei, jedenfalls hat Kants
«Kritik der Urteilskraft» mit ihrer doppelten Aufgabe, unter
dem einen gemeinsamen Gesichtspunkt der Zweckmäßigkeit zwei
so sehr von einander abliegende Gebiete wie das der Kunst und
das der natürlichen Organismen unter einen Hut zu bringen, ihre
unverkennbaren Schwierigkeiten, Schwierigkeiten, die wohl darauf

zurückzuführen sind, daß in Kants Philosophie das

grundlegende Verhältnis zwischen Denken und Anschauung grundsätzlich

ungeklärt geblieben ist.
Es ist hier nicht der Ort zu zeigen, wie historisch im einzelnen

die philosophische Entwicklungslinie von Kant über Fichte,
Schiller und Schelling zu Hegel verlaufen ist, so interessant das

144



an sich auch wäre. Mangel an Raum sowie unser Wunsch, uns
nur auf das Wesentlichste zu konzentrieren, zwingen uns, mit
einem großen Sprung gleich zu demjenigen Denker vorzustoßen,
bei dem alle Fäden der nachkantischen Philosophie wiederum
zu einem einzigen großen Knoten verschlungen werden, nämlich
zu Hegel.

IV.

Wir haben es seit vielen Jahren immer wieder betont, daß wir
es als ein unverzeihliches Versäumnis des philosophischen
Bewußtseins ansehen, daß es sich bis zur heutigen Stunde noch nie
ernsthaft darum bemüht hat, mit Hegel prinzipiell ins Reine zu
kommen. Wir glauben es auch diesem Umstand zuschreiben zu
müssen, daß die allgemeine Lage des gegenwärtigen philosophischen

Denkens so unerfreulich ist. Und wir sind überzeugt, daß

sich diese Lage nicht bessern wird, bis das Versäumte
nachgeholt ist; denn wie sollte ein Denken, das durch Selbstverschulden

sich eine der größten Errungenschaften seines Geisteserbes

nicht assimiliert hat, auf der Höhe der Zeit stehen und mit
Zuversicht in die Zukunft blicken können Wir wollen darum
versuchen zu zeigen, wie wir glauben, in Hegel haben hineinkommen

und schließlich sowohl mit seinem dialektischen Denkprinzip

als auch mit seinem ausgeführten philosophischen System

innerlich, wenigstens vorläufig, haben fertig werden können.

Hegel glaubt, daß alle wahre Philosophie ihren Anfang, ihren
Fortgang und ihr Ende im Absoluten finden müsse. Man hat
daher nicht ohne Grund seine Form des Idealismus den «absoluten»

Idealismus genannt. Er geht dabei, hier vielleicht seinem

jüngern Freunde Schelling folgend, oder einem noch ältern
Ausspruch des Aristoteles, der ja auch schon gesagt hat (Met. XI, 10) :

où jap èovcv èvavziov và> npcbrw ooosv vom Gedanken aus, daß das

Absolute als schlechthin übergreifendes Prinzip nie bloß durch
den einen Pol eines logischen Gegensatzpaares zu begreifen sei,
sondern jenseits aller dieser «Reflexionsbestimmungen» liegen
müsse. Daher sein unerbittlicher Kampf gegen die sog.
«Reflexionsphilosophie», mit dem er seine Karriere in Jena eröffnet
hat. Aber während für Schelling das Absolute als «Indifferenz»
nur jenseits aller bestimmten endlichen Gegensätze lag und so

konsequenterweise selber wieder als sich im Gegensatz befindend

l" 145



zu all diesen endlichen Gegensätzen gedacht werden mußte, will
Hegel zeigen, daß sein «Absolutes» nun nicht nur die «Identität

alles Nichtidentischen» ist, sondern, wie er sich einmal
ausdrückt, «die Identität der Identität und der Nichtidentität»
(Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie;

Wke. Lasson, Bd. I. S. 77). M. a. W., er will zeigen, daß das

wahrhaft konzipierte Absolute nicht nur gleichgültig allen seinen
endlichen Modifikationen gegenübersteht, sondern diese
endlichen Modifikationen aus sich selber hervorbringt, um dann
freilich auch wieder über sie hinauszugehen, daß es ihnen gegenüber

also nicht nur «indifferent» ist, sondern indifferent und
different zugleich. Das ist, wie wir glauben, die kürzeste
abstrakte Formel für seinen charakteristischen dialektisch-spekulativen

Dreitakt, der gleichsam wie ein lebendiger Pulsschlag durch
sein ganzes System hindurchgeht.

Um diese hegelsche Dialektik besser darstellen zu können,
wird es freilich auch noch gut sein, wenn wir einiges
darüber vorausschicken, wie er sich das Verhältnis zwischen Denken
und Anschauung als den beiden Hauptquellen der menschlichen
Erkenntnis gedacht hat. Das dürfte das Verständnis seiner
spezifischen Denkmethode beträchtlich erleichtern.

Wie Kant, glaubt nämlich auch Hegel, daß für die menschliche

Erkenntnis beides, Denken sowohl als Anschauung,
erforderlich ist. Und wie bei Kant vermittelt uns auch nach Hegel
die Anschauung die Einsicht in das Wirkliche, in die Existenz
der Dinge. Ohne Anschauung, meint er, könnten wir gar nie an
die Sachen selbst herankommen. Aber, wiederum wie bei Kant,
wäre auch nach Hegel die bloße Anschauung «blind». Sie würde
uns nur disparate Eindrücke liefern, Eindrücke, die im Räume
irgendwie nebeneinanderliegen ohne Bestimmung dieses
Nebeneinander und sich in der Zeit folgten ohne alle Regel der
Sukzession — eine unvollziehbare Vorstellung. Um das «Wie» der
sinnnlichen Eindrücke erfassen zu können, müssen diese darum
auch nach Hegel durch das Denken bestimmt werden.

Es ist deshalb nach hegelscher Auffassung nötig, daß wir uns
in der denkenden Reflexion über die sinnliche Anschauung
erheben, um sie gedanklich zu interpretieren. Dies geschieht nach
Hegel zunächst durch das sog. abstrahierende Denken. Diesem
«abstrahierenden» oder «abstrakten» Denken falle die Aufgabe

146



zu, die verschiedenen von der Sinnlichkeit empfangenen
Eindrücke auf ihre übereinstimmenden oder nicht übereinstimmenden

Merkmale zu prüfen und so in einem hierarchisch gegliederten

Begriffssystem zu ordnen. Allein dieses abstrahierende Denken

habe den Fehler, daß es sich dabei immer weiter vom
ursprünglich empfangenen Eindruck als seinem konkreten Gehalt
entferne und bloß auf die formalen Beziehungen zwischen diesen
Eindrücken acht gebe. Das zeige sich darin, daß im abstrakten
Denken Begriffsumfang und Begriffsinhalt irn umgekehrten
Verhältnis zueinander stünden: Je mehr ein Begriff logisch durch
Merkmale bestimmt, d. h. je reicher sein logischer Gehalt sei,

um so enger sei das Gebiet, auf das er sich in der sinnlichen
Anschauung anwenden lasse, d. h. um so ärmer sei die ihm
entsprechende sinnliche Wirklichkeit. Im abstrakten Denken liefen
also Denken und Anschauung in widersinniger Weise
gegeneinander.

Deshalb fordert Hegel einen Erkenntnisakt, in welchem dieser

Widersinn, der dem nur abstrahierenden Denken anhaftet,
behoben ist, in welchem also Denken und Anschauung nicht mehr
im entgegengesetzten Sinn verlaufen, sondern parallel, und so

zu einer Erkenntnis führen, die sowohl anschaulich als auch

gedanklich sich immer mehr vom Unbestimmteren und Abstrakteren

zum Bestimmteren oder Konkreteren fortentwickle. Dies

führt zu seiner bekannten trichotomischen Methode, an deren

Schilderung wir uns nun heranwagen wollen.
Um überhaupt zu einem bestimmten Gehalt kommen zu können,

muß sich der «denkende Geist» zunächst in einer bestimmten An-
schaung konkretisieren. Gemessen an der strikten Allgemeinheit
des Begriffs ist aber diese einzelne Anschauung zu eng. Sie ist nicht
an sich falsch, aber sicherlich einseitig. Es erhebt sich darum nun
die Forderung, diese ursprüngliche Anschauung als das, was sie ist,
als einzelne Einseitigkeit, zu bestimmen und zu begrenzen. Das

ist zunächst eine bloße praktische Forderung, die an das Denken

gestellt wird. Um sie tatsächlich ausführen zu können, wird
verlangt, daß ich der ursprünglichen Vorstellung, der Thesis, nun
eine zweite konkrete Vorstellung, eine Antithesis, gegenübersetze,

durch die nun auch in der Tat die Thesis in der konkreten
Anschauung begrenzt wird. Man beachte dabei das intime Inein-
anderspielen von Denken und Anschauung, von theoretischer

147



Kontemplation und praktischer Forderung, wodurch die
auseinanderliegenden Elemente der kantischen Philosophie bei Hegel
in ein organisches Ganzes verwoben werden. Wie aus der bloßen

Forderung, die Thesis zu begrenzen, schließlich die Antithesis
hervorgeht, wie m. a. W. sich der Übergang im Bewußtsein von
der Thesis zur Antithesis abspielt, entzieht sich nach Hegel
unserer Einsicht; die Auffindung der Antithesis ist gewissermaßen

ein genialer ästhetischer Akt; und man hat deshalb auch

nicht ohne Grund behauptet (z. B. Iljin), daß Hegels Dialektik
einen grundsätzlichen Versuch darstelle, das Denken zu ästheti-
sieren. Aber gesetzt den Fall, die Antithesis sei gefunden, was
folgt nun Dann stehen wir vor zwei Thesen, die sich wohl
gegenseitig begrenzen, aber auch gegenseitig logisch widersprechen.

Es erhebt sich darum jetzt eine erneute Forderung, nämlich

die Forderung, Thesis und Antithesis in einer Synthesis als

dritter konkreter Vorstellung so zu denken, daß in ihr das sich
in ihrer Isoliertheit voneinander gegenseitig Ausschließende von
Thesis und Antithesis zwar «aufgehoben» oder negiert, aber das

in ihrer relativen Berechtigung gegeneinander Haltbare auch

zugleich «aufgehoben» oder konserviert wird. Das ist, wie wir
glauben, der tiefere Sinn des doppelten hegelschen «Aufhebens».
Man beachte wiederum, daß auch hier zunächst nur die
logischen Bedingungen aufgezeigt werden können, die die gesuchte
Synthesis praktisch zu erfüllen hat; wie sie sich schließlich
faktisch darbietet, spielt sich wiederum «gleichsam hinter dem
Rücken unseres Bewußtseins» ab. Auch sie ist ihrem Inhalte
nach wiederum eine angeblich geniale ästhetische Schöpfung.
Aber nehmen wir wieder an, sie sei tatsächlich gefunden, was
ergibt sich aus ihr? Sie enthält zunächst zwar das an sich
Berechtigte von Thesis und Antithesis; sie ist, verglichen mit ihnen
ein Allgemeineres, ein gedanklich sowohl wie anschaulich
Reicheres und Konkreteres. Aber gemessen an der strikten
Allgemeinheit des Begriffes ist sie doch auch nur wieder ein
Allgemeineres als die Thesis und die Antithesis, aus denen sie

hervorgegangen ist, nicht das schlechthin Allgemeine selber. Auch
sie ist dem Absoluten gegenüber nur wieder eine Einzelheit,
wenn auch eine Einzelheit höherer Ordnung. Und als solche
Einzelheit muß auch sie wiederum begrenzt werden. Und da sie
alles Berechtigte von der Thesis und der Antithesis, aus welchen

148



sie herausgewachsen ist, bereits in sich enthält, kann sie nur
wiederum von außen durch eine neue Antithesis begrenzt werden

und der dialektisch-spekulative Dreitakt hebt von neuem an.
Vielleicht ist es gut, wenn wir diese rein begriffliche Beschreibung

der hegelschen Dialektik durch ein konkretes Beispiel
erläutern. Wir wählen dafür die erste Triade aus der Logik: Sein -

Nichts - Werden. Das Sein ist nach Hegel der abstrakteste
Allgemeinbegriff; von ihm nimmt deshalb auch, wie wir bald sehen

werden, die Darstellung seines Systems ihren Ausgang. Diesen

Begriff soll ich nun in der sinnlichen Anschauung konkretisieren

und zugleich als Einzelheit begrenzen. Und da stellt sich
nach Hegel bei der Erfüllung dieser Aufgabe der Begriff des

Nichts ein; denn das allgemeine Sein als solches bezieht sich
nicht auf ein spezielles Dasein; es hat sozusagen keine Vorliebe
für irgendeine bestimmte Form seiner möglichen Erscheinung.
Das Nichts, sagt Hegel, ist darum identisch mit dem Sein; es ist
die Wahrheit des allgemeinen abstrakten Seins, die sich im
Denkprozeß unmittelbar ergibt. Nun widersprechen sich Sein und
Nichts, wenn sie jedes für das genommen werden, als was sie

sich für sich allein, ohne Rücksicht auf das andere, ausgeben.
Ich soll deshalb einen dritten Begriff finden, in welchem Sein

und Nichts so gedacht werden, daß sie in ihrem Recht
gegeneinander konserviert und nur in ihrer isoliert-ausschließlichen
Bedeutung negiert werden. Als diesen Begriff bietet sich das

Werden dar, d. h. der Übergang, griechisch die /uezaßofoj, das

Übergehen von Sein in Nichts und von Nichts in Sein, oder das

qualitativ bestimmte Einzeldasein, das als Vergängliches ja immer
zugleich ein «Werden» ist und ebensosehr durch das bestimmt
wird, als was es sich selber darstellt, als durch das, was es von
sich ausschließt nach dem bekannten Satz des Spinoza: Omnis
determinatio est negatio, und das daher tatsächlich sowohl
Sein als Nichtsein in sich haben soll. Man sieht, in diesem Denken

gibt es keine fixen Punkte mehr, zwischen denen als zwei
unverrückbaren Grenzpflöcken das Denken geradlinig hin und
her pendeln kann gemäß der größeren oder kleineren quantitativen

Annäherung an einen jener Grenzpunkte, und über die es

nur dann hinausschreiten kann, wenn es sich durch eine para-
logistische Abweichung von seiner Geradlinigkeit tatsächlich um
einen jener Grenzpunkte herumwindet. Bei Hegel ist das Den-

149



ken nicht nur in einer poetischen Metapher, sondern in der Tat
eine fließende Bewegung; er rühmt sich, die Begriffe flüssig
gemacht zu haben. Die einzelnen Begriffe sind bei ihm nicht
mehr starre Punkte, an die das Denken gleichsam anrennt und
von denen es gleichsam wieder repeliiert wird, sondern mehr

nur Orte oder loci, über die es in sanftem Fluß hinweggleiten
kann. Wir glauben, daß darin eine Originalität des hegelschen
Denkens besteht, die man in der ganzen übrigen Philosophiegeschichte

sonst nirgends findet, und daß schon aus diesem
Grund das Studium seiner Gedankenwelt gerechtfertigt wäre.
Hegel meint, es sei ihm auf Grund dieser Methode möglich
geworden, dem «Gang der Sache selber zu folgen». Und das ist
besonders für das Studium der Geschichte von Bedeutung
gewesen. In Hegels Dialektik schien nämlich tatsächlich ein Instrument

gefunden worden zu sein, das es gestatte, den historischen
Prozeß gleichsam in seinem kontinuierlichen Ablauf zu beschreiben

und von innen zu belauschen, und es besteht doch wohl
kaum ein Zweifel, daß erst durch Hegels Philosophie die
Geschichte als Wissenschaft legitimiert worden ist. Wie also Kant
durch seine a-priorischen Denkformen der klassische Philosoph
des achtzehnten Jahrhunderts geworden ist, des Jahrhunderts
der Aufklärung, das durch eine dem zeitlichen Geschehen
außenstehende Vernunft das Leben begrifflich glaubte einfangen und
bemeistern zu können, so darf Hegel wegen seiner dialektischen
Methode als der klassische philosophische Vertreter des
neunzehnten Jahrhunderts gelten, des Jahrhunderts der Geschichte,
das den historischen Prozeß sozusagen von innen her zu
verstehen versucht hat.

Hegel denkt sich also seine Dialektik als eine Methode, in der
das Denken stets bei sich als seiner eigenen Grundlage bleibt,
zugleich aber die Möglichkeit hat, sich diese seine Grundlage
in immer neuen triadischen Gängen durch differenziertere und
konkretere Bestimmungen fortschreitend mehr explizit zu machen,
ohne je an eine feste Grenze zu stoßen, die seiner unendlichen
Schöpferkraft eine unüberwindliche Schranke setzen könnte.
Jeder einzelne Begriff oder Gedanke wird zugegebenermaßen in
diesem unaufhaltsamen Vorwärtsschreiten wieder aufgelöst werden

— Hegel hält sich hierin an jenes goethesche «Stirb und
Werde» oder an seine eindrucksvollen Verse, wonach «alles, was

150



entsteht, ist wert, daß es zu Grunde geht» —; aber das wirklich
Wertvolle in ihnen kann trotzdem nie untergehen; es wird
immer zugleich in seinem wahrhaften Wert in eine höhere
Synthese eingehen nach dem Satze Plotins: oùâèv yàp èx rob övzos

ànoÀshat (Enn. IV. 7. 14). Durch diese Wendung bekommt
Hegels Dialektik nun aber auch noch über die Verbindung des

Logischen, Praktischen und Ästhetischen hinaus eine ausgesprochen

religiöse Note: Sein Absolutes, der «Geist», ist als lebendiges

Subjekt die Kraft, wohl über alle seine Einzelschöpfungen
wieder hinauszugehen, zugleich aber auch in seiner Substanz
alles wirklich Wertvolle an ihnen zu bewahren. Die Analogie
dieser Konzeption zu Spinozas Lehre von der alleinigen
Substanz und vom «amor Dei intellectualis» liegt auf der Hand.

Wenn deshalb Hegel die Philosophie zum Wissen erheben will,
so darf darunter natürlich nicht mehr ein gewöhnliches, rein
rationales Wissen verstanden werden. Das wäre ein grober
Irrtum. Sein dialektisch-spekulatives «Wissen» ist doch, wie
gezeigt, etwas ganz Verschiedenes von jenem Wissen, das am
Gängelband von Syllogismen Konklusion an Konklusion reihen
will wie Perlen an einer Perlenschnur. Das hegelsche spekulative
Denken bewegt sich, wie er selber sagt, «in einem Kreis in
Kreisen». Ebenso ist der Vorwurf des Panlogismus, den man
ihm oft macht, meist oberflächlich. Denn Hegels Logik
unterscheidet sich prinzipiell von einer bloß formalen Verstandeslogik;

sie geht nicht nur aus dem Intellekt hervor, sondern an
ihr ist der ganze Mensch beteiligt, sein Denken, sein Wollen,
sein ästhetisches Schauvermögen sowie seine religiöse Demut
und Zuversicht.

Es ist deshalb vielleicht nicht verwunderlich, wenn Hegel
gemeint hat, mit dieser Dialektik nun wirklich ein Mittel in der
Hand zu haben, mit dem sich die Wirklichkeit durchdringen,
gestalten und bewältigen läßt. Die einzige Bedingung, die er an
den Erkennenden glaubt stellen zu müssen, ist daher bloß die,
daß er im Erkenntnisprozesse Denken und Anschauung nicht
auseinanderfallen lasse, sondern die Spannung, in der uns unser
Versuch, sie stets zusammenzuhalten, versetze, stets mutig und

geduldig ertrage. In diesem Sinne hat er in seiner «Anrede an
seine Zuhörer in Berlin vom 22. Oktober 1818» die immer
denkwürdigen Worte gesprochen: «Der Mut der Wahrheit, Glauben

151



an die Macht des Geistes, ist die erste Bedingung des

philosophischen Studiums; der Mensch soll sich selbst ehren und sich

des Höchsten würdig achten. Von der Größe und Macht des

Geistes kann er nicht groß genug denken. Das verschlossene
Wesen des Universums hat keine Kraft in sich, welche dem

Mute des Erkennens Widerstand leisten könnte; es muß sich vor
ihm auftun und seinen Reichtum und seine Tiefen ihm vor
Augen legen und zum Genüsse bringen.»

Hegel glaubt also, daß Erkenntnis, so verstanden, möglich ist.
Aber ihre Möglichkeit will er nicht durch eine vorausgestellte
Erkenntniskritik erhärten. Ein solches Unterfangen lehnt er mit
Nachdruck ab. Von seinem Standpunkt, wie wir glauben, mit
Recht; denn eine erkenntniskritische Theorie könnte nach ihm
auch nur ein vorübergehendes Stadium auf dem Wege des

dialektischen Prozesses sein, über das das stets vorwärtsdrängende
Denken bald wieder hinausschreiten müßte. Wie bei Fichtes
Wissenschaftslehre soll die Möglichkeit des spekulativen Denkens

durch seine Verwirklichung bewiesen werden; der Erweis
für die Richtigkeit des Denkaktes liegt also auch bei ihm in
seinem Resultat, dem ausgeführten System. Ihm haben wir uns
deshalb zuzuwenden.

V.

Es ist interessant zu beobachten, daß mehrere Hegelinterpreten
einen deutlichen Wertunterschied zwischen seinem dialektischen

Prinzip und dem daraus hervorgegangenen System machen
und anscheinend geneigt sind, das erstere anzunehmen, während
sie das letztere verwerfen. So z. B. Benedetto Croce in seinem

glänzend geschriebenen Saggio sullo Hegel. Er bekennt darin,
von Hegels Dialektik ebenso angezogen als von seiner «Encyklo-
pädie» abgestoßen zu werden (S. 55f.). In ähnlichem Sinne

scheidet Th. Häring zwischen seinem «Wollen» und seinem

«Werk», offenbar mit der Absicht, zu betonen, daß nach seiner
Ansicht Hegels Aspirationen besser waren als seine Leistung.
Und in neuester Zeit scheint ein ähnlicher Sachverhalt wiederum
bei Iljin vorzuliegen: er kommt von Hegels Denkakt nicht los,
obschon er sich der Mängel seines Systems voll bewußt ist. Auch
wir gestehen, einem analogen Eindruck unterworfen zu sein,
obschon wir glauben, einsehen zu können, daß eine derartige

152



Scheidung bei Hegel im Grunde nicht statthaft ist. Jedenfalls
glauben auch wir, daß es leichter ist, von seinem System aus

kritisch Stellung zu ihm zu nehmen als von seinem Denkprinzip;
und wir haben deshalb für die folgenden Ausführungen den
taktischen Plan entworfen, zuerst gleichsam mit den Außenforts
des ausgeführten Systems fertig zu werden zu versuchen, bevor
wir uns zum Endsturm auf das dialektische Grundprinzip als

seine innere Zitadelle anschicken.
Es scheint uns dabei, daß es verhältnismäßig leicht ist, auf

Schwierigkeiten seines Systems aufmerksam zu machen; denn sie

drängen sich in so großer Zahl auf, daß wir uns von vornherein
auf die wesentlichsten beschränken müssen. Ja, man könnte
sagen, daß diese Schwierigkeiten eigentlich schon beginnen,
bevor das System ausgeführt ist, nämlich in der Idee eines solchen

Systems überhaupt. Wir haben gezeigt, daß Hegels trichotomi-
scher Denkakt gewissermaßen einen Kreis darstellt, indem er in
der Synthesis immer wieder zur ursprünglichen Thesis
zurückkommt, nur bereichert durch den Gehalt, den er sich in diesem

dreitaktigen Gang explizit gemacht hat. Das System aber muß

für seine Darstellung von einem bestimmten Begriff seinen

Ausgang nehmen, um dann linear von seiner ersten rein abstrakten
Fassung zu seiner immer konkreteren Ausgestaltung
fortzuschreiten. In der Sprache der klassischen griechischen Kinematik
zu reden, stellt Hegels Denkakt die «vollkommene» Bewegung
der Kreislinie dar, die immer wieder in ihren Anfangspunkt
zurückkehrt, während sich die Darstellung im System als geradlinige

«unvollkommene» Bewegung ins äxeipov verliert.
In der Logik hat Hegel zum Ausgangspunkt seines Systems

den Begriff des reinen abstrakten Seins gewählt. Damit hat er
aber wohl gleich zu Beginn seine Philosophie weitergehend
präjudiziert, als ihm wohl bewußt war. Denn, da der erste
ursprüngliche Begriff im dialektischen Fortschritt als «Grundlage»

immer erhalten bleibt, wird Hegels Philosophie durch diesen

selbstgewählten Ausgangspunkt prinzipiell zu einer
Seinsphilosophie gestempelt. Sie kommt nie mehr über das Sein hinaus.

Noch kann sie auf der andern Seite dieses Sein je definitiv
erkennen; denn wenn es auch im dialektisch-spekulativen Prozeß

in immer konkreterer Gestalt erfaßt wird, so darf es doch
für diesen Prozeß selber keine endgültige Schranke geben, weil

153



sonst der Geist als lebendiges Subjekt seine unendliche Schöpferkraft

einbüßte. Wenn aber dieser Prozeß nie sein Ziel erreicht,
dann bleibt auch das in ihm ursprünglich als Grundlage gesetzte
Sein immer nur vorderhand bestimmt. Man könnte deshalb

sagen, Hegels System kann immer nur zu vorübergehenden
Triumphen kommen; ein endgültiger Triumph bleibt ihm
prinzipiell versagt.

Eine andere nicht unerhebliche Schwierigkeit, auf die schon
der alte Schelling hingewiesen hatte (s. Philosophie der Mythologie

und der Offenbarung, Bd. 3, S. 88), besteht darin, daß

Hegels Philosophie, da ihr gesamter Gehalt als Produkt des

dialektisch-spekulativen Denkprozesses aufgefaßt werden sollte,
eigentlich nicht über die spekulative Logik hinausgehen dürfte,
sondern sich in ihr erschöpfen müßte. Nun ist aber Hegels Ency-
klopädie, wie man weiß, in drei Teile geteilt; sie enthält neben
der Logik, mit der sie anhebt, auch noch eine Naturphilosophie
und eine Philosophie des Geistes. Wir begreifen das bei Hegel
dabei zugrundeliegende Motiv: es kam ihm darauf an, zu zeigen,
wie sich seine dialektische Methode im Felde des Konkreten
bewähren könne. Das ist der Absicht nach wohl schön und gut;
aber sicherlich ist es nicht strikt-logisch konsequent.

Hegel scheint irgendwie diese Schwierigkeit selber empfunden
zu haben. Sie zeigt sich in dem oft gezeigten Verlegenheitsausdruck,

mit dem die Naturphilosophie an die Logik angeschlossen

werden soll. Dort heißt es nämlich, der noch «abstrakte»
Geist, zur absoluten logischen Idee aufgestiegen, entlasse sich

nun freiwillig in die Natur. Was heißt dieses «Entlassen» Ist
das nur eine poetische Metapher, oder ist der Ausdruck wörtlich

zu nehmen? Und im zweiten Falle, was bedeutet er dann
in Wirklichkeit

Dieser Übergang von der Logik in die sog. Realphilosophie
hat von jeher als einer der verwundbarsten Punkte, gleichsam
als die Achillesferse, des hegelschen Systems gegolten. Erhöht
wird seine Schwierigkeit aber auch noch dadurch, daß man nicht
weiß, ob sich der «abstrakte» Geist der Logik dabei bloß in die

Naturphilosophie und die Philosophie des Geistes «entlasse»,
oder in die Natur und in den Geist selber. Auch darüber
entspann sich eine lebhafte Diskussion, in welcher Kuno Fischer
vor allem energisch für die erste Alternative eintrat (Hegel,

154



S. 576). Uns scheint, daß beide Übergänge für Hegels Konzeption

ebenso wesentlich sind. Der Übergang der Logik in eine
bloße Naturphilosophie entspricht eben Hegels Lehre vom
Begriff als Substanz, der immer in seiner Grundlage verharrt,
während seine Lehre vom Begriff als lebendigem Subjekt
verlangt, daß sich das Denken in jeder Antithesis in ein ihm
zunächst fremdes Sein entäußern muß und daher den Übergang
der Logik in die Natur und den Geist selber nahelegt. Aber
niemand wird wohl wegen dieser gleichzeitigen Berechtigung der
beiden Auffassungen behaupten wollen, daß dadurch die
Naturphilosophie mit der Natur selber und die Geistesphilosophie mit
dem Geist selber identisch geworden sind

Über die einzelnen Widersprüche, in die sich Hegel bei der
Durchführung seiner Natur- und Geistesphilosophie verwickelt,
glauben wir uns nach dem bereits Gesagten kürzer fassen zu
können. Es scheint uns zunächst unabstreitbar, daß gegenüber
der absoluten Idee, dem End- und Höhepunkt der Logik, die
ersten naturphilosophischen Kategorien von Raum und Zeit als

dem gedankenlosen Neben- und Nacheinander begrifflich ärmer
sind, und daß so das hegelsche Grundgesetz der immer
zunehmenden Konkretisierung an dieser Stelle in flagranter Weise
verletzt wird. Bedenklicher aber noch scheint es uns, wenn Hegel
es in der Naturphilosophie bald aufgibt, alle natürlichen Dinge
spekulativ zu deduzieren, wenn er sich z. B. weigert, dies für
Herrn Krugs legendär gewordene Schreibfeder zu tun; denn
damit gibt Hegel prinzipiell zu, daß es außerhalb des Spekulativ-
Erfaßbaren noch eine von ihm unabhängige empirische Wirklichkeit

gibt, die sich dem spekulativen Denken grundsätzlich
entzieht, so vernünftig im übrigen sein Erklärungsgrund lauten mag,
daß sich die Vernunft nicht um Trivialitäten kümmere. Hegel
hat wohl auf diese Weise einen Kompromiß mit den empirischen

Wissenschaften schließen wollen dadurch, daß er ihnen
eine Art von Halbwirklichkeit als spekulatives «Vorfeld» abtrat,
und das war vielleicht aus taktischen Gründen nicht ungeschickt,
aber für sein spekulatives Grundprinzip von unabsehbaren Folgen.

Schwerwiegend ist es auch, daß sich nach Hegel erst im
«subjektiven Geist» das Bewußtsein einstellen soll. Denn ist dies

richtig, dann müßte alles Vorhergehende einschließlich die ganze
Logik, jene «Darstellung Gottes, wie er in seinem ewigen Wesen

155



vor der Erschaffung der Natur und eines endlichen Geistes»

war, wie Iljin treffend bemerkt hat (Die Philosophie Hegels als

kontemplative Gotteslehre, S. 228), nur ein «dumpfes Hinbrüten
vor sich selbst» gewesen sein. Ferner hätte auch konsequenterweise

nach seinen eigenen Prämissen Hegels Lehre vom «objektiven

Geist» mit der Schaffung eines einzigen Yernunftstaates
abschließen sollen, in den als in ihre geistige Substanz lauter
spekulativ denkende Menschen in harmonischer Versöhnung
aufgegangen sind. Was finden wir aber an seiner Statt vor Einen
bloß natürlichen Volksstaat, der sich mit animalischen Mitteln
gegen seine Nebenbuhler wehren muß, der auch im Innern gegen
die Gefahren, die ihm vom Eigennutz der Familie und der
Berufskorporationen drohen, einer Polizei bedarf und nie vor dem

eigenen Untergang gewiß ist. Weiterhin möge hier im Vorbeigehen

angemerkt werden, daß wir es eigentlich bloß einer

Inkonsequenz in der Durchführung des encyklopädischen Schemas

verdanken, daß uns Hegel sein wohl bekanntestes Werk, die
Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, geschenkt hat.
Denn nur dadurch, daß sein objektiver Geist nicht in einem
einzigen Vernunftstaat seinen adäquaten Ausdruck gefunden hat,
wurde es möglich, die Geschichte als ein kontinuierliches Ringen
von Staatengebilden, von denen das jeweils beste und kräftigste
den «Fortschritt im Bewußtsein der Freiheit» verkörpere,
aufzufassen. Inkonsequent, wenn auch grandios inkonsequent, ist es

schließlich auch, wenn Hegel uns in seiner Lehre vom «Absoluten

Geist» zeigen will, wie der nunmehr konkret gewordene
Geist an Hand von einzelnen Kunstwerken, in der Vorstellung
eines gottmenschlichen Lebens oder in der dialektischen Reihenfolge

von miteinander ein Ganzes bildenden philosophischen
Systemen sich jetzt des Seins nur noch als Symbol bedient, um
an ihm als bloßem Sinnbild sich selber in seiner absoluten

Schöpferkraft zum Bewußtsein zu kommen. Denn wie kann ich
noch im Sein, in der Substanz, bleiben, wenn sich das Sein
selber unter der Hand in ein bloßes Symbol verflüchtigt hat

Das alles sind Widersprüche und Schwierigkeiten, die sich
am hegelschen System ergeben und die, wie wir glauben, nicht
wegzuleugnen sind. Da nun aber Hegels Philosophie, wie gezeigt,
aus einem Stück, d. h. sein System nur der natürliche Ausdruck
und zugleich der Erweis der Richtigkeit des dialektischen Prin-

156



zips selber ist, so muß erwartet werden, daß sich die in ihm zu
Tage getretenen Fehler bereits auch schon im dialektischen Prinzip

als solchem geltend machen. Zur kritischen Prüfung dieses

dialektischen Prinzips haben wir uns deshalb wieder zurückzuwenden.

Croce glaubt, daß einer seiner Hauptfehler darin zu suchen

ist, daß es den Unterschied zwischen dem konträren und dem
kontradiktorischen Gegensatz verwische und aufhebe, indem es

in seinem dialektischen Prozeß in der jeweiligen Synthesis über
alle logischen Gegensätze hinausschreite und so schließlich jeden
kontradiktorischen Gegensatz in einen bloß konträren verwandle.
Dieser Vorwurf trifft im allgemeinen zu. Ja, wir glauben, daß

durch diesen Charakterzug der hegelschen Philosophie bereits
etwas «Pragmatisches» anhaftet, und wir wundern uns eigentlich

nicht darüber, wenn wir sehen, daß sie unter allen großen
deutschen Systemen verhältnismäßig am leichtesten einen

Eingang in die angelsächsischen Länder gefunden hat. Besonders

empörend empfinden wir es, wenn Hegel in diesem Sinne auch
den Gegensatz zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen
im sog. «Fürsichsein» glaubt überbrücken zu können. Denn das

wahrhaft Unendliche ist doch auch nach ihm selber die
unbeschränkte Schöpferkraft des Subjekts, die über jeden einzelnen
Gedanken hinausgeht, ja über alles Sein und Substantielle immer
hinaustendiert, und deshalb nie nur ein einzelner Gedanke werden

kann. Was Hegel daher im «Fürsichsein» vereinigt hat, ist
nicht das Endliche und das Unendliche an sich, sondern bloß
der formal-abstrakte Gedanke des Endlichen und ein auf die

logische Ebene herabprojiziertes Symbol des Unendlichen; und

um diese Leistung wollen wir ihn nicht beneiden.
Aber wenn so Hegel in der Tat alle kontradiktorischen Gegensätze

in nur konträre aufgelöst hat — über den Gedanken des

kontradiktorischen Gegensatzes selber geht er in der Logik als

einen speziellen Gedanken des reflektierenden Bewußtseins
ebenfalls dialektisch hinweg —, einen solchen Gegensatz hat er
doch stehen lassen müssen, weil er sonst die Axt an die Wurzel
seiner eigenen Philosophie gelegt hätte, nämlich den kontradiktorischen

Unterschied zwischen Wahr und Falsch. Über ihn hat
Hegel nicht mehr den Versuch gemacht, in einer Synthese
hinauszukommen; denn sonst hätte er sein eigenes System zugleich

157



als wahr und falsch ausgeben müssen, und davon war Hegel weit
entfernt. Wir werden später sehen, wie Plato selbst vor dieser
Konsequenz nicht zurückschreckt, und wie er behauptet, daß

jedes philosophische System, ja jeder philosophische Satz auch
in gewissem Sinne falsch ist — nämlich in seinem symbolischen
Ausdruck —; aber bei Hegel dürfen wir eine solche letzte Kühnheit

noch nicht erwarten. «Das Wahre ist das Ganze», hat er
vielmehr verkündet, und im Vollgefühl des Wertes seiner eigenen

Leistung jenen Gedanken dahinaus interpretiert, daß dieses
«Ganze» die Entwicklung der gesamten bisherigen Philosophiegeschichte

mit seinem eigenen System als krönendem Abschluß,
in dem alles «Berechtigte» seiner Vorläufer spekulativ aufgehoben

sei, umfasse. Hegel hatte offenbar die Überzeugung, im Prinzip

das letzte Wort in der Philosophie gesprochen zu haben, so
daß den künftigen Generationen nur noch Umbildungen im
einzelnen innerhalb eines nun ein für allemal feststehenden
Rahmens übrig blieben. Man hat dies als unerträgliche Hybris
gebrandmarkt, und wir sind durchaus nicht gewillt, Hegel dafür
irgendwie entschuldigen zu wollen. Wir glauben nur, daß es

gerecht wäre, zu seiner persönlichen Entlastung anzufügen, daß

ähnliche Gedanken auch bei Schelling und Fichte, ja sogar beim
behutsamen Kant zu finden sind, so daß es sich nach Bacons oft
angeführtem Wort mehr um ein vitium temporis als um ein
vitium hominis handeln dürfte. Auch hier aber werden wir
sehen, daß Plato ein ähnlicher Vorwurf nicht gemacht werden
kann.

Diese einseitige Überschätzung des Wahren zu Ungunsten
aller übrigen «Werte», der religiösen Idee des Unendlichen
eingeschlossen, hat aber bei Hegel noch eine andere bedenkliche
Folge gehabt, auf die ebenfalls Croce bereits den Finger legt.
Wenn nämlich in Hegels System die philosophisch-dialektische
Wahrheit der definitive Abschluß ist, in dem alle andern
geistigen Lebenshaltungen wie die Moralität und Sittlichkeit (nach
Hegel bloß Produkt des objektiven Geistes), die Kunst und die

Religion (nach Hegel Manifestationen des absoluten Geistes) als

bloße Vorstufe eingehen, dann müßten konsequenterweise diese

andern Lebenshaltungen beim Erscheinen der spekulativen
Philosophie verschwinden, weil sie als bloße Teilmomente gleichsam
in sie aufgesogen worden sind. Spekulative Philosophie wäre

158



für sie nicht nur ein Ersatz, sondern erst ihre eigene wahrhafte
Erfüllung. Es muß hier auf den ersten Blick einleuchten, daß

mit dieser Konzeption für die Philosophie eine ausschließliche

Bedeutung verlangt wird, die dem ganzen übrigen Geistesleben

gefährlich werden müßte. Wir glauben deshalb den etwas
paradoxen Satz aussprechen zu dürfen, daß Hegels Philosophie
dadurch, daß sie das gesamte Leben in einem einzigen großen
dialektisch-spekulativen Bogen hat erfassen wollen, dazu

geeignet ist, uns theoretisch die interessantesten Einblicke ins
Logische, Ethische, Ästhetische und Theologische und ihre innern
Zusammenhänge untereinander zu gewähren, daß sie aber
zugleich praktisch weder der Erkenntnis, noch der Sittlichkeit,
noch der Kunst, noch der Religion gerecht geworden ist. Wer
also langatmig denken lernen will, der gehe unbedingt bei Hegel
in die Schule; wer aber auch zugleich die Wirklichkeit nicht
vergewaltigen will, der lasse sich von seinem System nicht
betören

Bis zu diesem Punkte ist, wie man sieht, das eigentliche dialektische

Prinzip, der trichotomische Dreitakt, von der Kritik noch
verschont geblieben. Wir glauben aber, daß sich auch gegen ihn
Bedenken geltend machen können. Nur verläßt uns hier Benedetto

Croce als unser geistiger Führer, oder sozusagen unser
«Virgil», der uns bisher so freundlich durch das Labyrinth
hegelscher Gedankengänge geleitet hatte. Wir fanden noch einige
wertvolle Anregungen beim Engländer F. H. Bradley, mußten

uns aber für das übrige, nach einem Ausdruck von Sir Thomas

Browne, «auf die Epicyklen unseres eigenen Gehirns verlassen»,
nachdem uns das «große Rad» der allgemeinen Philosophiegeschichte

im Stiche gelassen hatte. Unsere Darstellung muß für
eine gewisse Wegstrecke wieder ins «Autobiographische»
herabsinken, und wir bitten den Leser, es zu entschuldigen, wenn wir
ihn nun für eine geraume Zeit faute de mieux wieder mit
eigengewachsenen Reflexionen belästigen müssen.

Hegel scheint uns nämlich in der Konzeption seines tricho-
tomischen Denkprozesses in einem doppelten Sinne zu irren.
Erstens scheint er den Widerspruch nur als ein gewissermaßen

vom «Geist» selber gewolltes Mittel aufzufassen, als eine Art
Kunstgriff oder Kniff, der ihn im dialektischen Gang immer
wieder zwingt, neue Gedanken zutage zu fördern, und so zur

159



eigenen immer konkreteren Selbsterfassung führt. Kurz, der
Widerspruch ist bei ihm gewissermaßen zu einem «Mephisto-
pheles» geworden, der stets das Böse will und doch das Gute
schafft. Oder, nach Hegel schafft die Philosophie selber die
Widersprüche als Mittel zum Zweck, und nicht der faktische
Widerspruch, wie bei Plato, die Philosophie als sein Heilmittel.
Es ist deshalb für Hegel auch selbstverständlich, daß jeder
Widerspruch im dialektischen Prozeß immer gleich wieder,
sozusagen an Ort und Stelle, überwunden wird; er scheint sich
nie die Frage vorgelegt zu haben, ob es nicht auch in der
Philosophie zur Diskussion gestellt werden müßte, ob ein Widerspruch

überhaupt aufgelöst werden müsse, oder ob man ihn
nicht eventuell auch ruhig einmal stehen lassen dürfe.

Zweitens hat Hegel, wie wir glauben, im Widerspruch nur
seine theoretische Seite herausgegriffen, dabei aber seine tiefere
praktische Bedeutung vernachlässigt. Er hat, wie wir meinen,
übersehen, daß der Widerspruch nicht nur eine logische
Unvereinbarkeit zwischen einer These und einer Antithese ist, sondern
auch in erster Linie eine Willensdiskrepanz, insofern als ich im
Widerspruch nicht weiß, was ich tun soll und zugleich nach
verschiedenen Seiten gezogen werde. Der Widerspruch wirkt auf
den Willen lähmend. Darum glauben wir auch, daß gezeigt werden

kann, daß die Lösung eines jeden Widerspruchs nicht ad

kalendas graecas aufgeschoben werden kann; denn die Lähmung
auf den Willen würde sich dann immer auf neue Lebensgebiete
ausdehnen, auf denen er vorerst mit der vom Widerspruch nicht
angekränkelten Kraft noch tätig sein kann, bis sie schließlich
so groß werden würde, daß wir nach Livius weder ihre eigene
immanente Krankheit noch deren Heilung mehr ertragen könnten.

Wir glauben deshalb, wieder den etwas paradoxen Satz

aussprechen zu dürfen, daß das Leben zwar den Widerspruch im
allgemeinen als vorwärtstreibendes Mittel braucht und nicht
entbehren könnte, daß aber jeder einzelne Widerspruch früher oder
später — und wir legen Gewicht auf dieses relative Früher oder
Später — überwunden werden muß, wenn es nicht in allen
seinen sichtbaren Manifestationen zugrunde gehen will.

Durch diese zwei Einwände dürfte nun aber Hegels Darstellung

des dialektischen Prozesses selber angefochten worden sein.
Denn der Widerspruch, nicht nur als theoretischer Gegensatz

160



zwischen Thesis und Antithesis, sondern als praktische
Willensdiskrepanz gedacht, ist mir zunächst nicht durchsichtig. Erst
wenn es mir gelungen ist, diese Willensdiskrepanz zu beheben
und eine Lösung für sie zu finden, kann ich überhaupt wissen,
worin sie logisch bestanden hat. In Hegels Sprache übersetzt
heißt das: Erst wenn die Synthesis gefunden worden ist, kann
ich auch wissen, worin Thesis und Antithesis bestanden haben.
Oder: die Synthesis geht nie bloß dialektisch-spekulativ aus Thesis

und Antithesis hervor.
Der dialektische Prozeß müßte also genauer etwa folgendermaßen

geschildert werden (wir erlauben uns hier, einen eigenen
Aufsatz über Iljins Hegelinterpretation zu zitieren, der wohl bald
in der «Zeitschrift für philosophische Forschung» beim Gry-
phius-Verlag in Reutlingen erscheinen wird): «Zuerst befinde ich
mich in einem praktischen Widerspruch, in einer Willensdiskrepanz.

Worin diese besteht, weiß ich noch nicht genau. Es ist
auch nicht gesagt, daß diese Willensdiskrepanz unbedingt gelöst
werden muß. Es liegt nur mehr oder weniger eine Nötigung dazu

vor. Gesetzt aber der Fall, sie sei gelöst, was ist damit erreicht
worden Nach Hegel wird diese Synthesis sogleich wieder eine
Thesis für den nächsten dialektischen Gang. Nicht so für den

Platoniker. Für ihn ist diese Lösung zunächst nichts anderes als

eine beglückende Vorschau einer nach der Willensdiskrepanz
wiederhergestellten einheitlichen harmonischen Welt; damit diese

Lösung aber Bestand habe, muß sie nun aber vom Willen auch
noch realisiert werden. Mit andern Worten, nach Plato
verpflichtet das Schöne, ein Gedanke, der in Hegels Ästhetik so

gut wie gänzlich fehlt. Dieser Realisierungsprozeß des Schönen

hat nun aber wiederum seine besonderen Schwierigkeiten.
Zunächst gibt mir wohl das Schöne, die gefundene Lösung, wieder
ein einheitliches Ziel; aber zugleich ist mein Wille noch in der
alten Diskrepanz gefangen; ich muß also suchen, mich vom
Stande der alten Willensdiskrepanz dem Stande, der durch die

Lösung dieser Diskrepanz charakterisiert ist, anzunähern. Das

geht ohne Widerstände nicht ab; denn in der Lösung ist der

Willenswiderspruch als bereits überwunden vorgestellt; für die

Praxis besteht er zunächst noch weiter. Und je mehr ich mich
der Lösung nähere, um so mehr hört die Lösung auf, die wahre

Lösung zu sein; denn sie war ja die Lösung des ursprünglichen

Ii 161



praktischen Widerspruchs, nicht der Etappen zwischen ihm und
ihr, die in ihrem Realisierungsversuch durchschritten werden.
Kurz, bei jedem Versuch der praktischen Verwirklichung einer
im Schönen vorgeschauten Lösung tut sich allmählich wieder
eine neue Willensdiskrepanz auf, über deren logische Bedeutung
ich zum Teil zunächst wieder im Unklaren bin...»

So weit waren wir im Jahre 1929. Wir haben damals diese

umgeformte Dialektik im Gegensatz zu Hegels «Formaldialektik»

eine «Realdialektik» genannt und uns auf Grund ihrer
Darstellung und des Nachweises einiger aus ihr fließender
Konsequenzen (um unserem Beitrag nach außen etwas mehr
«Substanz» zu geben) an der Basler Universität als Privatdozent
habilitiert. Ein guter Engel hat uns davor bewahrt, diese
Habilitationsschrift zu veröffentlichen, trotz Drängen einiger Freunde.
Hätten wir nämlich diesem Drängen nachgegeben, so fürchten
wir, daß wir uns unser ganzes Leben hindurch den Vorwurf nicht
hätten ersparen können: Si tacuisses, philosophus mansisses.

Denn genau besehen stellt jene «Realdialektik» keinen
möglichen Standpunkt dar. Sie ist nicht eine Art von «half-way-
house» zwischen Hegel und Plato, wie wir uns damals noch

glaubten einreden zu können, sondern eher einem Regenbogen
zu vergleichen, der irgendwo ohne Basis in der leeren Luft
hängt. In der Wirklichkeit kommt sie nirgends vor. Denn dazu
müßte sie realisiert werden; und realisiert werden kann sie nicht,
wenn wir versuchen wollten, sie allein und auf einen Schlag zu
verwirklichen. Denn in sich stellt sie einen endlosen Prozeß dar,
der im Prinzip alle denkbare Wirklichkeit erfaßt. Alles zugleich
realisieren wollen wäre aber gleichbedeutend mit nichts wollen.
Wenn diese Realdialektik also Wirklichkeit werden soll, dann
muß sie etappenweise und gleichsam in geistiger Arbeitsteilung
verwirklicht werden. Ich muß mich entweder auf die Schau von
Lösungen und neuen Harmonien spezialisieren oder auf den
Versuch, solche geschauten Lösungen in die praktische Wirklichkeit

umzusetzen, oder endlich auf das Bestreben, mir über die

Bedeutung dieser beiden Lebenshaltungen und über die Bedeutung

dieser Reflexion über sie selber logisch Rechenschaft
abzulegen. M. a. W. ich muß entweder Künstler, praktischer «Idealist»
oder Philosoph werden; und ich kann auf jedem dieser Gebiete

um so mehr leisten, als ich mich auf eines vorwiegend speziali-

162



siere in der Erwartung, daß andere Menschen ein Ähnliches tun
werden. Damit hört aber die Philosophie auf, eine selbstherrliche

Größe zu sein; sie hat nur noch einen Sinn innerhalb eines

größeren Gesamtlebens; und ich weiß, daß ich nur dann meiner
Denktätigkeit mit ruhigem Gewissen nachgehen kann, wenn ich
die Uberzeugung haben darf, daß auch die andern Anliegen des

geistigen Lebens, die ästhetischen und ethischen Aufgaben, bei
andern Menschen ebenfalls in guten Händen aufgehoben sind.

Mit dieser Überlegung wurde uns mit einem Schlage klar, daß
die Philosophie immer eine soziale Angelegenheit ist und nie

nur in «monomanischer» Form getrieben werden darf. Wir wurden

für immer für das platonische oupcpckooocpecv gewonnen (in
der neueren Philosophie wohl am eindrucksvollsten und am
nachdrücklichsten durch Leibniz vertreten), und die Denkweise
eines Fichte, Schelling oder Hegel, aber auch unsere frühere mit
eingeschlossen, kam uns wie eine große Verirrung vor. Kant war
hierin besser; denn wenn er auch auf eigene Faust ein System hat
errichten wollen, ist er doch dazu von allgemein sozial wichtigen
Tatsachen ausgegangen, vom Faktum der Wissenschaft, vom Faktum

des moralischen Gewissens, und von einer allgemein erlaubten

künstlerischen und organologischen Weltbetrachtung.
Aber auch noch etwas anderes wurde uns bei diesem

Durchdenken von Hegels Dialektik klar, nämlich, daß eine konsequente
Auseinandersetzung mit ihm und Kant — denn Hegel steht praktisch

auf den Schultern Kants — uns wieder zur platonischen
Philosophie zurückführte, etwa in derjenigen Gestalt, wie sie

uns im «Philebus» entgegentritt. Dort nämlich heißt es (65a),
daß, wenn es uns auch unmöglich sei, die âùvaiuç zo') àfadoî)
oder das Vollkommene mit einem Schlag direkt zu erreichen,
doch nichts uns daran hindere, dies mit drei Ideen zu tun, mit
xdXXoç, unserem ästhetischen Prinzip, mit oufifierpia, unserem
ethischen Prinzip als Versuch durch eine nicht nur alle
Menschen, sondern alles Seiende erfassende distributive Gerechtigkeit

dieses xdÀÀOT zu verwirklichen, und mit dXrj&s.ta, unserem
logischen Prinzip als einer Rechenschaftsablegung über diese

drei Lebensmöglichkeiten und ihren innern Zusammenhang, und

wo zugleich auch gezeigt wird, daß, wenn uns auch in dieser
Wahl für eine vorwiegende Tätigkeit auf einem dieser drei
Gebiete unsere endliche Natur und eigene Vergänglichkeit uns

163



deutlich zum Bewußtsein kommen muß (durch den prinzipiellen
Verzicht, zugleich alles tun zu wollen), wir doch ebenso
wiederum bei diesem Entscheid für eine der drei Möglichkeiten von
der Gewißheit getragen werden, nicht aus dem Vollkommenen
herauszufallen, da alle drei von ihm gewollt zu sein scheinen,
sondern schon hier und jetzt an seinem innersten Leben
teilnehmen zu dürfen, soweit das einer endlichen Kreatur
überhaupt möglich ist. So waren wir plötzlich wiederum und fast
unbemerkt (ptbjv èç nazpida (Plot. Enn. I, 6, 8) zurückgelangt
und nach langen Irrfahrten aus den Gefahren der kantischen
Scylla und der hegelschen Charybdis wieder am sicheren Strand
der platonischen philosophia perennis angekommen.

Aber bevor wir uns als Abschluß dieser Abhandlung auch
noch an eine knappe Charakterisierung des platonischen Denkens

heranmachen, müssen wir an dieser Stelle gleichsam im
Vorbeigehen noch ein kurzes Wort über die sog.
Existentialphilosophie einschalten. Auch sie scheint uns nämlich insofern
von Hegel auszugehen (vielleicht ohne es zu ahnen), als sie

mit dem historischen Relativismus ernst macht. Auf jeden Fall
verstehen wir, daß in ihren Augen angesichts dieser praktisch
eminent dringlichen Situation ein Versuch wie der der Phäno-

menologen, die Philosophie auf eine Erkenntnis an sich «irrealer»

Wesenheiten und ihres wesentlichen Zusammenhangs in
einer starren geometrischen Struktur, zu reduzieren, wie «purer
Mondschein» vorkommen muß. Der Existentialphilosoph erlebt
eben die Welt als etwas lebendig Wirkliches oder Wirksames,
dem gegenüber es entweder zu siegen oder zu unterliegen gilt.
Er hat ein volles Verständnis für die Not, in der wir uns als

denkende Wesen sozusagen in einem Ozean von anscheinend
«irrationalen» und «sturen» Dingen und Geschehnissen vorfinden,

die gegen unsere geistigen Anliegen zunächst einfach wie
taub oder verständnislos angesehen werden müssen.

Soweit glauben wir mit dem Existentialphilosophen sympathisieren

und gemeinsamen Weges gehen zu können. Bedenklicher
erscheint es uns aber, wenn er für seine Philosophie vom
logischen Allgemeinbegriff der Existenz als vom Zentralbegriff, der
auch seiner ganzen Richtung den Namen gegeben hat, ausgehen
will. Wir wollen dabei freilich nicht von demjenigen «Existen-
tialisten» reden, der gleichsam nur als Modeschriftsteller diese

164



philosophische Bewegung begleitet, als eine Art fxlfirjacç èrei zà

yeXocözspa (Phil. 40 c), und der seinen Allgemeinbegriff der
Existenz als etwas Bekanntes glaubt einführen zu dürfen, ob-
schon er im gleichen Atemzuge bekennt, die Existenz sei als

solche vom Denken, das sich nur in «Essenzen» bewege,
prinzipiell nicht erfaßbar. Wir wollen diesen Existentialisten auch
nicht auf seinem Pfade folgen, wenn er darüber hinaus beständig

von der Sorge als dem praktischen Grundgefühl im menschlichen

Leben spricht, als ob man sich um etwas sorgen könnte,
das man nicht schon vorher geliebt hat, oder von den

«tragischen» Entscheidungen, die der Mensch von Stunde zu Stunde
in unwiederbringlichen Augenblicken treffen müsse, als ob fiir
uns Entscheidungen überhaupt ins Gewicht fallen könnten, wenn
wir uns nicht vor einem transzendenten Gewissen, der
praktischen Vernunft, Gott oder wie man es nennen will,
verantwortlich fühlten. Wir glauben, daß in solchen und ähnlichen
Äußerungen viel selbstgemachte Pose steckt und daß man daher
diesen «Existentialisten» am besten sich selber und seinem
selbstverschuldeten Weltschmerz überläßt, in der zuversichtlichen

Hoffnung, daß sich auch an ihm das Wort von Seneca

(Ep. 99, 16) bestätige: «Sine spectatore cessât dolor.»
Viel wichtiger scheint uns jener Existentialphilosoph zu sein,

der den Begriff der «Existenz» als einen logischen Grenzbegriff
betrachtet und damit bekunden will, daß nach seiner Ansicht
der menschliche Verstand nicht dazu ausreiche, die Wirklichkeit
zu erfassen. Denn in dieser Haltung handelt er offensichtlich
als «Philosoph» und nicht als «Philognose». Aber trotzdem
scheint uns auch dieser Existentialphilosoph nicht über alle
Bedenken erhaben zu sein. Er scheint nämlich doch irgendwie
daran festhalten zu wollen, daß die Philosophie die Wirklichkeit

erfassen sollte, auch wenn er zu gleicher Zeit behauptet,
das Denken sei dazu unfähig und sein Hauptanliegen liege darin,
gegenüber allen bloß logischen Abstraktionen das Becht der
«Phänomenalität» zu wahren. Auf welchem Wege, müssen wir
ihn fragen, glaubt er überhaupt zum Begriff der Existenz oder
der Phänomenalität als solcher kommen zu können? Wenn er nur
von einzelnen existierenden Dingen oder Geschehnissen sprechen
wollte, so könnten wir ihm zwar noch beipflichten, obgleich
sich auch dann schon die Frage erhöbe, ob uns diese einzelnen

165



wirklichen Dinge oder Geschehnisse deshalb logisch nicht
zugänglich sind, weil sie kraft ihrer «Existenz» über dem Denken
stehen, oder, nach Plato, weil sie als «sublogische» Erscheinung
in sich nicht die Kraft haben, den gedanklichen Gehalt adäquat
darzustellen oder als bloße )-sveat<- zu ihrem Ziel, dem Sein,
der oùaia, zu kommen. Wenn nun aber der Existentialphilosoph
über diese einzelnen existierenden Dinge hinweg noch einen

Allgemeinbegriff der «Existenz» bildet, der über das Logische hinaus

Bedeutung haben soll, dann gestehen wir, nicht mehr zu
wissen, wovon er spricht. Wir fürchten, daß wir ihm hier ein
energisches «Nein» entgegenrufen müssen. Denn mit diesem
Begriff scheint er uns auch ganz allgemein einem rein weltlichen
Immanentismus das Wort zu reden und sich und andern den

Weg zum Verständnis einer wirklich guten Philosophie zu

versperren. Oder hat nicht Plato recht, wenn er als allen diesen

endlichen Dingen und Geschehnissen gemeinsames Charakteristikum

nicht die «Existenz», sondern den «Raum» bezeichnet, den

Raum, der als homogenes Milieu, in dem alle Teile gleichartig
mit dem Ganzen sind, es allererst gestattet, daß wir diese
endlichen Dinge überhaupt miteinander in Beziehung setzen, und
der uns als «principium individuationis» auch diese endlichen
Dinge als lokalisiert und damit als beschränkt und verendlicht
vorstellen läßt und als hinfällige Kreaturen, die sich gegenseitig

aneinander reiben und Ursache ihres Untergangs werden
können Und hat Plato nicht auch darin Recht, wenn er ferner
behauptet, daß die Welt des Gedankens an sich diesen
räumlichen Beschränkungen nicht unterworfen ist, insofern nichts
daran hindert, daß sich die einzelnen Denkbestimmungen ohne
Widerstand gegenseitig durchdringen, und daß nur von unserem
zeitlich bedingten Lernprozeß aus die einzelnen Gedanken,
sofern wir sie nämlich voneinander unterscheiden, als räumlich

getrennt und gleichsam außereinander vorgestellt werden müssen

in einer Art von «Traumwandel» (Tim. 52a-b), während wir
uns doch gleichzeitig bewußt sind, daß diese nicht kongeniale
Symbolisierung nur einen schwachen Notbehelf unserer psychischen

Vorstellungsweise darstellt, die als endliches Phänomen
eben auch nicht an die Reinheit des Gedankens herankommt,
und wenn er so schließlich zum Ausdruck bringt, daß diese

ganze sichtbare existierende Welt nicht «oberhalb», sondern

166



«unterhalb» des Gedankens liegen muß Doch damit wird es

nun endgültig nötig geworden sein, uns auch noch in Kürze der
platonischen Philosophie zuzuwenden.

VI.

Auch Plato hat den historischen Relativismus gekannt. Er trat
ihm in des Protagoras Lehre entgegen, wonach «der Mensch das

Maß aller Dinge» ist. Kein Objekt ist dem erkennenden Subjekt
gegeben, abgesehen von den Bedingungen, die sich für den

Erkenntnisprozeß von Seiten des Subjekts einstellen; und kein
Subjekt kann sich selber zum Bewußtsein kommen, es sei denn
in einer objektivierbaren äußern Manifestation seiner eigenen
innern Denktätigkeit. Und nun ist sich Plato vollständig klar
darüber, daß nichts in der äußern sichtbaren Welt unverändert
bleiben kann und so im strikten Sinne des Wortes ist; denn

wenn im gesamten Universum auch nur eine einzige lokale
Ortsbewegung oder eine einzige minimale Qualitätsverändterung
vorhanden ist, so hat das zur Folge, daß das ganze Universum in
Beziehung auf sie modifiziert wird. Und dasselbe gilt auch von
den zeitlichen Erscheinungen: Eine Veränderung in der
Vergangenheit, die nicht von allen Wesen gleichzeitig und gleichartig

perzipiert worden ist, muß diese in verschiedenem Sinne
beeinflussen. Ist aber so die äußere Wirklichkeit einer beständigen

Veränderung unterworfen, dann kann auch unsere
Erkenntnis von ihr nicht stabil und adäquat bleiben; denn das zu
erkennende Objekt verändert sich gleichsam unter der Hand,
während es erkannt werden soll. M. a. W. von immer werdenden
Dingen gibt es auch nie mehr als eine bloß werdende Erkenntnis,
ganz abgesehen von der psychologischen Erfahrung, daß wir oft
genötigt sind, um ein neues Ding zu erforschen, unsere
Aufmerksamkeit von früher erkannten Dingen abzulenken und so

beständig in Gefahr sind, sie wieder zu vergessen. Und wenn
schließlich jeder einzelne Mensch auf diese Weise mit seinem

Tun und Leiden in ein immer relatives Geschehen verstrickt ist,
so gilt das natürlich noch viel mehr vom sozialen Menschen und

vom gesellschaftlichen Leben, wo sich die relativen Stellungnahmen

der menschlichen Einzelpersönlichkeiten an sich auch
noch durch ihre gegenseitige Berührung miteinander relativieren.

167



Plato war also mit dem durchgehenden Relativismus alles
Geschehens wohl vertraut. Und er hat auch eingeschärft, daß

als erste Bedingung für seine Überwindung die Forderung
aufgestellt werden müsse, daß wir ihn als Faktum vorbehaltlos
anerkennen. Wir hätten, meint er im «Theaetet» (171d), gleich
wie Protagoras, «jeweils das uns Richtigscheinende zu sagen»
(rà doxouvza àei. Àéfecv, wo wir das àe: natürlich distributiv
verstehen). Aber während das bei Protagoras der Weisheit letzter

Schluß sein sollte, bedeutete es für Plato nur ihren Anfang.
Plato weiß, daß das, was uns heute völlig evident scheint, sich

uns morgen vielleicht schon in sein Gegenteil verkehrt hat, d. h.

daß wir die gleichen Dinge immer wieder neu zu prüfen haben.

Wir müssen daher, wie er meint, zwar immer die faktischen
Dinge zunächst entgegennehmen und den Versuch machen, bei

ihnen zu verweilen, zugleich aber auch unsern Blick über sie

hinaus zu den Ideen, den ewig mit sich identischen Begriffen,
erheben, um mit ihrer Hilfe die immer veränderlichen Gegenstände

unserer sichtbaren Welt beständig neu zu bestimmen,
soweit das für uns möglich ist.

Wir wollen diese wichtige Theorie an zwei Beispielen
veranschaulichen. In der gegenständlichen Welt konstatieren wir eine

Ortsbewegung. Diese Bewegung ist nach Plato natürlich keine
absolute Bewegung; absolute Ortsbewegung wäre nämlich das

Durchlaufen eines unendlich weiten Raumes in keiner Zeit. Die
sinnlich wahrnehmbare Bewegung ist deshalb immer bloß eine
relative Bewegung; sie ist zugleich mit ihrem logischen Gegensatz,

der Ruhe, behaftet, sozusagen von ihr gebremst. Oder
nehmen wir eine qualitative Veränderung. Rein logisch genommen

müßte sie als eine explosionsartige momentane Umwandlung

gedacht werden, eine völlige fiezaßoXrj im è^aicpvrjZ; was

wir in der Sinnenwelt wahrnehmen, ist immer bloß eine relative
qualitative Veränderung, die ihren relativen Charakter ja auch
schon darin äußert, daß sie alle Mittelstadien zwischen den

Endpunkten des Prozesses kontinuierlich und sukzessive durchläuft.

Ganz allgemein: Jedes Ding der Sinnenwelt ist nach Plato

nur relativ das, was es ist dadurch, daß es es vorwiegend ist;
es hat immer zugleich auch sein logisches Gegenteil an sich und
ist somit zugleich das, was es ist dadurch, daß es anderes relativ
nicht ist; es hat mit andern Worten immer an entgegengesetzten

168



Ideen Anteil. Da aber die Idee das wahrhaft Seiende ist, das

ÔvtwÇ öv, das nie wird oder vergeht, so bedeutet diese Anteilhabe
an zwei entgegengesetzten Ideen, daß jedes sinnliche Ding
sowohl am Seienden als auch am Nicht-seienden Anteil hat,
gewissermaßen zugleich ein öv und ein prj öv ist oder nur sekundäre
Wirklichkeit durch relative Partizipation am Seienden oder

«Erscheinung». Die gesamte sichtbare Welt, alles in Raum und
Zeit objektivierbare Geschehen, ist so nach Plato nicht die letzte
Wirklichkeit; im Gegenteil, sie ist «geworden», d. h. abhängig
von einer höheren Ur-sache, der allein sie ihr relatives Dasein
verdankt.

Der Erkenntnisprozeß in uns kommt also nach Plato zustande,
indem die sinnlich sich stets verändernde Welt durch ihre
Problematik zwar den Anstoß gibt (es gibt keine selbstherrliche
Philosophie mehr!), aber nur dann wirklich realisiert werden
kann, wenn ich von der Sinnenwelt wegsehe und meinen Blick
zu den ewigen Ideen erhebe. Aus ihnen allein, unvermischt von
aller sinnlichen Beigabe, geht schließlich aller Gehalt der
Erkenntnis hervor; wir können, sagt Plato im «Parmenides», nur
in Ideen denken; sie, die Ideen, sind die wahre causa aller
Erkenntnis, die sinnlichen Dinge und ihre sinnliche Wahrnehmung

sind für uns Menschen nur ihre zufällige Veranlassung,
die conditio sine qua non ihrer ebenfalls immer mehr oder weniger

relativen Realisierung in uns. Auch Plato hat deshalb gelehrt,
daß für die menschliche Erkenntnis beide nötig sind, sowohl
Denken als Anschauung; aber die Anschauung ist nach ihm nur
die Veranlassung dazu, daß in uns Menschen Erkenntnis bis zu
einem gewissen Grade realisiert wird; an sich geht nach seiner

Behauptung die Erkenntnis bloß aus Ideen hervor ohne Mithilfe
des Sinnlichen. Das drückt er so aus, daß wir uns Menschen für
unsere Erkenntnis freilich auch der Sinnlichkeit zu bedienen

hätten, aber nicht als einer vom Denken unabhängigen
Erkenntnisquelle, sondern bloß als eines dem Denken dienendes
Instrumentes. Die Seele müsse sich, wie er sagt, gänzlich auf sich selber

stellen, wenn sie erkennen wolle, aber nicht mehr, wie man
gemeiniglich ihm unterschiebt, um der Sinnlichkeit zu entfliehen

— der späte Plato vom «Theaetet» an hat nie mehr etwas

derartiges gesagt -—, sondern nur, um von ihr unabhängig zu
sein und sich nicht von ihr beeinflussen zu lassen. Als dienendes

169



Instrument ist sie für uns zur Verwirklichung der Erkenntnis im
Gegenteil notwendig.

Daß Plato in der Tat die sinnliche Anschauung nicht mit dem
Denken auf eine Linie gestellt hat, geht auch daraus hervor, daß

er meint, wir wüßten eigentlich nie, was sie im letzten Grunde
sei. Wir anerkennen sie praktisch als ein Faktum, aber ihr
Dasein können wir theoretisch letzten Endes nur dadurch indirekt
erschließen, als wir konstatieren, daß unsere menschliche
Erkenntnis im Gegensatz zur Idee der Erkenntnis nie adäquat oder
abschließend ist. Aus den Ideen selber kann dieser Mangel nicht
abgeleitet werden. Also muß er in etwas Außerlogischem und
«Sublogischem» seinen Sitz und seinen Ursprung haben, und das

ist es eben, was wir die Sinnlichkeit nennen. Fern davon also,
eine causa efficiens als eine dem Denken gleichgestellte
Erkenntnisquelle zu sein, wie etwa bei Kant oder Hegel, erweist sie sich
bei ihm eher als so etwas wie eine «causa deficiens». Von allen

neueren Philosophen hat, soviel wir wissen, dies niemand deutlich

eingesehen außer dem Engländer Ralph Cudworth.
Aber wie stellt sich nun der Erkenntnisprozeß nach Plato im

einzelnen dar Dadurch, daß ich das sinnliche Phänomen durch
seine «Anteilhabe» an den ewigen Ideen beständig zu bestimmen
suche. Als sinnliches oder veränderliches Ding hat es nun aber,
wie gezeigt, nie bloß an einer Idee Anteil, sondern an mehreren.
Durch diesen Umstand wird in der «Seele» bewirkt, daß die
Ideen selber miteinander in Beziehung geraten oder in eine
gegenseitige xocvaivia eintreten. Für uns gibt es nie eine nur
isolierte Idee, sondern immer nur einen Konnex von Ideen. Das

führt aber zu weiteren Komplikationen. Denn durch diese

Verknüpfung werden die Ideen, von denen jede für sich allein
betrachtet eine unabänderliche, mit sich selber ewig identische
«Gestalt» ist, verschiedene logische Bedeutung «annehmen», je nach dem

verschiedenen Zusammenhang, in dem sie auftreten. Diese

Bedeutungsverschiedenheit erleiden sie aber nicht durch sich — an sich

ist jede unverändert und unvermischt das, was sie ist -—, sondern

nur dadurch, daß wir sie zur Erklärung verschiedener, sich immer
wandelnder sinnlicher Phänomene anwenden. Die logische
Veränderlichkeit der Ideen ist also nach Plato nicht etwas, das diesen
selbst zuzuschreiben wäre, sondern nur, wie es im «Philebus»
heißt (15d), ein à&dvazôv zi xal àyrjpov izd&oç èv f/juiv.

170



Es ist für uns von der äußersten Wichtigkeit, auf diese Lehre
besonders Gewicht zu legen, weil ohne sie nach uns ein
Eindringen in den späteren Plato schlechterdings unmöglich ist. Sie

stellt, wie man leicht einsehen kann, eine via media zwischen der
cartesianisch-husserlschen und der hegelschen Konzeption des

Begriffes dar. Nach Descartes und Husserl und allen denjenigen,
die die Erkenntnis in einer fixen geometrischen Struktur von
Wesenheiten suchen, sind nämlich die Begriffe sowohl an sich
als in uns absolut stabil; während sie für Hegel nicht nur in
uns, sondern auch an sich beständig ineinander übergehen sollen.
Wohin diese beiden Theorien führen, haben wir gesehen. Plato
lehnt beide diese Interpretationen als extreme Doktrinen ab;
für ihn sind die Begriffe in ihrer logischen Bedeutung nur
veränderlich in uns, wenn wir sie auf die sinnliche Welt anwenden,
nicht aber an sich selber. Wir wissen nicht, ob dieser fundamentale

Unterschied je in einer Platointerpretation gebührend
herausgearbeitet worden ist. Und fundamental ist er: Denn durch
ihn allein kann, wie wir glauben, gezeigt werden, wie eine
fortschreitende Erfahrungserkenntnis möglich ist. Was Kant und
Hegel vergeblich gesucht haben, ist hier bereits völlig geleistet
worden. Wir geben auch gerne zu, daß ohne eine langjährige
intensive Auseinandersetzung mit Kant und Hegel wir wohl nie
auf diese wichtige Entdeckung gekommen wären, und daß uns
der späte Plato in seiner ganzen Größe ebenfalls nie erschlossen
worden wäre.

Doch gehen wir einen Schritt weiter. Aus dem, was gesagt
worden ist, geht hervor, daß Plato nie eine abschließende
Erkenntnis erwartet hat. Wie sollte das auch möglich sein, sagt er,
von einer Welt, die selber noch nicht zu einem Abschluß gekommen

ist Und im Prinzip muß uns doch ein endliches Wissen

genügen können, um so mehr, als unserer Erkenntnis innerhalb
des Endlichen ja nirgends bestimmte Schranken gesetzt werden,
über die es nicht, wenn nötig oder erwünscht, wieder hinausgehen

könnte. Absolutes Wissen brauchen wir also nach Plato
nicht; ja, wenn wir es hätten, so könnten wir gar nichts damit
anfangen. Was wir brauchen, ist eben immer ein bestimmtes
endliches Wissen, ein solches, das sich auf eine bestimmte
problematische Situation anwenden läßt. Nicht Wissen als Ziel,
sondern Denken, ist also die Voraussetzung des platonischen Philo-

171



sophierens. Wenn wir also schon philosophieren oder denken,
dann freilich, meint er, sollen wir konsequent denken, d. h.

unsere Gedanken nicht mit Beigaben aus der Sinnlichkeit
vermischen; aber niemals könnte nach ihm bewiesen werden, daß

man überhaupt denken müsse. Das höchste Anliegen des
Menschen ist eben nicht eine «absolute Gewißheit», sondern bloß
eine «Gewißheit des Absoluten», und diese kann uns, wie er
meint, ebensogut im sittlichen Handeln oder in der ästhetischen
Schau als im philosophischen Denken zuteil werden.

Diese antirationalistische, aber nicht antiintellektuelle Seite
seines Denkens äußert sich bei ihm aber auch noch besonders

darin, daß für ihn Erkenntnis an sich noch keinen innern Wert
hat. Wie alle zeitlichen Errungenschaften ist auch Erkenntnis für
ihn zunächst ein bloßes Sein, das als solches wertindifferent ist.
Wenn es Wert bekommen soll, so kann das nur durch seine

richtige Anwendung, durch die àpdrj Xpi/Oi* geschehen oder
dadurch, daß ich alles Sein am Maßstab des Vollkommenen messe
und es zur höchsten Vollendung, dessen es fähig ist, zu bringen
trachte. Über allem Sein liegt darum nach Plato noch die
dbvapuç rob àyaâoù (in seinen späteren Dialogen immer so

bezeichnet und nicht mehr als «Idee des Guten») als etwas, das

prinzipiell noch höher steht als alles Sein und alle Erkenntnis.
Diese dbvapitç too àyadob oder das «Vollkommene», wie wir es

lieber bezeichnen möchten (denn daß Plato dies damit gemeint
hat, steht für uns ohne Zweifel fest), ist nach ihm die höchste
Voraussetzung aller Philosophie. Es ist das oberste Prinzip, dem
nichts mehr gegenübersteht, genau so, wie es Hegel von seinem
«Absoluten» gefordert hatte. Denn das «Unvollkommene» ist,
genau besehen, über seine bloß sprachliche Form hinaus kein
Gegensatz zum Vollkommenen; es ist bloß das relativ Vollkommene,

das, soweit es existiert und Wert hat, diese seine Existenz
und seinen Wert dem wahrhaft Vollkommenen verdankt. Dieses

Vollkommene ist es aber auch, das jeder einzelnen Idee ihre
Identität mit sich selber, d. h. ihre jeweilige vollkommene
Qualitätseinheit verbürgt; und auch die sichtbare Welt selber ist kein
Gegenargument gegen seine überragende Majestät. Denn wie
sehr es auch in der Welt einzelne Dinge gibt, die ich gerne
verbessern möchte, die Welt als Ganzes können wir trotzdem nicht
verurteilen, solange sie eben diese Möglichkeit der Verbesserung

172



im einzelnen auch in sich enthält, solange es also möglich ist,
einzelnes Schlechtes in Gutes zu verkehren und in diesem
Umwandlungsprozeß auch noch zugleich die spezifisch sittliche
Qualität des menschlichen Charakters zum Ausdruck zu bringen.
Wir glauben, daß ein Platoniker immer daran relativ am
leichtesten zu erkennen ist, daß er diese sichtbare Welt nicht
verflucht, weil er weiß, daß alles in ihr zum Besten dienen kann
(nicht muß), aber zugleich immer von einer geheimen Sehnsucht
nach dem Vollkommenen beseelt ist, nach dem Vollkommenen,
zu dem er mit seinem innersten Herzen hinstrebt und von dem
her allein es ihm auch möglich wird, diese versöhnliche Haltung
gegenüber der sichtbaren Welt einzunehmen.

Aber Eines ist klar: Im Angesicht einer derart möglichen
«Theodizee» kann der Platoniker die Welt nicht mehr als eine
bloß starre geometrische Konfiguration ansehen. Eine solche

Vorstellung lehnt Plato im «Sophisten» deshalb auch ausdrücklich

ab. Für ihn ist es eben nicht nur wichtig zu wissen, was die

Dinge sind, sondern auch, wie es für die Dinge gut wäre zu sein,
damit er diesen ihren innern Potentialen Wert praktisch
verwirklichen, wenn er es nicht schon ist, oder, wenn er es bereits
ist, ästhetisch genießen kann. Für Plato gehört zur «Wirklichkeit»

somit nicht nur das, was die Dinge in einem bestimmten

Augenblick faktisch sind, sondern auch ihre geheime Tendenz
entweder zum Guten oder zum Schlechten, die beständig in
ihnen schlummert und die immer über die bloße Gegenwart
hinausweist und so die Welt von innen aus «dynamisiert». Plato
hat deshalb diese Welt einmal treffend eine yévsai~ ecç oùaiav,

ein «Werden zum Sein» genannt (Phil.) und damit ein für
allemal kundgetan, daß für ihn alles Sein nur dann einen Sinn

hat, wenn es letztlich auf das Vollkommene selber bezogen
wird. Omnia enim ordinata sunt in Deum.

Allein, möchte einer vielleicht nun fragen, wie kann denn der
Platoniker um diese dùva/ucç rov dxa&ov, um dieses Vollkommene

wissen, wenn es prinzipiell über aller Wirklichkeit und allem Sein

liegen soll, ènèxeiva vif oùaiaç npeaßsia xat owdusi (Rep. 509b)

Nun, darauf wird der Platoniker antworten müssen, daß er
das allerdings nicht wissen kann. Aber daß es irgendwie in
ihm lebt, ist doch schon dadurch verbürgt, daß er überhaupt
von ihm reden kann. Natürlich sind bei einem solchen Reden

173



alle Worte und alle Gedanken ungenügend. Sie vermögen das
Höchste gerade durch diesen ihren innern Widerspruch nur
indirekt anzudeuten, nicht es zu erkennen oder es gar zu nennen.

Aller philosophische Ausdruck ist darum letzten Endes
symbolisch. Der Gedanke deckt sich eben nicht mit dem Gegenstand,

auf den er angewendet werden soll. Nur im Logisch-
Mathematischen mag er seinem Objekt gemäß sein, aber nicht,
wenn er auf Gott oder auf die sichtbare Welt angewandt wird.
Denn Gott ist zu hoch für die Ideen, und die Welt zu tief; sie
kann sie nie rein zur Darstellung bringen. Wir aber suchen Welt
zu denken, so wie sie von Gott abhängt.

Der Platoniker weiß darum, daß er seine Lehre immer nur
in «irdischen Gefäßen» hat, daß sein Ausdruck immer hinter
dem einherhinkt, was er eigentlich sagen will, kurz, daß seine

Philosophie in gewissem Sinne immer ebenso falsch sein muß,
als sie wahr sein kann. Auf seine philosophischen Äußerungen
sich beziehend, wird er darum stets wie Lafontaine denken, der
in seiner «Montagne qui accouche» gesagt hat:

«Quand je pense à cette fable
Dont le récit est menteur
Et le sens est véritable ...»

Auf der andern Seite ist er sich aber auch wiederum unmittelbar

gewiß, eine Überzeugung zu haben, die ihm durch kein
Räsonnement je wieder genommen werden könnte. Alles, was
ihm in einer philosophischen Auseinandersetzung noch
widerfahren kann, ist nur dies, daß er den äußern Ausdruck seiner
Überzeugung eventuell modifizieren muß. Aber auch dazu kann

er nicht von außen gezwungen werden; er wird es nur tun, wenn
er innerlich überzeugt ist, daß er ihn noch verbessern kann. Der
Platoniker wird sich deshalb nie gegen eine andere Lehre nur
«abgrenzen» wollen. Er läßt sie ruhig an sich herankommen, in
der festen Zuversicht, daß ihre gewissenhafte Durchdringung ihn
wie von selber wieder in seine alte Heimat, nur vielleicht mehr
oder weniger reich beschenkt, zurücktragen wird. Wir hoffen,
daß das Beispiel von Kant und Hegel in diesem Aufsatz diese

Behauptung schlagend illustriert hat. —
Es ist hier nicht der Ort, auf nähere Einzelheiten des

platonischen Denkens einzugehen. Wir hoffen, dies in absehbarer
Zeit in einem größeren, in englischer Sprache geschriebenen

174



Buch mit dem Titel: «A Philosophical Commentary on Plato's
Later Dialogues» zu tun. Es wird sich dabei, wie wir fürchten,
herausstellen, daß diese nach unserer Ansicht größte Philosophie
aller Zeiten heute noch so gut wie unbekannt ist, und daß man
von ihr aus ebensogut der mathematischen Naturwissenschaft
als dem historischen Geschehen gerecht werden kann. Hier
möchten wir nur noch kurz auf zwei praktische Schlußfolgerungen

aus dem Gesagten eingehen. Die erste ist, daß der Plato-
niker, wenn er sich nicht gegen andere Lehren abgrenzt, auch

für alle philosophischen Anliegen hei philosophisch interessierten

Fachwissenschaftlern ein offenes Ohr haben wird. Ja, er
wird in seinem ovpcpüoaocpsiv wohl von ihnen oft mehr erwarten

als von seinen sog. Amtskollegen. Denn wenn diese auch in
der Regel ihre Gedanken wohl formal-technisch etwas besser

werden formulieren können, so ist doch dabei nicht gesagt, daß

sie auch immer das praktisch tiefere philosophische Anliegen
vertreten. Gegen seine rationalistischen Amtsgenossen, gegen die
«Philognosen» jedenfalls, wird er sich eher etwas reserviert
verhalten im Gedenken an jenes Wort (Phaedo 69c, d), daß

vapäpxocpopoc usv 7zoÀAoc, ßdxyoc dé re xavpoc.
Und zweitens wird er sich mit seiner Lehre niemand

aufdrängen wollen. Er weiß eben, daß er nichts hat, das er als bare

Münze anbieten könnte, und daß man ihn nur verstehen kann,
wenn man mit gutem Willen hinter seine Wortsymbole zum
gemeinten Sinn seiner Gedanken vorzudringen strebt. Er wird
deshalb nur reden, wenn man ihn dazu auffordert. Wir gestehen,
daß auch dieser Aufsatz sein Entstehen nur dem Umstände
verdankt, daß wir von der Redaktion dieser Zeitschrift zu einem

Beitrag ermuntert worden sind. Ohne diese freundliche
Einladung wäre er, zum mindesten in dieser Form und zu dieser

Zeit, nicht geschrieben worden. —
Damit sind wir mit unserem Versuch, einen vorläufigen

Einblick in unsern Kampf gegen die «Philognosie» zu gewähren,

zum Abschluß gelangt. Wie man sieht, sind wir durch ihn in
eine äußerlich komplizierte Lage geraten: Wir sind, wie wir
glauben, es unserer Heimat schuldig, in ihr zu wirken, wenn es

irgendwie möglich ist — diese Treue zum eigenen Lande ist eben

auch nach Plato der sicherste Prüfstein für eine wahrhaft loyale
Gesinnung —; auf der andern Seite sind wir aber auch England

175



weitgehend verpflichtet; denn es war schließlich ein Kreis von
Engländern, der uns während der letzten fünfzehn Jahre seine
moralische Unterstützung gegeben und uns durch diese lange
innere Krise erfolgreich hindurchgetragen hat, während unsere
eigenen Landsleute in der Hauptsache dem «Experiment» passiv

zusehen mußten; diese Dankesschuld könnten wir deshalb
nicht einfach streichen wollen. Wahrscheinlich wird es nicht
möglich sein, beiden Ländern gleicherweise zu dienen, sondern
wir werden der einen oder andern Seite den Primat einräumen
müssen. Glauben wir darum in der Schweiz bleiben zu können,
so würden wir in Form einer breit angelegten «Einleitung in
die Philosophie» unsern Piatonismus durch alle Disziplinen
hindurch für einen weiteren Leserkreis ausarbeiten im doppelten
Bestreben, dadurch dem Denken bei uns eine breitere Basis zu
geben und es gleichzeitig aus gewissen starren Gebundenheiten

zu lösen. Sollten wir uns hingegen doch noch nach England
abgedrängt sehen, so würden wir uns dazu anschicken, eine
ausführliche «History of English Thought from Sir Thomas More
to the present Time» zu schreiben, um den Engländern zu
zeigen, wie stark in ihrem Denken der Piatonismus immer noch
lebendig ist, und um sie dazu zu ermutigen, mit etwas mehr
Selbstvertrauen im europäischen Geistesleben für dies ihr schönes

Patrimonium einzutreten. Beide Arbeiten sind schon ziemlich

weit über das Anfangsstadium herausgekommen, und innerlich

wären wir für beide Alternativen ungefähr gleich gut
vorbereitet1. Für den Rest aber halten wir uns an Thomas von
Aquin, der einmal die Worte geprägt hat (Summa philos, c.

Gentiles, III, 135): «Praecipit... Dominus nos non debere esse solli-
citos de eo quod ad nos non pertinet, scilicet de eventibus

nostrarum actionum, non autem prohibuit nos esse sollicitos de

eo quod ad nos pertinet, scilicet de nostro opere.»

1 Seitdem diese Zeilen geschrieben worden sind (im Februar 1947), hat
sich nun in Basel eine glückliche Lösung angebahnt, die das schmerzliche
Entweder-Oder zwischen England und der Schweiz in ein friedliches Sowohl-
Als-auch zu verwandeln verspricht und den Verfasser dieser Zeilen von einem
schweren Druck befreit. Er wollte aber doch, schon als Historiker, das Manuskript

nicht mehr abändern, da es seine den damaligen Verhältnissen
entsprechende Überzeugung deutlich zum Ausdruck bringt und zugleich auch

zeigt, in welchem Sinn unser philosophisches Denken immer auch «existentiell»

bedingt ist.

176


	Von Kant über Hegel zu Plato

