Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 7 (1947)

Artikel: Das "Labyrinth des Kontinuums" und die "préstabilierte Harmonie" in
ihrer Beziehung zum mathematischen Denken Leibniz'

Autor: Fierz, M.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883471

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das ,,Labyrinth des Kontinuums* und die
»pristabilierte Harmonie* in ihrer Beziehung zum
mathematischen Denken Leibniz’

von M. Fierz.
(Vortrag, gehalten vor der Philosophischen Gesellschaft in Basel.)

Die Denkweise von Leibniz, dem einen Erfinder der Differen-
tialrechnung, ist ausgesprochen mathematischer Art. Seine Philo-
sophie kann man als Ergidnzung seines mathematischen Schaf-
fens auffassen. So mochte ich Ihnen zeigen, dafl seine Monaden-
lehre einen engen Zusammenhang mit seiner groBiten mathema-
tischen Leistung, der Differentialrechnung, aufweist, welche er
selber als die Wissenschaft vom Kontinuum bezeichnet hat.

Es ist auch kein Zufall, dal eines der anregendsten Biicher
iiber Leibniz’ Philosophie von dem Mathematiko-Philosophen
Russel Bertrand stammt. In diesem Buche wird nun allerdings
der logische Aspekt seiner Philosophie besonders betont. Diese
Betrachtungsweise ist sehr fruchtbar, doch mul man dabei be-
denken, daB fiir Leibniz die Logik einen Teil der Mathematik
bildete, weshalb er auch zum Begriinder der Logistik gewor-
den ist.

Leibniz suchte die Welt als einen mathematisch wohlgeord-
neten Kosmos zu erschauen. Seine Monadenlehre ist ein Versuch,
das Erschaute zu formulieren. Das ist sein Hauptziel, dem alles
andere untergeordnet wird. Dall er mit seinen Formulierungen
noch andere Zwecke #duBlerer Art verfolgte, hat dabei der
Sache wohl mehr geschadet als geniitzt. Daher kommt es, dal
die Darstellungen seiner Gedanken, wie er sie in seinen Brief.
wechseln mit Gelehrten gegeben hat, die weitaus besten sind —
wenigstens fiir meinen Geschmack.

Ich mochte Thnen nun eine Darstellung der Monadenlehre
geben, wobei ich die fiir das Folgende wesentlichen Gesichts-
punkte stets in den Vordergrund riicken will. Also eine syste-

103



matische Darstellung, wobei der mathematische Charakter dieser
Metaphysik deutlich werden soll. Ich bin mir dabei dariiber im
klaren, daBB auf diese Weise lediglich ein bestimmter Aspekt
dieses Denkens zur Geltung kommt.

Leibniz hat, als eines der Grundprobleme, die Frage nach
dem Wesen der Substanz vorgefunden. Diese Frage ist so alt
wie das europiische Denken iiberhaupt und diesem eigentiim-
lich. Dal eine besondere Geisteshaltung nétig ist, um diese
Frage als primiar zu empfinden, erhellt daraus, dall z. B. das
chinesische Denken dieses Problem nicht behandelt, sondern von
ganz anderen Konzeptionen ausgeht. Substanz und Erscheinung
ist ein zusammengehoriges Begriffspaar oder Vorstellungspaar.
Fir ein naives Denken sind die Substanzen Triger der Erschei-
nung, wie etwa ein Mensch Triger seiner Kleider oder seiner so-
zialen Rolle ist, hinter der er sich verbirgt. Fir Leibniz, als Mathe-
matiker, ist nun der Begriff der Einheit der Grundbegriff. Daher
kommt er dazu, die Substanzen als Einheiten aufzufassen. Eine
Einheit ist nicht teilbar. Die Dinge sind teilbar; also sind sie
keine Substanzen, d.h. Einheiten, sondern aus solchen zusam-
mengesetzt. Da das Raumliche stets teilbar ist, so konnen die
Substanzen nicht raumlich sein. Da man den Raum, das Kon-
tinuum, nicht aus Einheiten, d. h. aus Punkten, zusammensetzen
kann, so ist der Raum nicht Substanzielles — iiberhaupt nichts
Wirkliches. Worauf kann sich nun die Philosophie stiitzen, um
aus den Einheiten, den Substanzen, die Eigenschaften der zusam-
mengesetzten Dinge abzuleiten? Oder, da die Eigenschaften der
Dinge auf diejenigen der sie aufbauenden Einheiten zuriickge-
fithrt werden sollen: Wodurch sind die Eigenschaften der Ein-
heiten bestimmt? Durch Betrachtung der riumlichen Welt kann
keine Antwort gefunden werden; denn der Raum ist ja nichts
Wirkliches, nichts Substanzielles. Hier antwortet nun Leibniz:
Die Gesetze der Mathematik (und die der Logik als Teil der
Mathematik) sind die allgemeinsten Grundlagen aller Wahrheit
und daher auch allen Seins. Aus ihnen mufl das Wesen der
Substanz gefolgert werden. Damit dies moglich ist, enthalten die
Einheiten ihre Eigenschaften auf formale, d. h. mathematische
Weise und bestimmen das Zusammengesetzte auf formale Weise.
Ihre Eigenschaften sind in ihnen enthalten, wie das Pridikat
eines Satzes in seinem Subjekt oder wie die Eigenschaften eines

104



mathematischen Gebildes in seinem formelmifigen Ausdruck.
Daher heifit Leibniz die Einheiten auch formale Prinzipien.
Da es aber weiter fiir Leibniz sicher war, dafl die Seelen der
Menschen Substanzen sind, und dies scheint dem urspriinglichen
Sinne dieses Begriffes auch angemessen, so sind also unsere
Seelen auch Einheiten und die Einheiten etwas wie Seelen.
Von diesem Gesichtspunkte aus heillit er dann die Einheiten
gerne Monaden— ein Terminus, den er wohl aus der herme-
tischen Philosophie entlehnt hat (van Helmont). Die Vorstel-
lung, daf} die Seele ein formales, mathematisches Prinzip sei, ist
offenbar sehr verwandt mit der pythagoradischen Lehre, dal} die
Seele eine Zahl sei; ja, man kann sagen, es sei dieselbe Auf-
fassung, nur in einer, der Entwicklung des mathematischen
Denkens entsprechend differenzierten Form.

Da nun die Monaden Einheiten sind, so konnen sie unter-
einander keine Wechselwirkung haben. Sie nehmen nicht Teil
aneinander, sonst hiatten sie ja Teile. Jede Monade ist also eine
Welt fiir sich. (Dies scheint eine notwendige Konsequenz des
Substanzbegriffes zu sein, welche das Denken im Rahmen einer
priadikativen Logik zugeben muf}, obwohl diese Konsequenz dem
Gefiihl widerspricht, dem ja Teilnahme alles bedeutet. Doch
das nur nebenbei!)

Die Welt der Monade ist nichts anderes als das mathematische
Gebilde, das durch die Monade formal dargestellt oder aus-
gedriickt wird. Daher heillt Leibniz die Monaden auch Principes
représentatifs.

Man kann sich nun fragen, warum an dieser Stelle der Leib-
nizsche Gedankengang nicht im Spinozismus endet. Es wire
doch natiirlich anzunehmen, daB, da es nur eine Welt gibt,
auch nur eine Monade oder Substanz existiert — was eben der
Schlull des Spinoza war. Dieser Schluf} ist aber ganz unchristlich,
weil doch jeder Mensch eine Seele hat, welche Substanz ist. Er
entspricht auch nicht der urspriinglichen Idee von Substanz. Er
muBte also von Leibniz verworfen werden. Weiter hatte er aber
noch einen zweiten, guten Grund gegen diese Auffassung. Gibe
es namlich nur eine Monade, so wire diese mit Gott identisch.
Die Monaden sind aber nach seiner Auffassung nur formale
Prinzipien — Gott aber ist mehr, er ist die Quelle aller Existenz
und deshalb kein Monade. Im Formalen nimlich kann kein

105



Grund der Existenz gefunden werden. Zwar sagt man in der
Mathematik oft, ein mathematisches Gebilde existiere. Damit
meint man aber nur, dafl das durch ein Axiomensystem und durch
Formeln definierte Gebilde widerspruchsfrei sei, oder dafl es
konstruiert werden konne. Das ist eine bloB hypothetische Exi-
stenz. Leibniz sagt, in diesem Sinne, die Mathematik sei das
Reich des Moglichen oder Idealen. Es gibt aber viele Gebilde,
die mathematisch moglich oder widerspruchsfrei definiert sind.
Aber hieraus folgt noch nicht, dafl diese Gebilde als Realitaten
existieren. Insofern der Existenzgrund im Formalen nicht ge-
funden werden kann, ist die Existenz etwas Irrationales. Diese
Tatsache wird nun in der Leibnizschen Metaphysik in eigentiim-
lich dialektischer Art ausgedriickt und ausgewertet, wie wir
noch sehen werden. Leibniz heillt das wirklich Existierende, inso-
fern es irrational ist, «contingent», was gewohnlich mit «zufil-
lig» iibersetzt wird. Sinnvoller sollte man aber diesen Terminus
technicus mit «willkiirlich» iibersetzen; denn Gottes Wille hat
das Reale geschaffen und erhilt es dauernd. Auch unterscheidet
Leibniz ausdriicklich Contingence von Hasard, was Zufall im
deutschen Sinne bedeutet.

So wie die Sonne ihr Licht dauernd erhilt, so erhilt Gott die
Monaden dauernd als Realititen. Ohne ihn hitten sie keine
Realitit. Was real existieren soll, das ist seiner hochsten Weis-
heit anheim gegeben. Nach uns zwar unbekannten, aber zurei-
chenden Griinden hat er seine Wahl unter den unendlichen
Moglichkeiten getroffen. Wenn im Reiche des Moglichen oder
Idealen der Satz vom Widerspruch hochstes Prinzip ist, so ist
im Reiche des Realen der zureichende Grund Gottes das hochste
Prinzip.

Leibniz glaubt nun aber dennoch, daBl gewisse Aussagen iiber
diese zureichenden Griinde der hochsten Weisheit gemacht wer-
den konnen. Die Welt oder der Kosmos mull niamlich einheitlich
und vollstandig sein, und von allen solchen moglichen Welten
hat Gott iiberdies, gemal seiner Giite, die bestmogliche aus-
gewihlt. Die Einheit der Welt besteht darin, dal alle Monaden
die gleiche Welt darstellen oder formal ausdriicken; die Voll-
stindigkeit besteht darin, daB alle moglichen Arten diese Welt
darzustellen realisiert sind. Diese Konzeption des Kosmos ist die
prastabilierte Harmonie.

106



Man kann dieses Weltbild durch ein mathematisches Modell
niher illustrieren, wodurch sein eigentiimlicher Charakter beson-
ders deutlich wird. Es kommt dann die ihm innewohnende Pro-
blematik klar zum Ausdruck, welche man als den Gegensatz des
Einen und des Vielen (im Sinne Platons) schlagwortartig bezeich-
nen kann. Leibniz hat sich aus diesem Problem durch eine
dialektische Antwort herausgewunden, namlich durch seine Auf-
l6sung des Labyrinthes des Kontinuums.

Das mathematische Modell, das ich Thnen nun schildern
mochte, wird durch die Theorie der analytischen Funktionen
geliefert; wohl eines der schonsten Gebiete, das durch die Diffe-
rentialrechnung erschlossen wurde. Dabei gehe ich von einem
Satze aus, den Leibniz gerne an die Spitze seiner Darstellung
gestellt hat (An de Volder 24. IIL. / 3. 1V. 1699): «Tale est axioma
quo utor: nullam transitionem fieri per saltum.» Wenn man die
Welt als Funktion betrachtet, welche von den Monaden formal
dargestellt wird, so bedeutet dieses Prinzip, dall diese Funktion
stetig oder, wenn man das Prinzip in seiner ganzen Strenge
fordert, daB sie analytisch sein miisse. Analytisch heifit (cum
grano salis), daB auch alle Anderungen der Funktion, ihre Ab-
leitungen, stetig sind. Die Welt ist also ein analytisches Gebilde.
Nun ist eine solche Funktion gegeben, wenn ihr Verhalten in
einer beliebig kleinen Umgebung eines Punktes bekannt ist. Man
sagt: Es ist ein Funktionselement gegeben. Durch analytische
Fortsetzung kann aus einem Funktionselement die ganze Funk-
tion entwickelt werden. Daher kann man aus dem Verhalten der
Funktion in der Umgebung eines Punktes auch auf ihr Verhal-
ten in derjenigen irgend eines andern Punktes schlieflen. Die
Funktion ist dabei in einer solchen Punktumgebung bekannt,
wenn ihre sdmtlichen Ableitungen in diesem Punkte gegeben
sind. Das ist eine unendliche Anzahl von Konstanten, welche die
Funktion z. B. als unendliche Reihe oder Summe bestimmen.

Wenn wir nun ein solches Funktionselement als Abbild einer
Monade auffassen, so ist ihr formaler Inhalt die Gesamtheit der
Summanden, welche die Funktion an der betreffenden Stelle
definieren. Die Gesamtheit aller Funktionselemente bildet das
analytische Gebilde, diejenige aller Monaden bildet die Welt.
Gleich wie jedes Funktionselement schon die ganze Funktion
definiert, so ist jede Monade ein Spiegel des Universums. Jedem

107



Funktionselement entspricht eine bestimmte Potenzreihe, welche
aber immer die gleiche Funktion darstellt. Und in der Gesamt-
heit aller Elemente sind alle moglichen Potenzreihen fiir die
betreffende Funktion enthalten. Entsprechend stellen die Mona-
den in ihrer Gesamtheit die Welt auf alle moglichen Arten
dar. In diesem Sinne ist also die Einheit und Vollstindigkeit der
Welt erfullt.

Da nun fiir Leibniz die Monaden etwas wie Seelen sind, so
hat er angenommen, dafl jede Monade ein gewisses BewuBtsein
ihres formalen Inhaltes habe. BewuBtseinsinhalte sind aber Vor-
stellungen. Also haben die Monaden mehr oder weniger klare
oder bewulite Vorstellungen. Wiren diese alle vollig bewuBt,
so hitte die Monade eine klare Kenntnis des ganzen Universums
in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Im mathematischen
Bilde bedeutet das: Das Funktionselement hat eine gewisse
Kenntnis von der GroBle der Summanden, durch welche die
Funktion als unendliche Reihe dargestellt wird. Nun ist aber
diese Kenntnis beschrinkt, denn die. Monaden sind endliche Ge-
schopfe, und so sind unserem hypothetischen BewuBtsein nur
eine endliche Anzahl von Summanden wirklich bekannt. Da
nun in einer unendlichen Summe die Summanden schlieBlich
beliebig klein werden — sonst konvergiert die Reihe nicht —,
so ist die Annahme natiirlich, daB die Summanden, wenn sie
eine gewisse GroBe unterschreiten, dem BewuBtsein entschwin-
den. Diese Summanden, welche ihrer Kleinheit wegen nicht
mehr wahrgenommen werden — und es sind unendlich viele —,
entsprechen den von Leibniz so benannten petits perceptions,
welche vom BewuBtsein nur als dunkler, und im wesentlichen
storender Untergrund wahrgenommen werden.

Die weitere Bestimmung der Welt, das heilt die Auswahl
einer bestimmten analytischen Funktion, geschieht nach Leibniz
dadurch, dafl die Welt die beste aller moglichen Welten sein
soll und als solche die groBte Fiille von Realitdt enthalten muB.
Dieser Gesichtspunkt hat den Charakter einer Extremalforde-
rung und miiflte mathematisch durch ein Variationsprinzip
formuliert werden. Leibniz meinte aber, dal es einem endlichen
Geiste versagt sein, dieses Variationsprinzip ndher zu umschrei-
ben. (Natiirlich hat Leibniz das nicht so ausgedriickt, da die
Variationsrechnung damals noch nicht existierte. Immerhin hat

108



er und sein Schiiler als erste Probleme behandelt, die durch
Variationsrechnung gelost werden miissen.)

Wenn wir nun in solcher Weise die Monadenlehre durch die
Funktionentheorie illustrieren, so erscheint auch eine Behaup-
tung von Leibniz in neuem Lichte, namlich die Behauptung, es
konne keine zwei Substanzen geben, die vollig identisch seien.
Das ist die Identitidt der Indiscerniblen,

Man kann sich nimlich in der Funktionentheorie auf folgen-
den Standpunkt stellen: Gelangt man von einem Funktions-
element aus durch analytische Fortsetzung zu einem Punkt, in
dessen Umgebung sich die Funktion gleich verhdlt wie am Aus-
gangspunkt, so wird von nun ab auch alles weitere gleich ver-
laufen. Also muss man daraus schlieBen, daB man wieder zum
Ausgangspunkt zuriickgelangt ist. Das bedeutet z. B., daB man
eine periodische Funktion einer Variablen als auf einem Kreise
definiert betrachten soll. Das Durchlaufen einer Periode ent-
spricht dem Umlauf um den Kreis. Durch diese Interpretation
wird auch eine Seite der Leibnizschen Auffassung von Raum und
Zeit beleuchtet, nach welcher die Raumstruktur durch die Ord-
nung der Substanzen gegeben ist, bezw. gleichbedeutend mit
dieser Ordnung ist.

Ich glaube, dal durch diese Betrachtungen die mathematische
Struktur der Monadenlehre duflerst eindrucksvoll zur Geltung
kommt. Die Entwicklung der Funktionentheorie, wie wir sie
hier beniitzt haben, gehort ja viel spaterer Zeit an. Es ist aber
bemerkenswert, wie der Erfinder der Differentialrechnung in
seiner metaphysischen Begriffshildung diese Entwicklung anti-
zipiert hat.

Die hier gegebene Analogie mag Leibniz schon vorgeschwebt
haben, als er an Joh. Bernoulli schrieb (16. 5. 1699): «Die Kur-
ven, die aus freier Hand gezogen werden, verhalten sich wie
die natiirlichen Maschinen (das sind die Organismen); d. h. sie
konnen durch kein endliches Gesetz dargestellt werden. Wenn
Du das bei solchen freien Kurven zugestehst, wirst Du sehen,
wenn Du die Sache genauer iiberlegst, dal} dies auch fir natiir-
liche Maschinen zugestanden werden muBl.» Ich hitte den vor-
hergegangenen Ausfiilhrungen auch diesen Satz voranstellen
konnen; denn wir haben uns eben gerade die hier angedeutete
Idee genauer iiberlegt.

109



Es mag Ihnen nach allem aufgefallen sein, daf} mit unserer
Analogie der Monadenlehre und der Analysis etwas nicht
stimmt. Wir haben offenbar in unerlaubter Weise mit dem un-
endlich Kleinen gespielt. Wihrend nach Leibniz die Welt aus
Monaden als Einheiten aufgebaut ist, so gilt fiir eine Funktion
nicht, daf} ihre Elemente als Einheiten gelten konnten. Eine
solche Vorstellung wiirde bedeuten, daB man aktuell unendlich
kleine Teile zuldBt, wirkliche Differentiale, aus denen das Kon-
tinuum oder die Funktion aufgebaut ist. Man weill aber, daB
eine derartige Vorstellung zu Widerspriichen fiihrt.

Das heiBit aber, das Prinzip der Stetigkeit: «nullam transitio-
nem fieri per saltum» widerstreitet der Vorstellung, daB die
Welt aus diskreten Einheiten, Monaden aufgebaut sei. Die
Problematik, in welche hier die Monadologie verwickelt wird,
ist aber nichts anderes, als das Labyrinth des Kontinuums, Dies
war Leibniz wohl bewulit, weshalb er eifrig betonte, dal seine
Lehre eine Auflosung des Labyrinthes enthalte. In Wirklichkeit ist
es aber so, daf} diese Auflosung eine wesentliche Voraussetzung fiir
die gedankliche Geschlossenheit der Monadoloie bildet.

Um nun diese Schwierigkeit zu iiberwinden, macht Leibniz
eine dialektische Unterscheidung. Das Begriffspaar ist das des
Idealen und Realen. Im ldealen, das ist hier das Mathematische
— er heiBt es auch das «Mogliche» — geht das Ganze vor den
Teilen; im Realen — das ist die aus Monaden aufgebaute
Welt — sind die Teile vor dem Ganzen. So schreibt Leibniz an
Rémond (Juli 1714): «Dans l'idéal ou continu le tout est
antérieur aux parties, comme I'Unité arithmétique est antérieure
aux fractions qui la partagent, et qu’on y peut assigner arbitraire-
ment; les parties ne sont que potentielles. Mais dans la réel le
simple est antérieur aux assemblages; les parties sont actuelles,
sont avant le tout. Ces considérations lévent les difficultés sur le
continu.»

DaB Leibniz diese Unterscheidung voéllig ernst genommen hat,
wird besonders im Briefwechsel mit de Volder deutlich. Dieser be-
ginnt damit, daB er das Prinzip der Stetigkeit an die Spitze stellt.

Im weiteren Verlauf der Diskussion wird er aber gezwungen,
folgende bemerkenswerte Aussage zu machen (11. Oktober 1705):
«In Wirklichkeit ist die Materie nicht kontinuierlich, sondern
diskret, indem sie tatsichlich ins Unendliche geteilt ist; und

110



kein Raumteil ist frei von Materie. Aber der Raum, wie die
Zeit, ist nicht irgend etwas Substanzielles, sondern etwas Ideales
und besteht in den Moglichkeiten oder in der Ordnung des
koexistierenden oder der moglichen Dinge, Daher gibt es hier
keine Teile, auller denen, die wir in Gedanken machen, und das
Ganze ist vor dem Teil. Dagegen sind im Realen die Einheiten
vor der Vielheit, und die Mengen existieren nur dank der Ein-
heit. (Entsprechend verhilt es sich mit den Verinderungen, die
in Wirklichkeit nicht kontinuierlich sind.)»> Der letzte Satz, den
Leibniz in Klammern beigefiigt hat, zeigt deutlich, dal} hier die
Gegensiitze einfach nebeneinander gestellt werden. Weiter heiflit
es im selben Brief (11. Oktober 1705): «Durch aktuelle Ande-
rungen wird auch die Zeit in Einheiten der Dauer aufgeteilt,
wobei im ganzen die Zahl der Schopfungsakte unendlich ist.
Denn auch von der Zeit existieren nur die Augenblicke.»

Im letzten Briefe (19. Januar 1706) heifit es: «Wenn wir
Ideales mit den realen Substanzen verwechseln, indem wir in der
Ordnung des Moglichen aktuelle Teile, und in der Zusammen-
ballung von Wirklichem unbestimmte Teile suchen, dann ver-
wickeln wir uns ins Labyrinth des Kontinuums und in unauflos-
bare Widerspriiche. Ubrigens enthilt die Wissenschaft des Kon-
tinuums, d.i. des Moglichen, ewige Wahrheiten, die von den
aktuellen Realititen nie verletzt werden, indem der Unterschied
immer kleiner ist als irgend ein aufweisbhar gegebenes.»

Da nun in der Differentialrechnung, d.i. in der Wissenschaft
vom Kontinuum, zwei Systeme identisch sind, wenn ihr Unter-
schied kleiner ist als irgend ein aufweisbar gegebenes; da weiter
diese Wissenschaft nach Leibniz ewige Wahrheiten enthilt, so
ist in dem zweiten Satze schon ausgesprochen, dafl der Unter-
schied des Realen und ldealen jenseits der logisch faBbaren
Wahrheiten liegt.

Denn in der Mathematik und dort, wo logische Schliisse aus-
reichen, verschwindet der Unterschied, den Leibniz postuliert.
Ich mochte diese Position als dialektisch bezeichnen, indem sie
Einwiirfe dadurch erledigt, dal sie die Paradoxie zum Prinzip
erhebt. Es scheint jedoch eine solche Haltung notwendig zu sein,
falls man den Begriff der Einheit oder des Einen an die Spitze
des Systems stellt. Dies hat schon Platon in seinem Parmenides-
Dialog uniibertrefflich gezeigt.

111



Man konnte nun, nachdem einmal erkannt ist, dall die ganze
Denkarbeit auf eine Paradoxie herausldauft, die ganze Arbeit als
nutzlos verwerfen. Wiirde es sich um eine mathematische Arbeit
handeln, so wire dies auch das einzig Richtige. Es handelt sich
aber eben nicht nur um Mathematik. Vielmehr scheint mir die
Monadologie ein Versuch zu sein, eine mathematisch-symbolische
Welt aufzubauen. Das Paradoxon ist Reprisentant der Irratio-
nalitdt der Welt. Wiare das Resultat mehr als ein Symbol, so
hiitte unser Geist gottliche Fahigkeiten. Dall solch ein Unter-
fangen in der Paradoxie endet, lehrt, dal} wir, falls wir das nicht
schon vorher wissen, nicht gottlichen Geistes sind. Diesem Geiste
ist nur gegeben, wie Parmenides bei Plato von sich sagt: «das
miihsame Spiel zu spielen, dafl ich von mir selbst anfange und
von meiner Voraussetzung, indem ich das Eins selbst zu Grunde
lege, wenn es ist und wenn es nicht ist...»

Insofern Leibniz auch in solchem Spiel sich betatigte, gehort
er unbedingt zu den Philosophen groflen Stils. Der Mangel seiner
Philosophie ist sein allzugroBer Rationalismus, welcher ihn ver-
hindert hat, das Paradoxe seiner Aussagen zu sehen und daraus
die Konsequenzen zu ziehen. So sagt Lao Tse, in der Erkenntnis,
worum es geht:

Das Dau kann man aussprechen,

aber dann ist es nicht mehr das ewige Dau;

Seinen Namen kann man nennen,

nicht ist es der ewige Name,

Unnennbar ist es des Himmels und der Erde Gebirerin,

benennbar ist es der 10 000 Wesen Mutter.
Das Dau (Tao) ist die in aller Erscheinung wirksame Weltord-
nung, dem Weg der Sterne vergleichbar. Man kann dariber
reden — aber gerade dadurch, daB man dariiber redet, ent-
schwindet ein wesentlicher Inhalt dieser Vorstellung.

Ich gebe dieses Zitat, um zu zeigen, dal} es sich hier um ein
Problem handelt, das keineswegs erst gestern gesehen wurde.
Auch die Monadologie ist ein Versuch, eine Intuition in Worte
zu fassen. Man sollte sich aber bei dem, was Leibniz gesagt hat,
weniger daran halten, was er gesagt hat, als versuchen zu ahnen,
was er ausdriicken wollte. Wenn wir daher seine Monadologie
als ein mathematisches Gebiude deuten, so wird, wie mir
scheint, ihr symbolischer Charakter besonders deutlich, und wir

112



werden dann nicht versucht sein, diese Aussagen wortlich zu
nehmen. Nun sind derartige symbolische Philosopheme eigent-
lich stets esoterisch. Die Menge wird nie verstehen, daB man
eine Aussage machen kann, die man nicht ernst nehmen darf
und der es doch ernst ist. Plato ist darin groB, daB ihm stets das
Philosophieren ein miithsames Spiel ist. Leibniz hat darin wohl
am meisten gefehlt, daf} er seine Gedanken popularisieren wollte,
wo dann er und alle andern die rationalistische Form mit dem
Auszudriickenden verwechselten. Die Irrationalitit der Welt ist
bei ihm ja nur in jener paradoxen Auflosung des Widerstreites
von Einheit und Vielheit ausgedriickt; in seiner eigentiimlichen
Konzeption des contingenten, das den Gesetzen der ewigen Wahr-
heiten unterworfenist und doch ganz etwas anderes sein soll. Indem
aber er und seine Nachfolger vergalien, dafl das ganze System auf
dieser Paradoxie ruht, ist ihnen das Wissen um das Irrationale
ganz entschwunden. Dadurch verlor die Ratio ihre bloB3 dienende
Funktion. Die Aussagen werden das wichtige anstelle des Be-
miihens, worauf z. B. dann Voltaire mit klarem Blick im Candide
hingewiesen hat. (Aus diesem rationalen MiBBverstdndnis scheint
mir mindestens z. T. jener eigentiimliche, humorlose Ernst der
spiateren deutschen Philosophie erwachsen zu sein.)

DaB alle Erfahrung, sei sie auerer oder innerer Art, irrational
ist, d. h. etwas dem Geiste gegebenes, an dem er sich wohl be-
miihen kann, das er aber nur durch Abstraktionen zu fassen weif,
scheint mir selbstverstindlich. Abstraktion ist aber eine Hand-
lung, und ihr Resultat ist stets nur bedingt dem Gegebenen
aequivalent. Gleichwohl ist die so gewonnene Erkenntnis die
einzige fiir uns mogliche, und man braucht dieses Zugestindnis
nicht als Skeptismus zu bezeichnen. Ich glaube aber, dal hieraus
folgt, daB es apodiktische Wahrheiten nur in einem Spiel geben
kann, wo der Geist sich seine Voraussetzung selber gibt — die
Frage ist dann nur, was diese Voraussetzungen sonst noch
bedeuten sollen. Diese Bemerkung enthilt eine Kritik des Kant-
schen Versuches, sichere Aussagen zu gewinnen, indem er die
ihm bekannten Formen der Erkenntnis als absolut hinstellte.
Wie denn aber die Verstandesbegriffe auf die Erscheinung an-
gewendet werden konnten, das zu erkliren fiel auch ihm schwer
— man lese das Kapitel iiber den Schematismus der reinen Ver-
standesbegriffe in der «Kritik der reinen Vernunft».

8 113



	Das "Labyrinth des Kontinuums" und die "prästabilierte Harmonie" in ihrer Beziehung zum mathematischen Denken Leibniz'

