
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: Das "Labyrinth des Kontinuums" und die "prästabilierte Harmonie" in
ihrer Beziehung zum mathematischen Denken Leibniz'

Autor: Fierz, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883471

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das „Labyrinth des Kontinuums" und die

„prästabilierte Harmonie" in ihrer Beziehung zum
mathematischen Denken Leibniz'

von M. Fierz.

(Vortrag, gehalten vor der Philosophischen Gesellschaft in Basel.)

Die Denkweise von Leibniz, dem einen Erfinder der
Differentialrechnung, ist ausgesprochen mathematischer Art. Seine
Philosophie kann man als Ergänzung seines mathematischen Schaffens

auffassen. So möchte ich Ihnen zeigen, daß seine Monadenlehre

einen engen Zusammenhang mit seiner größten mathematischen

Leistung, der Differentialrechnung, aufweist, welche er
selber als die Wissenschaft vom Kontinuum bezeichnet hat.

Es ist auch kein Zufall, daß eines der anregendsten Bücher
über Leibniz' Philosophie von dem Mathematiko-Philosophen
Rüssel Bertrand stammt. In diesem Buche wird nun allerdings
der logische Aspekt seiner Philosophie besonders betont. Diese

Betrachtungsweise ist sehr fruchtbar, doch muß man dabei
bedenken, daß für Leibniz die Logik einen Teil der Mathematik
bildete, weshalb er auch zum Begründer der Logistik geworden

ist.
Leibniz suchte die Welt als einen mathematisch wohlgeordneten

Kosmos zu erschauen. Seine Monadenlehre ist ein Versuch,
das Erschaute zu formulieren. Das ist sein Hauptziel, dem alles
andere untergeordnet wird. Daß er mit seinen Formulierungen
noch andere Zwecke äußerer Art verfolgte, hat dabei der
Sache wohl mehr geschadet als genützt. Daher kommt es, daß

die Darstellungen seiner Gedanken, wie er sie in seinen
Briefwechseln mit Gelehrten gegeben hat, die weitaus besten sind —
wenigstens für meinen Geschmack.

Ich möchte Ihnen nun eine Darstellung der Monadenlehre
geben, wobei ich die für das Folgende wesentlichen Gesichtspunkte

stets in den Vordergrund rücken will. Also eine syste-

103



matische Darstellung, wobei der mathematische Charakter dieser

Metaphysik deutlich werden soll. Ich bin mir dabei darüber im
klaren, daß auf diese Weise lediglich ein bestimmter Aspekt
dieses Denkens zur Geltung kommt.

Leibniz hat, als eines der Grundprobleme, die Frage nach
dem Wesen der Substanz vorgefunden. Diese Frage ist so alt
wie das europäische Denken überhaupt und diesem eigentümlich.

Daß eine besondere Geisteshaltung nötig ist, um diese

Frage als primär zu empfinden, erhellt daraus, daß z. B. das

chinesische Denken dieses Problem nicht behandelt, sondern von
ganz anderen Konzeptionen ausgeht. Substanz und Erscheinung
ist ein zusammengehöriges Begriffspaar oder Vorstellungspaar.
Für ein naives Denken sind die Substanzen Träger der Erscheinung,

wie etwa ein Mensch Träger seiner Kleider oder seiner
sozialen Rolle ist, hinter der er sich verbirgt. Für Leibniz, als

Mathematiker, ist nun der Begriff der Einheit der Grundbegriff. Daher
kommt er dazu, die Substanzen als Einheiten aufzufassen. Eine
Einheit ist nicht teilbar. Die Dinge sind teilbar; also sind sie

keine Substanzen, d. h. Einheiten, sondern aus solchen

zusammengesetzt. Da das Räumliche stets teilbar ist, so können die
Substanzen nicht räumlich sein. Da man den Raum, das Kon-
tinuum, nicht aus Einheiten, d. h. aus Punkten, zusammensetzen
kann, so ist der Raum nicht Substanzielles — überhaupt nichts
Wirkliches. Worauf kann sich nun die Philosophie stützen, um
aus den Einheiten, den Substanzen, die Eigenschaften der
zusammengesetzten Dinge abzuleiten? Oder, da die Eigenschaften der

Dinge auf diejenigen der sie aufbauenden Einheiten zurückgeführt

werden sollen: Wodurch sind die Eigenschaften der
Einheiten bestimmt? Durch Betrachtung der räumlichen Welt kann
keine Antwort gefunden werden; denn der Raum ist ja nichts
Wirkliches, nichts Substanzielles. Hier antwortet nun Leibniz:
Die Gesetze der Mathematik (und die der Logik als Teil der

Mathematik) sind die allgemeinsten Grundlagen aller Wahrheit
und daher auch allen Seins. Aus ihnen muß das Wesen der
Substanz gefolgert werden. Damit dies möglich ist, enthalten die
Einheiten ihre Eigenschaften auf formale, d. h. mathematische
Weise und bestimmen das Zusammengesetzte auf formale Weise.
Ihre Eigenschaften sind in ihnen enthalten, wie das Prädikat
eines Satzes in seinem Subjekt oder wie die Eigenschaften eines

104



mathematischen Gebildes in seinem formelmäßigen Ausdruck.
Daher heißt Leibniz die Einheiten auch formale Prinzipien.
Da es aber weiter für Leibniz sicher war, daß die Seelen der
Menschen Substanzen sind, und dies scheint dem ursprünglichen
Sinne dieses Begriffes auch angemessen, so sind also unsere
Seelen auch Einheiten und die Einheiten etwas wie Seelen.

Von diesem Gesichtspunkte aus heißt er dann die Einheiten

gerne Monaden— ein Terminus, den er wohl aus der
hermetischen Philosophie entlehnt hat (van Helmont). Die Vorstellung,

daß die Seele ein formales, mathematisches Prinzip sei, ist
offenbar sehr verwandt mit der pythagoräischen Lehre, daß die
Seele eine Zahl sei; ja, man kann sagen, es sei dieselbe
Auffassung, nur in einer, der Entwicklung des mathematischen
Denkens entsprechend differenzierten Form.

Da nun die Monaden Einheiten sind, so können sie
untereinander keine Wechselwirkung haben. Sie nehmen nicht Teil
aneinander, sonst hätten sie ja Teile. Jede Monade ist also eine
Welt für sich. (Dies scheint eine notwendige Konsequenz des

Substanzbegriffes zu sein, welche das Denken im Rahmen einer
prädikativen Logik zugeben muß, obwohl diese Konsequenz dem

Gefühl widerspricht, dem ja Teilnahme alles bedeutet. Doch
das nur nebenbei!)

Die Welt der Monade ist nichts anderes als das mathematische
Gebilde, das durch die Monade formal dargestellt oder
ausgedrückt wird. Daher heißt Leibniz die Monaden auch Principes
représentatifs.

Man kann sich nun fragen, warum an dieser Stelle der Leib-
nizsche Gedankengang nicht im Spinozismus endet. Es wäre
doch natürlich anzunehmen, daß, da es nur eine Welt gibt,
auch nur eine Monade oder Substanz existiert — was eben der
Schluß des Spinoza war. Dieser Schluß ist aber ganz unchristlich,
weil doch jeder Mensch eine Seele hat, welche Substanz ist. Er
entspricht auch nicht der ursprünglichen Idee von Substanz. Er
mußte also von Leibniz verworfen werden. Weiter hatte er aber
noch einen zweiten, guten Grund gegen diese Auffassung. Gäbe

es nämlich nur eine Monade, so wäre diese mit Gott identisch.
Die Monaden sind aber nach seiner Auffassung nur formale
Prinzipien — Gott aber ist mehr, er ist die Quelle aller Existenz
und deshalb kein Monade. Im Formalen nämlich kann kein

105



Grund der Existenz gefunden werden. Zwar sagt man in der
Mathematik oft, ein mathematisches Gebilde existiere. Damit
meint man aber nur, daß das durch ein Axiomensystem und durch
Formeln definierte Gebilde widerspruchsfrei sei, oder daß es

konstruiert werden könne. Das ist eine bloß hypothetische
Existenz. Leibniz sagt, in diesem Sinne, die Mathematik sei das

Reich des Möglichen oder Idealen. Es gibt aber viele Gebilde,
die mathematisch möglich oder widerspruchsfrei definiert sind.
Aber hieraus folgt noch nicht, daß diese Gebilde als Realitäten
existieren. Insofern der Existenzgrund im Formalen nicht
gefunden werden kann, ist die Existenz etwas Irrationales. Diese
Tatsache wird nun in der Leibnizschen Metaphysik in eigentümlich

dialektischer Art ausgedrückt und ausgewertet, wie wir
noch sehen werden. Leibniz heißt das wirklich Existierende, insofern

es irrational ist, «contingent», was gewöhnlich mit «zufällig»

übersetzt wird. Sinnvoller sollte man aber diesen Terminus
technicus mit «willkürlich» übersetzen; denn Gottes Wille hat
das Reale geschaffen und erhält es dauernd. Auch unterscheidet
Leibniz ausdrücklich Contingence von Hasard, was Zufall im
deutschen Sinne bedeutet.

So wie die Sonne ihr Licht dauernd erhält, so erhält Gott die
Monaden dauernd als Realitäten. Ohne ihn hätten sie keine
Realität. Was real existieren soll, das ist seiner höchsten Weisheit

anheim gegeben. Nach uns zwar unbekannten, aber
zureichenden Gründen hat er seine Wahl unter den unendlichen
Möglichkeiten getroffen. Wenn im Reiche des Möglichen oder
Idealen der Satz vom Widerspruch höchstes Prinzip ist, so ist
im Reiche des Realen der zureichende Grund Gottes das höchste

Prinzip.
Leibniz glaubt nun aber dennoch, daß gewisse Aussagen über

diese zureichenden Gründe der höchsten Weisheit gemacht werden

können. Die Welt oder der Kosmos muß nämlich einheitlich
und vollständig sein, und von allen solchen möglichen Welten
hat Gott überdies, gemäß seiner Güte, die bestmögliche
ausgewählt. Die Einheit der Welt besteht darin, daß alle Monaden
die gleiche Welt darstellen oder formal ausdrücken; die

Vollständigkeit besteht darin, daß alle möglichen Arten diese Welt
darzustellen realisiert sind. Diese Konzeption des Kosmos ist die

prästabilierte Harmonie.

106



Man kann dieses Weltbild durch ein mathematisches Modell
näher illustrieren, wodurch sein eigentümlicher Charakter besonders

deutlich wird. Es kommt dann die ihm innewohnende
Problematik klar zum Ausdruck, welche man als den Gegensatz des

Einen und des Vielen (im Sinne Piatons) schlagwortartig bezeichnen

kann. Leibniz hat sich aus diesem Problem durch eine
dialektische Antwort herausgewunden, nämlich durch seine

Auflösung des Labyrinthes des Kontinuums.
Das mathematische Modell, das ich Ihnen nun schildern

möchte, wird durch die Theorie der analytischen Funktionen
geliefert; wohl eines der schönsten Gebiete, das durch die
Differentialrechnung erschlossen wurde. Dabei gehe ich von einem
Satze aus, den Leibniz gerne an die Spitze seiner Darstellung
gestellt hat (An de Voider 24. III. / 3. IV. 1699) : «Tale est axioma

quo utor: nullam transitionem fieri per saltum.» Wenn man die
Welt als Funktion betrachtet, welche von den Monaden formal
dargestellt wird, so bedeutet dieses Prinzip, daß diese Funktion
stetig oder, wenn man das Prinzip in seiner ganzen Strenge
fordert, daß sie analytisch sein müsse. Analytisch heißt (cum

grano salis), daß auch alle Änderungen der Funktion, ihre
Ableitungen, stetig sind. Die Welt ist also ein analytisches Gebilde.
Nun ist eine solche Funktion gegeben, wenn ihr Verhalten in
einer beliebig kleinen Umgebung eines Punktes bekannt ist. Man

sagt: Es ist ein Funktionselement gegeben. Durch analytische
Fortsetzung kann aus einem Funktionselement die ganze Funktion

entwickelt werden. Daher kann man aus dem Verhalten der
Funktion in der Umgebung eines Punktes auch auf ihr Verhalten

in derjenigen irgend eines andern Punktes schließen. Die
Funktion ist dabei in einer solchen Punktumgebung bekannt,
wenn ihre sämtlichen Ableitungen in diesem Punkte gegeben
sind. Das ist eine unendliche Anzahl von Konstanten, welche die
Funktion z. B. als unendliche Reihe oder Summe bestimmen.

Wenn wir nun ein solches Funktionselement als Abbild einer
Monade auffassen, so ist ihr formaler Inhalt die Gesamtheit der
Summanden, welche die Funktion an der betreffenden Stelle
definieren. Die Gesamtheit aller Funktionselemente bildet das

analytische Gebilde, diejenige aller Monaden bildet die Welt.
Gleich wie jedes Funktionselement schon die ganze Funktion
definiert, so ist jede Monade ein Spiegel des Universums. Jedem

107



Funktionselement entspricht eine bestimmte Potenzreihe, welche
aber immer die gleiche Funktion darstellt. Und in der Gesamtheit

aller Elemente sind alle möglichen Potenzreihen für die
betreffende Funktion enthalten. Entsprechend stellen die Monaden

in ihrer Gesamtheit die Welt auf alle möglichen Arten
dar. In diesem Sinne ist also die Einheit und Vollständigkeit der
Welt erfüllt.

Da nun für Leibniz die Monaden etwas wie Seelen sind, so

hat er angenommen, daß jede Monade ein gewisses Bewußtsein
ihres formalen Inhaltes habe. Bewußtseinsinhalte sind aber
Vorstellungen. Also haben die Monaden mehr oder weniger klare
oder bewußte Vorstellungen. Wären diese alle völlig bewußt,
so hätte die Monade eine klare Kenntnis des ganzen Universums
in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Im mathematischen
Bilde bedeutet das: Das Funktionselement hat eine gewisse
Kenntnis von der Größe der Summanden, durch welche die

Funktion als unendliche Reihe dargestellt wird. Nun ist aber
diese Kenntnis beschränkt, denn die Monaden sind endliche
Geschöpfe, und so sind unserem hypothetischen Bewußtsein nur
eine endliche Anzahl von Summanden wirklich bekannt. Da

nun in einer unendlichen Summe die Summanden schließlich
beliebig klein werden — sonst konvergiert die Reihe nicht —,
so ist die Annahme natürlich, daß die Summanden, wenn sie

eine gewisse Größe unterschreiten, dem Bewußtsein entschwinden.

Diese Summanden, welche ihrer Kleinheit wegen nicht
mehr wahrgenommen werden — und es sind unendlich viele —,
entsprechen den von Leibniz so benannten petits perceptions,
welche vom Bewußtsein nur als dunkler, und im wesentlichen
störender Untergrund wahrgenommen werden.

Die weitere Bestimmung der Welt, das heißt die Auswahl
einer bestimmten analytischen Funktion, geschieht nach Leibniz
dadurch, daß die Welt die beste aller möglichen Welten sein
soll und als solche die größte Fülle von Realität enthalten muß.
Dieser Gesichtspunkt hat den Charakter einer Extremalforde-

rung und müßte mathematisch durch ein Variationsprinzip
formuliert werden. Leibniz meinte aber, daß es einem endlichen
Geiste versagt sein, dieses Variationsprinzip näher zu umschreiben.

(Natürlich hat Leibniz das nicht so ausgedrückt, da die

Variationsrechnung damals noch nicht existierte. Immerhin hat

108



er und sein Schüler als erste Probleme behandelt, die durch
Variationsrechnung gelöst werden müssen.)

Wenn wir nun in solcher Weise die Monadenlehre durch die
Funktionentheorie illustrieren, so erscheint auch eine Behauptung

von Leibniz in neuem Lichte, nämlich die Behauptung, es

könne keine zwei Substanzen geben, die völlig identisch seien.
Das ist die Identität der Indiscerniblen.

Man kann sich nämlich in der Funktionentheorie auf folgenden

Standpunkt stellen: Gelangt man von einem Funktionselement

aus durch analytische Fortsetzung zu einem Punkt, in
dessen Umgebung sich die Funktion gleich verhält wie am
Ausgangspunkt, so wird von nun ah auch alles weitere gleich
verlaufen. Also muss man daraus schließen, daß man wieder zum
Ausgangspunkt zurückgelangt ist. Das bedeutet z. B., daß man
eine periodische Funktion einer Variablen als auf einem Kreise
definiert betrachten soll. Das Durchlaufen einer Periode
entspricht dem Umlauf um den Kreis. Durch diese Interpretation
wird auch eine Seite der Leibnizschen Auffassung von Raum und
Zeit beleuchtet, nach welcher die Raumstruktur durch die

Ordnung der Substanzen gegeben ist, bezw. gleichbedeutend mit
dieser Ordnung ist.

Ich glaube, daß durch diese Betrachtungen die mathematische
Struktur der Monadenlehre äußerst eindrucksvoll zur Geltung
kommt. Die Entwicklung der Funktionentheorie, wie wir sie

hier henützt haben, gehört ja viel späterer Zeit an. Es ist aber

bemerkenswert, wie der Erfinder der Differentialrechnung in
seiner metaphysischen Begriffsbildung diese Entwicklung
antizipiert hat.

Die hier gegebene Analogie mag Leibniz schon vorgeschwebt
haben, als er an Joh. Bernoulli schrieb (16. 5. 1699): «Die Kurven,

die aus freier Hand gezogen werden, verhalten sich wie
die natürlichen Maschinen (das sind die Organismen) ; d. h. sie

können durch kein endliches Gesetz dargestellt werden. Wenn
Du das bei solchen freien Kurven zugestehst, wirst Du sehen,

wenn Du die Sache genauer überlegst, daß dies auch für natürliche

Maschinen zugestanden werden muß.» Ich hätte den

vorhergegangenen Ausführungen auch diesen Satz voranstellen
können; denn wir haben uns eben gerade die hier angedeutete
Idee genauer überlegt.

109



Es mag Ihnen nach allem aufgefallen sein, daß mit unserer
Analogie der Monadenlehre und der Analysis etwas nicht
stimmt. Wir haben offenbar in unerlaubter Weise mit dem
unendlich Kleinen gespielt. Während nach Leibniz die Welt aus
Monaden als Einheiten aufgebaut ist, so gilt für eine Funktion
nicht, daß ihre Elemente als Einheiten gelten könnten. Eine
solche Vorstellung würde bedeuten, daß man aktuell unendlich
kleine Teile zuläßt, wirkliche Differentiale, aus denen das Kon-
tinuum oder die Funktion aufgebaut ist. Man weiß aber, daß

eine derartige Vorstellung zu Widersprüchen führt.
Das heißt aber, das Prinzip der Stetigkeit: «nullam transitio-

nem fieri per saltum» widerstreitet der Vorstellung, daß die
Welt aus diskreten Einheiten, Monaden aufgebaut sei. Die
Problematik, in welche hier die Monadologie verwickelt wird,
ist aber nichts anderes, als das Labyrinth des Kontinuums. Dies

war Leibniz wohl bewußt, weshalb er eifrig betonte, daß seine
Lehre eine Auflösung des Labyrinthes enthalte. In Wirklichkeit ist
es aber so, daß diese Auflösung eine wesentliche Voraussetzung für
die gedankliche Geschlossenheit der Monadoloie bildet.

Um nun diese Schwierigkeit zu überwinden, macht Leibniz
eine dialektische Unterscheidung. Das Begriffspaar ist das des

Idealen und Realen. Im Idealen, das ist hier das Mathematische

— er heißt es auch das «Mögliche» — geht das Ganze vor den

Teilen; im Realen — das ist die aus Monaden aufgebaute
Welt — sind die Teile vor dem Ganzen. So schreibt Leibniz an
Rémond (Juli 1714): «Dans l'idéal ou continu le tout est
antérieur aux parties, comme l'Unité arithmétique est antérieure
aux fractions qui la partagent, et qu'on y peut assigner arbitrairement;

les parties ne sont que potentielles. Mais dans la réel le

simple est antérieur aux assemblages; les parties sont actuelles,
sont avant le tout. Ces considérations lèvent les difficultés sur le

continu.»
Daß Leibniz diese Unterscheidung völlig ernst genommen hat,

wird besonders im Briefwechsel mit de Voider deutlich. Dieser
beginnt damit, daß er das Prinzip der Stetigkeit an die Spitze stellt.

Im weiteren Verlauf der Diskussion wird er aber gezwungen,
folgende bemerkenswerte Aussage zu machen (11. Oktober 1705):
«In Wirklichkeit ist die Materie nicht kontinuierlich, sondern

diskret, indem sie tatsächlich ins Unendliche geteilt ist; und

110



kein Raumteil ist frei von Materie. Aber der Raum, wie die
Zeit, ist nicht irgend etwas Substanzielles, sondern etwas Ideales
und besteht in den Möglichkeiten oder in der Ordnung des

koexistierenden oder der möglichen Dinge. Daher gibt es hier
keine Teile, außer denen, die wir in Gedanken machen, und das

Ganze ist vor dem Teil. Dagegen sind im Realen die Einheiten
vor der Vielheit, und die Mengen existieren nur dank der
Einheit. (Entsprechend verhält es sich mit den Veränderungen, die
in Wirklichkeit nicht kontinuierlich sind.)» Der letzte Satz, den
Leibniz in Klammern beigefügt hat, zeigt deutlich, daß hier die
Gegensätze einfach nebeneinander gestellt werden. Weiter heißt
es im selben Brief (11. Oktober 1705): «Durch aktuelle
Änderungen wird auch die Zeit in Einheiten der Dauer aufgeteilt,
wobei im ganzen die Zahl der Schöpfungsakte unendlich ist.
Denn auch von der Zeit existieren nur die Augenblicke.»

Im letzten Briefe (19. Januar 1706) heißt es: «Wenn wir
Ideales mit den realen Substanzen verwechseln, indem wir in der
Ordnung des Möglichen aktuelle Teile, und in der Zusammenballung

von Wirklichem unbestimmte Teile suchen, dann
verwickeln wir uns ins Labyrinth des Kontinuums und in unauflösbare

Widersprüche. Übrigens enthält die Wissenschaft des

Kontinuums, d. i. des Möglichen, ewige Wahrheiten, die von den
aktuellen Realitäten nie verletzt werden, indem der Unterschied
immer kleiner ist als irgend ein aufweisbar gegebenes.»

Da nun in der Differentialrechnung, d. i. in der Wissenschaft

vom Kontinuum, zwei Systeme identisch sind, wenn ihr Unterschied

kleiner ist als irgend ein aufweisbar gegebenes; da weiter
diese Wissenschaft nach Leibniz ewige Wahrheiten enthält, so

ist in dem zweiten Satze schon ausgesprochen, daß der Unterschied

des Realen und Idealen jenseits der logisch faßbaren
Wahrheiten liegt.

Denn in der Mathematik und dort, wo logische Schlüsse
ausreichen, verschwindet der Unterschied, den Leibniz postuliert.
Ich möchte diese Position als dialektisch bezeichnen, indem sie

Einwürfe dadurch erledigt, daß sie die Paradoxic zum Prinzip
erhebt. Es scheint jedoch eine solche Haltung notwendig zu sein,
falls man den Begriff der Einheit oder des Einen an die Spitze
des Systems stellt. Dies hat schon Piaton in seinem Parmenides-

Dialog unübertrefflich gezeigt.

111



Man könnte nun, nachdem einmal erkannt ist, daß die ganze
Denkarbeit auf eine Paradoxic herausläuft, die ganze Arbeit als

nutzlos verwerfen. Würde es sich um eine mathematische Arbeit
handeln, so wäre dies auch das einzig Richtige. Es handelt sich
aber eben nicht nur um Mathematik. Vielmehr scheint mir die

Monadologie ein Versuch zu sein, eine mathematisch-symbolische
Welt aufzubauen. Das Paradoxon ist Repräsentant der Irrationalität

der Welt. Wäre das Resultat mehr als ein Symbol, so

hätte unser Geist göttliche Fähigkeiten. Daß solch ein
Unterfangen in der Paradoxic endet, lehrt, daß wir, falls wir das nicht
schon vorher wissen, nicht göttlichen Geistes sind. Diesem Geiste
ist nur gegeben, wie Parmenides bei Plato von sich sagt: «das

mühsame Spiel zu spielen, daß ich von mir selbst anfange und
von meiner Voraussetzung, indem ich das Eins selbst zu Grunde
lege, wenn es ist und wenn es nicht ist.. .»

Insofern Leibniz auch in solchem Spiel sich betätigte, gehört
er unbedingt zu den Philosophen großen Stils. Der Mangel seiner
Philosophie ist sein allzugroßer Rationalismus, welcher ihn
verhindert hat, das Paradoxe seiner Aussagen zu sehen und daraus
die Konsequenzen zu ziehen. So sagt Lao Tse, in der Erkenntnis,
worum es geht:

Das Dau kann man aussprechen,
aber dann ist es nicht mehr das ewige Dau;
Seinen Namen kann man nennen,
nicht ist es der ewige Name,
Unnennbar ist es des Himmels und der Erde Gebärerin,
benennbar ist es der 10 000 Wesen Mutter.

Das Dau (Tao) ist die in aller Erscheinung wirksame Weltordnung,

dem Weg der Sterne vergleichbar. Man kann darüber
reden — aber gerade dadurch, daß man darüber redet,
entschwindet ein wesentlicher Inhalt dieser Vorstellung.

Ich gebe dieses Zitat, um zu zeigen, daß es sich hier um ein
Problem handelt, das keineswegs erst gestern gesehen wurde.
Auch die Monadologie ist ein Versuch, eine Intuition in Worte
zu fassen. Man sollte sich aber bei dem, was Leibniz gesagt hat,
weniger daran halten, was er gesagt hat, als versuchen zu ahnen,

was er ausdrücken wollte. Wenn wir daher seine Monadologie
als ein mathematisches Gebäude deuten, so wird, wie mir
scheint, ihr symbolischer Charakter besonders deutlich, und wir

112



werden dann nicht versucht sein, diese Aussagen wörtlich zu
nehmen. Nun sind derartige symbolische Philosopheme eigentlich

stets esoterisch. Die Menge wird nie verstehen, daß man
eine Aussage machen kann, die man nicht ernst nehmen darf
und der es doch ernst ist. Plato ist darin groß, daß ihm stets das

Philosophieren ein mühsames Spiel ist. Leibniz hat darin wohl
am meisten gefehlt, daß er seine Gedanken popularisieren wollte,
wo dann er und alle andern die rationalistische Form mit dem
Auszudrückenden verwechselten. Die Irrationalität der Welt ist
bei ihm ja nur in jener paradoxen Auflösung des Widerstreites
von Einheit und Vielheit ausgedrückt; in seiner eigentümlichen
Konzeption des contingenten, das den Gesetzen der ewigen Wahrheiten

unterworfen ist und doch ganz etwas anderes sein soll. Indem
aber er und seine Nachfolger vergaßen, daß das ganze System auf
dieser Paradoxic ruht, ist ihnen das Wissen um das Irrationale
ganz entschwunden. Dadurch verlor die Ratio ihre bloß dienende
Funktion. Die Aussagen werden das wichtige anstelle des

Bemühens, worauf z. B. dann Voltaire mit klarem Blick im Candide

hingewiesen hat. (Aus diesem rationalen Mißverständnis scheint
mir mindestens z. T. jener eigentümliche, humorlose Ernst der

späteren deutschen Philosophie erwachsen zu sein.)
Daß alle Erfahrung, sei sie äußerer oder innerer Art, irrational

ist, d. h. etwas dem Geiste gegebenes, an dem er sich wohl
bemühen kann, das er aber nur durch Abstraktionen zu fassen weiß,
scheint mir selbstverständlich. Abstraktion ist aber eine Handlung,

und ihr Resultat ist stets nur bedingt dem Gegebenen

aequivalent. Gleichwohl ist die so gewonnene Erkenntnis die

einzige für uns mögliche, und man braucht dieses Zugeständnis
nicht als Skeptismus zu bezeichnen. Ich glaube aber, daß hieraus

folgt, daß es apodiktische Wahrheiten nur in einem Spiel geben

kann, wo der Geist sich seine Voraussetzung selber gibt — die

Frage ist dann nur, was diese Voraussetzungen sonst noch
bedeuten sollen. Diese Bemerkung enthält eine Kritik des Kant-
schen Versuches, sichere Aussagen zu gewinnen, indem er die

ihm bekannten Formen der Erkenntnis als absolut hinstellte.
Wie denn aber die Verstandesbegriffe auf die Erscheinung
angewendet werden könnten, das zu erklären fiel auch ihm schwer

— man lese das Kapitel über den Schematismus der reinen
Verstandesbegriffe in der «Kritik der reinen Vernunft».

8 113


	Das "Labyrinth des Kontinuums" und die "prästabilierte Harmonie" in ihrer Beziehung zum mathematischen Denken Leibniz'

