Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: Sur l'usage de la notion de personne en philosophie morale
Autor: Deman, T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883469

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sur I'usage de la notion de personne
en philosophie morale*

par Th. Deman, O. P.

Notre mot de personne est loin de posséder des origines philo-
sophiques. En son acception fondamentale, persona désignait
chez les Latins le masque de l’acteur. Comment ’on est passé
de cette signification a des emplois différents, soit qu'on s’en
tint aux choses du théatre, soit qu’on fit allusion a la réalité de
la vie, de solides monographies ont entrepris de 1’étudier’. Par
les cheminements les plus curieux et griace a des circonstances
historiques en quelque sorte inespérées, un mot jadis plaisant
s’est acquis le prestige que nous constatons. Il est entré dans le

* Développement d’une communication présentée a la Société philoso-
phique de Fribourg le 20 décembre 1946.

1 H. Rheinfelder notamment a orienté dans le sens que nous venons d’in-
diquer son étude: Das Wort «Persona». Geschichte seiner Bedeutungen mit
besonderer Beriicksichtigung des franzésischen und italienischen Mittelalters
(Beihefte zur Zeitschrift fiir romanische Philologie, H. 77); Halle, 1928. Avant
lui, S. Schlossmann avait suivi I’évolution du mot latin et de son correspon-
dant grec dans ’antiquité: Persona und mwpésonov im Recht und im christ-
lichen Dogma; Kiel, 1906 (S. établit que ni persona ni mwpéowmov, méme
employés dans les textes du droit romain et byzantin, ne possédent une signi-
fication technique; et son but est de priver de ’appui historique qu’on lui
donne indiiment la notion de personne comme sujet de droit, accréditée dans
les disciplines juridiques depuis le XVITI® siécle. Quant a son dessein, le tra-
vail que nous entreprenons n’est pas sans analogie, mutatis mutandis, avec
I’étude de S.). A. Trendelenburg a consacré au méme sujet une étude philo-
logique: Zur Geschichte des Wortes Person, dans: Kantstudien, XIII (1908),
pp. 1—17 (et en traduction anglaise dans: The Monist (Chicago), t. XX (1910),
pp. 336—363). R. Hirzel a enrichi le dossier dans son mémoire intitulé: Die
Person, Begriff und Name derselben im Altertum (Sitzungsberichte der k.
Bayerischen Ak. d. Wissenschaften, Jg. 1914, 10. Abh.); Miinchen, 1914.
Quelques indications sur le sens du mot chez les philosophes modernes dans:
R. Eucken, Geistige Stromungen der Gegenwart; Leipzig, 1909 (D, 5,
pp- 343 s8q.).

41



vocabulaire des plus hautes disciplines. Il a pris rang de terme
technique en droit, en métaphysique, en théologie. Sa fortune
est éclatante. On parle aussi de personne en morale. Et peut-
étre est-ce le domaine ou le mot fait preuve parmi nous de la
plus grande vitalité. Un effort de critique et de réflexion ne
sera donc pas superflu a son sujet. Nous nous proposons de
discerner ce que signifie la personne en philosophie morale, en
sorte que ’on sache ce que doit et ce que ne doit pas cette disci-
pline a la notion dont il s’agit. Il ne pourra manquer de s’en-

suivre des régles ou des recommandations pour son bon usage.
Notre dessein commandeune méthode historique derecherche. Nous

invoquerons des textes et des auteurs, en nous bornant toutefois aux
indications qu’il est permis de tenir pour les plus suggestives.

On ne se trompe guére si I'on estime qu’au mot de personne
g’attache désormais 'idée d’une dignité imprescriptible de I’étre
humain. Sans préjuger des autres intentions dont il est chargé
(nous les reléverons dans la suite), commencons par celle-ci.
Il est remarquable que les premiers moralistes aient concu la
dignité humaine et discouru a son sujet sans le secours du mot
qui nous occupe. Les Grecs n’étaient pas en peine pour désigner
les personnes. Ils se servaient a cette fin de termes déja pourvus
d’une signification propre, comme ocaue, Lvyy, xepdic, xc@tly,
dont beaucoup de textes, tant dans la prose que dans la poésie,
aux diverses époques de la littérature, révélent qu’ils prenaient
cette valeur®. Mais qu’un mot spécial n’ait pas été forgé, n’y
peut-on voir le signe que les Grecs n’ont pas eu le souci de dé-
gager et se sont abstenus d’élaborer le concept de personne ?
Ilposwrmov ne devait recevoir que fort tard une telle significa-
tion; on y reconnait 'influence du latin persona en I'un de ses
emplois®, Chez Platon, 7mpéownov désigne invariablement le
visage®. Il a chez Aristote le plus souvent la méme signification;

? Documentation dans R. Hirzel, op. cit.

8 Méme étude, pp.40 sq. Tous les auteurs sont d’accord sur ce point.
R. Hirzel g’attache a montrer notamment que chez Polybe, souvent cité
comme témoin de mpéowmov =— personne, le mot n’est pas encore employé
selon cette signification latinisante, mais s’entend conformément a 'usage
de la tradition grecque. Sur persona, voir ci-dessous.

4 Références dans F. Ast, Lexicon platonicum, III, 214, s. v. TpbowTov.

42



dans la Poétique, il s’entend du masque de la comédie®. Consi-
gnons la remarque ou Aristote réserve le mpéowmoy 3 ’homme et
refuse qu’on le dise du beeuf, du poisson ou de tout autre animal
(encore qu’a I'occasion il ne se fasse pas faute d’appliquer le
mot a toute sorte de bétes)®; il propose pareillement une étymo-
logie d’ou ressort la dignité du visage et ’adaptation & ’homme
seul du mot qui ’exprime’. Dans la collection des Stoici veteres,
mpocwrov ne parait qu'une fois, employé par Chrysippe au sens
des auteurs précédents®. Lorsque le mot en viendra a désigner
la personne d’'un homme, il aura perdu la valeur et la dignité
attachées a la signification de visage’, comme pour mieux attes-
ter la dissociation que nous disions ci-dessus.

Car, indépendamment du mot de personne, les moralistes
grecs ont su et proclamé de quelle grandeur est '’homme. La
singularité de sonmpbéowmoy n’était encore qu’un signe. La seule
création de cette discipline qu’est la philosophie morale ne veut-
elle pas dire qu’on entend désormais remettre entre les mains
de I’lhomme sa propre destinée, en sorte qu’il se porte, par les
ressources de sa raison, au degré de perfection que comporte sa

® Pour lequel on emploiera plus tard le mot de mpocwmnelov. — Textes
d’Aristote dans: H. Bonitz, Index aristotelicus, s.v. mpéowmnov, 650 b 22 sq.

¢ Le mpbéowmov applicable a 'homme seul: Hist. Anim., I, 8, 491b 9; dit
de différents animaux, cf. Bonitz, 651 a 14 sq. Il est dit méme de la lune,
De caelo, 11, 8, 290 a 27; mais la métaphore est cette fois évidente, T =xahod-
PEVOY TEP6GOTOY.

7 «Dans I’homme, la partie située entre la téte et le cou est appelée le
mpécwnov, ce nom, semble-t-il, étant dérivé de la fonction méme du visage:
car I’homme étant le seul animal qui se tienne debout, il est aussi le seul
qui regarde, dmonéw, droit devant soi, wpbow, et le seul qui émette sa voix
dans la méme direction.» De part. anim., II1, 1, 662 b 19. Gallien, III, 182,
g’est moqué du rapport établi entre la station droite et le regard tourné vers
le ciel. Pour parler ainsi, il faut n’avoir jamais vu, dit-il, le poisson appelé
obpavosxérog (cf Bonitz, 650 b 34). Sur la dignité du visage humain, on peut
citer aussi Platon, Timée, 45 a, et I’expression de  deoerdéc mpbowmov qu'on
lit dans Phédre, 251 a.

8 Von Arnim, II, 96, 17.

9 Cf. R. Hirzel, op. cit., p. 47: «Der Grieche empfand eben alliiberall etwas
Héoheres bei mpécwmov und iibertrug daher der Regel nach das Wort nicht
auf tierische Gesichter.» Lorsque I'auteur ajoute qu’Aristote n’applique aux
animaux le nom de mpéswmov que dans le cas d’une ressemblance humaine,
on est en droit de rester sceptique sur cette explication (il est parlé, par
exemple, du mpbswmov des homards, Hist. Anim., IV, 2, 526 b 4).

43



nature ? Et n’est-ce pas la affirmer la dignité de 'homme ? Que
I'on compare cette intention, dont les philosophes ne devaient
plus se désister aprés Socrate, avec le fatalisme de la tragédie
ou bien avec l’axiome désabusé d’Héraclite, selon lequel la na-
ture de ’homme commande son destin'’. En réalité, ’homme
est capable d’atteindre a cet achévement que les moralistes
grecs désignent sous le nom d’sddaetrovic. Sur la beauté et 'excel-
lence de celle-ci, on peut dire qu'un philosophe comme Aristote
ne tarit pas. Il a déclaré expressément que la béatitude est ré-
servée a I’homme et que les bétes n’y ont point accés'’. Il va
jusqu’a estimer que I’homme parvenu a la béatitude contempla-
tive méne une vie plus qu’humaine et participe a la félicité des
dieux **. Et quant a I’acquisition d’un bien si enviable, il ne doute

10 "Hboe dvﬂpqu; dafpwv. Diels, Vors., 22 B 119 (qui traduit: «Seine Eigen-
art ist dem Menschen sein Didmon [d. h. sein Geschick]»). Nous nous rangeons
avec Diels a Dlinterprétation de H.Gomperz dans: Hermés, 58 (1923), pp.
42-48. Une autre exégése, a laquelle H.Gomperz avait donné d’abord son
assentiment, entend la sentence comme une revendication de la liberté
humaine contre le destin. Mais le rapprochement avec d’autres fragments
persuade qu’Héraclite dénonce en ce peu de mots I'impuissance et 'infério-
rité de '’homme. Epicharme y fait allusion dans le fr. ou il signale que le
plus souvent I’homme ainsi fait n’a pas a se plaindre de son destin: ¢ Tpbmog
avlpdmost dalpwv ayadée, oic 8¢ xoi xaxée, Diels, Vors., 23 B17 («Die Artung ist
dem Menschen ihr guter Dimon, welchen auch ihr schlechter»), ce que
H. Gomperz paraphrase: «GewiBl, der Menschen Wesen ist ihr Schicksal, und
zwar im allgemeinen ein ganz ertrigliches; nur gewisse Menschen gibt es, die
haben an ihrem Wesen schwer zu tragen.» Optimiste ou pessimiste, le fata-
lisme est aussi inflexible dans la parodie plaisante du poéte que dans Ia
sentence originale du philosophe. — L’inspiration d’ou est née la philo-
sophie morale est admirablement exprimée dans les pages fameuses de I'4po-
logie ou Socrate relate la mission dont il se sentit investi auprés des Athé-
niens. On peut la retrouver aussi dans les lignes célébres du début des
Politiques (1.1, ch.1), ot Aristote déclare que ’homme, s’il devient parfait,
est le meilleur des animaux, mais il est le plus sauvage de tous, s’il reste
sans loi et sans justice.

11 Eth. Nic., I, 10, 1099 b 32: «Il est naturel, par conséquent, que nous
n’appelions heureux ni le beeuf ni le cheval ni aucun autre animal; car aucun
d’entre eux n’est capable de partager unme telle activité» Cf. Eth. Eud., I, 7,
1217 a 24—29. Et encore: Eth. Nic., X, 8, 1178 b 24.

12 Eth. Nic., X, 7, 1177b 27: «Ce n’est pas en tant qu’homme qu’il vivra
de cette maniére, mais en tant qu’il y a en lui quelque chose de divin.» Sur
la béatitude de Dieu, cf. Politiques, VII, 1, 1323 b 24; Eth. Nic., X, 8, 1178
b9, 25.

14



pas quil ne soit di a I’exercice et a la vertu, c’est-a-dire a I’ini-
tiative de ’homme et a sa persévérance: «Confier a la fortune,
s’écrie-t-il, ce qu’il y a de plus grand et de plus noble, ce serait
par trop choquant'®.» Aussi bien, pour définir en quoi consiste
ce supréme accomplissement de I’homme, Aristote fait-il appel
a ce qu’il nomme I'épyrov tod dvidpdmoy, ¢’est-a-dire a la fonction
spécifiquement humaine. L’idée en était apparue chez Platon,
au terme du premier livre de la République™. Le disciple la re-
prend et I’élabore méthodiquement. L’homme vit, mais les végé-
taux vivent aussi. L’homme a des sensations, mais les animaux
en ont aussi. Le propre de ’homme se découvre avec la raison.
L’opération de cette partie de I'ame aura valeur de fonction
spécifiquement humaine, et c’est en son perfectionnement que
se rencontrera la béatitude. L’homme est donc homme par ce
qu’il porte de meilleur en lui. Des discernements s’imposent au
sujet de cet étre multiple en qui se retrouve la nature entiére;
il n’est pas également homme selon tout ce qu’il est; et I'on
retient comme son attribut caractéristique la faculté intellec-
tuelle, soit qu’elle exerce sur les parties inférieures de I’ame et
sur le corps le commandement qui lui revient de droit, soit
qu’elle s’applique a la connaissance désintéressée des natures
supérieures. En maints endroits parait ’admiration du philoso-
phe pour une si haute dignité. La vie sans doute est misérable et
pénible, avait-il écrit dans sa jeunesse; mais que nous possédions
I'intelligence, voila qui la transforme et fait de 'homme un
dieu'®. C’est un point sur lequel Aristote n’a jamais varié. Il
offre, d’autre part, en son éthique une analyse attentive de
I’éxobacov, c’est-a-dire de la qualité volontaire attribuable aux
actions humaines: car ’homme n’est pas le jouet des forces qui
I’entourent, et c¢’est au dedans de lui qu’il faut chercher le prin-

13 Ty 3¢ péywrov xal xdhhwrov émtpélar thyn Mav mAnppelds &y el
Eth. Nic., T, 10, 1099 b 24.

14 Rép., I, 352 d—354 c.

15 Eth. Nic., I, 6, 1097 b 22—1098 a 20.

16 Aristote, Protreptique, fr.10 ¢ dans R. Walzer, Aristotelis dialogorum
fragmenta, 1934, p.45: odd&v odv delov 7 poxdpov Omdpyel Tole avdpdhnoe, Ty
éxelvd ye pdvov G5y omoudile, boov éativ v Tplv vob xal gpoviicews . . . xal mapd
T ThHe TowdTie Suvdpews Shvacdar xotvmvely, xafmep dv 6 Blog dhtog phaet xat yahende,
bpwe obtwg dxovbprtar yapévins, bate Soxely Tpog o dhAa dedv elvar tov dvipomov.

45



cipe de ce qu’il fait'”. Les stoiciens devaient donner toute sa
vigueur a une telle affirmation. Ils ont revendiqué pour I’homme
la plus grande indépendance par rapport aux influences exté-
rieures; et ils ont soutenu en général, poussant a I’extréme une
pensée qu’Aristote n’avait avancée qu’avec réserve'®, que la
vertu suffit a la béatitude. «J’ai appris, dit fiérement Epictéte,
a considérer que tout ce qui arrive, s’il ne reléve pas de mon
libre choix, n’est rien pour moi'’.» Et répliquant a son interlocuteur

qui rappelait le sort fait a Socrate: «Esclave, pourquoi dis-tu
Socrate? Dis la chose comme elle est: c’est le pauvre corps de

Socrate qui devait étre emmené et enchainé...?’» L’homme déci-
dément n’est point son corps. Et sur son ame libre, il n’est
aucune violence qui ne perde son pouvoir.

Les moralistes latins ont hérité de la tradition grecque le
sentiment de la dignité de ’homme. Il est arrivé a Cicéron de
I’exprimer en termes magnifiques. L’un de ses textes va jusqu’a
nous offrir ’association de cette pensée avec le mot de persona:

17 Eth. Nic., III, 1—3, 1109b 30—1111 b 3. Il est vrai que selon Aris-
tote les animaux et les enfants participent a I’ éxovswv, ib., ¢. 4, 1111b9
(cf. ¢.3, 1111 a 26); mais il faut I’entendre sans aucun doute d’une partici-
pation inférieure, dans le méme sens exactement ou il est dit que les animaux
sont prudents, cf. Bonitz, s. v. ¢pévipoc, 832 a 7—22: personne ne doute que
la prudence humaine ne soit d’une autre sorte que celle des cerfs ou des
abeilles. De méme pour P’amitié: Eth. Eud., VII, 1, 1235 a 34. Aussi bien, si
elles ont part a I’ éxolswov , les bétes restent-elles entiérement étrangéres a la
npoalpess , Eth. Nic., 111, 4, 1111 b 9, comme a la 7pdZe, ib, VI, 2,1139 a 20.
Sur la différence des bétes et de I’homme, voir encore: Eth. Nic., VII, 1,
1145 a 25 (elles n’ont ni vice ni vertu); ib., 5, 1147b 4 (elles ne sont pas

incontinentes); ib., 7, 1149 b 31 (elles n’ont ni tempérance ni intempérance,
sinon métaphoriquement).

18 Eth. Nie., 1, 11, 1100 a 10—1101 b 9.

19 Epictéte, Entretiens, 1, 29, 24: Epatov iva ntiy 16 Ywbpevoy Bm 871, dv ampoaipeToy
s 00dév éott mpog €pé. M. J. Souilhé, dans la Coll. des Univ. de France, traduit:
«J’ai appris a considérer que tout ce qui arrive indépendamment de ma per-
sonne n’est rien pour moi» (Epictéte, Entretiens, Livre I; Paris, 1943, p. 108);
et il explique (Intr., p.L et n.3) que la mpoalpesic, caractérisant ’homme en
tant qu’il est un étre doué de pensée et de volonté libre, rejoint la notion de
«personne morale», telle que ’entend la philosophie moderne. «<D’aprés cette
définition, conclut-il, on peut dire qu’Epictéte est un des philosophes qui ont
le plus fait pour mettre en valeur la personne humaine.»

20 Jb., 29, 16, Cf. Platon, Phédon, 115 c—e. Et rapprocher Rép., V, 469 de.
On mesure mieux la force de ces textes si on les compare avec la fagon de
parler regue ou cdpo est un équivalent de la personne. Cf. ci-dessus, n. 2.

46



mais entendons le vocable dans un sens encore tout proche de
ses origines théatrales: de masque, il en vint a signifier 'acteur
qui le porte et le role joué sur la scéne; de la scéne, il descendit
dans la vie des hommes et exprima, par maniére de comparai-
son, le personnage qu’est chacun de nous. Selon ce langage,
Cicéron déclare que «la nature elle-méme nous a imposé un
personnage qui nous fait surpasser de beaucoup les autres ani-
maux *'», Il entend la dignité raisonnable, avec toutes les vertus
qui doivent s’ensuivre et auxquelles il nous appartient de faire
honneur. Le mot de persona n’en devient pas pour autant et du
méme coup chargé de la haute signification qui s’y est depuis
attachée. Il parait souvent chez Sénéque: selon les textes, il se
dit du masque, de préférence au figuré; ou du personnage arti-
ficiel que d’aucuns se donnent dans l’existence; ou du person-
nage que nous sommes pour de bon et conformément auquel
nous avons a vivre®’, Ce dernier sens rejoint I’emploi que nous
relevions chez Cicéron.

On ne doutera donc pas que, sans le secours de la notion de
personne, les anciens n’aient connu la dignité singuliére de I’étre
humain. Ils ne se seraient point donné si grande peine pour
rendre ’homme meilleur s’ils n’avaient eu sa nature en admira-
tion. Nous n’irons pas toutefois jusqu’a dire qu’ils ont soutenu
leur pensée sans fléchissement. Et peut-étre notre notion mo-
derne de personne exprime-t-elle une conviction et revendi-
que-t-elle une valeur a propos desquelles les moralistes de I’an-

21 Cicéron, De officiis, 1, 28, 97: «Nobis autem personam imposuit ipsa
natura magna cum excellentia praestantiaque animantium reliquarum.» Sur
I’excellence de I’homme, le passage du méme ouvrage est particuliérement élo-
quent ou, les étre doués de raison ayant été séparés de la catégorie des ani-
maux, ils sont eux-mémes divisés en deux genres, les hommes et les dieux:
«Ratione autem utentium duo genera ponunt, deorum unum, alterum homi-
num.» De off., 11, 3, 11. Cf. De legibus, 1, 7, 22—23.

22 Exemples du premier sens: De ira, II, 11, 2; De ben., 11, 13, 2; Ep. 24,
13 (ou persona est joint & personatus; ce dernier mot encore dans: Ep. 80, 8).
Exemples du second sens: De trang. an., 17, 1; De clem., Proem. 1, 6. Selon ces
deux premiéres acceptions, persona est un mot nettement péjoratif; Sénéque
y attache l'idée de fausseté et de dissimulation. Exemples du troisiéme sens:
Ad Polybium, 6, 1 (Magnam tibi personam hominum consensus imposuit: haec
tibi tuenda est); De ben., 11, 17, 2; Ep. 120, 22. Comme Cicéron, Sénéque
désigne en outre par persona I’homme individuel; nous retrouverons ce sens
ci-dessous, dans la partie ad hoc de notre exposé, Cf. n. 64.

47



tiquité se montraient moins intransigeants que nous. Recueillons
quelques données en ce sens. Aristote associe volontiers dans
une seule expression les enfants et les animaux: ni les uns ni les
autres n’usent de la raison, et c’est le trait qui frappe ce philo-
sophe; que les enfants portent en eux une dme humaine, il s’y
montre moins sensible®. Il imite le Platon de la République
lorsqu’il prescrit de laisser vivre les seuls enfants non diffor-
mes**; dans les cas ol cette coutume ne serait pas recue et ou
les enfants seraient trop nombreux dans la cité, il recommande
I’avortement: on aura soin seulement de ne pas attendre pour
y procéder que ’enfant congu ait sensation et vie**. Sur I’esclave,
les propos d’Aristote doivent étre entendus avec discernement,
et il arrive qu’on se scandalise de jugements qui ne le méritent
pas. Il tient que certains sont esclaves par nature: mais il veut
dire surtout que des hommes naissent privés des qualités qui
font les chefs, prédestinés au contraire a l’obéissance et a la
sujétion. Et §’il estime juste et convenable un régime ou il est
tenu compte d’une diversité de cette sorte entre les hommes, il
n’accepte qu'avec des réserves, et par maniére de nécessité pra-
tique, la loi qui fait des vaincus les esclaves des vainqueurs®’.
Aristote sait bien que ’esclave est un homme. Entre la maniére
dont I’esclave obéit et celle dont obéit ’animal, il fait la diffé-
rence: car ’animal n’est guidé que par ses instincts, l’esclave
par sa raison. S’il n’a point la raison assez forte pour comman-
der, du moins a-t-il de quoi comprendre les ordres et participer
a la raison de son maitre?®®s, Du maitre a l'esclave, il est vrai

23 Les enfants et les bétes opposés aux adultes: Eth. Eud., VII, 2, 1236 a 2.
Ni I’enfant ni la béte n’agit, au sens humain du mot: Eth. Eud., I1, 8,1224 b 30.
Pour la méme raison que les animaux, ’enfant est éiranger a la béatitude:
Eth. Nic., I, 10, 1100 a 1. Enfants, bétes, hommes sans moralité sont bien ca-
pables des autres amitiés, mais non de ’amitié vertueuse: Eth. Eud., VII, 2,
1238 a 32. L’enfant est un &tre qui suit ses convoitises: Eth. Nie., III, 15,
1119 b 5. On ne peut dire qu’Aristote calomnie I’enfant; mais il le considére
seulement en ce qui lui manque, non en ses promesses.

24 Pol., VII, 6, 1335 b 20. Cf. Platon, Rép., V, 460 b, 461 c. Sur le malthu-
sianisme et I’exposition des enfants en Gréce, voir: G. Glotz, La cité grecque;
Paris, 1928, p. 31; et I’art. Expositio, dans: Dict. Antiq., II, 1, 930—939 (sur
Platon et Aristote, p. 938).

25 Pol., VII, 16, 1335 b 24.

26 pPol., 1, 5—1.

26bis Pol., I, 5, 1254 b 20.

48



qu’il ne peut y avoir d’amitié; mais le philosophe précise: en
tant qu’esclave; car il n’exclut point qu’il n’y en ait une pour
cet homme qui se trouve étre de condition servile®’. Il s’éléve
contre les abus d’autorité: car entre maitres et esclaves les inté-
réts sont communs, et la loi naturelle de leurs rapports est la
bonne entente®®. Il veut enfin que les esclaves puissent espérer
toujours I’émancipation en récompense de leurs services®’. Il
fallait relever d’abord de tels traits®. Avec cela, parlant de ces
hommes, Aristote use d’expressions pour nous intolérables; elles
trahissent pour le moins 'absence d’une délicatesse que nous
jugeons élémentaire. Il dit de I’esclave qu’il constitue une partie
du domaine; qu’il est une possession comme les autres, a cette
différence prés qu’elle est animée; qu’il est quelque chose de son
maitre; qu’il est un instrument animé, ’outil étant un esclave

27 Eth. Nic., VIII, 13, 1161 b 5—8. Le texte exprime formellement la dis-
tinction de l’esclave et de I’homme chez le méme sujet. Sans doute est-il
remarquable qu’Aristote surmonte ici 'opposition du maitre et de ’esclave et
les réconcilie dans ’humanité qui leur est commune.

28 Pol., 1, 6, 1255 b 8—15. On rapprochera ce passage de la belle déclara-
tion de Platon: «Or, la maniére de traiter les hommes dont telle est la con-
dition [les esclaves], c’est de n’exercer sur ses serviteurs aucune violence, et
d’étre encore moins injuste, si c’est possible, a leur égard, qu’a I’égard de nos
égaux; car ce qui manifeste avec le plus de clarté 'homme qui, de sa nature,
et non par feinte apparence, honore la justice et hait réellement I'injustice,
c’est qu’il se refuse a étre injuste envers ceux des hommes a I’égard desquels
il lui serait plus aisé de commettre une injustice. Celui-la donc qui, pour ce
qui a trait aux esclaves, réussit a étre, dans la facon de se comporter et d’agir,
exempt de la souillure de I'injustice et de 'impiété, c’est lui qui sera le plus
en mesure de jeter la semence de laquelle germera la vertu.» Lois, VI, 777 de;
trad. L. Robin, Platon, La Pléiade, II, 849. Platon veut ensuite que le maitre
s’abstienne d’admonestations envers ’esclave et se contente de lui donner des
ordres — de peur de le gater; c’est un point de tactique sur lequel Aristote
le critiquera; car, en réalité, dit-il, les esclaves ont encore plus besoin d’admo-
nitions que les enfants (Pol., I, 13, 1260b 5). Voir encore: Lois, XI, 914 e.

29 Pol., VII, 10, 1330 a 33.

20 Mais faut-il signaler le contre-sens commis sur le mot dont nous traitons
lorsque, lisant dans les textes du droit romain que I’esclave ne posséde point
la persona, I’on se récrie comme devant une énormité? A ce compte, il fau-
drait se récrier semblablement devant le canon 87 du Code de droit canonique
actuellement en vigueur: car il y est déclaré que seul le baptisé est une per-
sonne dans I'Eglise («Baptismate homo constituitur in Ecclesia Christi per-
sona...»). Sur le sens de cette clause dans le droit ancien, voir S. Schlossmann,
op. cit. pp. 94 sq.

4 49



inanimé **. Mais nous sommes frappés plus encore du bannisse-
ment civique ou ['auteur des Politiques tient résolument les
artisans et les mercenaires: car il refuse la qualité de citoyens a
ces classes d’hommes dont les tiaches, estime-t-il, sont trop viles
et trop accaparantes pour leur laisser le loisir de la vertu. Le
nom de pdvaveor qu’il leur décerne emporte I'idée d’un genre
d’occupations dégradantes et sordides. Il est sir que l’exercice
de la pensée requiert des loisirs et que la vertu s’accommode
mal de I'oppression de ’ame accablée par les travaux corporels:
Aristote n’a pas eu tort de 'affirmer. Remarquons en outre qu’il
a en vue les citoyens de I’état démocratique, auxquels revient,
non seulement de choisir leurs gouvernants, mais de gouverner
a tour de réle. On peut estimer néanmoins qu’il a pris aisément
son parti de laisser le grand nombre des hommes dans une situa-
tion défavorable a la vertu®. Autre point: la conscience est vive,

31 Pol., 1, 8, 1256 a 2: xmjcews pépogtt. Pol., I, 4, 1253 b 32: xtijp.a Epduyov.
Pol., 1, 6, 1255 b 11: pépog Tt 05 Seambrov. Eth. Nic., VIII, 13, 1161 b 4:6yap
BodAog Epduyov Spyavoy, o 88 Spyavoy dduyoc Sodhog; of . Eth. Eud., VII,9,1241 b 23.

32 Pol., 111, 5, 1278 a 20: «Il n’est pas possible de faire les actes de la
vertu a ’homme qui méne la vie d’artisan ou de mercenaire.» Pol., VII, 9,
1328 b 33—1329 a 2 (sont exclus du rang des citoyens de la cité parfaite ceux
qui ménent une vie d’ouvriers manuels, {dvausov, de marchands, ayopaiov,
de laboureurs, yewpywxév); cf.1329 a 18. Pol., VIII, 2,1337 b 4—15 (on évitera
d’appliquer les futurs citoyens a trop d’occupations manuelles; en fait d’occu-
pations «utiles», ils s’en tiendront a Iindispensable). Platon admettait les
travailleurs manuels parmi les citoyens; mais, comme le fait remarquer
W.D. Ross, Aristote, Paris, 1930, ch. 8, p. 316, en fait la différence est faible:
car a ces citoyens-la Platon n’attribue aucune fonction politique que celle
d’obéir. Le programme d’éducation de la République est relatif aux gardiens.
Et le passage des Lois, VIII, 846 d—847 b, semble fort proche de ce que sera
la doctrine aristotélicienne. — Aristote déclare bien dans son Ethique
(Eth. Nic., I, 10, 1099 b 18) que la béatitude, accessible par I’exercice et la
vertu, s’offre par 12 méme en partage au grand nombre des hommes, mis a
part ceux-la qui, sous le rapport de la vertu, seraient par trop dépourvus et
comme estropiés. Il n’est pas douteux que ce philosophe n’ait aspiré a une
eddayovia répandue aussi largement que possible parmi les hommes (I’«aristo-
cratisme» qu’il est convenu de lui reprocher est une injustice envers ce qu’il
v a de meilleur en lui). Mais il n’a pu surmonter la difficulté que constituaient
la nécessité du travail manuel et I'opposition de ce genre de vie par rapport a
I’exercice de la vertu. Cf. Eth. Eud., 1, 3, 1215 a 12. — Th. Gomperz a écrit
sur le mode de I'indignation le chapitre qu’il a consacré a I'esclavage et aux
artisans selon Aristote (Les penseurs de la Gréce, 1, VI, ch. 27; tr. fr., t. IIL,
pp. 352—367). La doctrine se préte a étre présentée avec plus de mesure.

50



chez tout Grec, de la différence qui le sépare du barbare. Ni
Platon ni Aristote n’ont mis en question cette division des
peuples en deux catégories. On ne contestera pas que la diffé-
rence ne soit fondée. On reconnaitra pareillement la grandeur
d’une inspiration et d’une politique qui, par-dessus les diver-
gences des intéréts locaux, affirme l'unité de la famille hellé-
nique: Platon a tiré de la de belles conséquences sur ce que nous
appelons ’humanisation de la guerre®. Il reste que les barbares
font les frais, si I'on peut dire, de I'opération: car il est entendu
qu'on a entiére licence de ravager leurs territoires et de réduire
en esclavage leurs femmes et leurs enfants. Aristote pensait
que '’homme bestial, comme il 'appelle, en qui le vice atteint
une extrémité particuliérement répugnante, se rencontre sur-
tout chez les barbares®'. Il tenait aussi ces peuples comme plus
serviles par nature que les Grecs et plus prompts a s’incliner
sous un gouvernement despotique®’. On voit bien paraitre, en
I'un ou l'autre document, I’admiration des barbares que sont
les Perses; mais la fierté du Grec est entiére pour les qualités
intellectuelles qui restent son partage®®. Les premiers, les
stoiciens, se fondant sur l’universalité de la raison et sur la
parenté que tous les hommes de ce fait contractent avec Dieu,
transcenderont la séparation des deux catégories de peuples.
Ils préconiseront le cosmopolitisme®. La conception en est
généreuse; toutefois, elle n’est jamais sortie du cercle des philo-
sophes qui I’avaient élaborée, pour devenir une force qui trans-
format le monde®®. Au passif qui vient d’étre établi, ajouterons-

83 Platon, Rép., V, 469 b—A471 b.

84 Eth, Nic., VI1I, 1, 1145 a 30.

35 Pol., 111, 14, 1285 a 20. En revanche, Aristote invoque en faveur d’une de
ses conclusions la conception commune, dit-il, aux Grecs et aux barbares, selon
laquelle il y a des dieux et souverainement excellents: De caelo, I, 3, 270b 5.

86 P. ex. Premier Alcibiade (authenticité platonicienne contestée), 120 a—
124 b. — Dans la Cyropédie, o Xénophon choisit de représenter en Cyrus son
idéal de gouvernement, se retrouve au bénéfice des Perses la méme division en
vainqueurs et en vaincus que Platon nous marquait tout a I’heure au bénéfice
des Grecs.

37 Voir p.ex.: Epictéte, Entretiens, I, 9, 1—6; III, 24, 10, M. 4. Jagu,
Epictéte et Platon, Paris, 1946, pp. 26—28, ne peut signaler chez Platon qu’un
lointain pressentiment de cette idée.

38 «Des philosophes proclamérent que tous les hommes sont fréres et que
le sage est citoyen du monde. Mais ces formules étaient celles d’un idéal

51



nous I’étonnante méconnaissance de la famille que représente la
communauté des femmes et des enfants, telle que la décrit
Platon dans la République? Mais I'idée, pour n’étre pas sans
précédents, ne fit pas fortune. La réfutation formelle s’en lit
déja dans les Politiques d’Aristote®’, que peut compléter la belle
description de I’amitié appelée a se former, au gré du méme
philosophe, entre ’homme et la femme *°.

Au terme des remarques qui précédent, nous comprenons que
le jugement ait été souvent exprimé selon lequel I’entiére recon-
naissance de la dignité humaine est dans nos civilisations un
effet du christianisme. Il y eut dans cette religion une puissance
assez grande pour que les séparations fussent abolies que la
société antique n’avait jamais renversées et pour que la conviction
s'imposat selon laquelle aucune infériorité de condition, aucune
différence de race et de culture, n’altére chez un homme la dignité
et les droits qu’il tient de sa nature. On ne conteste pas d’ordi-
naire cette efficacité du christianisme — si méme il faut avouer
que le monde d’aujourd’hui est loin de nous représenter une société
fraternelle*’. Il ne parait pas néanmoins que le progrés dont
nous parlons ait été associé dans I’histoire a une conception
mieux définie de la personne. Le christianisme sans aucun doute

congu, et congu peut-étre comme irréalisable. Nous ne voyons pas qu'aucun
des grands stoiciens, méme celui qui fut empereur, ait jugé possible d’abaisser
la barriére entre ’homme libre et l’esclave, entre le citoyen romain et le
barbare.» H. Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, Paris,
1932, ch. 1, p. 77. On appréciera de méme les beaux passages ou les stoiciens,
proclamant la fraternité de I'homme libre et de I’esclave, revendiquent par-
dessus I'inégalité des conditions la véritable dignité humaine. Ainsi Sénéque,
De ben., 111, 28, 1; Epictéte, Entretiens, 1, 13.

39 Pol., 11, 2, 1261 a 10 sq. et ch. 3.

10 Eth. Nic., VIII, 14, 1162 a 16—29, Que la femme soit par nature soumise
a4 I’homme et que le mari détienne sur son épouse une autorité politique,
Aristote I’enseigne expressément (Pol., I, 5, 1254 b 12; 12, 1259 a 40); mais lui
en fera-t-on un reproche ?

41 H. Bergson est sans doute le philosophe qui a le plus fait, dans les der-
niéres années, pour accréditer la facon de voir que nous indiquons. Il attribue
au prophétisme d’Israél et au christianisme d’avoir accompli ce que le paga-
nisme en ses meilleurs représentants avait seulement révé: «Il fallut attendre
jusqu’au christianisme pour que l'idée de fraternité universelle, laquelle im-
plique I’égalité des droits et 'inviolabilité de la personne, devint agissante.»
Op. cit., p.77. Il y aurait lieu, bien entendu, d’observer de plus prés et selon
le cours de I’histoire cette influence du christianisme. Saint Thomas d’Aquin

52



a consacré et exalté la dignité humaine: mais il a pu le faire
indépendamment de la notion sous laquelle nous avons pris
I’habitude de comprendre cette valeur. S’il fallait dire en quels
termes les penseurs chrétiens ont traduit I’éminente dignité de
I’homme, nous signalerions ’expression d’image de Dieu. Elle
vient de la Bible. Elle permit d’assumer la vérité de I'anthropologie
paienne. Elle fut systématiquement élaborée. Elle constitue la
notion fondamentale sur laquelle un saint Thomas d’Aquin a cons-
truit sa doctrine morale*’. On ne peut rien dire de plus sublime sur
I’homme que de le proclamer image de Dieu. Pour la notion de per-
sonne, elle s’est formée, on le sait, a ’occasion des controverses tri-
nitaires. Le premier, Tertullien introduisit le vocable en théologie.
Il regut bientot la consécration officielle. En rapport avec le mys-
tere qu’elle concernait, Boéce établit de la personne une défini-
tion appelée a devenir classique: Rationalis naturae individua
substantia*®®. Selon cette formule, saint Thomas d’Aquin affirme
que la personne «signifie ce qu’il y a de plus parfait en toute la
nature» **. La personne néanmoins ne fera pas son entrée dans la
partie morale de la Somme théologique. La raison décisive en
apparaitra ci-dessous. En rapport avec I’objet du présent para-
graphe, qu’il nous suffise pour le moment d’observer qu'on
n’avait pas encore perdu, a I’dge scolastique, le sentiment des

serait un bon témoin de la position ou ’on était parvenu au XIII® siccle.
Il y a dans I’ceuvre thomiste, du point de vue qui nous occupe, des doctrines
dont un moderne serait surpris: ainsi ce qui concerne les serfs ou le traite-
ment 3 infliger aux hérétiques, ’affirmation d’une certaine inégalité naturelle
des hommes par rapport & la vertu; en d’autres cas, soit la dignité de la
femme, la revendication des valeurs évangéliques de pauvreté, etc., ou méme
a 'occasion des sujets qui viennent d’étre dits, on peut admirer au contraire
I’esprit dont fait preuve cet auteur du moyen dge. On conclura de la que le
ferment chrétien n’a produit ses effets qu’avec lenteur. Mais sans doute
faudrait-il rectifier aussi certaines idées que nous tenons pour chrétiennes et
qui ne le sont qu’en partie.

42 Voir la Somme théologique, Ia P., q.93; la Ilae, Prologue.

43 Excellente explication du passage du mot persona en théologie chré-
tienne et analyse de son évolution, dans: H. Rheinfelder, op. cit., pp. 161 sq.
De Tertullien, voir: Adversus Praxeam, ch. 3, ch. 7 sq. La définition de Boéce
se lit dans I"opuscule: De duabus naturis contra Eutychen et Nestorium, ch. 3;
P.L., 64, 1343.

44 Persona significat id quod est perfectissimum in rerum natura.» Somme

théol, IaP., q. 29, a. 3.

53



humbles origines du mot et qu'on éprouvait le besoin de justifier
comment, venu de si loin, il se prétait cependant a I’expression
du plus redoutable des mystéres chrétiens. Boéce en effet infor-
mait les auteurs du moyen age que persona désignait primitive-
ment les masques en usage au théitre; et il expliquait, sur la
foi d’une tradition d’école, que ce mot dérivait du verbe per-
sonare (malgré le changement de quantité sur la voyelle o),
parce que les masques étaient ainsi faits qu’ils amplifiaient la
voix des acteurs*’. Sur quoi saint Thomas d’Aquin s’interroge
8’il est convenable d’appliquer a8 Dieu un nom de cette sorte.
Il concéde qu’a en juger d’aprés la chose d’ou il fut tiré, le nom
de personne ne saurait convenir a Dieu. Mais si I'on considére
la signification a laquelle il fut destiné, cette haute application
est justifiée. Car, dit-il, on représentait sur la scéne des person-
nages fameux: d’oti '’emploi du mot pour désigner les gens d’Eglise
détenteurs de dignités; d’ou la mention de la dignité dans cer-
taines définitions de la personne. Et parce qu’il est d’'une grande
dignité de subsister dans la nature raisonnable, tout individu ap-
partenant a cette nature est nommé personne, conformément a
I’énoncé de Boéce. Or, la nature divine excéde en dignité toute
nature. Donc, le nom de personne convient a Dieu plus qu’a n’im-
porte quel autre*. Ce raisonnement a I'intérét de nous rendre

45 «Nomen personae videtur aliunde (i. e. non du grec Ynéotagic) traductums:
ex his scilicet personis quae in comoediis tragoediisque eos quorum interest
homines repraesentabant, Persona vero dicta est a personando, circumflexa
paenultima. Quod si acuatur paenultima, aperte a sono dicta videbitur,
Idcirco autem a sono, quia concavitate ipsa major necesse est volvatur sonus.»
Boéce, L. c. Il est exact que persona veut dire masque, Boéce reproduit I’éty-
mologie de Gavius Bassus rapportée par Aulu-Gelle, N. A., V, 7. Elle n’est
plus acceptée aujourd’hui, encore que I'étymologie véritable soit difficile a
déterminer: cf. H. Rheinfelder, op. cit., pp. 18—26; Pauly-Wissowa, XIX, s.v.
Persona, 1036 sq.

46 Quamvis hoc nomen persona non conveniat Deo quantum ad id a quo
impositum est nomen, tamen quantum ad id ad quod significandum imponitur,
maxime Deo convenit. Quia enim in comoediis et tragoediis repraesentabantur
aliqui homines famosi, impositum est hoc nomen persona ad significandum
aliquos dignitatem habentes, Unde consueverunt dici personae in ecclesiis,
quae habent aliquam dignitatem. Propter quod quidam definiunt personam
dicentes quod persona est hypostasis proprietate distincta ad dignitatem per-
tinente. Et quia magnae dignitatis est in rationali natura subsistere, ideo omne
individuum rationalis naturae dicitur persona... Sed dignitas divinae naturae

o4



sensible ’embarras éprouvé par un théologien devant le mot de
personne désormais irrécusable. L’adaptation au sens de dignité
n’est certes ni arbitraire ni contraire a ’histoire. Mais saint
Thomas au fond justifie le fait accompli. Libre de son vocabu-
laire en matiére morale, il évite d’employer le mot de personne,
ou plutot il n’y songe point. Et 'on ne mettra pas en doute
cependant que la morale thomiste ne constitue une magnifique
démonstration de I’excellence humaine. A la vérité, et pour qui
cherche bien, le mot de personne se retrouve en cette partie de
la Somme théologique. Mais en quelles implications! Le voila
engagé dans la désignation d’un péché, tant il est sur que la
carriéere de ce nom est mouvementée et qu’il ne s'imposait pas
de soi au moraliste épris de notions nettes et de mots garantis.
La sainte Ecriture parle en toutes letires de l’«acception des
personnes». Saint Paul reprend l’expression en plusieurs pas-
sages, et pour dire qu’il n’y a pas d’acception de personnes en
Dieu. Saint Jacques met en garde les fidéles contre le désordre
de ce nom. Saint Jude y fait aussi allusion*’. Il faut bien recon-
naitre en ’acception des personnes un péché. Dans ses classifi-
cations, saint Thomas d’Aquin en fera le péché opposé a la
justice distributive. Il consiste en ce que I’on prend en considé-
ration la condition de la personne dans une affaire ou il faudrait
ne tenir compte que de la «cause», en toute objectivité. La per-
sonne cette fois et I'égard qu’'on a pour elle déterminent un
péché. L’auteur de la Somme théologique n’a pas manqué de
percevoir 'inconvénient qu’il y a de désigner un péché par un
mot élevé d’autre part a lasignification que I’on a dite. Maisil est bien
obligé d’accepter I’expression. Il concéde donc que le mot de per-

excedit omnem dignitatem: et secundum hoc maxime competit Deo nomen
personae.» Somme théol., Ia P., q.29, a. 3, ad 2m. Comment le nom de persona
en effet a été employé, et dés 1'dge classique, pour signifier (entre autres
acceptions) une dignité et une valeur chez I’homme auquel on I'applique,
H. Rheinfelder le montre, op. cit., pp. 14—15. Il est exact aussi qu’au moyen
age le mot s’est dit spécialement des dignitaires ecclésiastiques: cf. ibid.,
pp. 90—141.

47 En grec mposwmolnpbia; en latin: acceptio personarum. Sur l'origine et
I’histoire de I’expression: H. Rheinfelder, op. cit., pp. 81—83. Sur sa signifi-
cation et sa portée dans I'’Ecriture: J.Chaine, L’épitre de saint Jacques
(Etudes bibliques), pp.39—40; Les épitres catholiques (Etudes bibliques),
p- 325.

55



sonne est soumis a des acceptions variables*®. Des incohérences
de cette sorte sont toujours facheuses en langage scientifique.

L’introduction de la personne en philosophie morale fut
I’cuvre de Kant. A ce philosophe, le mot parut convenir pour
exprimer la dignité de I’étre raisonnable, dont il avait la convic-
tion si profonde. Kant en cela héritait de la tradition chrétienne,
par laquelle avaient été corrigées, nous ’avons dit, les insuffi-
sances de ’humanisme antique. Mais en agrégeant fortement le
mot de personne a son systéme propre, il lui donnait la signifi-
cation rigoureusement rationnelle qui est la marque de sa pensée.
Les valeurs religieuses, dont la théologie chrétienne n’aurait pas
manqué de charger ce terme si elle en avait fait un usage moral
(comme elle emploie ’expression religieuse d’image de Dieu
pour désigner ’homme en sa dignité), ne sont pas conservées
chez I'auteur des Critiques. Il est impossible de parler de la per-
sonne en termes plus magnifiques que n’a fait ce philosophe;
mais on se souviendra que sa ferveur, ainsi que le respect dont
il veut que la personne soit ’objet, traduisent le primat pur et
simple de la moralité*’. L’exaltation kantienne de la personne
s’entend pareillement comme liée a une morale qui se tire tout
entiére du sujet, récusant avec la derniére énergie tout motif
d’action qui serait pris d’une matiére, quelque excellente qu’elle
goit. Sur ce point aussi, il y a rupture entre le nouvel usage du
mot et la tradition morale antérieure. Et I'on dirait cette fois
que la personne chez Kant se substitue a la fin derniére qui
régnait sur les morales eudémonistes, tant paiennes que chré-
tiennes. La valeur absolue de la personne kantienne ne s’obtient

48 Somme théologique. Ila Ilae, q. 63, a.1. L’article débute sur cette diffi-
culté: «In nomine personae intelligitur personae dignitas. Sed considerare
dignitates personae pertinet ad distributivam justitiam.» En d’autres fermes:
selon la force de I’expression, acceptio personarum devrait signifier un
acte vertueux et non un péché. Saint Thomas répond, avouant I’ambiguité
du mot de personne: «In distributiva justitia, considerantur conditiones
personarum quae faciunt ad causam dignitatis vel debiti. Sed in acceptione
personarum considerantur conditiones quae non faciunt ad causam.»

49 Kant fait sa place assurément a la religion. Mais on peut estimer qu’il
n’a pas sauvegardé ce qu’il y a de spécifique dans les valeurs religieuses et
qu’il résout le plus qu’il peut le «religieux» dans le «moral». Cf. V. Delbos,
La philosophie pratique de Kant, 2¢ éd., Paris, 1926, p.683. Voir aussi la
réaction de R. Otto contre la réduction kantienne du «sacré» a une catégorie
morale, dans 'ouvrage: Das Heilige, ch. 2.

56



en outre que par 'opposition ou elle est établie a I’égard de
I’homme individuel, de ses penchants et de sa sensibilité; le mot
abstrait de «personnalité» porte spécialement cette intention. La
personnalité appartient au monde intelligible; elle caractérise
I’étre raisonnable comme tel et s’entend indépendamment de la
constitution particuliére de la nature humaine. Elle n’est pas
une donnée de I’expérience mais une exigence de la conscience.
Elle n’assure donc pas la dignité de ’homme empirique; elle con-
tribue plutdt a accuser le dualisme qui traverse toute la morale
kantienne. La personnalité ainsi entendue n’est-elle pas toute
proche de I'impersonnalité? Elle est pour ’homme un idéal.
A ce titre, elle agit sur lui trés efficacement. Mais elle n’est pas
’homme méme. Il faut remarquer enfin le lien étroit qui unit
chez Kant personnalité et liberté. Tandis que la philosophie
antique et la théologie chrétienne en 'un au moins de ses cou-
rants les plus puissants plagaient la dignité humaine avant tout
dans D'intelligence (faisant jouer a celle-ci un role essentiel
jusque dans la constitution de I’acte moral), ’excellence humaine
cette fois est tout entiére suspendue aux pures déterminations
a priori de la raison pratique selon lesquelles la volonté s’affirme
comme indépendante du monde du déterminisme et comme pou-
voir autonome de législation universelle. Par rapport a la tra-
dition classique, les valeurs sont déplacées. De 'ordre de I’étre
I’on est passé a celui du devoir. Introduit par Kant dans la philo-
sophie morale, le mot qui nous occupe n’en sera plus rejeté. Il
gardera en général la haute signification que lui attribua ce
philosophe. Il aura notamment le mérite de rendre manifeste
I’universelle destination des hommes a la vertu: car il n’en est
aucun qui ne soit une personne. L’une des insuffisances de la
morale antique est par la corrigée. Il est a attendre d’autre part
que la personne demeure marquée a quelque degré, dans la suite
de I’histoire doctrinale, des notes dont nous venons de la voir
affectée. La dignité humaine peut s’entendre de bien des manié-
res et en bien des contextes philosophiques. A 'exprimer par
le terme de personne, on a chance d’évoquer désormais, en
méme temps qu’une exigence chrétienne, le moralisme formel
dont ce mot représente 'un des éléments techniques®.

50 Les principaux textes kantiens sur la personne et la personnalité (comme
intéressant la moralité) se lisent dans la Grundlegung zur Metaphysik der

o7



Sitten et dans la Kritik der praktischen Vernunft. Dans le premier de ces
ouvrages, la personne fournit 4 Kant la valeur absolue dont il a besoin pour
fonder un principe pratique supréme; elle est opposée aux choses, dont la
valeur est seulement relative; elle a rang de fin en soi, les choses n’étant que
des moyens; elle est objet de respect: «Also ist der Wert aller durch unsere
Handlung zu erwerbenden Gegenstinde jederzeit bedingt. Die Wesen, deren
Dasein zwar nicht auf unserm Willen, sondern der Natur beruht, haben
dennoch, wenn sie vernunftlose Wesen sind, nur einen relativen Wert, als
Mittel, und heiflen daher Sachen, dagegen verniinftige Wesen Personen ge-
nannt werden, weil ihre Natur sie schon als Zwecke an sich selbst, d.i. als
etwas, das nicht bloB als Mittel gebraucht werden darf, auszeichnet, mithin
sofern alle Willkiir einschrinkt (und ein Gegenstand der Achtung ist).»
Grundl. z. Met. d. Sitten, 2. Abschnitt; éd. Acad. Berlin, t. IV, p. 428.

Le rapport du respect a la personne est développé dans la Critique de la
raison pratique, au chapitre qui traite des mobiles de la raison pure pratique:
«Achtung geht jederzeit nur auf Personen, niemals auf Sachen...» Kr.d.
pr. V., L. T.,, 1. B,, 3. Hauptst.; éd. citée, t. V, p. 76.

Dans le méme chapitre, pour répondre a la question de ’origine du devoir,
Kant écrit, donnant la définition de la personnalité: «Es kann nichts Min-
deres sein, als was den Menschen iiber sich selbst (als einen Teil der Sinnen-
welt) erhebt, was ihn an eine Ordnung der Dinge kniipft, die nur der Ver-
stand denken kann, und die zugleich die ganze Sinnenwelt, mit ihr das
empirisch bestimmbare Dasein des Menschen in der Zeit und das ganze aller
Zwecke (welches allein solchen unbedingten praktischen Gesetzen als das
moralische angemessen ist), unter sich hat. Es ist nichts anderes als die
Personlichkeit, d.i. die Freiheit und Unabhingigkeit von dem Mechanismus
der ganzen Natur, doch zugleich als ein Vermogen eines Wesens betrachtet,
welches eigentiimlichen, nimlich von seiner eigenen Vernunft gegebenen,
reinen praktischen Gesetzen, die Person also, als zur Sinnenwelt gehorig,
ihrer eigenen Personlichkeit unterworfen ist, sofern sie zugleich zur intelli-
gibelen Welt gehort; da es denn nicht zu verwundern ist, wenn der Mensch,
als zu beiden Welten gehorig, sein eigenes Wesen, in Beziehung auf seine
zweite und hochste Bestimmung, nicht anders als mit Verehrung und die
Gesetze derselben mit der hochsten Achtung betrachten muB.» Ibid.; éd. citée,
t. V, p. 86.

Il est significatif qu’aussitét aprés vient la mention de la sainteté, dont on
voit le contenu purement moral et rationnel: «Auf diesen Ursprung griinden
sich nun manche Ausdriicke, welche den Wert der Gegenstinde nach mora-
lischen Ideen bezeichnen. Das moralische Gesetz ist heilig (unverletzlich).
Der Mensch ist zwar unheilig genug, aber die Menscheit in seiner Person
muB ihm heilig sei.» Ibid.; éd. citée, p.87. Suit le développement ou
g’affirme de nouveau la sublimité de la personnalité et sa signification
morale. Sur la sainteté comme perfection morale, voir encore ibid., 2. B.
2. Hauptst., paragr. 4.

La permanence sans fin de la personnalité est le gage de la perfection
morale, inaccessible en cette vie: «Da sie (die Vollkommenheit) indessen
gleichwohl als praktisch notwendig gefordert wird, so kann sie nur in einem

58



ins Undendliche gehenden Progressus zu jener volligen Angemessenheit ange-
troffen werden, und es ist nach Prinzipien der reinen praktischen Vernunft
notwendig, eine solche praktische Fortschreitung als das reale Objekt unseres
Willens anzunehmen. Dieser unendliche Progressus aber ist nur unter Vor-
aussetzung einer ins Unendliche fortdauernden Existenz und Personlichkeit
desselben verniin{tigen Wesens (welche man die Unsterblichkeit der Seele
nennt) moglich.» Ibid.; éd. citée, t. V, p. 122,

Dans la conclusion de 'ouvrage, s’affirme particuliérement la distinction
de la personnalité par rapport a la personne empirique et son appartenance
au monde intelligible: «Zwei Dinge erfiillen das Gemiit mit immer neuer und
zunehmender Bewunderung und Ehrfurcht, je 6fter und anhaltender sich das
Nachdenken damit beschaftigt: der bestirnte Himmel iiber mir und das
moralische Gesetz in mir... Das zweite fingt von meinem unsichtbaren
Selbst, meiner Personlichkeit, an... und erhebt meinen Wert als einer
Intelligenz unendlich durch meine Personlichkeit, in welcher das mora-
lische Gesetz mir ein von der Tierheit und selbst von der ganzen Sinnen-
welt unabhéngiges Leben offenbart, wenigstens, soviel sich aus der zweck-
mibBigen Bestimmung meines Daseins durch dieses Gesetz abnehmen lidBt.
Ibid., BeschluB; éd. citée, t, V, p. 162.

La personne et la personnalité figurent en outre parmi les notions que
définit la premiere partie de la Métaphysique des meeurs: «Person ist das-
jenige Subjekt, dessen Handlungen einer Zurechnung fihig sind. Die mora-
lische Personlichkeit ist also nichts anderes als die Freiheit eines verniinf-
tigen Wesens unter moralischen Gesetzen (die psychologische aber bloB das
Vermogen, sich der Identitit seiner selbst in den verschiedenen Zustinden
seines Daseins bewuBt zu werden), woraus dann folgt, dal eine Person kei-
nen anderen Gesetzen als denen, die sie (entweder allein, oder wenigstens
zugleich mit anderen) sich selbst gibt, unterworfen ist.» Die Met. d. Sitten,
1. T., Einl,, IV; éd. citée, t. V1, p. 223.

L’Anthropologie enfin s’ouvre sur cette affirmation de l’'incomparable
dignité de ’homme: «Dal der Mensch in seiner Vorstellung das Ich haben
kann, erhebt ihn unendlich iiber alle andere auf Erden lebenden Wesen.
Dadurch ist er eine Person und vermoge der Einheit des BewuBtseins bei
allen Verdnderungen, die ihm zustoBen mégen, eine und dieselbe Person, d. .
ein von Sachen, dergleichen die vernunftlosen Tiere sind, mit denen man
nach Belieben schalten und walten kann, durch Rang und Wiirde ganz unter-
schiedenes Wesen, selbst wenn er das Ich noch nicht sprechen kann, weil er
es doch in Gedanken hat.» Anthrop. in pragmatischer Hinsicht, 1.T., 1.B.,
paragr. 1; éd. citée, t. VII, p.127.

Sur la personnalité dans la morale kantienne, voir: V. Delbos, op. cit.,
pp- 374—375. Sur les différents sens du terme de personne chez Kant et le
rapport de la personne morale avec la personne empirique (la personne empi-
rique est le moyen de réalisation de la personne morale, cf. Fichte), voir
I’étude plus développée de D.Greiner, Der Begriff der Personlichkeit bei
Kant, dans: Archiv fiir Geschichte der Philosophie, X (1897), pp.40—84.
On y relévera cette appréciation: «Die Erhebung und Autorisierung des Men-
schen zur Personlichkeit ist sozusagen das letzte Wort der Kant’schen Philo-

59



Des deux maniéres possibles de considérer I’homme, soit

selon la nature humaine comme telle, soit selon la diversité des
individus, on opte résolument pour la seconde lorsqu’on fait
usage du mot de personne. Autre chose dire la personne, autre
chose dire ’homme. Et tandis que l'idée de dignité peut étre
attachée a ce dernier mot, seul le premier exprime les multiples
réalisations de ’homme que constituent les individus humains*.
Il y a lieu de voir dans quelle mesure la personne ainsi comprise
a rapport avec la philosophie morale et quelle sorte de bénéfice
elle confére ou non a cette discipline.

Les anciens n’ont pas ignoré l'individu autant qu’on le dit
quelquefois. A T'intérieur de la nature humaine, ils ont fait des
différences. Nous devons aux médecins grecs la fameuse dis-
tinction des constitutions humorales; d’oti le partage des hommes
en sanguins, colériques, mélancoliques et flegmatiques. Platon
fonde sur les variétés intervenant dans la composition des
hommes les classes entre lesquelles se distribue son Etat52; et en
ce qui concerne les philosophes, il décrit avec soin le naturel
qui doit les distinguer®. Il entend régler les mariages par des
lois afin que, par le mélange habile des tempéraments, naissent

sophie» (p.47); et ce résumé de la doctrine kantienne de la personnalité:
«Damit ist die Personlichkeit jenseits aller Erfahrung gestellt und bezeichnet
das reine, durch kein sinnliches Interesse getriibte Ideal der Menschheit,
deren objektivierten Allgemeinwillen sie in sich begreift. Allein auf Regeln
der Vernunft und deren Geseize begriindet, ist sie allem Wechsel und aller
Veridnderung entriickt, thronend in ewiger, unwandelbarer Schénheit, wie
das Sittengesetz, als dessen Projektion sie sich erweist: sie ist das Noumenon
des Sittengesetzes» (pp. 63—64).

51 H. Rheinfelder, op. cit., p.14, a signalé que dans antiquité classique
persona tendait a se substituer & homo, lequel remplagait vir tombant en
désuétude. Dans le francais contemporain, ot l'on ne posséde point
I’équivalent de vir (qu’attestent seulement des mots dérivés), on ne commet
néanmoins aucune confusion entre ’homme et la personne. Car «homme»
conserve sa pleine signification d’étre humain, et «personne» se référe a
I’homme individuel. Lorsqu'on veut présenter la personne selon 'aspect ou
elle rejoindrait le sens du mot homme, on parle plutét de la personne
humaine.

52 Rép., III, 414 d—415 ¢c. Dans le Timée, 86 d—87b sont dénoncés les
effets du corps sur I’ame et les ficheuses conséquences, intéressant la cons-
titution des individus, qui en résultent selon les cas.

53 Rép., VI, 485 b—487 a; VII, 535 a—536 b.

60



les enfants les mieux équilibrés®. Aristote débat expressément
la question de savoir si la vertu chez la femme, chez ’enfant et
chez I'esclave ne différe pas de ce qu’elle est chez 'homme. Il
fait reproche a Socrate de s’&étre contenté d’une définition uni-
verselle de la vertu. Il conclut pour son compte que, selon les
sujets, la méme vertu subit des variations. Elle se ressent de la
condition générale de qui la posséde. Ainsi sera-t-elle plus
accomplie chez le maitre, proportionnée chez les autres aux
devoirs subalternes qui leur reviennent. Tandis que la force
virile s’accompagne d’autorité, le courage chez la femme s’ac-
corde avec la soumission. Et la soumission de l’esclave a son
tour difféere de celle de la femme. Parmi les vertus, il en est
semblablement qui conviennent mieux aux hommes, d’autres
aux femmes (dont le silence), et ainsi de suite®’. L’attention
qu’Aristote dans I’Ethique @ Nicomaque accorde aux vertus en
leurs particularités le conduit inévitablement a concevoir la
vie morale comme se réalisant diversement chez les individus,
selon la vertu prépondérante qu’ils exercent. On connait le por-
trait célébre du magnanime, ou une vertu diligemment étudiée
fonde un type moral déterminé entre tous. Le portrait est a
ce point précis et le détail en est poussé si loin qu’il n’est pas
défendu de reconnaitre en cette page la savoureuse restitution
de Socrate en personne®®, 1l n’est pas étonnant qu'un disciple

5¢ Rép. V, 459 a—460 b; Politique, 305 e—311 ¢; Lois, VI, 772 d—773 e.

5 Pol., I, 13, 1259b 21sq. On voit qu’Aristote requiert de l’esclave la
vertu, encore que celle-ci (comme d’ailleurs la vertu de la femme et celle
de l’enfant, quoique chacune a sa maniére) soit toute relative a la vertu du
maitre. Il ne suffit donc pas au maitre de commander et a l'esclave d’exé-
cuter; mais le maitre vertueux communiquera a son esclave la vertu qui per-
mette a celui-ci de ne pas faillir en sa tiche propre. En matiére de vertu,
Aristote fait entre l'esclave et I’artisan une différence, a l’avantage du
premier: car l’esclave partage la vie de son maitre et sa condition servile, on
I’a dit plus haut, a une origine naturelle (donc elle se préte a étre perfec-
tionnée par la vertu); tandis que Dl'artisan est moins lié au maitre et l'on
n’est par nature ni cordonnier ni menuisier ni rien de semblable. — Sur
I’allusion & Socrate dans ce chapitre des Politiques, voir notre ouvrage: Le
témoignage d’Aristote sur Socrate, Paris, 1942, p. 66.

% Eth. Nic., IV, 7—8, 1123 a34—11252a16. Voir notre ouvrage cité,
p. 55—57. Nous inclinons & voir une autre allusion 4 Socrate dans I'un des
traits de la vertu de libéralité, Eth. Nic, IV, 2, 1120 b 7; le passage est a
rapprocher de Xénophon, Mémorables, 1, 3, 3.

61



d’Aristote ait écrit les Caractéres. Un livre de cette sorte dénote
la curiosité de I'individuel et nous garantit de surcroit que les
anciens n’ont nullement cong¢u la vie morale comme 1'uniforme
mise en ceuvre des préceptes et définitions qu’ils s’appliquaient
d’autre part a bien élaborer®.

On a raison toutefois de penser que la considération de la
nature humaine ’emporte chez les premiers moralistes sur celle
de I'individu. Ils ont été principalement attentifs a 'homme. Ils
I'ont défini en ce qu’il a d’invariable et de constant. Ils ont
tiré de cette définition des régles pratiques universellement
valables. Et plutéot que d’adapter aux convenances diverses des
individus ce qu’ils avaient jugé bon en général, ils tendaient a
solliciter des individus I’effort d’adaptation qui les conformit aux
exigences de la nature humaine comme telle. En ce sens, la
morale antique est impersonnelle et objective au premier chef.
Bien significative a cet égard est la maniére dont procede
Aristote. Il a distingué deux béatitudes et donc deux genres de
vies humaines; 'une est contemplation, I'autre action. Selon
toute apparence, cette division fait droit a la différenciation de
deux types d’hommes, les uns doués pour la philosophie, les
autres, en plus grand nombre, destinés a la vie politique. Ou I'on
observe qu’Aristote a accordé la dignité humaine a des activités

57 On sait ’hommage qu’a rendu N. Hartmann, en téte de son Ethik, a la
richesse descriptive de I’Ethique @ Nicomaque. — Le mot de «caractéres» est
remarquable. Il est chez Platon et chez Aristote, mais au sens physique
d’empreinte ou au sens plus général de marque (Platon: Phédre, 263 b; Pol.,
289 b. Aristote: De gen. anim., V, 2, 781 a 28; Pol., I, 9, 1257 a 40—41). On
voudrait étre siir que Théophraste a mis ce titre a son ouvrage. Nous le
nommons ainsi d’aprés le catalogue de Diogéne Laérce (V, 47, 48): ol
Yepaxtipes; mais rien ne nous garantit que ce compilateur ne se contente pas
de suivre une tradition postérieure a Théophraste. On signale du péripaté-
ticien Ariston (fin du ITI® s. avant J.-C.) des yapaxtnpwpol, cités par Philo-
déme (1T s. avant J.-C.) dans son mept xaxt@v (éd. Chr. Jensen, Teubner, 1911).
Quoi qu’il en soit, au sens ot nous ’employons encore, le mot nous vient des
Grecs, et il signale I'une des directions certaines de leur recherche morale.
Dans Epictéte, Entretiens, IV, 5, 16, le mot au pluriel désigne les traits fon-
damentaux inscrits dans ’dime par la nature. — Noter chez Hérodote, I, 116,
alliance de mots: yapaxtip 00 Tposhmoy, les traits du visage. — Du goiit que
montre Théophraste pour la description des caractéres, il n’est pas défendu
de rapprocher la comédie de Ménandre, ot défilent en leur variété et en leur
vérité des types offerts & I'observation du poéte par la société du temps.

62



qui demeurent, en son systéme, entiérement étrangéres aux opé-
rations spéculatives de l'intelligence. Mais quant a nous dire
quelle sorte d’hommes sont faits pour I'une ou pour 'autre per-
fection, a quels signes se reconnaissent le futur philosophe et
le futur politique, il ne s’en soucie guére. Nous dirions qu’il n’a
pas I'idée de la vocation. Du moins n’y prend-il pas un spécial
intérét. La vocation dit justement le rapport de I'individu en
ses particularités avec la perfection qui lui convient. Elle con-
cerne la personne. Aristote traite de I’homme. Non qu’il soit
fermé au genre de problémes que nous évoquons. Mais c’est
dans les Topiques que se trouvent les lignes suivantes: il arrive,
dit-il, que « les choses meilleures ne soient pas les plus désira-
bles... Ainsi, philosopher vaut mieux que s’enrichir, mais ce n’est
pas la une chose préférable pour celui qui manque du nécessaire.
Le superflu, c’est quand, possédant le nécessaire, on travaille
a s’assurer quelque autre belle chose. Rigoureusement parlant,
peut-&tre le nécessaire est-il préférable et le superflu meilleur *. »
S’il s’agit done de choisir, on ne tiendra pas compte seulement
de I’excellence de la chose en soi, mais de sa propre condition.
La pensée est suggestive. Elle n’a pas recu dans les Ethiques le
développement qu’on aurait pu attendre. Avec ses considéra-
tions attentives sur le naturel philosophique, Platon montre plus
d’intérét peut-étre qu’Aristote pour I’exacte conformité d’un
individu avec le genre de vie qui lui convient et dont il porte
en soi comme "appel®. Il reste que ces philosophes ont eu ’am-
bition maitresse de diriger les hommes vers un bien et une per-
fection qu’ils avaient définis selon les requétes de la nature
humaine ou de la cité en sa forme accomplie.

Avec les Latins, la considération de !'individu, dont nous
relevions plus haut chez les Grecs quelques exemples, continuera
de s’affirmer. Et pour la premiére fois, nous la verrons exprimée
par le moyen du mot persona. L'usage n’en doit pas aller sans
conséquence. La persona, nous I’avons dit, s’entend chez Cicéron

58 Topiques, 111, 2, 118 a 8—15.

5 Un peu dans le sens que nous venons de dire, 4. Grant a observé
(Ethics of Aristotle, Londres, 1885, vol. I, p.460): «Aristotle insisted much
less than Plato on the innate difference between man and man, and
approaches much more nearly to the mechanical and sophistical view,
dvdpwmog dvilpdmou 0d moAd duapéper.»

63



de la nature humaine en sa dignité. Mais le moraliste du De offi-
ciis ne s’en tient pas la. Il ajoute que nos personnages en réalité
sont multiples. Outre celui que possédent tous les hommes,
chacun de nous a recu de la nature le sien propre. Car de méme
qu’entre les corps il y a de grandes dissemblances (les uns sont
rapides a la course, les autres vigoureux dans la lutte, 'extérieur
de celui-ci est empreint de gravité, celui-la respire I’élégance), il
existe entre les ames des variétés plus grandes encore. Sous la
plume de Cicéron, les exemples abondent: douceur, activité, sévé-
rité, gaité, ambition, tristesse, ironie, autorité, ruse, simplicité,
patience, agrément, rudesse, ce sont autant de traits sur chacun
desquels il met un nom propre. Innombrables, estime-t-il pour
finir, sont les différences naturelles observables entre les indivi-
dus ®°. Mais un troisiéme personnage s’ajoute a ces deux-la, bien-
tot un quatrieme. Le troisiéme nous est fourni par les circons-
tances et la fortune: tel est riche, comblé d’honneurs, tel est
pauvre et méprisé. Le quatriéme est celui que nous nous créons
a nous-mémes: les uns s’adonnent a la philosophie, les autres au
droit ou a l’éloquence; entre les vertus, on choisit d’exceller
dans celle-ci ou dans celle-1a®*. Or, Cicéron, a la pensée de qui
demeure présent le sens originel de persona, sait que l'art du
poéte dramatique est de ne rien attribuer a ses personnages, en
parole et en action, qui ne réponde a ce qu’ils sont; celui de
I’acteur, de choisir habilement le personnage qu’il est le plus
apte a jouer. Comment en irait-il dans la réalité autrement que
sur le théatre? Nous avons a vivre selon nos personnages. Il ne
suffit pas de vouloir faire le bien. Il importe de mesurer le bien

60 «Intellegendum etiam est duabus quasi nos a natura indutos esse per-
sonis, quarum una communis est ex eo, quod omnes participes sumus rationis
praestantiaeque ejus, qua antecellimus bestiis (comparer avec le texte cité
plus haut, n.21)... altera quae proprie singulis est tributa. Ut enim in cor-
poribus magnae dissimilitudines sunt — alios videmus velocitate ad cursum,
alios viribus ad luctandum valere, itemque in formis aliis dignitatem inesse,
aliis venustatem — sic in animis existunt majores etiam varietates.» Suivent
les exemples. Et au terme d’une liste copieuse, la conclusion: «Innumerabiles
aliae dissimilitudines sunt naturae morumque, minime tamen vituperandorum.»
De officiis, 1, 30, 107—109.

81 «Ac duabus iis personis, quas supra dixi, tertia adjungitur, quam casus
aliqui aut tempus imponit; quarta etiam, quam nobismet ipsi judicio nostro
accommodamus.» Ibid., 32, 115, Et la suite.

64



sur ce que nous sommes. Lelle est I'idée de decorum, a laquelle
est liée chez Cicéron cette attention accordée aux personae
comme nous venons de voir. Le personnage commun est le pre-
mier, certes, que 1’on ait a respecter; et en cela, cette morale du
decorum demeure fidéle a I'inspiration humaniste et objective
que nous signalions chez un Platon et un Aristote. Mais sauve-
gardé ce personnage fondamental, il est essentiel que l’on se
régle sur les autres. Il ne s’agit pas de prétendre au meilleur,
mais au convenable. Le principe d’une conduite louable n’est pas
d’'imiter les hommes illustres en leurs qualités éminentes, mais
d’étre fidéle a soi-méme. Serons-nous moins habiles que les
acteurs? Le précepte qu'on vient de dire est si certain qu’il ne
faudra pas étre surpris de voir deux hommes, aux prises avec les
mémes circonstances, opter pour deux conduites contraires; et
cependant chacune d’elles sera digne d’approbation. Cicéron cite
I’exemple de Caton d’Utique: il se tua, alors que les autres par-
tisans de Pompée se rendirent a César. Peut-étre, et vu leurs
caracteres, etit-il été répréhensible que ces gens-la se donnassent
la mort; mais pour Caton, si ’on considére sa fiére nature et
I’austérité de ses meeurs, mieux valut mourir que de contempler
le visage du tyran®. Dans le méme esprit, Cicéron attache beau-

62 Les formules de Cicéron méritent d’étre transcrites: «Sic enim est
faciendum, ut contra universam naturam nihil contendamus, ea tamen con-
servata propriam nostram sequamur, ut, etiam si sint alia graviora atque
meliora, tamen nos studia nostra nostrae naturae regula metiamur.» Ibid.,
31, 110. — «Omnino si quicquam est decorum, nihil est profecto magis quam
aequabilitas cum universae vitae, tum singularum actionum, quam conservare
non possis, si aliorum naturam imitans omittas tuam.» Ibid., 111. — «Atque
haec differentia naturarum tantam habet vim, ut non nunquam mortem sibi
ipse consciscere alius debeat, alius non debeat.» Ibid, 112. — «Id enim
maxime quemque decet, quod est cujusque maxime.» Ibid., 113. — «Suum (uis-
que igitur noscat ingenium acremque se et bonmorum et vitiorum suorum
judicem praebeat, ne scaenici plus quam nos videantur habere prudentiae.
Illi enim non optimas, sed sibi accommodatissimas fabulas eligunt.» Ibid., 114.
— Platon a fait de la conformité de chacun a la fonction qui lui est dévolue
la loi génératrice de la cité et il a défini d’aprés elle la justice: 7 Tod
olxefov e xal éawtod &5 te xal mpdz, Rép., IV, 433 e. Mais la justice de Platon
n’est pas le decorum de Cicéron. La, il s’agit de concourir a ’harmonie et au
bien d’un tout dont on est une partie; ici, de s’affirmer en ce que 'on a de
particulier et de soutenir la beauté de son réle. L’opposition de l'optimum
et du sibi accommodatissimum est impossible chez Platon.

65

(=1



coup d’importance au choix par chacun de son genre de vie,
c’est-a-dire a la détermination du quatriéme personnage. On
g’inspirera en cette délibération de ce que I’on est. On ne saurait
s’entourer de trop de précautions pour la mener a bien®. Cet
ensemble d’insistances et de pensées, ol se trouve engagé le mot
de persona de la maniére que nous avons dite, correspond assez
exactement a 'une des préoccupations que traduit encore pour
nous le mot de personne. Cicéron s’avise de l'extréme variété
des individus. Et dans ce sentiment, il tend a ramener du dehors
au dedans les principes sur lesquels régler une vie humaine.
L’inviolabilité du premier personnage, nous ’avons remarqué,
écarte pour cette morale le danger de subjectivisme; la limitation
est capitale. Mais il peut devenir difficile de concilier avec les
prescriptions universelles de la raison les convenances tenant
aux conditions particuliéres de chacun. La justification du sui-
cide de Caton nous est en ce sens un avertissement. Toute morale
animée de la méme sollicitude dont vient de faire preuve Cicé-
ron est appelée a rencontrer des problémes analogues. L’intérét
attaché aux individus signale un progrés; mais il se pourrait
qu’un progrés de cette sorte ne s’acquit jamais sans la menace
tout au moins d’une compensation®.

63 «In primis autem constituendum est, quos nos et quales esse velimus
et in quo genere vitae: quae deliberatio est omnium difficillima.» Ibid., 32,
117. — «In qua deliberatione ad suam cujusque naturam consilium est omne
revocandum.» Ibid., 33, 119. — A propos du probléme de la vocation ainsi
posé, M. Pohlenz, Antikes Fiihrertum, Cicero De officiis und das Lebensideal
des Panaitios, Leipzig-Berlin, 1934, p. 71, remarque: «Merkwiirdig modern
mutet uns diese Problemstellung an, und im klassischen Athen wire sie ganz
unmoglich gewesen», et la suite. De nos jours, la caractérologie répond, sous
la forme d’un savoir méthodique, au genre de préoccupations dont le passage
cité de Cicéron nous offre le témoignage. — Dans la suite du méme exposé,
Cicéron distingue les devoirs répondant aux différents dges de la vie, ceux
des jeunes gens et ceux des vieillards. Il dit un mot des devoirs des magis-
trats, des particuliers, des étrangers: Ibid., 34, 122—125.

64 En étudiant le mpémov chez Platon (nombreux textes), chez Aristote,
chez les premiers stoiciens, on découvrirait les origines de I'idée que vient de
nous exposer Cicéron. Mais autre chose un commencement, autre chose une
détermination systématique. On sait que les deux premiers livres de De offi-
ciis suivent un ouvrage perdu de Panaetius; ce philosophe du moyen stoicisme
est sans aucun doute I'auteur de la notion systématique de mpémoy et de la jus-
tification morale des particularités individuelles telle que nous I'offre le traité

66



Les stoiciens de I’époque postérieure montrent de leur coté
tenir compte de la personne, quoique d’une maniére qui n’est
plus tout a fait celle de Cicéron. En relatant briévement leur
pensée, nous manifesterons un nouvel aspect et comme une nou-
velle fonction en philosophie morale de I'idée dont nous traitons.
Epictéte veut qu’en toute rencontre le disciple qu’il forme soit
en mesure de sauvegarder 70 xuta mpooswmov. Le précepte en est
énoncé au commencement des Entretiens, aussitdt aprés le
chapitre ou fut d’emblée établie la distinction des 7t é¢” 7uiv et
des ta odx é¢juiv. On fixera en effet sa conduite, non en s’aban-
donnant aux circonstances extérieures et aux impressions
qu’elles produisent, mais en réagissant aux fortunes diverses
dans le sens de I'affirmation de soi-m&me. C’est a la considéra-
tion de soi-méme et a ce qu'on nommerait bien le sentiment de
la dignité personnelle que fait appel Epictéte pour obtenir de
I’homme une attitude courageuse et des actions irréprochables.
Imposons notre personnage, mettons sur tout ce qui survient
la marque de notre personnalité: ’expression 70 xare mwposwroy,
qui prend nettement dans ce chapitre force de terme technique,
se préte a étre ainsi interprétée. L’élément de dignité y est pré-

cicéronien. Analyse détaillée et bonne interprétation de la partie du De offi-
ciis ici retenue dans: M. Pohlenz, op. cit., pp. 67—74. A travers Cicéron, I’au-
teur tente de reconstituer le développement du modéle grec; il ne doute pas
que 13 ol nous lisons persona, Panaetius n’ait employé le mot mwpbownov.
Il faut devancer en ce cas la date a laquelle R. Hirzel, op. cit., p.43 (cf.
ci-dessus, n.3), signale I'apparition de mpéswmov au sens d’individu.

Les trois derniers personnages dont il fut question dans le texte de
Cicéron s’entendent de ’homme en son individualité. Le mot latin n’est pas
éloigné de signifier alors notre «personne», selon l'intention individuante
que porte ce mot. Il y a dans Cicéron des exemples d’un tel emploi (Pro
A. Cluentio or., 29; Ep. ad Att., VIII, 11, D 7; textes analysés par H. Rhein-
felder, op. cit., pp.12—13); tandis que le sens de personnage demeure plus
visible en d’autres textes (De off., I, 34, 124; III, 10, 43; Or. pro L. Murena,
3, 6). Personnage et personne voisinent de méme chez Sénéque, De ben., I,
17, 2; et le sens de personne ressort des textes suivants: De ira, III, 6, 5;
Ad Helviam, 19, 2; De clem., Pr. 2, 1; De ben., 11, 15, 3; III, 28, 1; Ep. 81, 16.
Les auteurs traitant de persona n’alléguent guére Sénéque. Nous devons I'in-
dication de ses textes (cf. ci-dessus, n.22) a M. A.Pittet, qui n’a publié
encore que le premier fascicule de son Vocabulaire philosophique de Sénéque
(Aberrare-Computatio, Paris, 1937). Nous adressons 2 M. A. Pittet nos sincéres
remerciements.

67



sent; mais c’est une dignité dont il appartient a chacun d’étre
I'auteur. En parlant ainsi, Epictéte souligne comme élément
spécifique l'intervention de l'homme dans P’action; il attire
I’attention sur ce que la valeur morale d’une existence se prend
de la décision intime par laquelle chacun de nous répond aux
événements; il cerne et circonscrit notre étre réel, qui se mesure
sur 'opposition ot nous sommes constitués par rapport a I'uni-
vers et a la partie passible de nous-mémes. Notion stoicienne de
la personne, ou prévalent le mépris des contingences, la force
d’dme et une sorte de jalousie de I'indépendance: t7v mpoaipeoey
000”6 Zebs vexjjoae dbvaetae, ma libre résolution, Zeus lui-méme
ne peut la vaincre °°. Il n’est pas sans signification qu’au nom
de la personne ainsi comprise, Epictéte envisage, lui aussi, le
suicide, comme I’action d’éclat que peuvent appeler les circons-

85 Entretiens, I, 1, 23. Ici encore, J.Souilhé traduit mpoafpeaic par «per-
sonne morale». Une bonne formule dans le méme chapitre: <l épov xot tf odx
épov xail Tl pou Eeoty xal tl pou odx €Zeory (I, 1, 21). — Le mot dempéowmoy
appartient au ch. 2 du livre I, ot il parait & quatre reprises:

n.7: pour faire le discernement du raisonnable et du déraisonnable, dit
Epictéte, 00 pévov taic t@v éxtde aflae ovyypdpeda, dhha xol t@v xatd T mpbo-
onov tovtod €xactoc. On tiendra donc compte non seulement de la valeur
des choses dont il s’agit, mais chacun tiendra compte aussi de sa propre
valeur, du prix auquel il s’estime; et il jugera s’il doit ou non faire Iaction
qui se propose. Le mpéowmov dans ce texte est bien prés d’étre la personne.

n. 14: celui qui ne §’interroge qu’au sujet des choses extérieures et calcule
seulement d’aprés les circonstances de I’action ce qu’il doit faire ou ne pas
faire, &yy0c éomt t@v émhelnopévoy Tod (Blov mposdmov, Il oublie son réle, il ne
s’avise pas de son personnage, il perd le sens de sa personnalité. Epictéte
entend que l'on soit quelqu'un, comme nous dirions; et c’est en définitive
de la volonté qu’il a que dépendent les décisions d’'un homme et ses maniéres
d’agir.

n. 28: aprés des exemples d’hommes ayant montré une volonté inflexible
en des circonstances difficiles: towdtév éott 0 rate mpboswmov. Voila ce que
c’est que de vivre et d’agir selon soi-méme, en conformité avec le personnage
que l'on représente ou plutot la personne que I'on est. Et Epictéte ajoute:
telle est la force de cette attitude chez ceux qui sont habitués i faire entrer
la considération de leur personne dans leurs délibérations.

n.30: on pose A Epictéte la question: méievody alsdnadpeda tod xata npbswmnov
€ractoc; C’est-a-dire: comment chacun de nous reconnaitra-t-il ce qui est
conforme A sa personnalité? La réponse est qu'on le saura d’aprés une cer-
taine conscience que ’on porte en soi de sa propre force, d’apres le senti-
ment qu’'on a de sa propre valeur. Et c’est 12 quelque chose qui s’acquiert
par ’exercice et avec le temps.

68



tances®®. Marc-Auréle n’offre pas l’expression technique dont
nous venons de dire le sens. Mais 4 sa maniére, il tourne la
vie morale vers le sujet. Il réfléchit sur son ame, il pratique
I’examen de conscience, il se livre a la vie intérieure. Son but est
de tenir ses énergies en éveil. L’on hésite encore sur le sens a
donner au titre de l'ouvrage, 7a /s éavtoy, qui pourrait avoir
été choisi par ’auteur. Peut-&tre: Exhortations a moi-méme;
peut-étre: Retour en moi-méme®’. De toute maniére, la direction
est indiquée que prend la vie morale de 'empereur. Dans une
doctrine générale de la conformité a la nature, il cherche en lui-
méme les ressources qui I’égalent a cette supréme exigence de la
perfection: «Fouille au dedans de toi, c’est au dedans de toi
qu'est la source du bien, et elle peut jaillir sans cesse si tu
fouilles toujours» **. La pensée du daiuwy intérieur ne peut que
renforcer cette attention réflexive. On voit la différence avec
Epictéte: selon notre langage d’aujourd’hui, 12 mise en valeur
de la personnalité, ici orientation vers le sujet. Cicéron de son
coté mesurait son decorum sur les convenances individuelles. Le
mot de 7pimov n’a point gardé chez Marc-Auréle la valeur
déterminée qu’il avait prise chez Panaetius *°.

De I’apercu que nous venons de présenter, il ressort que le
christianisme n’eut pas l'initiative d’un usage moral de la notion
de personne. Il a porté au degré le plus élevé, nous avons dit,
la dignité humaine. Il attache de méme un prix inestimable a
chacun des hommes en particulier. Tandis que dans le monde
des bétes la valeur est, pour ainsi dire, confiée a ’espéce, les
individus ne relevant que d’une multiplication matérielle, tout
homme répond, en ce qui concerne sa fin, a une pensée distincte
de Dieu et il porte la responsabilité du salut de son ame. Le
probléme de l'individuation est I'un de ceux dont la solution

66 Cf. A. Bonhiffer, Die Ethik des Stoikers Epictet, Stuttgart, 1894, «Um
verniinftig zu handeln, lehrt Epictet, darf man nicht bloB die duBleren Werte
wigen, sondern muBl auch t0 xatd mpéowmnoyv, d.h. das Gebot der Ehre beriick-
sichtigen ... Hier handelt es sich nur darum, festzustellen, daB Epictet auch
bei leiblichen Gebrechen, freilich nur in ganz hesonderen Fillen, welche die
personliche Ehre betreffen, den Selbstmord gestattet hat.»

87 Voir: A4.S.L. Farquharson, The meditations of the Emperor Marcus

Antoninus, vol. 1I; Oxford, 1944, pp. 433—434.
88 Pensées, VII, 59.

0 Voir: 4. S. L. Farquharson, vol. cité, p. 918, s. v. mpénewy.

69



incomba aux penseurs chrétiens; en le débattant, ils sont animés
non seulement par le souci d'une exacte interprétation méta-
physique, mais aussi par la préoccupation de sauvegarder en
chacun des participants de la nature humaine une originalité
irréductible. Il n’est pas vain que les hommes soient plus ou
moins nombreux. Selon I’ame incorruptible, écrit en sa langue
précise saint Thomas d’Aquin, la multiplication des individus
humains tombe de soi sous l'intention de la nature, ou plutét
de I’Auteur de la nature, créateur des ames™; et c’est-a-dire
que chaque homme détient une valeur irremplacable™. En cela,
le christianisme a donc achevé ce que nous voyions commencé
chez les philosophes paiens. Mais nous voudrions marquer que
la notion de personne n’est pas devenue pour autant prépon-
dérante dans la pensée morale des théologiens. L’autre maniére
de présenter la vie morale, celle qui prend en considération
I’homme comme tel, garde ses droits et ses avantages. Nous
allons toucher ici la raison pour laquelle, selon que nous le
disions plus haut, la personne ne figure pas dans la partie morale
de la Somme théologique. Aux yeux d’un saint Thomas d’Aquin,
I’dy Opwmebecdae dont parlait Aristote reste la tiche par excel-
lence a laquelle est voué chacun de nous. Certes, nous différons
les uns des autres. La vertu ne se réalisera pas uniformément
chez tous. Saint Thomas connait les notions de gratiae gratis
datae, d’états, de vies, qui sont autant de principes de diffé-

0 «Ex parte vero animae, quae incorruptibilis est, competit ei (2 I’homme)
quod multitudo individuorum sit per se intenta a natura, vel potius a naturae
Auctore, qui solus est humanarum animarum creator.» Somme théol., Ia P.,
q.98, a. 1.

"t Sur le probléme de l'individuation et sa raison d’étre chez les penseurs
chrétiens, on peut lire dans: E. Gilson, L’esprit de la philosophie médiévale,
Paris, 1932, le ch. 10 du premier volume, intitulé: «Le personnalisme chrétien»
(pp- 195—215). Remarquer p.294, n.17, la définition de la personne selon
saint Bonaventure (avec les deux notes d’individualité et de dignité). Bien que
cette observation allit plutot dans le sens contraire a sa thése, M. Gilson n’a
pas manqué de reconnaitre que la morale des scolastiques médiévaux (et non
seulement de saint Thomas d’Aquin) se construit en dehors de l'idée de per-
sonne: «Pas un mot dans toute la morale sur cette notion dont eux-mémes
nous disent qu’elle exprime la dignité supréme de I’homme et par conséquent
de la nature entiére» (p.212). Les explications qui suivent ne persuadent pas
que 'omission ne serait qu’une «apparence».

70



renciations entre les hommes pratiquant la vertu™. Le principal
est cependant que nous vivions selon les exigences de la nature
humaine, telles qu’elles sont valables pour tous les hommes et
qu’elles donnent lieu a une science certaine. Saint Thomas com-
prend son office de moraliste comme consistant avant tout a
définir les directions selon lesquelles 'homme (et ’homme fait
chrétien, puisqu’il parle en théologien plutét qu’en philosophe)
atteindra a coup sir la perfection qui lui revient et dont les
prémices sont déposées en lui. Mis en présence de cette doctrine,
on dirait qu’il n’y a rien de mieux a faire pour nous que de tenter
de nous ajuster a ses conclusions, en sorte que nous ressemblions
le plus possible a ce que doit étre un homme (et un chrétien).

’idée de vocation, disions-nous, fait défaut chez Aristote. Elle
n’apparait pas davantage chez ’auteur que nous rencontrons ici.
Il distingue a son tour les deux vies, contemplative et active, et il
professe la supériorité de la premiére. Son soin est d’établir cette
conclusion avec la plus grande force. S’il I’a fait, il ne voit pas ce
qu’il aurait encore a dire. Il nous laisse plutdot I'impression que
ne pas choisir la vie contemplative, cela revient a méconnaitre
une vérité cependant démontrée ou a négliger d’en tirer la con-
séquence qu’elle comporte, Saint Thomas connait le mot des
Topiques. Il concéde que le meilleur en soi n’est pas toujours le
plus éligible. Mais il référe la distinction a des nécessités venant
de 'extérieur, nullement a cette loi de la vocation personnelle
qui nous parait a nous devoir I’emporter sur toute détermination
purement théorique. Il se borne a écrire: Secundum quid et in
casu magis est eligenda vita activa, propter necessitatem prae-
sentis vitae™. On n’est pas plus restrictif. En matiére de chasteté,
il admet que tous n’ont point a aspirer a la continence parfaite;

72 On recueillerait dans le méme sens des textes comme celui-ci: «Illos
quos Deus ad aliquid eligit, ita praeparat et disponit ut ad id ad quod eligun-
tur inveniantur idonei, secundum illud II. Cor., 3, 6: Idoneos nos fecit

ministros Novi Testamenti.» Somme théol., IIla P., q.27, a. 4.
73 Somme théol., Ila Ilae, q.182, a. 1. La part de la vocation ressort mieux

de P’art. 4, ad 3m; mais 12 encore il n’apparait pas que les dispositions person-
nelles soient un élément décisif; bien plutét semble-t-il qu'on puisse toujours
les adapter a ce qu'il y a de meilleur en soi. — Il est question formellement
de la «vocation» chez saint Thomas, mais dans les seules matiéres de la grice
et en rapport avec le mot de saint Paul, Rom., 8, 30: «Quos et praedestinavit,
hos et vocavit». La notion en est purement théologique. Voir: In Sent., L. I,
d. 41, q.un., a.2, ad 3m.

7l



et si recommandable que soit I’état religieux, certains donc, pour
cette raison, feront toujours mieux de ne pas s’y engager . Mais
il s’agit alors, on le voit, de dispositions corporelles, sur les-
quelles la volonté est sans pouvoir. Lorsqu’il ne s’agit que d’op-
tions spirituelles, il semblerait que choisir le meilleur, ce fut
aussi dans tous les cas mieux choisir. On peut bien estimer que
saint Thomas n’est pas enclin a forcer I’attitude que nous venons
de décrire, et il ne faudrait pas tirer de celle-ci des conséquences
intolérables. Il reste que sa position donne un relief singulier
a la nature objective de la vie morale. La vérité est telle; a
I’homme de s’y conformer! Nous sommes invités de cette maniére
a nous assouplir dans le sens de certaines exigences imperson-
nelles plutét qu’a supputer nos aptitudes et nos insuffisances.
Trop d’importance donnée a I'idée de vocation risquerait d’avoir
aussi ses inconvénients. Certains sont menacés d’étre un peu
moins hommes pour avoir voulu plus que tout étre eux-mémes.
Concevons qu’il y a une beauté aussi dans I’objectivisme dont un
auteur chrétien, aprés les premiers moralistes grecs, nous fournit
I’exemple. Il serait dommage qu’on y renoncit, sous l'effet de
préoccupations complémentaires. Selon la position morale défi-
nie en ces termes, on évite le danger de subordonner la loi
naturelle aux convenances du caractére individuel, ainsi que nous
le regrettions chez Cicéron; on échappe a ce qu’entraine de
résignation un peu triste la considération de soi, telle que la
pratique Marc-Auréle; on s’épargne Darbitraire de certaines
affirmations de sa personne, comme les recommande Epictéte.
Il est bien vrai que la morale de saint Thomas d’Aquin ne fait
point usage de la notion dont nous traitons. Mais nous venons
de dire quel parait étre le sens de cette omission. Il peut n’étre
pas sans bénéfice de donner sur une morale de la personne la
préférence a ’humanisme.

En dehors de la notion dont nous traitons, il est des valeurs
morales dont ’histoire des doctrines porte aussi témoignage. La
personne n’est point destinée a s’y substituer. Et comme nous

"¢ «Nihil autem prohibet, quamvis universaliter dicatur [uni] homini melius
esse continentiam servare quam matrimonio uti, quin alicui illud melius sit.
Unde et Dominus, facta de continentia mentione, dicit Matth. 19, 11: Non
omnes capiunt verbum hoc, sed qui potest capere capiat.» Somme c. les Gent.,
1, III, ch. 137, paragr. Ad quintum.

72



avons marqué jusqu’ici quels dangers évitera un diligent usage
de la notion de personne, considérée en la double signification qui
lui est propre, ainsi faut-il dire présentement avec quelles autres
affirmations il y a lieu de la concilier. Ce n’est qu’au prix de tels
aménagements que la personne est préservée de dégénérer en
un moi haissable et perturbateur.

L’homme est une personne. Mais il est 'un des &tres compris
dans D'univers. Platon s’est plu a considérer 'homme en ce
rapport. Au monde, il reconnait toutes les perfections: beau,
grand, accompli, excellent, copie du vivant intelligible. L’homme
ne s’entend qu’a l'intérieur de ce Tout; il est destiné a en com-
pléter I’excellence, car rien ne doit manquer a I'intégrité de 'uni-
vers. Aussi est-il composé de corps et d’ame comme le monde et
fait d’éléments pris de la substance du monde. Telle est I'idée
dominante de 'anthropologie du Timée; elle n’est pas sans pré-
cédents chez les Grecs. Parce qu’il n’est qu'un étre formé en
fonction d’un autre, ’homme porte en soi du désordre; et tout
le sens de sa vie sera de corriger ce mal, en sorte qu’il parvienne
enfin a la béatitude qu’ont prévue pour lui les dieux. Né dans un
trouble, sa loi est d’accéder a 'ordre. Et ¢’est par la voie de I’'imi-
tation du monde qu’il atteindra ce terme. Dans son corps, la
gymnastique introduira I’harmonie, en concordance avec les
mouvements de l'univers. Par la vue, 'homme contemple le
spectacle des révolutions cosmiques; il en vient a partir de la
a se rectifier jusque dans ses pensées, fortifiant la partie
divine de lui-méme ™. La musique a un sens et joue un roéle ana-

75 Texte caractéristique sur le parti moral que nous avons a tirer de nos
yeux: «Ayant contemplé les mouvements périodiques de 'intelligence dans le
ciel, nous les utiliserons, en les transportant aux mouvements de notre propre
pensée, lesquels sont de méme nature, mais troublés, alors que les mouvements
célestes ne connaissent pas de trouble. Ayant étudié a fond ces mouvements
célestes, participant a la rectitude naturelle des raisonnements, imitant les
mouvements divins qui ne comportent absolument aucune erreur, nous
pourrons stabiliser les notres, qui ne cessent point d’errer.» Timée, 47 bhe
(trad. A. Rivaud). — L’idée de ’homme comme pixpic %6cp.oc est signalée chez
Démocrite: Diels, Vors., 68 B 34. Aristote y fait allusion lorsqu’il oppose le
prxpos %6opos au xéopog péyas, dans: Phys., VIII, 2,252 b 26. W. Kranz, Hermaés,
69 (1934), p.114, n. 1, a signalé chez des auteurs du V€ siécle 'idée du corps
humain comme microcosme et des activités humaines comme imitation des
mouvements du monde. Il y voit I'un des signes de I'influence orientale sur la
pensée hellénique.

73



logues. Platon dégage donc pour ’homme une vie morale du
fait méme de I'insertion de ’homme dans 'univers et conformé-
ment a cette condition fondamentale. Il appartient a un étre
ainsi constitué de dominer progressivement sa multiplicité origi-
nelle en sorte que la partie divine de lui-méme s’assujettisse les
passions nées du corps et mette ’lhomme tout entier en accord
avec l'univers. Dans tout son dialogue, Platon laisse paraitre
pour le monde une admiration qui ne parvient pas a s’épuiser.
S’il y a chez lui quelque chose de comparable a la ferveur qu’il
ressent pour les Idées, c’est assurément le tressaillement que lui
inspire 'univers visible. Et il ne peut détacher I’homme de ce
Tout; il I’explique au contraire et il lui assigne la régle de son
action en perpétuelle confrontation avec le monde. Nous sommes
loin de I'idée de personne, si la personne devait signifier '’homme
coupé du milieu ou il plonge, érigé en substance autonome et
compléte. En méme temps qu’on affirme pour '’homme I'attribut
de la personnalité, ne voudra-t-on pas garder quelque chose de
la conception grandiose dont un Platon nous fournit ’expression
— quoi qu’il en soit des particularités de sa pensée et de la curio-
sité des détails ot se complait son esprit?

Aristote tient a son tour que l'univers est plus divin que
I’homme; et c’est pourquoi, au-dessus de la ¢povyars, préposée
a la conduite humaine, il place la gogie par laquelle 'homme
s’ouvre a la connaissance de ce qui est nécessaire et éternel dans
I'univers "®. La pensée chrétienne n’a pas rompu entiérement avec
la tradition venue de I’antiquité classique. Entre le monde et
I’homme, un saint Thomas d’Aquin marque le paralléle non
moins que l'opposition. Il ne dit plus que le monde est divin,
mais il affirme que la pensée divine est immanente au monde.
Il admire I'ordre régnant dans 'univers. Il invoque sans cesse
I’inclination des choses vers leurs objets comme une premiére

76 Eth. Nic., VI, 7, 1141 a 34: Il est d’autres choses qui sont par nature
beaucoup plus divines que I’homme: ainsi, pour ne prendre que ce qu’il y a
de plus manifeste, les corps dont sont composés les cieux.» On trouve maints
passages dans ’ceuvre d’Aristote sur la divinité des corps célestes. Celui que
nous venons de citer tire une conséquence morale de la condition humaine
ainsi définie. On peut confronter avec la pensée célebre de Pascal: «Mais
quand P'univers I’écraserait, ’lhomme serait encore plus noble que ce qui le

tue, puisqu’il sait qu’il meurt, et I’avantage que 'univers a sur lui; l'univers
n’en sait rien.» (Pensées. Ed. Brunschvicg, n. 347; éd. Tourneur, n.183).

74



sorte d’amour. Au monde, il assigne la méme fin qu'a I’homme,
et c’est Dieu; la différence ne sera que dans la maniére dont 'un
et 'autre y parviennent. Il y a donc comme une fraternité de
I’homme et de 'univers™. Bien que la morale soit chose spéci-
fiquement humaine (et il n’est pas question de la dégrader), elle
garde en une telle doctrine quelque chose du caractére cosmique
qu’elle posséde si manifestement dans le Timée. L’homme n’est
pas a ce point singulier qu’il ne reste engagé dans le train com-
mun des choses. Telle est I'une des valeurs avec laquelle on
admettra dans doute que doit étre conciliée la notion de per-
sonne.

La société en est une autre. Comme il est inséré dans I'univers,
I’homme est constitué partie de l'organisation commune a la-
quelle les anciens donnérent le nom de cité. La personne humaine
ne saurait s’entendre comme soustraite 4 'une non plus qu’a
Iautre de ces deux conditions. L’'une des lecons durables de la
morale antique est qu’elle ne séparait point ’homme du citoyen.
Les philosophes grecs congurent la perfection de la cité en termes
de vertu: car elle s’appelait la justice; tout de méme qu’ils
concurent la perfection des individus en termes politiques: car
elle concourait infailliblement a I’accomplissement de la cité.
Le politique et ’éthique ne désignaient pour eux que la dimen-
sion plus grande et la dimension plus petite de la méme nécessité
pour ’homme de porter sa vie aux achévements dont elle est
capable. Se rendre meilleur était faire ceuvre de citoyen; pro-
mouvoir le bien commun constituait un exercice éminent de la
vertu. On voit aussitét quels excés et quelles déviations cette

7T Entre autres textes, citons le suivant comme particuliérement signifi-
catif. Saint Thomas veut établir que Dieu est la fin de '’homme. On y peut
opposer que ’homme étant une partie de 'univers et la partie étant ordonnée
au tout, la fin de ’homme est 'univers. Une maniére de réfuter 1'objection
serait de dire que selon ’esprit ’homme transcende ’univers; mais pour sau-
ver 'ordre de ’homme & Dieu, I'on diminuerait alors quelque chose de I’ap-
partenance de ’homme a son milien cosmique. Saint Thomas préfére répondre
dans ces termes: «Si totum aliquod non sit ultimus finis, sed ordinetur ad
finem ulteriorem, ultimus finis partis non est ipsum totum, sed aliquid aliud.
Universitas autem creaturarum, ad quam comparatur homo ut pars ad totum,
non est ultimus finis, sed ordinatur in Deum sicut in ultimum finem. Unde
bonum universi non est ultimus finis hominis, sed ipse Deus.» Somme théol.,
Ia llae, q.2, a. 8, ad 2m.

75



forte connexion rend impossibles. L’individualisme, comme nous
I’appelons, en recoit un coup mortel: car il signifie la méconnais-
sance, de la part d'un membre de la société, des nécessités
sociales, et la désharmonie qui s’ensuit entre deux termes destinés
a se correspondre. Sous le couvert des droits de la personne, on
n’entend rien d’autre quelquefois qu’un désordre de cette nature.
Et non moins radicalement se trouve exclue toute prétention
de fonder un ordre social ou ne serait pas engagée la vertu des
citoyens.

Mais convenons qu’entre la cité et les hommes qu’elle ras-
semble les rapports ne gardent pas la simplicité qui vient d’étre
dite. Car I’ccuvre morale découvre aux personnes qui s’y con-
sacrent des nécessités propres et il peut se révéler difficile
d’accorder celles-ci avec les exigences de la cité: soit que I’homme
vertueux se sente appelé a une fin dont la coincidence avec le
bien politique cesse d’étre exacte, soit qu’il sache relever en der-
nier ressort du juge intérieur qu’est sa raison et dont les décrets
ne sont pas conformes a tout coup aux volontés des magistrats.
Celui d’entre les Grecs qui fut dans I’histoire l'initiateur de la
vie morale réfléchie nous offre en méme temps 'exemple d’un
dissentiment de cette nature: s’il a choisi de rester soumis aux
lois d’Athénes qui I’emprisonnaient, Socrate néanmoins a refusé
de consentir aux injonctions d’un tribunal qui prétendait le plier
aux facons de vivre communes. A I'ordre qui lui en est donné, il
oppose sa mission. Vigoureuse et admirable affirmation de la
personne a l’encontre du milieu politique. Elle prend sa force
de I’ceuvre morale dont la personne a la charge et que rien au
monde ne lui fera abandonner. Sans doute une dissociation et, on
peut le dire, un déchirement de cette sorte avait-il quelque chose
de violent, car nous le voyons ne s’opérer que lentement et diffi-
cilement chez les philosophes aprés Socrate. Il est remarquable
que Platon se montre fort réservé lorsqu’il s’agit de justifier une
vie contemplative qui ne serait pas mise au service de I’Etat.
Les philosophes de la République sont destinés au gouvernement,
et le trait majeur de la construction platonicienne est que la con-
templation du Bien devra tourner chez ses bénéficiaires a I’avan-
tage de leur activité politique. La vie philosophique cesserait-elle
d’étre fondée, qui ne déborderait pas ses limites propres? Il
semble que Platon soit prét a le penser. Que des circonstances

76



empéchent un philosophe de travailler au salut de la multitude,
certes on ne le plaindra pas, car sa part reste assez belle; il est
précisé toutefois que la part la meilleure etit été pour lui de
gouverner '*. Platon ira jusqu’a faire au philosophe une obliga-
tion de redescendre parmi les hommes et de prendre la cité en
charge: car ce n’est pas afin de jouir tout seul ou en compagnie
de ses pairs de la vue des Idées qu’il a recu la haute éducation
dont les autres sont privés . Du moins cette derniére précaution
trahit-elle chez l'auteur de la République une inquiétude: il
n’ignore pas que la vie philosophique renferme de merveiileux
plaisirs, il confesse que la vie politique est un dur labeur, et il
concoit pour le philosophe la tentation de demeurer délibéré-
ment loin de la caverne. Ainsi est effleuré le probléeme d'une
séparation possible de la destinée personnelle et du service de la
cité. Mais la hardiesse de Platon ne va pas au dela. L’exemple de
Socrate quant a ce point reste sur lui sans effet: car n’est-ce
point sur 'ordre du démon et en vertu de ce phénoméne excep-
tionnel que Socrate se tint a ’écart des affaires publiques®? On
attribuera au méme esprit chez Platon la permission qu’il donne
aux gouvernants de mentir dans U'intérét de I’Etat®* comme ces
réglements auxquels il soumet les mariages et dont il faudra que
s’accommodent les préférences des particuliers®.

Par rapport a la position platonicienne, les Politiques d’Aris-
tote marquent un progres certain dans le sens d’une libération de
la personne. Car la question est expressément débattue dans cet
ouvrage de savoir si la vie vertueuse, la seule qui promette a

78 Rép., VI, 497 a: &v vyap mpocexodoy (mohttely) odtée te pdlhov adffcetar
xal peta v Blwv ta xowa cdoet

7 «Il n’importe pas a la loi de chercher a faire le bonheur d’une seule
classe privilégiée de I’Etat, mais elle travaille a ce qu’il se réalise dans I’Etat
tout entier; cela en établissant ’harmonie entre les ciloyens tant par la per-
suasion que par la contrainte; en faisant qu’ils se rendent les uns aux autres
ces services par lesquels chaque classe de citoyens est capable de servir la
communauté; en formant elle-méme de tels hommes d’Etat, n’ayant pas pour
fin de permettre a chacun de se tourner du ¢6té qu’il lui plait, mais se don-
nant a elle-méme pour fin de les employer, eux, a assurer la cohésion de
I’Etat.» Rép., VII, 519 e—520 a (trad. L. Robin, op. cit, t. I, p. 1109). Et la
suite de ce texte. Cf.ib., 540 ab,

80 Rép., VI, 496 c. Cf. Apologie, 31 d.

81 Rép., 111, 389 be.

82 Rép., V, 458 d sq.; Pol., 310 a sq.; Lois, VI, 772 d sq.



I’homme la perfection et le bonheur, doit étre cherchée selon la
forme philosophique ou selon la forme politique. La réponse est
loin d’&tre tranchante, elle prendrait ici ou la 'apparence d’un
compromis, mais en définitive elle ménage pour le philosophe la
légitimité de la contemplation pure. Aristote procéde avec cir-
conspection. Il insiste sur ce que la béatitude est mpd&es, mais
il inclut sous ce titre général la contemplation. Le mot lui permet
de ne pas rompre ostensiblement avec la doctrine de la destina-
tion pratique de la philosophie; il s’emploie a le justifier, fat-ce
en jouant sur le vocabulaire ou en invoquant une considération
ingénieuse. Moyennant quoi, il sauvegarde le désintéressement
de la contemplation et il érige en fin un genre de vie dont tout
le prix est d’élever la personne humaine au plus haut degré
d’excellence dont elle soit capable®. Le culte passionné qu’a
toujours professé Aristote pour la contemplation désintéressée,
en rapport avec la réaction vigoureuse qu’il marquait en sa jeu-
nesse contre tout utilitarisme de la connaissance, lui vaut, dans
le passage capital que nous venons de relever, d’étre le philo-
sophe qui, entre ’homme et la cité, a introduit le principe d’une
disjonction salvatrice: elle ne signifie pas la chute dans I'indi-
vidualisme qu’on appellerait infra-civique, mais la garantie con-
férée a I'homme d’atteindre jusqu’au terme dernier de la perfec-
tion humaine, en dépit de la condition politique de sa nature

83 Pol., VII, 2—3, 1324 a5—1325b 32. La conclusion du débat s’affirme
dans les lignes suivantes: «Mais la vie pratique n’est pas nécessairement
tournée vers les autres, comme le croient certains; et les pensées pratiques
ne sont pas seulement celles qui ont pour objet les résultats de "activité, mais
bien plutét les contemplations et réflexions complétes en elles-mémes et
trouvant en soi leur fin. Elles aboutissent a la bonne forme du sujet, de sorte
qu’elles sont une certaine action.» (1325b 16—22). Et la question avait été
introduite en ces termes: «Mais ceux-lA mémes qui sont d’accord pour dire
que la vie accompagnée de vertu est la plus éligible sont divisés sur la ques-
tion de savoir ¢’il faut choisir la vie politique et pratique, ou plutét celle qui
est séparée de toutes les occupations extérieures, telle la vie de contempla-
tion, la seule que certains appellent philosophie. Car il n’y a guére que ces
deux vies pour lesquelles paraissent avoir une préférence les hommes zélés
pour la vertu, tant parmi les anciens que parmi ceux d’aujourd’hui. Et
jentends par ces deux vies la vie politique et la vie philosophique. Il n’est
pas de peu d’importance de savoir lequel est vrai: car le bon sens veut néces-
sairement que l'on se conforme au but meilleur, qu’il s’agisse de I'individu ou
de la constitution publique» (1324 a 25—35).

78



avec la limitation qu’elle implique. Est-ce que Dieu et I'univers
ne sont pas beaux, s’écrie Aristote au terme de sa démonstra-
tion ? Et cependant leur activité est toute intérieure. Ils ne I’exer-
cent sur rien. Elle n’a pas de résultats. Avouons qu’il est légitime
de vivre de la méme maniére®*. L’Ethique @ Nicomaque confirme
cette position. Car §’il est vrai que la politique est proclamée dans
cet ouvrage la science souveraine de 'action®, il ne s’ensuit
nullement qu’il n’y ait de vie humaine valide et noble, selon
Aristote, qu’a 'intérieur des cadres de la cité. La question est tou-
chée dans un passage du rapport de la ¢pdévyoec avec la coyia,
¢’est-a-dire de la vertu intellectuelle préposée a l’action avec
la vertu intellectuelle de la contemplation. Faudra-t-il croire,
demande 'auteur, que la ¢povyoec régit la sopie ? La réponse
affirmative signifierait que la contemplation est de sa nature
au service de l'action et I’excellence souveraine de I’homme
subordonnée aux intéréts de la cité. Mais Aristote ne répond
pas en ces termes. La ¢povpocc , dit-il, ne régit pas plus la
cogia que la médecine ne régit la santé. Car elle ne l'utilise pas
a ses propres fins, elle pourvoit seulement a son devenir: 0 yap
xpyrae adry, dAX opd bmws révyrae. Et si elle donne des ordres a
son bénéfice, elle ne lui en donne pas a elle-méme: é&xeivyc odv
vexa émetdrree, dAL obx éxeiry. Dira-t-on que la politique com-
mande aux dieux, sous prétexte qu’elle régle toute chose en la
cité, y compris le culte des dieux® ? Ces paroles aussi sont libé-
ratrices. Elles prennent toute leur force rapportées au probléme
qui nous occupe. Du dernier livre, il ressort pareillement que la
vie contemplative se suffit a elle-méme. Elle n’est en rien ordon-
née a des fins politiques. Sinon, comment Aristote lui attribuerait-
il d’étre ehrepxearary),oi abiy dyamyy, dv 7 ayolij? 1l déclare que
cette béatitude est plus qu’humaine. Il exhorte les hommes

84 Jbid., 1325 b 28.

85 Eth. Nic., I, 1, 1094 a 26—b 10.

86 Eth. Nic., VI, 13, 1145 a 6—11. Un fragment de Théophraste exprime et
confirme la méme pensée: la gpévnaic est avec la cogia,y lit-on, dans le rapport
des intendants avec leur maitre: ces serviteurs disposent toute chose dans la
maison afin que le maitre ait le loisir de se livrer aux occupations libérales;
semblablement la @pévnoic régit 'ordre des choses pratiques, afin que la copla
trouve le loisir de contempler les réalités supérieures. Texte dans: J. Burnet,
The Ethics of Aristotle, Londres, 1900, p. 287, Cette comparaison reparait
dans les Grandes morales, 1, 34, 1198 b 9 sq.

79



a s’élever autant que possible au-dessus de leur condition mor-
telle, c’est-a-dire au-dessus des seuls devoirs politiques. Il insiste
sur les besoins restreints du sage®’. Nulle part il n’évoque une
mise en ceuvre pratique de la contemplation®®; et il a pris soin
de munir I'action d’un type de connaissance qui lui soit propre,
en sorte qu’elle n’emprunte rien de la haute sagesse. L’homme
aristotélicien est donc libre de vaquer sans remords a des occupa-
tions d’ott la cité ne retirera aucun avantage. Et quant a la
prééminence de la science politique affirmée au début de 'ou-
vrage, elle s’entend bien du rdle éducatif qui se trouve dans les
derniéres pages attribué aux lois. Aristote en explique fort claire-
ment la nature et la nécessité. Il n’a rien a retirer pour autant
de ce qui demeure la revendication maitresse de sa philosophie
morale®’.

On a vu plus haut que Cicéron, quoique d’une maniére plus expé-
rimentale et avec infiniment moins de profondeur, proclame, lui
aussi, un ordre de réalisations morales qui ne se prend point de
la condition politique de ’homme. Il ne se pouvait que le chris-
tianisme n’abondat dans le méme sens. Il a consommeé la disjonc-
tion a laquelle nous venons d’assister. Elle est signée du sang de
ses martyrs. Non que cette religion ait nié la relation réciproque
de I'homme et de la cité. Mais que ’homme fat enfermé dans
cette limite et qu’il n’y elit pour lui de destinée plus haute que
celle de servir I’Etat, tout I’enseignement chrétien le contredit.
La gloire du mot de personne est de contenir I’affirmation pour
I’homme d’une telle excellence qu’aucune activité politique ne
I’accomplisse et qu’aucune raison d’Etat ne se l'assujettisse. La
personne échappe a la cité terrestre. La déclaration en est auda-

87 Eth. Nic., X, 7 sq., 1177 a 12 sq. )

88 L’interprétation de J. Burnet ne nous parait pas rencontrer la juste posi-
tion d’Aristote, quand il écrit: «It is the theoretic life which the gpdvyog
keeps in view when he determines the mean; for he knows that his own
practical wisdom is only ancillary to the theoretical wisdom of the philo-
sopher» (op. cit,, p.439). L. H. G. Greenwood a développé une interprétation
semblable dans son livre: Aristotle. Nicomachean Ethics. Book VI, Cambridge,
1909, pp. 81—85. En réalité, Aristote distingue les deux classes d’hommes que
sont les opovipor et les aépot; il ne fait nullement de la sogia la régle de la
ppévnow; il estime que I'ceuvre propre de lagpovnoic ouvre les voies a lasogia
pour ceux qui doivent s’élever & cette vie (selon le texte cité note 86).

89 Eth. Nic., X, 10, 1179 a 33—1181 b 23.

80



cieuse. Elle est appelée a compliquer les rapports de 'individu
avec la société. Elle est le principe des indocilités vertueuses et
des saintes rébellions. Mais a cause d’elle les tyrannies cessent
d’étre triomphantes: une force leur est opposée par laquelle, un
jour ou l'autre, elles doivent étre a coup siir abattues®’.

Reste a sauvegarder la hiérarchie des personnes: car cette
valeur n’est pas moins certaine que les précédentes, et elle ne
peut étre abolie. Les hommes sont ainsi différenciés et les taches
humaines ainsi distribuées que certains commandent. tandis que
d’autres obéissent. La nécessité s’en est imposée toujours. Elle a
pris dans I'antiquité la forme de ce rapport du maitre a I'esclave
que nous ne tolérons plus, parce qu’il nous semble que la dignité
du sujet n’y est pas respectée. Mais elle prenait aussi la forme
de 'obéissance des hommes libres aux lois: car les anciens avaient
compris que ’obéissance n’est pas de sa nature servile et qu’une
soumission peut étre consentie par un homme d’olt ne résulte
pour lui aucune diminution. Il suffirait que I'on congit toute

90 Les rapports réciproques de ’homme et de la cité sont un sujet fort
débattu de nos jours. Le mot dont nous traitons y trouve I'un de ses emplois
les plus fréquents. Distinguée de l'individu, la personne permet d’affirmer la
transcendance de ’homme a 1’égard de ’ceuvre politique sans qu’on mécon-
naisse ou diminue sa condition de partie a lintérieur du tout social. Le mot
de personnalisme exprime, en liaison avec ce débat, le primat attribué i la
personne sur la société, Voir en dernier lieu: J. Maritain, La personne et le
bien commun, dans: Revue thomiste, XLVI (1946), pp.237—278. La perti-
nence de la distinction entre individu et personne a été contestée (mais sans
que soient mises en cause les théses quelle soutient) par J. Tonneau, dans:
Bulletin thomiste, V (1937—1939), pp.466—477 (avec bibliographie). Nous
venons de marquer pour notre part, a la faveur de bréves notations histo-
riques, que 'autonomie de la vie et de la destinée personnelles par rapport
a la société signifie 'une des conquétes laborieuses et insignes de la civili-
sation. Il ne fallut rien de moins que le christianisme et ses hautes affirma-
tions religieuses pour la consolider dans ’ensemble des esprits.

De ce qui vient d’étre exposé on ne conclura pas que la personne, comprise
comme il a été dit, ne fait que jouir de sa vie plus haute dans un isolement
égoiste. On a seulement revendiqué pour elle une vie dont la cité cesse d’étre
I’objet dernier. Au plan ou se situent les personnes, considérées a part de leur
insertion dans la communauté politique, des relations s’établiront qui doivent
permetire I'exercice d’une activité et d’'un dévouement que Platon, dans la
République, ne concevait qu’a 'intérieur de I’Etat. L’Eglise, dans le christia-
nisme, constitue une société de ce genre (d’ou ses conflits avec les Etats). Des
dévouements, certes, y ont cours et des activités s’y déploient, au bénéfice de
ce qu’il y a de plus élevé et d’éternel dans I’homme.

6 81



obéissance selon ce type et qu'on la concilidt chez le sujet avec
I’exercice de la raison (en quoi l'obéissance s’éléve au-dessus de
la simple exécution), pour que désormais la contrariété cessit
entre l’excellence de la personne humaine et la subordination
d’un homme 3 un autre homme. N’est-il pas remarquable que le
christianisme, par lequel fut consacrée la dignité humaine, ait
en méme temps élevé ’obéissance au rang d’une haute vertu
morale? Il n’est pas probable qu’on doive le taxer en cela
d’inconséquence. Pensons plutét que l'obéissance meéme est
susceptible de noblesse. Saint Thomas d’Aquin va jusqu’a trans-
porter chez le sujet soumis a I’autorité d’un autre et dans acte
méme ou il pratique la sujétion la qualité qu’Aristote nommait
@ppovyoes et qui signale chez un homme ’accomplissement de la
raison pratique: car il faut, estime-t-il, que le sujet décide en
tout jugement et lucidité de l'action qui lui est commandée; et
parce qu’elle procédera en dernier ressort de sa décision libre,
elle prendra la dignité d’'une action humaine. Non que le sujet
doive juger en chef; les roles n’ont pas a &tre confondus. Mais
il lui appartient d’apprécier comme méritant ou non son agré-
ment 'ordre qu’il recoit. En rapport avec cette conception, le
moraliste chrétien marque les limites en dehors desquelles le
commandement le plus impérieux ne devrait pas étre obéi: si,
par exemple, il contrariait la volonté déclarée d’une autorité plus
haute ou s’il violait la loi divine; de méme s’il concernait un
domaine d’action pour lequel ce maitre qui commande n’est pas
qualifié — et il est des domaines d’action ou nulle autorité
humaine n’a le droit de pénétrer®. Par la s’affirmerait l'idée
d’un art d’obéir a I'usage des sujets: on voit bien que cet acte

91 Sur le sujet comme auteur libre de son acte d’obéissance: «Sed homines
servi vel quicumque subditi (4 la différence des choses inanimées ou des &tres
non rationnels) ita aguntur ab aliis per praeceptum quod tamen agunt seipsos
per liberum arbitrium, Et ideo requiritur in eis quaedam rectitudo regiminis
per quam seipsos dirigant in obediendo principibus» (Somme théol., Ila Ilae,
q.50, a.2). — Sur le devoir de désobéir et sur la soustraction de certains
domaines d’action a toute autorité humaine, ibid., q. 104, a. 5, ot 1’on relévera
notamment ces déclarations: «Et ideo in his quae pertinent ad interiorem
motum voluntatis, homo non tenetur homini obedire, sed solum Deo (avec
I’'appui d’une citation de Sénéque)... Unde non tenentur nec servi dominis
nec filii parentibus obedire de matrimonio contrahendo vel virginitate ser-
vanda» (comparer avec les édits sur les mariages, chers & Platon).

82



engage des capacités dignes de I’homme. Et des circonstances, on
I’apercoit aussi, se présentent, ou sa condition de sujet doit
permettre a un homme de s’élever au sommet de I’énergie. Une
saine philosophie de la personne ne tend donc pas vers I’éman-
cipation universelle. Elle s’impose bien plutét de résoudre a
I’avantage de la dignité humaine, comme il vient d’étre indiqué,
les probléemes qu’entraine la valeur propre de la hiérarchie des
personnes. Elle évite du méme coup la duperie de transformer
I’égalité de nature en I'égalité des aptitudes et des taches, et
c’est-a-dire de bouleverser les relations humaines sous prétexte
de dignité. Proche de I'obéissance, une autre vertu concourt au
méme effet. L’humilité fait qu'un homme veut étre ce qu’il est
et occuper le rang qui lui revient. Par rapport aux aspirations
désordonnées d’une nature orgueilleuse, elle est un abaissement;
mais elle n’est en elle-méme qu’une résolution de vérité. Cest
pourquoi elle s’allie avec la magnanimité. Chez qui posséde les
deux vertus, l'affirmation de la personne s’empreint d’une
justesse exquise. Les Grecs eurent trop de finesse pour ne pas
dénoncer les formes diverses de la démesure du moi cependant
qu’ils créaient le type du magnanime®. Le christianisme a de
I'humilité donné la justification profonde, en la faisant dépendre
de l'ordre de la providence divine®. Une philosophie judicieuse
de la personne n’aura garde d’abolir cette vertu. Mais elle la
conciliera avec les valeurs propres qu’elle se donne la mission
de représenter.

Moyennant les analyses qui précédent, au service desquelles
nous avons utilisé de préférence la considération historique, on
sera en mesure d’apprécier les philosophies morales désormais
organisées autour de la notion de personne ou inspirées d’elle
en quelque maniére, Le fait en est acquis. Les fortes assertions
de Kant n’ont plus été oubliées. Loin de ses premiéres origines,
la personne occupe de nos jours une place de choix dans les
systemes de pensée relatifs a la vie morale ou a I'action. Elle est

92 La sauvétrg distinguée de la peyahobuyia: Eth. Nic., IV, 9, 1125 a 27—32.
Plusieurs des caractéres de Théophraste nous représentent des variétés de
l'orgueil: 21, 23, 24. Les stoiciens flétrissaient I’enflure de 1’ame sous le nom
de tigoe; ef. U. Knoche, Magnitudo animi, Leipzig, 1935, p. 79.

9 Voir la Somme théologique de saint Thomas d’Aquin, Ila Ilae, q. 161.

83



souveraine, par exemple, en connexion essentielle avec la théorie
des valeurs, dans I’éthique de Max Scheler — dont ’autorité sur
un grand nombre d’esprits n’est pas contestable. Elle permet a
ce philosophe (en réaction contre la morale kantienne, donc
dépendant d’elle) de donner une expression vigoureuse a la
spécificité de ’ordre moral. Elle est prémunie chez lui, grace a
la solidarité des personnes, grice a ’amour, contre 'un des
dangers que nous dénoncions sous le nom d’individualisme. Elle
ne favorise pas non plus les réalisations de soi, menacées de
subjectivisme, auxquelles il est si tentant d’associer le mot de
personne. En faisant d’autre part de la personne le «porteur»
des valeurs morales, M. Scheler était naturellement conduit a la
concevoir comme le centre de toute influence s’exercant sur les
hommes au bénéfice des valeurs. Il crée en ce sens la notion de
«modele» et il analyse la force qui émane notamment de la per-
sonne du saint. Sur cette puissance d’entrainement que possédent
les personnes et sur l'opportunité de l’étudier, on n’élévera
aucune difficulté. L’'un des usages les plus féconds de la notion
qui nous occupe est probablement celui qui vient d’étre indiqué.
Mais sur ce point méme la personne ne saurait étre considérée
comme contenant I’explication totale. L’efficacité qu’elle détient
et dont la nature est sans doute irréductible laisse entier le
role de I'intelligence et de la détermination objective du bien
comme principes d’action morale. Il ne suffit pas de dire que
nous imitons des personnes. Encore avons-nous a nous persuader
que leur exemple est valide et que notre action répond a ce
qu'elle doit étre. Faute de quoi, de quels égarements les imita-
teurs ne sont-ils pas menacés? Et ne se trompassent-ils point,
leur conduite resterait privée de ce qui caractérise éminemment
I’action morale. Un élément d’essence intellectuelle s’introduit
de droit dans nos décisions pratiques. Et c¢’est pourquoi enseigner
peut bel et bien &tre une facon de conduire. Lorsque M. Scheler
déclare qu’il n’importe pas que nous ayons la connaissance histo-
rique du modéle dont nous nous inspirons et qu’il est loisible au
disciple de Jésus, par exemple, de se tromper sur le temps et
sur le lieu, sur les péripéties variées de l'existence réelle de
Jésus®*, il soutient un paradoxe et confirme le discrédit auquel,

94 Vorbilder und Fiihrer: der Heilige, dans: Schriften aus dem NachlaB,
Vol. I, p.185 (Berlin, 1933, Der Neue Geist). Reproduisons ces lignes signi-

84



dés le principe, sa philosophie morale a voué I'intelligence comme
distinguée de ’émotion intuitionnelle des valeurs.

Le grand ouvrage d’Henri Bergson suggérerait des réflexions
analogues. De I'auteur précédent a celui-ci, nous passons d’une
philosophie des valeurs a une philosophie de la vie. La personne
en morale bergsonienne est proprement créatrice. Elle brise le
cadre ou se tient la moralité collective. Et par I’effet de sa pré-
sence, elle imprime a I’espéce un élan nouveau. Elle agit par
I’émotion qu’elle répand et dont elle fut saisie la premiere.
H. Bergson ne cesse de répéter que I’émotion est supra-intellec-
tuelle. Son insistance sur I'importance morale de la personne n’a
d’égale que la dépréciation ou il tient a sa maniére I'intelligence.
A celle-ci, il dénie toute efficacité originale, car les idées et les
raisons les plus persuasives peuvent toujours étre récusées par
la volonté. En quoi I'on peut estimer que ce philosophe (en
toute fidélité a ses positions initiales) néglige la préoccupation
de vérité immanente a I’action morale. Admis que la personne
est créatrice, encore importe-t-il de vérifier I'impulsion venue
d’elle. L’expérience intime rend témoignage de cette exigence et
le nom de conscience est propre a l'illustrer. Le jugement vrai
reste la régle décisive de I’action. A le méconnaitre, on s’interdit
au surplus de rendre compte de cette grande donnée historique,
a savoir que les créateurs de la philosophie morale eurent en vue
une science du bien, par laquelle ils concourussent a 1’établisse-
ment et a la diffusion de la vertu parmi les hommes. La science

ficatives: «Andererseits aber ist nicht weniger evident, daB selbst der nach-
folgend Heilige, in dem er (le saint-modéle) unmitielbar gegenwirtig ist, und
der ihn auf die denkbar vollkommenste Weise in evidenter Selbstgegebenheit
besitzt, von Ort, Zeit, Umgebung, von allen bunten Lappen seiner historischen
Existenz und von aller realen Historie seiner nichts, gar nichts zu wissen braucht,
ja dariiber sich jeder beliebigen Tduschung hingeben kann. Es ist also klar: alle
historische Jesus-Wissenschaft lehrt uns iiber den Heiligen Jesus nichts — gar
nichts.» — Sur la place centrale et sur la signification de la personne dans
I’éthique de M. Scheler, on lira utilement les remarques de A. Rohner, O.P.,
dans Darticle: Natur und Person in der Ethik (Divus Thomas, Freiburg, XI
[1933], pp. 52—62). Dans le paragraphe qu’on vient de lire, nous nous
sommes borné a confronter cette position personnaliste avec 'exigence intel-
lectualiste qui ne saurait étre sacrifiée, croyons-nous, dans une éthique inté-
grale. L’art. cité contient en outre sur saint Thomas d’Aquin, sur Kant et les
philosophes de sa postérité, des réflexions qu’on pourra rapporter a notre
sujet.

85



du bien est née d’une aspiration a connaitre; elle n’est pas un effet
de la fonction pragmatique de I'intelligence. Et I’on voulait savoir
afin d’accéder a la vertu et de s’y consolider. Telle fut aux
origines la nature certaine de la philosophie morale. Les expli-
cations d’H. Bergson laissent échapper cette donnée capitale.
Il n’y aurait jamais eu la République ni '’Ethique @ Nicomaque
que 'auteur des Deux Sources ne raisonnerait pas autrement
qu’il ne fait. Mais I’on découvre au mieux la faiblesse de sa posi-
tion dans l'interprétation qu’il avance de Socrate: car s’il est sar
que Socrate fut un mystique, tout nous crie qu'entre science et
vertu il a établi, de toute la force de sa conviction, une con-
nexion a son gré indestructible. H. Bergson a dit des choses
admirables sur la personne comme source de la moralité absolue;
ses analyses ruinent la prétention naguére altiére de réduire le
moral au sociologique. On ne peut se dissimuler cependant que
ce primat de la personne est lié a une inimitié envers la fonciion
spéculative de I'intelligence, dont l'illustre philosophe ne se défit
jamais.

Nous nous en tenons a ces deux exemples. Joints aux remar-
ques que nous inspirait plus haut le développement de I’histoire,
ils nous invitent a faire droit de telle sorte aux acquisitions
nouvelles de la philosophie morale que nous ne nous privions
point de ce qu’il y a d’éternel dans les doctrines du passé.

86



	Sur l'usage de la notion de personne en philosophie morale

