
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: Sur l'usage de la notion de personne en philosophie morale

Autor: Deman, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sur l'usage de la notion de personne
en philosophie morale*

par Th. Deman, 0. P.

Notre mot de personne est loin de posséder des origines
philosophiques. En son acception fondamentale, persona désignait
chez les Latins le masque de l'acteur. Comment l'on est passé
de cette signification à des emplois différents, soit qu'on s'en

tînt aux choses du théâtre, soit qu'on fît allusion à la réalité de

la vie, de solides monographies ont entrepris de l'étudier1. Par
les cheminements les plus curieux et grâce à des circonstances
historiques en quelque sorte inespérées, un mot jadis plaisant
s'est acquis le prestige que nous constatons. Il est entré dans le

* Développement d'une communication présentée à la Société philosophique

de Fribourg le 20 décembre 1946.
1 H. Rheinfelder notamment a orienté dans le sens que nous venons

d'indiquer son étude: Das Wort «Persona». Geschichte seiner Bedeutungen mit
besonderer Berücksichtigung des französischen und italienischen Mittelalters
(Beihefte zur Zeitschrift für romanische Philologie, H. 77) ; Halle, 1928. Avant
lui, S. Schlossmann avait suivi l'évolution du mot latin et de son correspondant

grec dans l'antiquité: Persona und npéacottov im Recht und im christlichen

Dogma; Kiel, 1906 (S. établit que ni persona ni npéaconov même

employés dans les textes du droit romain et byzantin, ne possèdent une
signification technique; et son but est de priver de l'appui historique qu'on lui
donne indûment la notion de personne comme sujet de droit, accréditée dans

les disciplines juridiques depuis le XVlTIe siècle. Quant à son dessein, le
travail que nous entreprenons n'est pas sans analogie, mutatis mutandis, avec

l'étude de S.). A.Trendelenburg a consacré au même sujet une étude

philologique: Zur Geschichte des Wortes Person, dans: Kantstudien, XIII (1908),

pp.1—17 (et en traduction anglaise dans: The Monist (Chicago), t. XX (1910),

pp. 336—363). R. Hirzel a enrichi le dossier dans son mémoire intitulé: Die
Person, Begriff und Name derselben im Altertum (Sitzungsberichte der k.
Bayerischen Ak. d. Wissenschaften, Jg. 1914, 10. Abh.); München, 1914.

Quelques indications sur le sens du mot chez les philosophes modernes dans:

R. Eucken, Geistige Strömungen der Gegenwart; Leipzig, 1909 (D, 5,

pp. 343 sq.).

41



vocabulaire des plus hautes disciplines. Il a pris rang de terme
technique en droit, en métaphysique, en théologie. Sa fortune
est éclatante. On parle aussi de personne en morale. Et peut-
être est-ce le domaine où le mot fait preuve parmi nous de la

plus grande vitalité. Un effort de critique et de réflexion ne

sera donc pas superflu à son sujet. Nous nous proposons de

discerner ce que signifie la personne en philosophie morale, en
sorte que l'on sache ce que doit et ce que ne doit pas cette discipline

à la notion dont il s'agit. Il ne pourra manquer de
s'ensuivre des règles ou des recommandations pour son bon usage.
Notre dessein commande Une méthode historique de recherche. Nous

invoquerons des textes et des auteurs, en nous bornant toutefois aux
indications qu'il est permis de tenir pour les plus suggestives.

On ne se trompe guère si l'on estime qu'au mot de personne
s'attache désormais l'idée d'une dignité imprescriptible de l'être
humain. Sans préjuger des autres intentions dont il est chargé
(nous les relèverons dans la suite), commençons par celle-ci.

Il est remarquable que les premiers moralistes aient conçu la

dignité humaine et discouru à son sujet sans le secours du mot
qui nous occupe. Les Grecs n'étaient pas en peine pour désigner
les personnes. Ils se servaient à cette fin de termes déjà pourvus
d'une signification propre, comme acopci, xapdca, xnpnlrj,
dont beaucoup de textes, tant dans la prose que dans la poésie,
aux diverses époques de la littérature, révèlent qu'ils prenaient
cette valeur2. Mais qu'un mot spécial n'ait pas été forgé, n'y
peut-on voir le signe que les Grecs n'ont pas eu le souci de

dégager et se sont abstenus d'élaborer le concept de personne
llpooaiiiov ne devait recevoir que fort tard une telle signification;

on y reconnaît l'influence du latin persona en l'un de ses

emplois3. Chez Platon, Ttpoownov désigne invariablement le
visage4. Il a chez Aristo te le plus souvent la même signification;

2 Documentation dans R. Hirzel, op. cit.
3 Même étude, pp. 40 sq. Tous les auteurs sont d'accord sur ce point.

R. Hirzel s'attache à montrer notamment que chez Polybe, souvent cité
comme témoin de TCpéacuTCOv personne, le mot n'est pas encore employé
selon cette signification latinisante, mais s'entend conformément à l'usage
de la tradition grecque. Sur persona, voir ci-dessous.

4 Références dans F. Ast, Lexicon platonicum, III, 214, s. v. upéacoîiov.

42



dans la Poétique, il s'entend du masque de la comédie5. Consignons

la remarque où Aristote réserve le Ttpooamov à l'homme et
refuse qu'on le dise du bœuf, du poisson ou de tout autre animal
(encore qu'à l'occasion il ne se fasse pas faute d'appliquer le
mot à toute sorte de bêtes)6; il propose pareillement une étymo-
logie d'où ressort la dignité du visage et l'adaptation à l'homme
seul du mot qui l'exprime7. Dans la collection des Stoici veteres,
TtpbaïuTcov ne paraît qu'une fois, employé par Chrysippe au sens
des auteurs précédents8. Lorsque le mot en viendra à désigner
la personne d'un homme, il aura perdu la valeur et la dignité
attachées à la signification de visage9, comme pour mieux attester

la dissociation que nous disions ci-dessus.

Car, indépendamment du mot de personne, les moralistes

grecs ont su et proclamé de quelle grandeur est l'homme. La

singularité de son Tipooomov n'était encore qu'un signe. La seule

création de cette discipline qu'est la philosophie morale ne veut-
elle pas dire qu'on entend désormais remettre entre les mains
de l'homme sa propre destinée, en sorte qu'il se porte, par les

ressources de sa raison, au degré de perfection que comporte sa

5 Pour lequel on emploiera plus tard le mot de Ttpoacoiteîov — Textes
d'Aristote dans: H.Bonitz, Index aristotelicus, s.v. 7ip6aomov, 650 b 22 sq.

6 Le -rcpéamTtov applicable à l'homme seul: Hist. Anirn., I, 8, 491 b 9; dit
de différents animaux, cf. Bonitz, 651 a 14 sq. Il est dit même de la lune,
De caelo, II, 8, 290 a 27; mais la métaphore est cette fois évidente, to xaXou-

[aevov 7tp6aoyitov.
7 «Dans l'homme, la partie située entre la tête et le cou est appelée le

tipéacoitov, ce nom, semble-t-il, étant dérivé de la fonction même du visage:

car l'homme étant le seul animal qui se tienne debout, il est aussi le seul

qui regarde, éramtéco, droit devant soi, Ttpéacu, et le seul qui émette sa voix
dans la même direction.» De part, anim., III, 1, 662 b 19. Gallien, III, 182,

s'est moqué du rapport établi entre la station droite et le regard tourné vers
le ciel. Pour parler ainsi, il faut n'avoir jamais vu, dit-il, le poisson appelé
oûpavoaxéraç (cf Bonitz, 650 b 34). Sur la dignité du visage humain, on peut
citer aussi Platon, Timée, 45 a, et l'expression de OeoeiSèç upéaumov qu'on
lit dans Phèdre, 251 a.

8 Von Arnim, 11,96,17.
9 Cf. R. Hirzel, op. cit., p. 47: «Der Grieche empfand eben allüberall etwas

Höheres bei vtpöaomov und übertrug daher der Regel nach das Wort nicht
auf tierische Gesichter.» Lorsque l'auteur ajoute qu'Aristote n'applique aux
animaux le nom de upéarottov que dans le cas d'une ressemblance humaine,
on est en droit de rester sceptique sur cette explication (il est parlé, par
exemple, du 7tp6aœrav des homards, Hist. Anim., IV, 2, 526 b 4).

43



nature Et n'est-ce pas là affirmer la dignité de l'homme Que
l'on compare cette intention, dont les philosophes ne devaient
plus se désister après Socrate, avec le fatalisme de la tragédie
ou bien avec l'axiome désabusé d'Héraclite, selon lequel la
nature de l'homme commande son destin10. En réalité, l'homme
est capable d'atteindre à cet achèvement que les moralistes

grecs désignent sous le nom d'eüdaifJtovia. Sur la beauté et l'excellence

de celle-ci, on peut dire qu'un philosophe comme Aristote
ne tarit pas. Il a déclaré expressément que la béatitude est
réservée à l'homme et que les bêtes n'y ont point accès11. Il va
jusqu'à estimer que l'homme parvenu à la béatitude contemplative

mène une vie plus qu'humaine et participe à la félicité des
dieux12. Et quant à l'acquisition d'un bien si enviable, il ne doute

10 rII9o? àvDpdimp ôa(|j.cuv. Diels, Vors., 22 B 119 (qui traduit: «Seine Eigenart

ist dem Menschen sein Dämon [d. h. sein Geschick]»). Nous nous rangeons
avec Diels à l'interprétation de H.Gomperz dans: Hermès, 58 (1923), pp.
42-48. Une autre exégèse, à laquelle H. Gomperz avait donné d'abord son

assentiment, entend la sentence comme une revendication de la liberté
humaine contre le destin. Mais le rapprochement avec d'autres fragments
persuade qu'Héraclite dénonce en ce peu de mots l'impuissance et l'infériorité

de l'homme. Epicharme y fait allusion dans le fr. où il signale que le
plus souvent l'homme ainsi fait n'a pas à se plaindre de son destin: à Tpéttoc

àv0pd)7toiai 8a£p.cov d^alléç, oiî 8è xai xaxéç, Diels, Vors., 23 B 17 («Die Artung ist
dem Menschen ihr guter Dämon, welchen auch ihr schlechter»), ce que
H. Gomperz paraphrase: «Gewiß, der Menschen Wesen ist ihr Schicksal, und
zwar im allgemeinen ein ganz erträgliches; nur gewisse Menschen gibt es, die
haben an ihrem Wesen schwer zu tragen.» Optimiste ou pessimiste, le
fatalisme est aussi inflexible dans la parodie plaisante du poète que dans la
sentence originale du philosophe. — L'inspiration d'où est née la
philosophie morale est admirablement exprimée dans les pages fameuses de l'Apologie

où Socrate relate la mission dont il se sentit investi auprès des
Athéniens. On peut la retrouver aussi dans les lignes célèbres du début des

Politiques (1.1, ch. 1), où Aristote déclare que l'homme, s'il devient parfait,
est le meilleur des animaux, mais il est le plus sauvage de tous, s'il reste

sans loi et sans justice.
11 Eth. Nie., I, 10, 1099 b 32: «Il est naturel, par conséquent, que nous

n'appelions heureux ni le bœuf ni le cheval ni aucun autre animal; car aucun
d'entre eux n'est capable de partager une telle activité» Cf. Eth. Eud., I, 7,
1217 a 24—29. Et encore: Eth. Nie., X, 8, 1178 b 24.

12 Eth. Nie., X, 7, 1177 b 27: «Ce n'est pas en tant qu'homme qu'il vivra
de cette manière, mais en tant qu'il y a en lui quelque chose de divin.» Sur
la béatitude de Dieu, cf. Politiques, VII, 1, 1323 b 24; Eth. Nie., X, 8, 1178

b 9, 25.

44



pas qu'il ne soit dû à l'exercice et à la vertu, c'est-à-dire à

l'initiative de l'homme et à sa persévérance: «Confier à la fortune,
s'écrie-t-il, ce qu'il y a de plus grand et de plus noble, ce serait

par trop choquant13.» Aussi bien, pour définir en quoi consiste
ce suprême accomplissement de l'homme, Aristote fait-il appel
à ce qu'il nomme Yèpyov zoù àv$pdj7ioi>, c'est-à-dire à la fonction
spécifiquement humaine. L'idée en était apparue chez Platon,
au terme du premier livre de la République1,1. Le disciple la
reprend et l'élabore méthodiquement. L'homme vit, mais les végétaux

vivent aussi. L'homme a des sensations, mais les animaux
en ont aussi. Le propre de l'homme se découvre avec la raison.
L'opération de cette partie de l'âme aura valeur de fonction
spécifiquement humaine, et c'est en son perfectionnement que
se rencontrera la béatitude15. L'homme est donc homme par ce

qu'il porte de meilleur en lui. Des discernements s'imposent au

sujet de cet être multiple en qui se retrouve la nature entière;
il n'est pas également homme selon tout ce qu'il est; et l'on
retient comme son attribut caractéristique la faculté intellectuelle,

soit qu'elle exerce sur les parties inférieures de l'âme et

sur le corps le commandement qui lui revient de droit, soit
qu'elle s'applique à la connaissance désintéressée des natures
supérieures. En maints endroits paraît l'admiration du philosophe

pour une si haute dignité. La vie sans doute est misérable et

pénible, avait-il écrit dans sa jeunesse; mais que nous possédions

l'intelligence, voilà qui la transforme et fait de l'homme un
dieu16. C'est un point sur lequel Aristote n'a jamais varié. Il
offre, d'autre part, en son éthique une analyse attentive de

Vêxouatov, c'est-à-dire de la qualité volontaire attribuahle aux
actions humaines: car l'homme n'est pas le jouet des forces qui
l'entourent, et c'est au dedans de lui qu'il faut chercher le prin-

13 To âè pi-pCTOV xal xdXXiaTOV èîtiTpéiai Tifyifl X(av 7tXT)p.p.eXèî av eti).
Eth. Nie., I, 10, 1099 b 24.

" Rép., I, 352 d—354 c.
15 Eth. Nie., I, 6, 1097 b 22—1098 a 20.
16 Aristote, Protreptique, fr. 10 c dans R. Walzer, Aristotelis dialogorum

fragmenta, 1934, p. 45: oôSèv o5v Seîov ï) p.axdpiov ûitdpyei toïç avUpûmoiç, tiXï)V

èxetvo "ys p.6vov ctçtov atcouS-ïjç, oaov ècrtîv èv -qp-îv voù xai cppovijseœç xal rnxpà

to rffi TOia'jTïjç 8'jvà|j.ea)ç O'jvaa&ai xoivcoveîv, xoiitep <«v ô j3(oç âftXtoç cpôaet xal yaketcoç,

op.coç o5tcoç œxov6p.7]Tat yapiévrcoç, &ax£ Soxetv upàç Ta âXXa Heôv eîvat tôv avDpaiTtov.

45



cipe de ce qu'il fait17. Les stoïciens devaient donner toute sa

vigueur à une telle affirmation. Ils ont revendiqué pour l'homme
la plus grande indépendance par rapport aux influences
extérieures; et ils ont soutenu en général, poussant à l'extrême une
pensée qu'Aristote n'avait avancée qu'avec réserve18, que la

vertu suffit à la béatitude. «J'ai appris, dit fièrement Epictète,
à considérer que tout ce qui arrive, s'il ne relève pas de mon
libre choix, n'est rien pour moi19.» Et répliquant à son interlocuteur
qui rappelait le sort fait à Socrate: «Esclave, pourquoi dis-tu
Socrate? Dis la chose comme elle est: c'est le pauvre corps de

Socrate qui devait être emmené et enchaîné...20» L'homme
décidément n'est point son corps. Et sur son âme libre, il n'est

aucune violence qui ne perde son pouvoir.
Les moralistes latins ont hérité de la tradition grecque le

sentiment de la dignité de l'homme. Il est arrivé à Cicéron de

l'exprimer en termes magnifiques. L'un de ses textes va jusqu'à
nous offrir l'association de cette pensée avec le mot de persona:

17 Eth. Nie., III, 1—3, 1109 b 30—1111 b 3. Il est vrai que selon Aris-
tote les animaux et les enfants participent à l'èxoûcstov, ib., c. 4, 1111 b 9

(cf. c. 3, 1111 a 26); mais il faut l'entendre sans aucun doute d'une participation

inférieure, dans le même sens exactement où il est dit que les animaux
sont prudents, cf. Bonitz, s.v. <ppévtpoç 832 a 7—22: personne ne doute que
la prudence humaine ne soit d'une autre sorte que celle des cerfs ou des

abeilles. De même pour l'amitié: Eth. Eud., VII, 1, 1235 a 34. Aussi bien, si

elles ont part à 1' èxoûoiov les bêtes restent-elles entièrement étrangères à la
Ttpoalpeciç Eth. Nie., III, 4, 1111 b 9, comme à la ttpâïi«, ib., VI, 2,1139 a 20.
Sur la différence des bêtes et de l'homme, voir encore: Eth. Nie., VII, 1,

1145 a 25 (elles n'ont ni vice ni vertu); ib., 5, 1147 b 4 (elles ne sont pas
incontinentes) ; ib., 7, 1149 b 31 (elles n'ont ni tempérance ni intempérance,
sinon métaphoriquement).

18 Eth. Nie., I, 11, 1100 a 10—1101 b 9.
19 Epictète, Entretiens, I, 29, 24: lp.a8ov tva itâv xà v6;x£vo\ î8<o 8xi, dv <htpoaîpexov

•?), oùSév èaxt npdi épi. M. J. Souilhé, dans la Coll. des Univ. de France, traduit:
«J'ai appris à considérer que tout ce qui arrive indépendamment de ma
personne n'est rien pour moi» (Epictète, Entretiens, Livre I; Paris, 1943, p. 108) ;

et il explique (Intr., p. L et n. 3) que la Trpoatpsciç, caractérisant l'homme en

tant qu'il est un être doué de pensée et de volonté libre, rejoint la notion de

«personne morale», telle que l'entend la philosophie moderne. «D'après cette
définition, conclut-il, on peut dire qu'Epictète est un des philosophes qui ont
le plus fait pour mettre en valeur la personne humaine.»

20 Ib., 29, 16. Cf. Platon, Phédon, 115 c—e. Et rapprocher Rép., V, 469 de.

On mesure mieux la force de ces textes si on les compare avec la façon de

parler reçue où <nùp.a est un équivalent de la personne. Cf. ci-dessus, n. 2.

46



mais entendons le vocable dans un sens encore tout proche de

ses origines théâtrales: de masque, il en vint à signifier l'acteur
qui le porte et le rôle joué sur la scène; de la scène, il descendit
dans la vie des hommes et exprima, par manière de comparaison,

le personnage qu'est chacun de nous. Selon ce langage,
Cicéron déclare que «la nature elle-même nous a imposé un
personnage qui nous fait surpasser de beaucoup les autres
animaux21». Il entend la dignité raisonnable, avec toutes les vertus
qui doivent s'ensuivre et auxquelles il nous appartient de faire
honneur. Le mot de persona n'en devient pas pour autant et du
même coup chargé de la haute signification qui s'y est depuis
attachée. Il paraît souvent chez Sénèque: selon les textes, il se

dit du masque, de préférence au figuré; ou du personnage
artificiel que d'aucuns se donnent dans l'existence; ou du personnage

que nous sommes pour de bon et conformément auquel
nous avons à vivre22. Ce dernier sens rejoint l'emploi que nous
relevions chez Cicéron.

On ne doutera donc pas que, sans le secours de la notion de

personne, les anciens n'aient connu la dignité singulière de l'être
humain. Ils ne se seraient point donné si grande peine pour
rendre l'homme meilleur s'ils n'avaient eu sa nature en admiration.

Nous n'irons pas toutefois jusqu'à dire qu'ils ont soutenu
leur pensée sans fléchissement. Et peut-être notre notion
moderne de personne exprime-t-elle une conviction et revendi-
que-t-elle une valeur à propos desquelles les moralistes de l'an-

21 Cicéron, De offieiis, I, 28, 97: «Nobis autem personam imposuit ipsa

natura magna cum excellentia praestantiaque animantium reliquarum.» Sur

l'excellence de l'homme, le passage du même ouvrage est particulièrement
éloquent où, les être doués de raison ayant été séparés de la catégorie des

animaux, ils sont eux-mêmes divisés en deux genres, les hommes et les dieux:
«Ratione autem utentium duo genera ponunt, deorum unum, alterum homi-
num.» De off., II, 3, 11. Cf. De legibus, I, 7, 22—23.

22 Exemples du premier sens: De ira, II, 11, 2; De ben., II, 13, 2; Ep. 24,
13 (où persona est joint à personatus; ce dernier mot encore dans: Ep. 80, 8).
Exemples du second sens: De tranq. an., 17, 1; De clem-, Proem. 1, 6. Selon ces

deux premières acceptions, persona est un mot nettement péjoratif; Sénèque

y attache l'idée de fausseté et de dissimulation. Exemples du troisième sens:
Ad Polybium, 6, 1 (Magnam tibi personam hominum consensus imposuit: haec

tibi tuenda est); De ben., II, 17, 2; Ep. 120, 22. Comme Cicéron, Sénèque
désigne en outre par persona l'homme individuel; nous retrouverons ce sens

ci-dessous, dans la partie ad hoc de notre exposé, Cf. n. 64.

47



tiquité se montraient moins intransigeants que nous. Recueillons
quelques données en ce sens. Aristote associe volontiers dans

une seule expression les enfants et les animaux: ni les uns ni les

autres n'usent de la raison, et c'est le trait qui frappe ce
philosophe; que les enfants portent en eux une âme humaine, il s'y
montre moins sensible23. Il imite le Platon de la République
lorsqu'il prescrit de laisser vivre les seuls enfants non difformes24;

dans les cas où cette coutume ne serait pas reçue et où
les enfants seraient trop nombreux dans la cité, il recommande
l'avortement: on aura soin seulement de ne pas attendre pour
y procéder que l'enfant conçu ait sensation et vie25. Sur l'esclave,
les propos d'Aristote doivent être entendus avec discernement,
et il arrive qu'on se scandalise de jugements qui ne le méritent
pas. Il tient que certains sont esclaves par nature: mais il veut
dire surtout que des hommes naissent privés des qualités qui
font les chefs, prédestinés au contraire à l'obéissance et à la

sujétion. Et s'il estime juste et convenable un régime où il est

tenu compte d'une diversité de cette sorte entre les hommes, il
n'accepte qu'avec des réserves, et par manière de nécessité

pratique, la loi qui fait des vaincus les esclaves des vainqueurs26.
Aristote sait bien que l'esclave est un homme. Entre la manière
dont l'esclave obéit et celle dont obéit l'animal, il fait la
différence: car l'animal n'est guidé que par ses instincts, l'esclave

par sa raison. S'il n'a point la raison assez forte pour commander,

du moins a-t-il de quoi comprendre les ordres et participer
à la raison de son maître26bis. Du maître à l'esclave, il est vrai

23 Les enfants et les bêtes opposés aux adultes: Eth. Eud., VII, 2, 1236 a 2.

Ni l'enfant ni la bête n'agit, au sens humain du mot: Eth. Eud., II, 8,1224 b 30.

Pour la même raison que les animaux, l'enfant est étranger à la béatitude:
Eth. Nie., I, 10, 1100 a 1. Enfants, bêtes, hommes sans moralité sont bien
capables des autres amitiés, mais non de l'amitié vertueuse: Eth. Eud., VII, 2,

1238 a 32. L'enfant est un être qui suit ses convoitises: Eth. Nie., III, 15,

1119 b 5. On ne peut dire qu'Aristote calomnie l'enfant; mais il le considère

seulement en ce qui lui manque, non en ses promesses.
24 Pol., VII, 6, 1335 b 20. Cf. Platon, Rép., V, 460 b, 461 c. Sur le

malthusianisme et l'exposition des enfants en Grèce, voir: G. Glotz, La cité grecque-,

Paris, 1928, p. 31; et l'art. Expositio, dans: Diet. Antiq., II, 1, 930—939 (sur
Platon et Aristote, p. 938).

25 Pol., VII, 16, 1335 b 24.
26 Pol., I, 5—7.
26bis Pol., I, 5, 1254 b 20.

48



qu'il ne peut y avoir d'amitié; mais le philosophe précise: en

tant qu'esclave; car il n'exclut point qu'il n'y en ait une pour
cet homme qui se trouve être de condition servile27. Il s'élève

contre les abus d'autorité: car entre maîtres et esclaves les intérêts

sont communs, et la loi naturelle de leurs rapports est la
bonne entente28. Il veut enfin que les esclaves puissent espérer
toujours l'émancipation en récompense de leurs services29. Il
fallait relever d'abord de tels traits30. Avec cela, parlant de ces

hommes, Aristote use d'expressions pour nous intolérables; elles
trahissent pour le moins l'absence d'une délicatesse que nous
jugeons élémentaire. Il dit de l'esclave qu'il constitue une partie
du domaine; qu'il est une possession comme les autres, à cette
différence près qu'elle est animée; qu'il est quelque chose de son
maître; qu'il est un instrument animé, l'outil étant un esclave

27 Eth. Nie., VIII, 13, 1161 b 5—8. Le texte exprime formellement la
distinction de l'esclave et de l'homme chez le même sujet. Sans doute est-il
remarquable qu'Aristote surmonte ici l'opposition du maître et de l'esclave et
les réconcilie dans l'humanité qui leur est commune.

28 Pol., I, 6, 1255 b 8—15. On rapprochera ce passage de la belle déclaration

de Platon: «Or, la manière de traiter les hommes dont telle est la
condition [les esclaves], c'est de n'exercer sur ses serviteurs aucune violence, et
d'être encore moins injuste, si c'est possible, à leur égard, qu'à l'égard de nos

égaux; car ce qui manifeste avec le plus de clarté l'homme qui, de sa nature,
et non par feinte apparence, honore la justice et hait réellement l'injustice,
c'est qu'il se refuse à être injuste envers ceux des hommes à l'égard desquels

il lui serait plus aisé de commettre une injustice. Celui-là donc qui, pour ce

qui a trait aux esclaves, réussit à être, dans la façon de se comporter et d'agir,
exempt de la souillure de l'injustice et de l'impiété, c'est lui qui sera le plus
en mesure de jeter la semence de laquelle germera la vertu.» Lois, VI, 777 de;
trad. L. Robin, Platon, La Pléiade, II, 849. Platon veut ensuite que le maître
s'abstienne d'admonestations envers l'esclave et se contente de lui donner des

ordres — de peur de le gâter; c'est un point de tactique sur lequel Aristote
le critiquera; car, en réalité, dit-il, les esclaves ont encore plus besoin d'admonitions

que les enfants (Pol., I, 13, 1260b 5). Voir encore: Lois, XI, 914 e.
29 Pol., VII, 10, 1330 a 33.
30 Mais faut-il signaler le contre-sens commis sur le mot dont nous traitons

lorsque, lisant dans les textes du droit romain que l'esclave ne possède point
la persona, l'on se récrie comme devant une énormité A ce compte, il
faudrait se récrier semblablement devant le canon 87 du Code de droit canonique
actuellement en vigueur: car il y est déclaré que seul le baptisé est une
personne dans l'Eglise («Baptismate homo constituitur in Ecclesia Christi
persona...»). Sur le sens de cette clause dans le droit ancien, voir S. Schlossmann,

op. cit. pp. 94 sq.

4 49



inanimé31. Mais nous sommes frappés plus encore du bannissement

civique où l'auteur des Politiques tient résolument les

artisans et les mercenaires: car il refuse la qualité de citoyens à

ces classes d'hommes dont les tâches, estime-t-il, sont trop viles
et trop accaparantes pour leur laisser le loisir de la vertu. Le
nom de ßdvctuooi qu'il leur décerne emporte l'idée d'un genre
d'occupations dégradantes et sordides. Il est sûr que l'exercice
de la pensée requiert des loisirs et que la vertu s'accommode
mal de l'oppression de l'âme accablée par les travaux corporels:
Aristote n'a pas eu tort de l'affirmer. Remarquons en outre qu'il
a en vue les citoyens de l'état démocratique, auxquels revient,
non seulement de choisir leurs gouvernants, mais de gouverner
à tour de rôle. On peut estimer néanmoins qu'il a pris aisément
son parti de laisser le grand nombre des hommes dans une situation

défavorable à la vertu32. Autre point: la conscience est vive,

31 Pol., I, 8, 1256 a 2: XT^aecuç pipoçti. Pol., I, 4, 1253 b 32:xTf|u.aà'a'Vjy_ov.

Pol., I, 6, 1255 b 11: pipoç ti toö Ssamkoo. Eth. Nie., VIII, 13, 1161 b 4:ofàp
8oôXoç Ip.tj;u)(ov êp^avov, xo 8è ôpyavov â'^u^oç 800X04 ; cf. Eth. Eud., VII, 9,1241 b 23.

32 Pol., III, 5, 1278 a 20: «Il n'est pas possible de faire les actes de la

vertu à l'homme qui mène la vie d'artisan ou de mercenaire.» Pol., VII, 9,

1328 b 33—1329 a 2 (sont exclus du rang des citoyens de la cité parfaite ceux
qui mènent une vie d'ouvriers manuels, ßdvaoaov, de marchands, dqopaîov,
de laboureurs, -yecDpiixöv); cf. 1329 a 18- Pol., VIII, 2,1337 b 4—15 (on évitera
d'appliquer les futurs citoyens à trop d'occupations manuelles; en fait
d'occupations «utiles», ils s'en tiendront à l'indispensable). Platon admettait les

travailleurs manuels parmi les citoyens; mais, comme le fait remarquer
W.D.Ross, Aristote, Paris, 1930, ch. 8, p. 316, en fait la différence est faible:
car à ces citoyens-là Platon n'attribue aucune fonction politique que celle
d'obéir. Le programme d'éducation de la République est relatif aux gardiens.
Et le passage des Lois, VIII, 846 d—847 b, semble fort proche de ce que sera
la doctrine aristotélicienne. — Aristote déclare bien dans son Ethique
(Eth. Nie., I, 10, 1099 b 18) que la béatitude, accessible par l'exercice et la

vertu, s'offre par là même en partage au grand nombre des hommes, mis à

part ceux-là qui, sous le rapport de la vertu, seraient par trop dépourvus et

comme estropiés. Il n'est pas douteux que ce philosophe n'ait aspiré à une
eû8ai]j.ov(a répandue aussi largement que possible parmi les hommes (l'«aristo-
cratisme» qu'il est convenu de lui reprocher est une injustice envers ce qu'il
y a de meilleur en lui). Mais il n'a pu surmonter la difficulté que constituaient
la nécessité du travail manuel et l'opposition de ce genre de vie par rapport à

l'exercice de la vertu. Cf. Eth. Eud., I, 3, 1215 a 12. — Th. Gomperz a écrit
sur le mode de l'indignation le chapitre qu'il a consacré à l'esclavage et aux
artisans selon Aristote (Les penseurs de la Grèce, 1, VI, ch. 27; tr. fr., t. III,
pp. 352—367). La doctrine se prête à être présentée avec plus de mesure.

50



chez tout Grec, de la différence qui le sépare du barbare. Ni
Platon ni Aristote n'ont mis en question cette division des

peuples en deux catégories. On ne contestera pas que la différence

ne soit fondée. On reconnaîtra pareillement la grandeur
d'une inspiration et d'une politique qui, par-dessus les

divergences des intérêts locaux, affirme l'unité de la famille
hellénique: Platon a tiré de là de belles conséquences sur ce que nous
appelons l'humanisation de la guerre33. Il reste que les barbares
font les frais, si l'on peut dire, de l'opération: car il est entendu
qu'on a entière licence de ravager leurs territoires et de réduire
en esclavage leurs femmes et leurs enfants. Aristote pensait
que l'homme bestial, comme il l'appelle, en qui le vice atteint
une extrémité particulièrement répugnante, se rencontre
surtout chez les barbares34. Il tenait aussi ces peuples comme plus
serviles par nature que les Grecs et plus prompts à s'incliner
sous un gouvernement despotique35. On voit bien paraître, en
l'un ou l'autre document, l'admiration des barbares que sont
les Perses; mais la fierté du Grec est entière pour les qualités
intellectuelles qui restent son partage36. Les premiers, les

stoïciens, se fondant sur l'universalité de la raison et sur la

parenté que tous les hommes de ce fait contractent avec Dieu,
transcenderont la séparation des deux catégories de peuples.
Ils préconiseront le cosmopolitisme37. La conception en est

généreuse; toutefois, elle n'est jamais sortie du cercle des

philosophes qui l'avaient élaborée, pour devenir une force qui
transformât le monde38. Au passif qui vient d'être établi, ajouterons-

33 Platon, Rep., V, 469 b—471 b.
34 Eth. Nie., VII, 1, 1145 a 30.
35 Pol., III, 14, 1285 a 20. En revanche, Aristote invoque en faveur d'une de

ses conclusions la conception commune, dit-il, aux Grecs et aux barbares, selon

laquelle il y a des dieux et souverainement excellents: De caelo, I, 3, 270b 5.
36 P. ex. Premier Alcibiade (authenticité platonicienne contestée), 120 a—

124 b. — Dans la Cyropédie, où Xénophon choisit de représenter en Cyrus son
idéal de gouvernement, se retrouve au bénéfice des Perses la même division en

vainqueurs et en vaincus que Platon nous marquait tout à l'heure au bénéfice
des Grecs.

37 Voir p. ex.: Epictète, Entretiens, I, 9, 1—6; III, 24, 10. M. A. Jagu,
Epictète et Platon, Paris, 1946, pp. 26—28, ne peut signaler chez Platon qu'un
lointain pressentiment de cette idée.

38 «Des philosophes proclamèrent que tous les hommes sont frères et que
le sage est citoyen du monde. Mais ces formules étaient celles d'un idéal

51



nous l'étonnante méconnaissance de la famille que représente la
communauté des femmes et des enfants, telle que la décrit
Platon dans la République? Mais l'idée, pour n'être pas sans

précédents, ne fit pas fortune. La réfutation formelle s'en lit
déjà dans les Politiques d'Aristote59, que peut compléter la belle
description de l'amitié appelée à se former, au gré du même

philosophe, entre l'homme et la femme40.

Au terme des remarques qui précèdent, nous comprenons que
le jugement ait été souvent exprimé selon lequel l'entière
reconnaissance de la dignité humaine est dans nos civilisations un
effet du christianisme. Il y eut dans cette religion une puissance
assez grande pour que les séparations fussent abolies que la
société antique n'avait jamais renversées et pour que la conviction
s'imposât selon laquelle aucune infériorité de condition, aucune
différence de race et de culture, n'altère chez un homme la dignité
et les droits qu'il tient de sa nature. On ne conteste pas d'ordinaire

cette efficacité du christianisme — si même il faut avouer
que le monde d'aujourd'hui est loin de nous représenter une société
fraternelle41. Il ne paraît pas néanmoins que le progrès dont
nous parlons ait été associé dans l'histoire à une conception
mieux définie de la personne. Le christianisme sans aucun doute

conçu, et conçu peut-être comme irréalisable. Nous ne voyons pas qu'aucun
des grands stoïciens, même celui qui fut empereur, ait jugé possible d'abaisser
la barrière entre l'homme libre et l'esclave, entre le citoyen romain et le
barbare.» H. Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, Paris,
1932, ch. 1, p. 77. On appréciera de même les beaux passages où les stoïciens,

proclamant la fraternité de l'homme libre et de l'esclave, revendiquent
pardessus l'inégalité des conditions la véritable dignité humaine. Ainsi Sénèque,

De ben., III, 28, 1; Epictète, Entretiens, I, 13.
39 Pol., II, 2, 1261 a 10 sq. et ch. 3.
40 Eth. Nie., VIII, 14, 1162 a 16—29. Que la femme soit par nature soumise

à l'homme et que le mari détienne sur son épouse une autorité politique,
Aristote l'enseigne expressément (Pol., I, 5, 1254 b 12; 12, 1259 a 40); mais lui
en fera-t-on un reproche

41 H. Bergson est sans doute le philosophe qui a le plus fait, dans les

dernières années, pour accréditer la façon de voir que nous indiquons. Il attribue
au prophétisme d'Israël et au christianisme d'avoir accompli ce que le
paganisme en ses meilleurs représentants avait seulement rêvé: «Il fallut attendre
jusqu'au christianisme pour que l'idée de fraternité universelle, laquelle
implique l'égalité des droits et l'inviolabilité de la personne, devînt agissante.»
Op. cit., p. 77. Il y aurait lieu, bien entendu, d'observer de plus près et selon

le cours de l'histoire cette influence du christianisme. Saint Thomas d'Aquin

52



a consacré et exalté la dignité humaine: mais il a pu le faire
indépendamment de la notion sous laquelle nous avons pris
l'habitude de comprendre cette valeur. S'il fallait dire en quels
termes les penseurs chrétiens ont traduit l'éminente dignité de

l'homme, nous signalerions l'expression d'image de Dieu. Elle
vient de la Bible. Elle permit d'assumer la vérité de l'anthropologie
païenne. Elle fut systématiquement élaborée. Elle constitue la
notion fondamentale sur laquelle un saint Thomas d'Aquin a construit

sa doctrine morale42. On ne peut rien dire de plus sublime sur
l'homme que de le proclamer image de Dieu. Pour la notion de

personne, elle s'est formée, on le sait, à l'occasion des controverses tri-
nitaires. Le premier, Tertullien introduisit le vocable en théologie.
Il reçut bientôt la consécration officielle. En rapport avec le mystère

qu'elle concernait, Boèce établit de la personne une définition

appelée à devenir classique: Rationalis naturae individua
substantia43. Selon cette formule, saint Thomas d'Aquin affirme
que la personne «signifie ce qu'il y a de plus parfait en toute la
nature» 44. La personne néanmoins ne fera pas son entrée dans la

partie morale de la Somme théologique. La raison décisive en

apparaîtra ci-dessous. En rapport avec l'objet du présent
paragraphe, qu'il nous suffise pour le moment d'observer qu'on
n'avait pas encore perdu, à l'âge scolastique, le sentiment des

serait un bon témoin de la position où l'on était parvenu au XIIIe siècle.

Il y a dans l'œuvre thomiste, du point de vue qui nous occupe, des doctrines
dont un moderne serait surpris: ainsi ce qui concerne les serfs ou le traitement

à infliger aux hérétiques, l'affirmation d'une certaine inégalité naturelle
des hommes par rapport à la vertu; en d'autres cas, soit la dignité de la

femme, la revendication des valeurs évangéliques de pauvreté, etc., ou même

à l'occasion des sujets qui viennent d'être dits, on peut admirer au contraire
l'esprit dont fait preuve cet auteur du moyen âge. On conclura de là que le

ferment chrétien n'a produit ses effets qu'avec lenteur. Mais sans doute

faudrait-il rectifier aussi certaines idées que nous tenons pour chrétiennes et

qui ne le sont qu'en partie.
42 Voir la Somme théologique, la P., q. 93; lallae, Prologue.
43 Excellente explication du passage du mot persona en théologie

chrétienne et analyse de son évolution, dans: H. Rheinfelder, op. cit., pp. 161 sq.
De Tertullien, voir: Adversus Praxeam, ch. 3, ch. 7 sq. La définition de Boèce

se lit dans l'opuscule: De duabus naturis contra Eutychen et Nestorium, ch. 3;

P.L., 64, 1343.
44 «Persona significat id quod est perfectissimum in rerum natura.» Somme

théol., la P., q. 29, a. 3.

53



humbles origines du mot et qu'on éprouvait le besoin de justifier
comment, venu de si loin, il se prêtait cependant à l'expression
du plus redoutable des mystères chrétiens. Boèce en effet informait

les auteurs du moyen âge que persona désignait primitivement

les masques en usage au théâtre; et il expliquait, sur la
foi d'une tradition d'école, que ce mot dérivait du verbe per-
sonare (malgré le changement de quantité sur la voyelle o),
parce que les masques étaient ainsi faits qu'ils amplifiaient la
voix des acteurs45. Sur quoi saint Thomas d'Aquin s'interroge
s'il est convenable d'appliquer à Dieu un nom de cette sorte.
Il concède qu'à en juger d'après la chose d'où il fut tiré, le nom
de personne ne saurait convenir à Dieu. Mais si l'on considère
la signification à laquelle il fut destiné, cette haute application
est justifiée. Car, dit-il, on représentait sur la scène des personnages

fameux: d'où l'emploi du mot pour désigner les gens d'Eglise
détenteurs de dignités; d'où la mention de la dignité dans
certaines définitions de la personne. Et parce qu'il est d'une grande
dignité de subsister dans la nature raisonnable, tout individu
appartenant à cette nature est nommé personne, conformément à

l'énoncé de Boèce. Or, la nature divine excède en dignité toute
nature. Donc, le nom de personne convient à Dieu plus qu'à
n'importe quel autre46. Ce raisonnement a l'intérêt de nous rendre

45 «Nomen personae videtur aliunde (i.e. non du grecûraSaTaaiç) traductum:
ex his scilicet personis quae in comoediis tragoediisque eos quorum interest
homines repraesentabant. Persona vero dicta est a personando, circumflexa
paenultima. Quod si acuatur paenultima, aperte a sono dicta videbitur.
Idcirco autem a sono, quia concavitate ipsa major necesse est volvatur sonus.»

Boèce, I. c. II est exact que persona veut dire masque. Boèce reproduit l'éty-
mologie de Gavius Bassus rapportée par Aulu-Gelle, N. A., V, 7. Elle n'est

plus acceptée aujourd'hui, encore que l'étymologie véritable soit difficile à

déterminer: cf. H. Rheinfelder, op. cit., pp. 18—26; Pauly-Wissowa, XIX, s. v.

Persona, 1036 sq.
46 Quamvis hoc nomen persona non conveniat Deo quantum ad id a quo

impositum est nomen, tamen quantum ad id ad quod significandum imponitur,
maxime Deo convenit. Quia enim in comoediis et tragoediis repraesentabantur

aliqui homines famosi, impositum est hoc nomen persona ad significandum
aliquos dignitatem habentes. Unde consueverunt dici personae in ecclesiis,

quae habent aliquam dignitatem. Propter quod quidam definiunt personam
dicentes quod persona est hypostasis proprietate distincta ad dignitatem
pertinente. Et quia magnae dignitatis est in rationali natura subsistere, ideo omne
individuum rationalis naturae dicitur persona... Sed dignitas divinae naturae

54



sensible l'embarras éprouvé par un théologien devant le mot de

personne désormais irrécusable. L'adaptation au sens de dignité
n'est certes ni arbitraire ni contraire à l'histoire. Mais saint
Thomas au fond justifie le fait accompli. Libre de son vocabulaire

en matière morale, il évite d'employer le mot de personne,
ou plutôt il n'y songe point. Et l'on ne mettra pas en doute
cependant que la morale thomiste ne constitue une magnifique
démonstration de l'excellence humaine. A la vérité, et pour qui
cherche bien, le mot de personne se retrouve en cette partie de

la Somme théologique. Mais en quelles implications! Le voilà
engagé dans la désignation d'un péché, tant il est sûr que la
carrière de ce nom est mouvementée et qu'il ne s'imposait pas
de soi au moraliste épris de notions nettes et de mots garantis.
La sainte Ecriture parle en toutes lettres de l'«acception des

personnes». Saint Paul reprend l'expression en plusieurs
passages, et pour dire qu'il n'y a pas d'acception de personnes en
Dieu. Saint Jacques met en garde les fidèles contre le désordre
de ce nom. Saint Jude y fait aussi allusion47. Il faut bien reconnaître

en l'acception des personnes un péché. Dans ses

classifications, saint Thomas d'Aquin en fera le péché opposé à la

justice distributive. Il consiste en ce que l'on prend en considération

la condition de la personne dans une affaire où il faudrait
ne tenir compte que de la «cause», en toute objectivité. La
personne cette fois et l'égard qu'on a pour elle déterminent un
péché. L'auteur de la Somme théologique n'a pas manqué de

percevoir l'inconvénient qu'il y a de désigner un péché par un
mot élevé d'autre part à la signification que l'on a dite. Mais il est bien
obligé d'accepter l'expression. Il concède donc que le mot de per-

excedit omnem dignitatem: et secundum hoc maxime competit Deo nomen
personae.» Somme théol., la P., q. 29, a. 3, ad 2m. Comment le nom de persona
en effet a été employé, et dès l'âge classique, pour signifier (entre autres
acceptions) une dignité et une valeur chez l'homme auquel on l'applique,
H. Rheinfelder le montre, op. cit., pp. 14—15. Il est exact aussi qu'au moyen
âge le mot s'est dit spécialement des dignitaires ecclésiastiques: cf. ibid.,
pp. 90—141.

47 En grec 7ipoao)7ioX7][j.<l'(a ; en latin: acceptio personarum. Sur l'origine et
l'histoire de l'expression: H. Rheinfelder, op. cit., pp. 81—83. Sur sa signification

et sa portée dans l'Ecriture: J. Chaine, Uépître de saint Jacques
(Etudes bibliques), pp. 39—40; Les épîtres catholiques (Etudes bibliques),
p. 325.

55



sonne est soumis à des acceptions variables48. Des incohérences
de cette sorte sont toujours fâcheuses en langage scientifique.

L'introduction de la personne en philosophie morale fut
l'œuvre de Kant. A ce philosophe, le mot parut convenir pour
exprimer la dignité de l'être raisonnable, dont il avait la conviction

si profonde. Kant en cela héritait de la tradition chrétienne,

par laquelle avaient été corrigées, nous l'avons dit, les insuffisances

de l'humanisme antique. Mais en agrégeant fortement le

mot de personne à son système propre, il lui donnait la signification

rigoureusement rationnelle qui est la marque de sa pensée.
Les valeurs religieuses, dont la théologie chrétienne n'aurait pas
manqué de charger ce terme si elle en avait fait un usage moral
(comme elle emploie l'expression religieuse d'image de Dieu

pour désigner l'homme en sa dignité), ne sont pas conservées
chez l'auteur des Critiques. Il est impossible de parler de la
personne en termes plus magnifiques que n'a fait ce philosophe;
mais on se souviendra que sa ferveur, ainsi que le respect dont
il veut que la personne soit l'objet, traduisent le primat pur et

simple de la moralité40. L'exaltation kantienne de la personne
s'entend pareillement comme liée à une morale qui se tire tout
entière du sujet, récusant avec la dernière énergie tout motif
d'action qui serait pris d'une matière, quelque excellente qu'elle
soit. Sur ce point aussi, il y a rupture entre le nouvel usage du

mot et la tradition morale antérieure. Et l'on dirait cette fois
que la personne chez Kant se substitue à la fin dernière qui
régnait sur les morales eudémonistes, tant païennes que
chrétiennes. La valeur absolue de la personne kantienne ne s'obtient

48 Somme théologique. lia Ilae, q. 63, a. 1. L'article débute sur cette
difficulté: «In nomine personae intelligitur peraonae dignitas. Sed considerare
dignitates personae pertinet ad distributivam justitiam.» En d'autres termes:
selon la force de l'expression, acceptio personarum devrait signifier un
acte vertueux et non un péché. Saint Thomas répond, avouant l'ambiguité
du mot de personne: «In distributiva justitia, considerantur conditiones

personarum quae faciunt ad causam dignitatis vel debiti. Sed in acceptione

personarum considerantur conditiones quae non faciunt ad causam.»
49 Kant fait sa place assurément à la religion. Mais on peut estimer qu'il

n'a pas sauvegardé ce qu'il y a de spécifique dans les valeurs religieuses et
qu'il résout le plus qu'il peut le «religieux» dans le «moral». Cf. V. Delbos,
La philosophie pratique de Kant, 2e éd., Paris, 1926, p. 683. Voir aussi la
réaction de R. Otto contre la réduction kantienne du «sacré» à une catégorie
morale, dans l'ouvrage: Das Heilige, ch. 2.

56



en outre que par l'opposition où elle est établie à l'égard de

l'homme individuel, de ses penchants et de sa sensibilité; le mot
abstrait de «personnalité» porte spécialement cette intention. La
personnalité appartient au monde intelligible; elle caractérise
l'être raisonnable comme tel et s'entend indépendamment de la
constitution particulière de la nature humaine. Elle n'est pas
une donnée de l'expérience mais une exigence de la conscience.
Elle n'assure donc pas la dignité de l'homme empirique; elle
contribue plutôt à accuser le dualisme qui traverse toute la morale
kantienne. La personnalité ainsi entendue n'est-elle pas toute
proche de l'impersonnalité? Elle est pour l'homme un idéal.
A ce titre, elle agit sur lui très efficacement. Mais elle n'est pas
l'homme même. Il faut remarquer enfin le lien étroit qui unit
chez Kant personnalité et liberté. Tandis que la philosophie
antique et la théologie chrétienne en l'un au moins de ses

courants les plus puissants plaçaient la dignité humaine avant tout
dans l'intelligence (faisant jouer à celle-ci un rôle essentiel

jusque dans la constitution de l'acte moral), l'excellence humaine
cette fois est tout entière suspendue aux pures déterminations
a priori de la raison pratique selon lesquelles la volonté s'affirme
comme indépendante du monde du déterminisme et comme pouvoir

autonome de législation universelle. Par rapport à la
tradition classique, les valeurs sont déplacées. De l'ordre de l'être
l'on est passé à celui du devoir. Introduit par Kant dans la
philosophie morale, le mot qui nous occupe n'en sera plus rejeté. Il
gardera en général la haute signification que lui attribua ce

philosophe. Il aura notamment le mérite de rendre manifeste
l'universelle destination des hommes à la vertu: car il n'en est

aucun qui ne soit une personne. L'une des insuffisances de la
morale antique est par là corrigée. Il est à attendre d'autre part
que la personne demeure marquée à quelque degré, dans la suite
de l'histoire doctrinale, des notes dont nous venons de la voir
affectée. La dignité humaine peut s'entendre de bien des manières

et en bien des contextes philosophiques. A l'exprimer par
le terme de personne, on a chance d'évoquer désormais, en
même temps qu'une exigence chrétienne, le moralisme formel
dont ce mot représente l'un des éléments techniques50.

60 Les principaux textes kantiens sur la personne et la personnalité (comme
intéressant la moralité) se lisent dans la Grundlegung zur Metaphysik der

57



Sitten et dans la Kritik der praktischen Vernunft. Dans le premier de ces

ouvrages, la personne fournit à Kant la valeur absolue dont il a besoin pour
fonder un principe pratique suprême; elle est opposée aux choses, dont la
valeur est seulement relative; elle a rang de fin en soi, les choses n'étant que
des moyens; elle est objet de respect: «Also ist der Wert aller durch unsere
Handlung zu erwerbenden Gegenstände jederzeit bedingt. Die Wesen, deren
Dasein zwar nicht auf unserm Willen, sondern der Natur beruht, haben
dennoch, wenn sie vernunftlose Wesen sind, nur einen relativen Wert, als

Mittel, und heißen daher Sachen, dagegen vernünftige Wesen Personen
genannt werden, weil ihre Natur sie schon als Zwecke an sich selbst, d. i. als

etwas, das nicht bloß als Mittel gebraucht werden darf, auszeichnet, mithin
sofern alle Willkür einschränkt (und ein Gegenstand der Achtung ist).»
Gründl, z. Met. d. Sitten, 2. Abschnitt; éd. Acad. Berlin, t. IV, p. 428.

Le rapport du respect à la personne est développé dans la Critique de la
raison pratique, au chapitre qui traite des mobiles de la raison pure pratique:
«Achtung geht jederzeit nur auf Personen, niemals auf Sachen...» Kr. d.

pr. V., I. T., 1. B., 3. Hauptst.; éd. citée, t. V, p. 76.
Dans le même chapitre, pour répondre à la question de l'origine du devoir,

Kant écrit, donnant la définition de la personnalité: «Es kann nichts
Minderes sein, als was den Menschen über sich selbst (als einen Teil der Sinnenwelt)

erhebt, was ihn an eine Ordnung der Dinge knüpft, die nur der
Verstand denken kann, und die zugleich die ganze Sinnenwelt, mit ihr das

empirisch bestimmbare Dasein des Menschen in der Zeit und das ganze aller
Zwecke (welches allein solchen unbedingten praktischen Gesetzen als das

moralische angemessen ist), unter sich hat. Es ist nichts anderes als die

Persönlichkeit, d. i. die Freiheit und Unabhängigkeit von dem Mechanismus
der ganzen Natur, doch zugleich als ein Vermögen eines Wesens betrachtet,
welches eigentümlichen, nämlich von seiner eigenen Vernunft gegebenen,
reinen praktischen Gesetzen, die Person also, als zur Sinnenwelt gehörig,
ihrer eigenen Persönlichkeit unterworfen ist, sofern sie zugleich zur intelli-
gibelen Welt gehört; da es denn nicht zu verwundern ist, wenn der Mensch,
als zu beiden Welten gehörig, sein eigenes Wesen, in Beziehung auf seine
zweite und höchste Bestimmung, nicht anders als mit Verehrung und die
Gesetze derselben mit der höchsten Achtung betrachten muß.» Ibid.; éd. citée,
t. V, p. 86.

Il est significatif qu'aussitôt après vient la mention de la sainteté, dont on
voit le contenu purement moral et rationnel: «Auf diesen Ursprung gründen
sich nun manche Ausdrücke, welche den Wert der Gegenstände nach
moralischen Ideen bezeichnen. Das moralische Gesetz ist heilig (unverletzlich).
Der Mensch ist zwar unheilig genug, aber die Menscheit in seiner Person

muß ihm heilig sei.» Ibid.; éd. citée, p. 87. Suit le développement où

s'affirme de nouveau la sublimité de la personnalité et sa signification
morale. Sur la sainteté comme perfection morale, voir encore ibid.y 2. B.
2. Hauptst., paragr. 4.

La permanence sans fin de la personnalité est le gage de la perfection
morale, inaccessible en cette vie: «Da sie (die Vollkommenheit) indessen

gleichwohl als praktisch notwendig gefordert wird, so kann sie nur in einem

58



ins Undendliche gehenden Progressus zu jener völligen Angemessenheit
angetroffen werden, und es ist nach Prinzipien der reinen praktischen Vernunft
notwendig, eine solche praktische Fortschreitung als das reale Objekt unseres
Willens anzunehmen. Dieser unendliche Progressus aber ist nur unter
Voraussetzung einer ins Unendliche fortdauernden Existenz und Persönlichkeit
desselben vernünftigen Wesens (welche man die Unsterblichkeit der Seele

nennt) möglich.» Ibid.; éd. citée, t. V, p. 122.

Dans la conclusion de l'ouvrage, s'affirme particulièrement la distinction
de la personnalité par rapport à la personne empirique et son appartenance
au monde intelligible: «Zwei Dinge erfüllen das Gemüt mit immer neuer und
zunehmender Bewunderung und Ehrfurcht, je öfter und anhaltender sich das

Nachdenken damit beschäftigt: der bestirnte Himmel über mir und das

moralische Gesetz in mir Das zweite fängt von meinem unsichtbaren
Selbst, meiner Persönlichkeit, an.. und erhebt meinen Wert als einer
Intelligenz unendlich durch meine Persönlichkeit, in welcher das moralische

Gesetz mir ein von der Tierheit und selbst von der ganzen Sinnenwelt

unabhängiges Leben offenbart, wenigstens, soviel sich aus der
zweckmäßigen Bestimmung meines Daseins durch dieses Gesetz abnehmen läßt.
Ibid., Beschluß; éd. citée, t. V, p. 162.

La personne et la personnalité figurent en outre parmi les notions que
définit la première partie de la Métaphysique des mœurs: «Person ist
dasjenige Subjekt, dessen Handlungen einer Zurechnung fähig sind. Die moralische

Persönlichkeit ist also nichts anderes als die Freiheit eines vernünftigen

Wesens unter moralischen Gesetzen (die psychologische aber bloß das

Vermögen, sich der Identität seiner selbst in den verschiedenen Zuständen
seines Daseins bewußt zu werden), woraus dann folgt, daß eine Person keinen

anderen Gesetzen als denen, die sie (entweder allein, oder wenigstens
zugleich mit anderen) sich selbst gibt, unterworfen ist.» Die Met. d. Sitten,
I. T., Einl., IV; éd. citée, t. VI, p. 223.

h'Anthropologie enfin s'ouvre sur cette affirmation de l'incomparable
dignité de l'homme: «Daß der Mensch in seiner Vorstellung das Ich haben

kann, erhebt ihn unendlich über alle andere auf Erden lebenden Wesen.

Dadurch ist er eine Person und vermöge der Einheit des Bewußtseins bei
allen Veränderungen, die ihm zustoßen mögen, eine und dieselbe Person, d. i.

ein von Sachen, dergleichen die vernunftlosen Tiere sind, mit denen man
nach Belieben schalten und walten kann, durch Rang und Würde ganz
unterschiedenes Wesen, selbst wenn er das Ich noch nicht sprechen kann, weil er
es doch in Gedanken hat.» Anthrop. in pragmatischer Hinsicht, I. T., 1. B.,

paragr. 1; éd. citée, t. VII, p. 127.

Sur la personnalité dans la morale kantienne, voir: V. Delbos, op. cit.,
pp. 374—375. Sur les différents sens du terme de personne chez Kant et le

rapport de la personne morale avec la personne empirique (la personne empirique

est le moyen de réalisation de la personne morale, cf. Fichte), voir
l'étude plus développée de D. Greiner, Der Begriff der Persönlichkeit bei
Kant, dans: Archiv für Geschichte der Philosophie, X (1897), pp. 40—84.
On y relèvera cette appréciation: «Die Erhebung und Autorisierung des

Menschen zur Persönlichkeit ist sozusagen das letzte Wort der Kant'schen Philo-

59



Des deux manières possibles de considérer l'homme, soit
selon la nature humaine comme telle, soit selon la diversité des

individus, on opte résolument pour la seconde lorsqu'on fait
usage du mot de personne. Autre chose dire la personne, autre
chose dire l'homme. Et tandis que l'idée de dignité peut être
attachée à ce dernier mot, seul le premier exprime les multiples
réalisations de l'homme que constituent les individus humains51.

Il y a lieu de voir dans quelle mesure la personne ainsi comprise
a rapport avec la philosophie morale et quelle sorte de bénéfice
elle confère ou non à cette discipline.

Les anciens n'ont pas ignoré l'individu autant qu'on le dit
quelquefois. A l'intérieur de la nature humaine, ils ont fait des

différences. Nous devons aux médecins grecs la fameuse
distinction des constitutions humorales; d'où le partage des hommes

en sanguins, colériques, mélancoliques et flegmatiques. Platon
fonde sur les variétés intervenant dans la composition des

hommes les classes entre lesquelles se distribue son Etat52; et en

ce qui concerne les philosophes, il décrit avec soin le naturel
qui doit les distinguer53. Il entend régler les mariages par des

lois afin que, par le mélange habile des tempéraments, naissent

sophie» (p. 47); et ce résumé de la doctrine kantienne de la personnalité:
«Damit ist die Persönlichkeit jenseits aller Erfahrung gestellt und bezeichnet
das reine, durch kein sinnliches Interesse getrübte Ideal der Menschheit,
deren objektivierten Allgemeinwillen sie in sich hegreift. Allein auf Regeln
der Vernunft und deren Gesetze begründet, ist sie allem Wechsel und aller
Veränderung entrückt, thronend in ewiger, unwandelbarer Schönheit, wie
das Sittengesetz, als dessen Projektion sie sich erweist: sie ist das Noumenon
des Sittengesetzes» (pp. 63—64).

51 H. Rheinfelder, op. cit., p. 14, a signalé que dans l'antiquité classique

persona tendait à se substituer à homo, lequel remplaçait vir tombant en
désuétude. Dans le français contemporain, où l'on ne possède point
l'équivalent de vir (qu'attestent seulement des mots dérivés), on ne commet
néanmoins aucune confusion entre l'homme et la personne. Car «homme»

conserve sa pleine signification d'être humain, et «personne» se réfère à

l'homme individuel. Lorsqu'on veut présenter la personne selon l'aspect où

elle rejoindrait le sens du mot homme, on parle plutôt de la personne
humaine.

52 Rép., III, 414 d—415 c. Dans le Timée, 86 d—87 b sont dénoncés les

effets du corps sur l'âme et les fâcheuses conséquences, intéressant la
constitution des individus, qui en résultent selon les cas.

53 Rép., VI, 485 b—487 a; VII, 535 a—536 b.

60



les enfants les mieux équilibrés54. Aristote débat expressément
la question de savoir si la vertu chez la femme, chez l'enfant et
chez l'esclave ne diffère pas de ce qu'elle est chez l'homme. Il
fait reproche à Socrate de s'être contenté d'une définition
universelle de la vertu. Il conclut pour son compte que, selon les

sujets, la même vertu subit des variations. Elle se ressent de la
condition générale de qui la possède. Ainsi sera-t-elle plus
accomplie chez le maître, proportionnée chez les autres aux
devoirs subalternes qui leur reviennent. Tandis que la force
virile s'accompagne d'autorité, le courage chez la femme
s'accorde avec la soumission. Et la soumission de l'esclave à son
tour diffère de celle de la femme. Parmi les vertus, il en est
semblablement qui conviennent mieux aux hommes, d'autres
aux femmes (dont le silence), et ainsi de suite55. L'attention
qu'Aristote dans 1 ''Ethique à Nicomaque accorde aux vertus en
leurs particularités le conduit inévitablement à concevoir la
vie morale comme se réalisant diversement chez les individus,
selon la vertu prépondérante qu'ils exercent. On connaît le
portrait célèbre du magnanime, où une vertu diligemment étudiée
fonde un type moral déterminé entre tous. Le portrait est à

ce point précis et le détail en est poussé si loin qu'il n'est pas
défendu de reconnaître en cette page la savoureuse restitution
de Socrate en personne56. Il n'est pas étonnant qu'un disciple

64 Rép. V, 459 a—460 b; Politique, 305 e—311 c; Lois, VI, 772 d—773 e.
55 Pol., I, 13, 1259 b 21 sq. On voit qu'Aristote requiert de l'esclave la

vertu, encore que celle-ci (comme d'ailleurs la vertu de la femme et celle
de l'enfant, quoique chacune à sa manière) soit toute relative à la vertu du

maître. Il ne suffit donc pas au maître de commander et à l'esclave d'exécuter;

mais le maître vertueux communiquera à son esclave la vertu qui
permette à celui-ci de ne pas faillir en sa tâche propre. En matière de vertu,
Aristote fait entre l'esclave et l'artisan une différence, à l'avantage du

premier: car l'esclave partage la vie de son maître et sa condition servile, on
l'a dit plus haut, a une origine naturelle (donc elle se prête à être
perfectionnée par la vertu); tandis que l'artisan est moins lié au maître et l'on
n'est par nature ni cordonnier ni menuisier ni rien de semblable. — Sur
l'allusion à Socrate dans ce chapitre des Politiques, voir notre ouvrage: Le
témoignage d'Aristote sur Socrate, Paris, 1942, p. 66.

®® Eth. Nie., IV, 7—8, 1123 a 34—1125 a 16. Voir notre ouvrage cité,
p. 55—57. Nous inclinons à voir une autre allusion à Socrate dans l'un des

traits de la vertu de libéralité, Eth. Nie., IV, 2, 1120 b 7; le passage est à

rapprocher de Xénophon, Mémorables, I, 3, 3.

61



d'Aristote ait écrit les Caractères. Un livre de cette sorte dénote
la curiosité de l'individuel et nous garantit de surcroît que les

anciens n'ont nullement conçu la vie morale comme l'uniforme
mise en œuvre des préceptes et définitions qu'ils s'appliquaient
d'autre part à bien élaborer57.

On a raison toutefois de penser que la considération de la

nature humaine l'emporte chez les premiers moralistes sur celle
de l'individu. Ils ont été principalement attentifs à l'homme. Ils
l'ont défini en ce qu'il a d'invariable et de constant. Ils ont
tiré de cette définition des règles pratiques universellement
valables. Et plutôt que d'adapter aux convenances diverses des

individus ce qu'ils avaient jugé bon en général, ils tendaient à

solliciter des individus l'effort d'adaptation qui les conformât aux
exigences de la nature humaine comme telle. En ce sens, la
morale antique est impersonnelle et objective au premier chef.
Bien significative à cet égard est la manière dont procède
Aristote. Il a distingué deux béatitudes et donc deux genres de

vies humaines; l'une est contemplation, l'autre action. Selon

toute apparence, cette division fait droit à la différenciation de

deux types d'hommes, les uns doués pour la philosophie, les

autres, en plus grand nombre, destinés à la vie politique. Où l'on
observe qu'Aristote a accordé la dignité humaine à des activités

87 On sait l'hommage qu'a rendu N. Hartmann, en tête de son Ethik, à la
richesse descriptive de l'Ethique à Nicomaque. — Le mot de «caractères» est
remarquable. Il est chez Platon et chez Aristote, mais au sens physique
d'empreinte ou au sens plus général de marque (Platon: Phèdre, 263 b; Pol.,
289 b. Aristote: De gen. anim., V, 2, 781 a 28; Pol., I, 9, 1257 a 40—41). On
voudrait être sûr que Théophraste a mis ce titre à son ouvrage. Nous le

nommons ainsi d'après le catalogue de Diogène Laërce (V, 47, 48) : ï)9txol
yapaXTijpeç; mais rien ne nous garantit que ce compilateur ne se contente pas
de suivre une tradition postérieure à Théophraste. On signale du péripaté-
ticien Ariston (fin du IIIe s. avant J.-C.) des yapax-rrjpiapLOÎ, cités par Philo-
dème (1er s. avant J.-C.) dans son m-pixaxKôv (éd. Chr. Jensen, Teubner, 1911).

Quoi qu'il en soit, au sens où nous l'employons encore, le mot nous vient des.

Grecs, et il signale l'une des directions certaines de leur recherche morale.
Dans Epictète, Entretiens, IV, 5, 16, le mot au pluriel désigne les traits
fondamentaux inscrits dans l'âme par la nature. — Noter chez Hérodote, I, 116,

l'alliance de mots: yapaxvfjp toû Ttpoacbitoo, les traits du visage. — Du goût que
montre Théophraste pour la description des caractères, il n'est pas défendu
de rapprocher la comédie de Ménandre, où défilent en leur variété et en leur
vérité des types offerts à l'observation du poète par la société du temps.

62



qui demeurent, en son système, entièrement étrangères aux
opérations spéculatives de l'intelligence. Mais quant à nous dire
quelle sorte d'hommes sont faits pour l'une ou pour l'autre
perfection, à quels signes se reconnaissent le futur philosophe et
le futur politique, il ne s'en soucie guère. Nous dirions qu'il n'a

pas l'idée de la vocation. Du moins n'y prend-il pas un spécial
intérêt. La vocation dit justement le rapport de l'individu en

ses particularités avec la perfection qui lui convient. Elle
concerne la personne. Aristote traite de l'homme. Non qu'il soit
fermé au genre de problèmes que nous évoquons. Mais c'est
dans les Topiques que se trouvent les lignes suivantes: il arrive,
dit-il, que « les choses meilleures ne soient pas les plus désirables...

Ainsi, philosopher vaut mieux que s'enrichir, mais ce n'est

pas là une chose préférable pour celui qui manque du nécessaire.
Le superflu, c'est quand, possédant le nécessaire, on travaille
à s'assurer quelque autre belle chose. Rigoureusement parlant,
peut-être le nécessaire est-il préférable et le superflu meilleur"8.»
S'il s'agit donc de choisir, on ne tiendra pas compte seulement
de l'excellence de la chose en soi, mais de sa propre condition.
La pensée est suggestive. Elle n'a pas reçu dans les Ethiques le

développement qu'on aurait pu attendre. Avec ses considérations

attentives sur le naturel philosophique, Platon montre plus
d'intérêt peut-être qu'Aristote pour l'exacte conformité d'un
individu avec le genre de vie qui lui convient et dont il porte
en soi comme l'appel59. Il reste que ces philosophes ont eu
l'ambition maîtresse de diriger les hommes vers un bien et une
perfection qu'ils avaient définis selon les requêtes de la nature
humaine ou de la cité en sa forme accomplie.

Avec les Latins, la considération de l'individu, dont nous
relevions plus haut chez les Grecs quelques exemples, continuera
de s'affirmer. Et pour la première fois, nous la verrons exprimée
par le moyen du mot persona. L'usage n'en doit pas aller sans
conséquence. La persona, nous l'avons dit, s'entend chez Cicéron

68 Topiques, III, 2, 118 a 8—15.
60 Un peu dans le sens que nous venons de dire, A. Grant a observé

(Ethics of Aristotle, Londres, 1885, vol.1, p. 460) : «Aristotle insisted much
less than Plato on the innate difference between man and man, and

approaches much more nearly to the mechanical and sophistical view,
antlpcoTOK âvûpérau oi tcoàù Biacpépei.»

63



de la nature humaine en sa dignité. Mais le moraliste du De offi-
ciis ne s'en tient pas là. Il ajoute que nos personnages en réalité
sont multiples. Outre celui que possèdent tous les hommes,
chacun de nous a reçu de la nature le sien propre. Car de même

qu'entre les corps il y a de grandes dissemblances (les uns sont
rapides à la course, les autres vigoureux dans la lutte, l'extérieur
de celui-ci est empreint de gravité, celui-là respire l'élégance), il
existe entre les âmes des variétés plus grandes encore. Sous la
plume de Cicéron, les exemples abondent: douceur, activité, sévérité,

gaîté, ambition, tristesse, ironie, autorité, ruse, simplicité,
patience, agrément, rudesse, ce sont autant de traits sur chacun
desquels il met un nom propre. Innombrables, estime-t-il pour
finir, sont les différences naturelles observables entre les individus60.

Mais un troisième personnage s'ajoute à ces deux-là, bientôt

un quatrième. Le troisième nous est fourni par les circonstances

et la fortune: tel est riche, comblé d'honneurs, tel est

pauvre et méprisé. Le quatrième est celui que nous nous créons
à nous-mêmes: les uns s'adonnent à la philosophie, les autres au
droit ou à l'éloquence; entre les vertus, on choisit d'exceller
dans celle-ci ou dans celle-là61. Or, Cicéron, à la pensée de qui
demeure présent le sens originel de persona, sait que l'art du

poète dramatique est de ne rien attribuer à ses personnages, en

parole et en action, qui ne réponde à ce qu'ils sont; celui de

l'acteur, de choisir habilement le personnage qu'il est le plus
apte à jouer. Comment en irait-il dans la réalité autrement que
sur le théâtre? Nous avons à vivre selon nos personnages. Il ne
suffit pas de vouloir faire le bien. Il importe de mesurer le bien

60 «Intellegendum etiam est duabus quasi nos a natura indutos esse per-
sonis, quarum una communis est ex eo, quod omnes participes sumus rationis
praestantiaeque ejus, qua antecellimus bestiis (comparer avec le texte cité
plus haut, n. 21)... altera quae proprie singulis est tributa. Ut enim in cor-
poribus magnae dissimilitudines sunt — alios videmus velocitate ad cursum,
alios viribus ad luctandum valere, itemque in formis aliis dignitatem inesse,

aliis venustatem — sic in animis existunt majores etiam varietates.» Suivent
les exemples. Et au terme d'une liste copieuse, la conclusion: «Innumerabiles
aliae dissimilitudines sunt naturae morumque, minime tarnen vituperandorum.»
De officiis, I, 30, 107—109.

61 «Ac duabus lis personis, quas supra dixi, tertia adjungitur, quam casus

aliqui aut tempus imponit; quarta etiam, quam nobismet ipsi judicio nostro
accommodamus.» Ibid., 32, 115. Et la suite.

64



sur ce que nous sommes. Telle est l'idée de decorum, à laquelle
est liée chez Cicéron cette attention accordée aux personae
comme nous venons de voir. Le personnage commun est le
premier, certes, que l'on ait à respecter; et en cela, cette morale du
decorum demeure fidèle à l'inspiration humaniste et objective
que nous signalions chez un Platon et un Aristote. Mais sauvegardé

ce personnage fondamental, il est essentiel que l'on se

règle sur les autres. Il ne s'agit pas de prétendre au meilleur,
mais au convenable. Le principe d'une conduite louable n'est pas
d'imiter les hommes illustres en leurs qualités éminentes, mais
d'être fidèle à soi-même. Serons-nous moins habiles que les
acteurs? Le précepte qu'on vient de dire est si certain qu'il ne
faudra pas être surpris de voir deux hommes, aux prises avec les

mêmes circonstances, opter pour deux conduites contraires; et
cependant chacune d'elles sera digne d'approbation. Cicéron cite
l'exemple de Caton d'Utique: il se tua, alors que les autres
partisans de Pompée se rendirent à César. Peut-être, et vu leurs
caractères, eût-il été répréhensible que ces gens-là se donnassent
la mort; mais pour Caton, si l'on considère sa fière nature et
l'austérité de ses mœurs, mieux valut mourir que de contempler
le visage du tyran02. Dans le même esprit, Cicéron attache beau-

62 Les formules de Cicéron méritent d'être transcrites: «Sic enim est

faciendum, ut contra universam naturam nihil contendamus, ea tamen con-
servata propriam nostram sequamur, ut, etiam si sint alia graviora atque
meliora, tamen nos studia nostra nostrae naturae régula metiamur.» Ibid.,
31, 110. —- «Omnino si quicquam est decorum, nihil est profecto magis quam
aequabilitas cum universae vitae, tum singularum actionum, quam conservare

non possis, si aliorum naturam imitans omittas tuam.» Ibid., 111. — «Atque
haec differentia naturarum tantam habet vim, ut non nunquam mortem sibï

ipse consciscere alius debeat, alius non debeat.» Ibid, 112. — «Id enim

maxime quemque decet, quod est cujusque maxime.» Ibid., 113.— «Suum quis-

que igitur noscat ingenium acremque se et bonorum et vitiorum suorum

judicem praebeat, ne scaenici plus quam nos videantur habere prudentiae.
Uli enim non optimas, sed sibi accommodatissimas fabulas eligunt.» Ibid., 114.

— Platon a fait de la conformité de chacun à la fonction qui lui est dévolue

la loi génératrice de la cité et il a défini d'après elle la justice: i) too
oixelo'J te "/.'il èa'jxoû l'iic te "//il TTC/il1./. Rép., IV, 433 e. Mais la justice de Platon
n'est pas le decorum de Cicéron. Là, il s'agit de concourir à l'harmonie et au

bien d'un tout dont on est une partie; ici, de s'affirmer en ce que l'on a de

particulier et de soutenir la beauté de son rôle. L'opposition de Voptimum
et du sibi accommodatissimum est impossible chez Platon.

5 65



coup d'importance au choix par chacun de son genre de vie,
c'est-à-dire à la détermination du quatrième personnage. On

s'inspirera en cette délibération de ce que l'on est. On ne saurait
s'entourer de trop de précautions pour la mener à bien63. Cet
ensemble d'insistances et de pensées, où se trouve engagé le mot
de persona de la manière que nous avons dite, correspond assez

exactement à l'une des préoccupations que traduit encore pour
nous le mot de personne. Cicéron s'avise de l'extrême variété
des individus. Et dans ce sentiment, il tend à ramener du dehors

au dedans les principes sur lesquels régler une vie humaine.
L'inviolabilité du premier personnage, nous l'avons remarqué,
écarte pour cette morale le danger de subjectivisme; la limitation
est capitale. Mais il peut devenir difficile de concilier avec les

prescriptions universelles de la raison les convenances tenant
aux conditions particulières de chacun. La justification du
suicide de Caton nous est en ce sens un avertissement. Toute morale
animée de la même sollicitude dont vient de faire preuve Cicéron

est appelée à rencontrer des problèmes analogues. L'intérêt
attaché aux individus signale un progrès; mais il se pourrait
qu'un progrès de cette sorte ne s'acquît jamais sans la menace

tout au moins d'une compensation64.

63 «In primis autem constituendum est, quos nos et quales esse velimus

et in quo genere vitae: quae deliberatio est omnium difficillima.» Ibid., 32,

117. — «In qua deliberatione ad suam cujusque naturam consilium est omne

revocandum.» Ibid., 33, 119. — A propos du problème de la vocation ainsi

posé, M. Pohlenz, Antikes Fiihrertum, Cicero De officiis und das Lebensideal

des Panaitios, Leipzig-Berlin, 1934, p. 71, remarque: «Merkwürdig modern

mutet uns diese Problemstellung an, und im klassischen Athen wäre sie ganz
unmöglich gewesen», et la suite. De nos jours, la caractérologie répond, sous

la forme d'un savoir méthodique, au genre de préoccupations dont le passage
cité de Cicéron nous offre le témoignage. — Dans la suite du même exposé,
Cicéron distingue les devoirs répondant aux différents âges de la vie, ceux
des jeunes gens et ceux des vieillards. Il dit un mot des devoirs des magistrats,

des particuliers, des étrangers: Ibid., 34, 122—125.
04 En étudiant le ttpéitov chez Platon (nombreux textes), chez Aristote,

chez les premiers stoïciens, on découvrirait les origines de l'idée que vient de

nous exposer Cicéron. Mais autre chose un commencement, autre chose une
détermination systématique. On sait que les deux premiers livres de De officiis

suivent un ouvrage perdu de Panaetius; ce philosophe du moyen stoïcisme
est sans aucun doute l'auteur de la notion systématique de itps7tov et de la
justification morale des particularités individuelles telle que nous l'offre le traité

66



Les stoïciens de l'époque postérieure montrent de leur côté
tenir compte de la personne, quoique d'une manière qui n'est
plus tout à fait celle de Cicéron. En relatant brièvement leur
pensée, nous manifesterons un nouvel aspect et comme une
nouvelle fonction en philosophie morale de l'idée dont nous traitons.
Epictète veut qu'en toute rencontre le disciple qu'il forme soit
en mesure de sauvegarder vo xarà Ttpooumov. Le précepte en est
énoncé au commencement des Entretiens, aussitôt après le
chapitre où fut d'emblée établie la distinction des Ta è<p' rjuiv et
des rà oùx ècp'rjpùv. On fixera en effet sa conduite, non en s'aban-
donnant aux circonstances extérieures et aux impressions
qu'elles produisent, mais en réagissant aux fortunes diverses
dans le sens de l'affirmation de soi-même. C'est à la considération

de soi-même et à ce qu'on nommerait bien le sentiment de

la dignité personnelle que fait appel Epictète pour obtenir de

l'homme une attitude courageuse et des actions irréprochables.
Imposons notre personnage, mettons sur tout ce qui survient
la marque de notre personnalité: l'expression to xarà TtpoowTiov,

qui prend nettement dans ce chapitre force de terme technique,
se prête à être ainsi interprétée. L'élément de dignité y est pré-

cicéronien. Analyse détaillée et bonne interprétation de la partie du De officiis

ici retenue dans: M. Pohlenz, op. cit., pp. 67—74. A travers Cicéron, l'auteur

tente de reconstituer le développement du modèle grec; il ne doute pas

que là où nous lisons persona, Panaetius n'ait employé le mot upéacoTcov.

Il faut devancer en ce cas la date à laquelle R. Hirzel, op. cit., p. 43 (cf.
ci-dessus, n. 3), signale l'apparition de Ttpéaomov au sens d'individu.

Les trois derniers personnages dont il fut question dans le texte de

Cicéron s'entendent de l'homme en son individualité. Le mot latin n'est pas
éloigné de signifier alors notre «personne», selon l'intention individuante

que porte ce mot. Il y a dans Cicéron des exemples d'un tel emploi (Pro
A. Cluentio or., 29; Ep. ad Att., VIII, 11, D 7; textes analysés par H. Rheinfelder,

op. cit., pp. 12—13); tandis que le sens de personnage demeure plus
visible en d'autres textes {De off., I, 34, 124; III, 10, 43; Or. pro L. Murena,
3, 6). Personnage et personne voisinent de même chez Sénèque, De ben., II,
17, 2; et le sens de personne ressort des textes suivants: De ira, III, 6, 5;
Ad Helviam, 19, 2; De clern., Pr. 2, 1; De ben., II, 15, 3; III, 28, 1; Ep. 81,16.
Les auteurs traitant de persona n'allèguent guère Sénèque. Nous devons
l'indication de ses textes (cf. ci-dessus, n. 22) à M. A. Pittet, qui n'a publié
encore que le premier fascicule de son Vocabulaire philosophique de Sénèque
(Aberrare-Computatio, Paris, 1937). Nous adressons à M. A. Pittet nos sincères
remerciements.

67



sent; mais c'est une dignité dont il appartient à chacun d'être
l'auteur. En parlant ainsi, Epictète souligne comme élément
spécifique l'intervention de l'homme dans l'action; il attire
l'attention sur ce que la valeur morale d'une existence se prend
de la décision intime par laquelle chacun de nous répond aux
événements; il cerne et circonscrit notre être réel, qui se mesure
sur l'opposition où nous sommes constitués par rapport à l'univers

et à la partie passible de nous-mêmes. Notion stoïcienne de

la personne, où prévalent le mépris des contingences, la force
d'âme et une sorte de jalousie de l'indépendance: ttjv npoaipzocv
oùd3 o Zebs vcxYjoac dùvarac, ma libre résolution, Zeus lui-même
ne peut la vaincre 6j. Il n'est pas sans signification qu'au nom
de la personne ainsi comprise, Epictète envisage, lui aussi, le
suicide, comme l'action d'éclat que peuvent appeler les circons-

65 Entretiens, I, 1, 23. Ici encore, J. Souilhé traduit Tûpoalpeaiç par
«personne morale». Une bonne formule dans le même chapitre*, xC èp.ôv xal x( oùx

éfj.ôv xal x( p.ot è'£eaxiv xal x( p.oi oùx içsaxiv (I, 1, 21). — Le mot de upoatmiov

appartient au ch. 2 du livre I, où il paraît à quatre reprises:
n. 7: pour faire le discernement du raisonnable et du déraisonnable, dit

Epictète, ou p.6vov xatç x<ôv èxxoç àçiaiç au^/piop-ella, àXXà xal tcjv xaxà xo irpéa-

(Mtov èauxoû è'xaaxoç. On tiendra donc compte non seulement de la valeur
des choses dont il s'agit, mais chacun tiendra compte aussi de sa propre
valeur, du prix auquel il s'estime; et il jugera s'il doit ou non faire l'action
qui se propose. Le TtpoacDTrov dans ce texte est bien près d'être la personne.

n. 14: celui qui ne s'interroge qu'au sujet des choses extérieures et calcule
seulement d'après les circonstances de l'action ce qu'il doit faire ou ne pas

faire, èyyjç éaxi xôiv éitiXsXTjap-évcûV xoû Éô(ou 7ïpoad)7rou. Il oublie son rôle, il ne
s'avise pas de son personnage, il perd le sens de sa personnalité. Epictète
entend que l'on soit quelqu'un, comme nous dirions; et c'est en définitive
de la volonté qu'il a que dépendent les décisions d'un homme et ses manières

d'agir.
n. 28: après des exemples d'hommes ayant montré une volonté inflexible

en des circonstances difficiles: xoioôxév éaxi xô xaxà Tipéaomov. Voilà ce que
c'est que de vivre et d'agir selon soi-même, en conformité avec le personnage
que l'on représente ou plutôt la personne que l'on est. Et Epictète ajoute:
telle est la force de cette attitude chez ceux qui sont habitués à faire entrer
la considération de leur personne dans leurs délibérations.

n. 30: on pose à Epictète la question: 7i6$evo!jv afa#Tia6[xe0a xooxaxàitpéaamov
éxaaxoç ; C'est-à-dire: comment chacun de nous reconnaîtra-t-il ce qui est

conforme à sa personnalité? La réponse est qu'on le saura d'après une
certaine conscience que l'on porte en soi de sa propre force, d'après le sentiment

qu'on a de sa propre valeur. Et c'est là quelque chose qui s'acquiert

par l'exercice et avec le temps.

68



tances66. Marc-Aurèle n'offre pas l'expression technique dont
nous venons de dire le sens. Mais à sa manière, il tourne la
vie morale vers le sujet. Il réfléchit sur son âme, il pratique
l'examen de conscience, il se livre à la vie intérieure. Son but est
de tenir ses énergies en éveil. L'on hésite encore sur le sens à

donner au titre de l'ouvrage, ~rà eis kauzôv, qui pourrait avoir
été choisi par l'auteur. Peut-être: Exhortations à moi-même;
peut-être: Retour en moi-même67. De toute manière, la direction
est indiquée que prend la vie morale de l'empereur. Dans une
doctrine générale de la conformité à la nature, il cherche en lui-
même les ressources qui l'égalent à cette suprême exigence de la

perfection: «Fouille au dedans de toi, c'est au dedans de toi
qu'est la source du bien, et elle peut jaillir sans cesse si tu
fouilles toujours»68. La pensée du daipiuv intérieur ne peut que
renforcer cette attention réflexive. On voit la différence avec
Epictète: selon notre langage d'aujourd'hui, là mise en valeur
de la personnalité, ici orientation vers le sujet. Cicéron de son
côté mesurait son decorum sur les convenances individuelles. Le
mot de 7ips7iov n'a point gardé chez Marc-Aurèle la valeur
déterminée qu'il avait prise chez Panaetius69.

De l'aperçu que nous venons de présenter, il ressort que le
christianisme n'eut pas l'initiative d'un usage moral de la notion
de personne. Il a porté au degré le plus élevé, nous l'avons dit,
la dignité humaine. Il attache de même un prix inestimable à

chacun des hommes en particulier. Tandis que dans le monde
des bêtes la valeur est, pour ainsi dire, confiée à l'espèce, les
individus ne relevant que d'une multiplication matérielle, tout
homme répond, en ce qui concerne sa fin, à une pensée distincte
de Dieu et il porte la responsabilité du salut de son âme. Le
problème de l'individuation est l'un de ceux dont la solution

66 Cf. A. Bonhöffer, Die Ethik des Stoikers Epictet, Stuttgart, 1894. «Um

vernünftig zu handeln, lehrt Epictet, darf man nicht bloß die äußeren Werte
wägen, sondern muß auch tô xaxà itpéaamov, d. h. das Gebot der Ehre
berücksichtigen Hier handelt es sich nur darum, festzustellen, daß Epictet auch
bei leihlichen Gebrechen, freilich nur in ganz besonderen Fällen, welche die
persönliche Ehre betreffen, den Selbstmord gestattet hat.»

67 Voir: A.S.L. Farquharson, The meditations of the Emperor Marcus

Antoninus, vol. II; Oxford, 1944, pp. 433—434.
68 Pensées, VII, 59.
69 Voir: A.S.L. Farquharson, vol. cité, p. 918, s. v. upéraiv.

69



incomba aux penseurs chrétiens; en le débattant, ils sont animés

non seulement par le souci d'une exacte interprétation
métaphysique, mais aussi par la préoccupation de sauvegarder en
chacun des participants de la nature humaine une originalité
irréductible. Il n'est pas vain que les hommes soient plus ou
moins nombreux. Selon l'âme incorruptible, écrit en sa langue
précise saint Thomas d'Aquin, la multiplication des individus
humains tombe de soi sous l'intention de la nature, ou plutôt
de l'Auteur de la nature, créateur des âmes70; et c'est-à-dire

que chaque homme détient une valeur irremplaçable71. En cela,
le christianisme a donc achevé ce que nous voyions commencé
chez les philosophes païens. Mais nous voudrions marquer que
la notion de personne n'est pas devenue pour autant prépondérante

dans la pensée morale des théologiens. L'autre manière
de présenter la vie morale, celle qui prend en considération
l'homme comme tel, garde ses droits et ses avantages. Nous
allons toucher ici la raison pour laquelle, selon que nous le
disions plus haut, la personne ne figure pas dans la partie morale
de la Somme théologique. Aux yeux d'un saint Thomas d'Aquin,
l'aii dpomeùeo&ac dont parlait Aristote reste la tâche par excellence

à laquelle est voué chacun de nous. Certes, nous différons
les uns des autres. La vertu ne se réalisera pas uniformément
chez tous. Saint Thomas connaît les notions de gratiae gratis
datae, d'états, de vies, qui sont autant de principes de diffé-

70 «Ex parte vero animae, quae incorruptibilis est, competit ei (à l'homme)
quod multitudo individuorum sit per se intenta a natura, vel potius a naturae
Auctore, qui solus est humanarum animarum creator.» Somme théol., la P.,

q. 98, a. 1.
71 Sur le problème de l'individuation et sa raison d'être chez les penseurs

chrétiens, on peut lire dans: E. Gilson, L'esprit de la philosophie médiévale,
Paris, 1932, le ch. 10 du premier volume, intitulé: «Le personnalisme chrétien»
(pp. 195—215). Remarquer p. 294, n. 17, la définition de la personne selon

saint Bonaventure (avec les deux notes d'individualité et de dignité). Bien que
cette observation allât plutôt dans le sens contraire à sa thèse, M. Gilson n'a

pas manqué de reconnaître que la morale des scolastiques médiévaux (et non
seulement de saint Thomas d'Aquin) se construit en dehors de l'idée de

personne: «Pas un mot dans toute la morale sur cette notion dont eux-mêmes

nous disent qu'elle exprime la dignité suprême de l'homme et par conséquent
de la nature entière» (p. 212). Les explications qui suivent ne persuadent pas

que l'omission ne serait qu'une «apparence».

70



renciations entre les hommes pratiquant la vertu72. Le principal
est cependant que nous vivions selon les exigences de la nature
humaine, telles qu'elles sont valables pour tous les hommes et
qu'elles donnent lieu à une science certaine. Saint Thomas
comprend son office de moraliste comme consistant avant tout à

définir les directions selon lesquelles l'homme (et l'homme fait
chrétien, puisqu'il parle en théologien plutôt qu'en philosophe)
atteindra à coup sûr la perfection qui lui revient et dont les

prémices sont déposées en lui. Mis en présence de cette doctrine,
on dirait qu'il n'y a rien de mieux à faire pour nous que de tenter
de nous ajuster à ses conclusions, en sorte que nous ressemblions
le plus possible à ce que doit être un homme (et un chrétien).
L'idée de vocation, disions-nous, fait défaut chez Aristote. Elle
n'apparaît pas davantage chez l'auteur que nous rencontrons ici.
Il distingue à son tour les deux vies, contemplative et active, et il
professe la supériorité de la première. Son soin est d'établir cette
conclusion avec la plus grande force. S'il l'a fait, il ne voit pas ce

qu'il aurait encore à dire. Il nous laisse plutôt l'impression que
ne pas choisir la vie contemplative, cela revient à méconnaître
une vérité cependant démontrée ou à négliger d'en tirer la
conséquence qu'elle comporte. Saint Thomas connaît le mot des

Topiques. II concède que le meilleur en soi n'est pas toujours le
plus éligible. Mais il réfère la distinction à des nécessités venant
de l'extérieur, nullement à cette loi de la vocation personnelle
qui nous paraît à nous devoir l'emporter sur toute détermination
purement théorique. Il se borne à écrire: Secundum quid et in
casu magis est eligenda vita activa, propter necessitatem prae-
sentis vitae13. On n'est pas plus restrictif. En matière de chasteté,
il admet que tous n'ont point à aspirer à la continence parfaite;

72 On recueillerait dans le même sens des textes comme celui-ci: «Illos

quos Deus ad aliquid eligit, ita praeparat et disponit ut ad id ad quod eligun-
tur inveniantur idonei, secundum illud II. Cor., 3, 6: Idoneos nos fecit
ministros Novi Testamenti.» Somme théol., IIla P., q. 27, a. 4.

73 Somme théol., IIa llae, q. 182, a. 1. La part de la vocation ressort mieux
de l'art. 4, ad 3m; mais là encore il n'apparaît pas que les dispositions personnelles

soient un élément décisif; bien plutôt semble-t-il qu'on puisse toujours
les adapter à ce qu'il y a de meilleur en soi. — Il est question formellement
de la «vocation» chez saint Thomas, mais dans les seules matières de la grâce

et en rapport avec le mot de saint Paul, Rom., 8, 30: «Quos et praedestinavit,
hos et vocavit». La notion en est purement théologique. Voir: In Sent., 1. I,
d. 41, q. un., a. 2, ad 3m.

71



et si recommandable que soit l'état religieux, certains donc, pour
cette raison, feront toujours mieux de ne pas s'y engager74. Mais

il s'agit alors, on le voit, de dispositions corporelles, sur
lesquelles la volonté est sans pouvoir. Lorsqu'il ne s'agit que d'options

spirituelles, il semblerait que choisir le meilleur, ce fût
aussi dans tous les cas mieux choisir. On peut bien estimer que
saint Thomas n'est pas enclin à forcer l'attitude que nous venons
de décrire, et il ne faudrait pas tirer de celle-ci des conséquences
intolérables. Il reste que sa position donne un relief singulier
à la nature objective de la vie morale. La vérité est telle; à

l'homme de s'y conformer! Nous sommes invités de cette manière
à nous assouplir dans le sens de certaines exigences impersonnelles

plutôt qu'à supputer nos aptitudes et nos insuffisances.
Trop d'importance donnée à l'idée de vocation risquerait d'avoir
aussi ses inconvénients. Certains sont menacés d'être un peu
moins hommes pour avoir voulu plus que tout être eux-mêmes.
Concevons qu'il y a une beauté aussi dans l'objectivisme dont un
auteur chrétien, après les premiers moralistes grecs, nous fournit
l'exemple. Il serait dommage qu'on y renonçât, sous l'effet de

préoccupations complémentaires. Selon la position morale définie

en ces termes, on évite le danger de subordonner la loi
naturelle aux convenances du caractère individuel, ainsi que nous
le regrettions chez Cicéron; on échappe à ce qu'entraîne de

résignation un peu triste la considération de soi, telle que la

pratique Marc-Aurèle; on s'épargne l'arbitraire de certaines
affirmations de sa personne, comme les recommande Epictète.
Il est bien vrai que la morale de saint Thomas d'Aquin ne fait
point usage de la notion dont nous traitons. Mais nous venons
de dire quel paraît être le sens de cette omission. Il peut n'être
pas sans bénéfice de donner sur une morale de la personne la

préférence à l'humanisme.

En dehors de la notion dont nous traitons, il est des valeurs
morales dont l'histoire des doctrines porte aussi témoignage. La

personne n'est point destinée à s'y substituer. Et comme nous

74 «Nihil autem prohibet, quamvis universaliter dicatur [uni] homini melius

esse continentiam servare quam matrimonio uti, quin alicui illud melius sit.
Unde et Dominus, facta de continentia mentione, dicit Matth. 19, 11: Non

omnes capiunt verbum hoc, sed qui potest capere capiat.» Somme c. les Gent.,

1, III, ch. 137, paragr. Ad quintum.

72



avons marqué jusqu'ici quels dangers évitera un diligent usage
de la notion de personne, considérée en la double signification qui
lui est propre, ainsi faut-il dire présentement avec quelles autres
affirmations il y a lieu de la concilier. Ce n'est qu'au prix de tels

aménagements que la personne est préservée de dégénérer en

un moi haïssable et perturbateur.
L'homme est une personne. Mais il est l'un des êtres compris

dans l'univers. Platon s'est plu à considérer l'homme en ce

rapport. Au monde, il reconnaît toutes les perfections: beau,
grand, accompli, excellent, copie du vivant intelligible. L'homme
ne s'entend qu'à l'intérieur de ce Tout; il est destiné à en
compléter l'excellence, car rien ne doit manquer à l'intégrité de l'univers.

Aussi est-il composé de corps et d'âme comme le monde et
fait d'éléments pris de la substance du monde. Telle est l'idée
dominante de l'anthropologie du Timée; elle n'est pas sans
précédents chez les Grecs. Parce qu'il n'est qu'un être formé en
fonction d'un autre, l'homme porte en soi du désordre; et tout
le sens de sa vie sera de corriger ce mal, en sorte qu'il parvienne
enfin à la béatitude qu'ont prévue pour lui les dieux. Né dans un
trouble, sa loi est d'accéder à l'ordre. Et c'est par la voie de
l'imitation du monde qu'il atteindra ce terme. Dans son corps, la

gymnastique introduira l'harmonie, en concordance avec les

mouvements de l'univers. Par la vue, l'homme contemple le

spectacle des révolutions cosmiques; il en vient à partir de là
à se rectifier jusque dans ses pensées, fortifiant la partie
divine de lui-même'5. La musique a un sens et joue un rôle ana-

75 Texte caractéristique sur le parti moral que nous avons à tirer de nos

yeux: «Ayant contemplé les mouvements périodiques de l'intelligence dans le

ciel, nous les utiliserons, en les transportant aux mouvements de notre propre
pensée, lesquels sont de même nature, mais troublés, alors que les mouvements
célestes ne connaissent pas de trouble. Ayant étudié à fond ces mouvements
célestes, participant à la rectitude naturelle des raisonnements, imitant les

mouvements divins qui ne comportent absolument aucune erreur, nous

pourrons stabiliser les nôtres, qui ne cessent point d'errer.» Timée, 47 bc

(trad. A. Rivaud). — L'idée de l'homme comme p.txpoç otéap-oç est signalée chez

Démocrite: Diels, Vors., 68 B 34. Aristote y fait allusion lorsqu'il oppose le

p-ixpôç x6ajj.oç au xoajj-oç péfaç, dans: Phys., VIII, 2, 252 b 26. W. Kranz, Hermès,
69 (1934), p. 114, n. 1, a signalé chez des auteurs du Ve siècle l'idée du corps
humain comme microcosme et des activités humaines comme imitation des

mouvements du monde. Il y voit l'un des signes de l'influence orientale sur la
pensée hellénique.

73



logues. Platon dégage donc pour l'homme une vie morale du
fait même de l'insertion de l'homme dans l'univers et conformément

à cette condition fondamentale. Il appartient à un être
ainsi constitué de dominer progressivement sa multiplicité originelle

en sorte que la partie divine de lui-même s'assujettisse les

passions nées du corps et mette l'homme tout entier en accord

avec l'univers. Dans tout son dialogue, Platon laisse paraître
pour le monde une admiration qui ne parvient pas à s'épuiser.
S'il y a chez lui quelque chose de comparable à la ferveur qu'il
ressent pour les Idées, c'est assurément le tressaillement que lui
inspire l'univers visible. Et il ne peut détacher l'homme de ce

Tout; il l'explique au contraire et il lui assigne la règle de son
action en perpétuelle confrontation avec le monde. Nous sommes
loin de l'idée de personne, si la personne devait signifier l'homme
coupé du milieu où il plonge, érigé en substance autonome et
complète. En même temps qu'on affirme pour l'homme l'attribut
de la personnalité, ne voudra-t-on pas garder quelque chose de

la conception grandiose dont un Platon nous fournit l'expression
— quoi qu'il en soit des particularités de sa pensée et de la curiosité

des détails où se complaît son esprit?
Aristote tient à son tour que l'univers est plus divin que

l'homme; et c'est pourquoi, au-dessus de la (fpovyjacç, préposée
à la conduite humaine, il place la <JO(pia par laquelle l'homme
s'ouvre à la connaissance de ce qui est nécessaire et éternel dans
l'univers76. La pensée chrétienne n'a pas rompu entièrement avec
la tradition venue de l'antiquité classique. Entre le monde et
l'homme, un saint Thomas d'Aquin marque le parallèle non
moins que l'opposition. Il ne dit plus que le monde est divin,
mais il affirme que la pensée divine est immanente au monde.
Il admire l'ordre régnant dans l'univers. Il invoque sans cesse

l'inclination des choses vers leurs objets comme une première

76 Eth. Nie., VI, 7, 1141 a 34: «Il est d'autres choses qui sont par nature
beaucoup plus divines que l'homme: ainsi, pour ne prendre que ce qu'il y a

de plus manifeste, les corps dont sont composés les cieux.» On trouve maints

passages dans l'œuvre d'Aristote sur la divinité des corps célestes. Celui que
nous venons de citer tire une conséquence morale de la condition humaine
ainsi définie. On peut confronter avec la pensée célèbre de Pascal: «Mais
quand l'univers l'écraserait, l'homme serait encore plus noble que ce qui le

tue, puisqu'il sait qu'il meurt, et l'avantage que l'univers a sur lui; l'univers
n'en sait rien.» (Pensées. Ed. Brunschvicg, n. 347; éd. Tourneur, n. 183).

74



sorte d'amour. Au monde, il assigne la même fin qu'à l'homme,
et c'est Dieu; la différence ne sera que dans la manière dont l'un
et l'autre y parviennent. Il y a donc comme une fraternité de

l'homme et de l'univers77. Bien que la morale soit chose

spécifiquement humaine (et il n'est pas question de la dégrader), elle
garde en une telle doctrine quelque chose du caractère cosmique
qu'elle possède si manifestement dans le Timée. L'homme n'est

pas à ce point singulier qu'il ne reste engagé dans le train commun

des choses. Telle est l'une des valeurs avec laquelle on
admettra dans doute que doit être conciliée la notion de

personne.

La société en est une autre. Comme il est inséré dans l'univers,
l'homme est constitué partie de l'organisation commune à

laquelle les anciens donnèrent le nom de cité. La personne humaine

ne saurait s'entendre comme soustraite à l'une non plus qu'à
l'autre de ces deux conditions. L'une des leçons durables de la
morale antique est qu'elle ne séparait point l'homme du citoyen.
Les philosophes grecs conçurent la perfection de la cité en termes
de vertu: car elle s'appelait la justice; tout de même qu'ils
conçurent la perfection des individus en termes politiques: car
elle concourait infailliblement à l'accomplissement de la cité.
Le politique et l'éthique ne désignaient pour eux que la dimension

plus grande et la dimension plus petite de la même nécessité

pour l'homme de porter sa vie aux achèvements dont elle est

capable. Se rendre meilleur était faire œuvre de citoyen;
promouvoir le bien commun constituait un exercice éminent de la

vertu. On voit aussitôt quels excès et quelles déviations cette

77 Entre autres textes, citons le suivant comme particulièrement significatif.

Saint Thomas veut établir que Dieu est la fin de l'homme. On y peut

opposer que l'homme étant une partie de l'univers et la partie étant ordonnée

au tout, la fin de l'homme est l'univers. Une manière de réfuter l'objection
serait de dire que selon l'esprit l'homme transcende l'univers; mais pour sauver

l'ordre de l'homme à Dieu, l'on diminuerait alors quelque chose de

l'appartenance de l'homme à son milieu cosmique. Saint Thomas préfère répondre
dans ces termes: «Si totum aliquod non sit ultimus finis, sed ordinetur ad
finem ulteriorem, ultimus finis partis non est ipsum totum, sed aliquid aliud.
Universitas autem creaturarum, ad quam comparatur homo ut pars ad totum,
non est ultimus finis, sed ordinatur in Deum sicut in ultimum finem^ Unde
bonum universi non est ultimus finis hominis, sed ipse Deus.» Somme théol.,
la Ilae, q. 2, a. 8, ad 2m.

75



forte connexion rend impossibles. L'individualisme, comme nous
l'appelons, en reçoit un coup mortel: car il signifie la méconnaissance,

de la part d'un membre de la société, des nécessités

sociales, et la désharmonie qui s'ensuit entre deux termes destinés
à se correspondre. Sous le couvert des droits de la personne, on
n'entend rien d'autre quelquefois qu'un désordre de cette nature.
Et non moins radicalement se trouve exclue toute prétention
de fonder un ordre social où ne serait pas engagée la vertu des

citoyens.
Mais convenons qu'entre la cité et les hommes qu'elle

rassemble les rapports ne gardent pas la simplicité qui vient d'être
dite. Car l'œuvre morale découvre aux personnes qui s'y
consacrent des nécessités propres et il peut se révéler difficile
d'accorder celles-ci avec les exigences de la cité: soit que l'homme
vertueux se sente appelé à une fin dont la coïncidence avec le
bien politique cesse d'être exacte, soit qu'il sache relever en
dernier ressort du juge intérieur qu'est sa raison et dont les décrets

ne sont pas conformes à tout coup aux volontés des magistrats.
Celui d'entre les Grecs qui fut dans l'histoire l'initiateur de la

vie morale réfléchie nous offre en même temps l'exemple d'un
dissentiment de cette nature: s'il a choisi de rester soumis aux
lois d'Athènes qui l'emprisonnaient, Socrate néanmoins a refusé
de consentir aux injonctions d'un tribunal qui prétendait le plier
aux façons de vivre communes. A l'ordre qui lui en est donné, il
oppose sa mission. Vigoureuse et admirable affirmation de la

personne à l'encontre du milieu politique. Elle prend sa force
de l'œuvre morale dont la personne a la charge et que rien au
monde ne lui fera abandonner. Sans doute une dissociation et, on
peut le dire, un déchirement de cette sorte avait-il quelque chose
de violent, car nous le voyons ne s'opérer que lentement et
difficilement chez les philosophes après Socrate. Il est remarquable

que Platon se montre fort réservé lorsqu'il s'agit de justifier une
vie contemplative qui ne serait pas mise au service de l'Etat.
Les philosophes de la République sont destinés au gouvernement,
et le trait majeur de la construction platonicienne est que la
contemplation du Bien devra tourner chez ses bénéficiaires à l'avantage

de leur activité politique. La vie philosophique cesserait-elle
d'être fondée, qui ne déborderait pas ses limites propres? Il
semble que Platon soit prêt à le penser. Que des circonstances

76



empêchent un philosophe de travailler au salut de la multitude,
certes on ne le plaindra pas, car sa part reste assez belle; il est

précisé toutefois que la part la meilleure eût été pour lui de

gouverner78. Platon ira jusqu'à faire au philosophe une obligation

de redescendre parmi les hommes et de prendre la cité en

charge: car ce n'est pas afin de jouir tout seul ou en compagnie
de ses pairs de la vue des Idées qu'il a reçu la haute éducation
dont les autres sont privés79. Du moins cette dernière précaution
trahit-elle chez l'auteur de la République une inquiétude: il
n'ignore pas que la vie philosophique renferme de merveilleux
plaisirs, il confesse que la vie politique est un dur labeur, et il
conçoit pour le philosophe la tentation de demeurer délibérément

loin de la caverne. Ainsi est effleuré le problème d'une

séparation possible de la destinée personnelle et du service de la

cité. Mais la hardiesse de Platon ne va pas au delà. L'exemple de

Socrate quant à ce point reste sur lui sans effet: car n'est-ce

point sur l'ordre du démon et en vertu de ce phénomène
exceptionnel que Socrate se tint à l'écart des affaires publiques80? On

attribuera au même esprit chez Platon la permission qu'il donne

aux gouvernants de mentir dans l'intérêt de l'Etat81 comme ces

règlements auxquels il soumet les mariages et dont il faudra que
s'accommodent les préférences des particuliers82.

Par rapport à la position platonicienne, les Politiques d'Aris-
tote marquent un progrès certain dans le sens d'une libération de

la personne. Car la question est expressément débattue dans cet

ouvrage de savoir si la vie vertueuse, la seule qui promette à

78 Rép., VI, 497 a: èv *yàp upoCTexouairj (uoXtTe(a) auxéç te p.âXXov ao^rjaeTai

xat jAETct tôjv £ô((DV xà xoivà atuaei.
79 «Il n'importe pas à la loi de chercher à faire le bonheur d'une seule

classe privilégiée de l'Etat, mais elle travaille à ce qu'il se réalise dans l'Etat
tout entier; cela en établissant l'harmonie entre les citoyens tant par la
persuasion que par la contrainte; en faisant qu'ils se rendent les uns aux autres
ces services par lesquels chaque classe de citoyens est capable de servir la

communauté; en formant elle-même de tels hommes d'Etat, n'ayant pas pour
fin de permettre à chacun de se tourner du côté qu'il lui plaît, mais se
donnant à elle-même pour fin de les employer, eux, à assurer la cohésion de

l'Etat.» Rép., VII, 519e—520a (trad. L.Robin, op. cit., t. I, p. 1109). Et la
suite de ce texte. Cf. ib., 540 ab.

80 Rép., VI, 496 c. Cf. Apologie, 31 d.
81 Rép., III, 389 be.
82 Rép., V, 458 d sq.; Pol., 310 a sq.; Lois, VI, 772 d sq.

77



l'homme la perfection et le bonheur, doit être cherchée selon la
forme philosophique ou selon la forme politique. La réponse est
loin d'être tranchante, elle prendrait ici ou là l'apparence d'un
compromis, mais en définitive elle ménage pour le philosophe la

légitimité de la contemplation pure. Aristote procède avec
circonspection. Il insiste sur ce que la béatitude est Ttpä^cs, mais

il inclut sous ce titre général la contemplation. Le mot lui permet
de ne pas rompre ostensiblement avec la doctrine de la destination

pratique de la philosophie; il s'emploie à le justifier, fût-ce
en jouant sur le vocabulaire ou en invoquant une considération
ingénieuse. Moyennant quoi, il sauvegarde le désintéressement
de la contemplation et il érige en fin un genre de vie dont tout
le prix est d'élever la personne humaine au plus haut degré
d'excellence dont elle soit capable83. Le culte passionné qu'a
toujours professé Aristote pour la contemplation désintéressée,

en rapport avec la réaction vigoureuse qu'il marquait en sa

jeunesse contre tout utilitarisme de la connaissance, lui vaut, dans

le passage capital que nous venons de relever, d'être le philosophe

qui, entre l'homme et la cité, a introduit le principe d'une
disjonction salvatrice: elle ne signifie pas la chute dans
l'individualisme qu'on appellerait infra-civique, mais la garantie
conférée à l'homme d'atteindre jusqu'au terme dernier de la perfection

humaine, en dépit de la condition politique de sa nature

83 Pol., VII, 2—3, 1324 a 5—1325 b 32. La conclusion du débat s'affirme
dans les lignes suivantes: «Mais la vie pratique n'est pas nécessairement
tournée vers les autres, comme le croient certains; et les pensées pratiques
ne sont pas seulement celles qui ont pour objet les résultats de l'activité, mais
bien plutôt les contemplations et réflexions complètes en elles-mêmes et
trouvant en soi leur fin. Elles aboutissent à la bonne forme du sujet, de sorte
qu'elles sont une certaine action.» (1325 b 16—22). Et la question avait été

introduite en ces termes: «Mais ceux-là mêmes qui sont d'accord pour dire

que la vie accompagnée de vertu est la plus éligible sont divisés sur la question

de savoir s'il faut choisir la vie politique et pratique, ou plutôt celle qui
est séparée de toutes les occupations extérieures, telle la vie de contemplation,

la seule que certains appellent philosophie. Car il n'y a guère que ces

deux vies pour lesquelles paraissent avoir une préférence les hommes zélés

pour la vertu, tant parmi les anciens que parmi ceux d'aujourd'hui. Et
j'entends par ces deux vies la vie politique et la vie philosophique. Il n'est

pas de peu d'importance de savoir lequel est vrai: car le bon sens veut
nécessairement que l'on se conforme au but meilleur, qu'il s'agisse de l'individu ou
de la constitution publique» (1324 a 25—35).

78



avec la limitation qu'elle implique. Est-ce que Dieu et l'univers
ne sont pas beaux, s'écrie Aristote au terme de sa démonstration

Et cependant leur activité est toute intérieure. Ils ne l'exercent

sur rien. Elle n'a pas de résultats. Avouons qu'il est légitime
de vivre de la même manière84. L'Ethique à Nicomaque confirme
cette position. Car s'il est vrai que la politique est proclamée dans

cet ouvrage la science souveraine de l'action85, il ne s'ensuit
nullement qu'il n'y ait de vie humaine valide et noble, selon

Aristote, qu'à l'intérieur des cadres de la cité. La question est
touchée dans un passage du rapport de la (fpovrjacç avec la crotf ia,
c'est-à-dire de la vertu intellectuelle préposée à l'action avec
la vertu intellectuelle de la contemplation. Faudra-t-il croire,
demande l'auteur, que la qtpôvrjocç régit la aocpia 1 La réponse
affirmative signifierait que la contemplation est de sa nature
au service de l'action et l'excellence souveraine de l'homme
subordonnée aux intérêts de la cité. Mais Aristote ne répond
pas en ces termes. La (ppôvyoïç dit-il, ne régit pas plus la
ootpea que la médecine ne régit la santé. Car elle ne l'utilise pas
à ses propres fins, elle pourvoit seulement à son devenir: où yàp
Xprjzac abri), «//' opà omoç yévyzai. Et si elle donne des ordres à

son bénéfice, elle ne lui en donne pas à elle-même: èxecvrjç oôv

êvexa ènizd-rvet, àAÀ' oùx èxdifj. Dira-t-on que la politique
commande aux dieux, sous prétexte qu'elle règle toute chose en la

cité, y compris le culte des dieux86? Ces paroles aussi sont
libératrices. Elles prennent toute leur force rapportées au problème
qui nous occupe. Du dernier livre, il ressort pareillement que la
vie contemplative se suffit à elle-même. Elle n'est en rien ordonnée

à des fins politiques. Sinon, comment Aristote lui attribuerait-
il d'être aùrapxsozamj, oc aùzfpj àyarzrjzrj, èv zrj oyoXfj'i II déclare que
cette béatitude est plus qu'humaine. Il exhorte les hommes

84 Ibid., 1325 b 28.
85 Eth. Nie., I, 1, 1094 a 26—b 10.
86 Eth. Nie., VI, 13, 1145 a 6—11. Un fragment de Théophraste exprime et

confirme la même pensée: la cppévrjaiî est avec la ootpîa.y lit-on, dans le rapport
des intendants avec leur maître: ces serviteurs disposent toute chose dans la
maison afin que le maître ait le loisir de se livrer aux occupations libérales;
semblablement la cppévrjatç régit l'ordre des choses pratiques, afin que la oocpla

trouve le loisir de contempler les réalités supérieures. Texte dans: ] Burnet,
The Ethics of Aristotle, Londres, 1900, p. 287. Cette comparaison reparaît
dans les Grandes morales, I, 34, 1198 b 9 sq.

79



à s'élever autant que possible au-dessus de leur condition
mortelle, c'est-à-dire au-dessus des seuls devoirs politiques. Il insiste

sur les besoins restreints du sage87. Nulle part il n'évoque une
mise en œuvre pratique de la contemplation88; et il a pris soin
de munir l'action d'un type de connaissance qui lui soit propre,
en sorte qu'elle n'emprunte rien de la haute sagesse. L'homme
aristotélicien est donc libre de vaquer sans remords à des occupations

d'où la cité ne retirera aucun avantage. Et quant à la

prééminence de la science politique affirmée au début de

l'ouvrage, elle s'entend bien du rôle éducatif qui se trouve dans les

dernières pages attribué aux lois. Aristote en explique fort clairement

la nature et la nécessité. Il n'a rien à retirer pour autant
de ce qui demeure la revendication maîtresse de sa philosophie
morale89.

On a vu plus haut que Cicéron, quoique d'une manière plus
expérimentale et avec infiniment moins de profondeur, proclame, lui
aussi, un ordre de réalisations morales qui ne se prend point de

la condition politique de l'homme. Il ne se pouvait que le
christianisme n'abondât dans le même sens. Il a consommé la disjonction

à laquelle nous venons d'assister. Elle est signée du sang de

ses martyrs. Non que cette religion ait nié la relation réciproque
de l'homme et de la cité. Mais que l'homme fût enfermé dans

cette limite et qu'il n'y eût pour lui de destinée plus haute que
celle de servir l'Etat, tout l'enseignement chrétien le contredit.
La gloire du mot de personne est de contenir l'affirmation pour
l'homme d'une telle excellence qu'aucune activité politique ne

l'accomplisse et qu'aucune raison d'Etat ne se l'assujettisse. La

personne échappe à la cité terrestre. La déclaration en est auda-

87 Eth. Nie., X, 7 sq., 1177 a 12 sq.
88 L'interprétation de J. Burnet ne nous paraît pas rencontrer la juste position

d'Aristote, quand il écrit: «It is the theoretic life which the cpp6vtp.oç

keeps in view when he determines the mean; for he knows that his own
practical wisdom is only ancillary to the theoretical wisdom of the
philosopher» (op. cit., p. 439). L. H. G. Greenwood a développé une interprétation
semblable dans son livre: Aristotle. Nicomachean Ethics. Book VI, Cambridge,
1909, pp. 81—85. En réalité, Aristote distingue les deux classes d'hommes que
sont les cppovip.oi et les aoepot; il ne fait nullement de la aoepta la règle de la

cppovrjciç; il estime que l'œuvre propre de la cppovrjaiç ouvre les voies à la aocpia

pour ceux qui doivent s'élever à cette vie (selon le texte cité note 86).
89 Eth. Nie., X, 10, 1179 a 33—1181 b 23.

80



cieuse. Elle est appelée à compliquer les rapports de l'individu
avec la société. Elle est le principe des indocilités vertueuses et
des saintes rébellions. Mais à cause d'elle les tyrannies cessent
d'être triomphantes: une force leur est opposée par laquelle, un
jour ou l'autre, elles doivent être à coup sûr abattues80.

Reste à sauvegarder la hiérarchie des personnes: car cette
valeur n'est pas moins certaine que les précédentes, et elle ne

peut être abolie. Les hommes sont ainsi différenciés et les tâches
humaines ainsi distribuées que certains commandent tandis que
d'autres obéissent. La nécessité s'en est imposée toujours. Elle a

pris dans l'antiquité la forme de ce rapport du maître à l'esclave

que nous ne tolérons plus, parce qu'il nous semble que la dignité
du sujet n'y est pas respectée. Mais elle prenait aussi la forme
de l'obéissance des hommes libres aux lois: car les anciens avaient
compris que l'obéissance n'est pas de sa nature servile et qu'une
soumission peut être consentie par un homme d'où ne résulte

pour lui aucune diminution. Il suffirait que l'on conçût toute
90 Les rapports réciproques de l'homme et de la cité sont un sujet fort

débattu de nos jours. Le mot dont nous traitons y trouve l'un de ses emplois
les plus fréquents. Distinguée de l'individu, la personne permet d'affirmer la
transcendance de l'homme à l'égard de l'œuvre politique sans qu'on méconnaisse

ou diminue sa condition de partie à l'intérieur du tout social. Le mot
de personnalisme exprime, en liaison avec ce débat, le primat attribué à la

personne sur la société. Voir en dernier lieu: J. Maritain, La personne et le
bien commun, dans: Revue thomiste, XLVI (1946), pp. 237—278. La
pertinence de la distinction entre individu et personne a été contestée (mais sans

que soient mises en cause les thèses quelle soutient) par J. Tonneau, dans:

Bulletin thomiste, V (1937—1939), pp. 466—477 (avec bibliographie). Nous

venons de marquer pour notre part, à la faveur de brèves notations
historiques, que l'autonomie de la vie et de la destinée personnelles par rapport
à la société signifie l'une des conquêtes laborieuses et insignes de la
civilisation. Il ne fallut rien de moins que le christianisme et ses hautes affirmations

religieuses pour la consolider dans l'ensemble des esprits.
De ce qui vient d'être exposé on ne conclura pas que la personne, comprise

comme il a été dit, ne fait que jouir de sa vie plus haute dans un isolement
égoïste. On a seulement revendiqué pour elle une vie dont la cité cesse d'être
l'objet dernier. Au plan où se situent les personnes, considérées à part de leur
insertion dans la communauté politique, des relations s'établiront qui doivent

permettre l'exercice d'une activité et d'un dévouement que Platon, dans la

République, ne concevait qu'à l'intérieur de l'Etat. L'Eglise, dans le christianisme,

constitue une société de ce genre (d'où ses conflits avec les Etats). Des

dévouements, certes, y ont cours et des activités s'y déploient, au bénéfice de

ce qu'il y a de plus élevé et d'éternel dans l'homme.

6 81



obéissance selon ce type et qu'on la conciliât chez le sujet avec
l'exercice de la raison (en quoi l'obéissance s'élève au-dessus de

la simple exécution), pour que désormais la contrariété cessât

entre l'excellence de la personne humaine et la subordination
d'un homme à un autre homme. N'est-il pas remarquable que le

christianisme, par lequel fut consacrée la dignité humaine, ait
en même temps élevé l'obéissance au rang d'une haute vertu
morale Il n'est pas probable qu'on doive le taxer en cela

d'inconséquence. Pensons plutôt que l'obéissance même est

susceptible de noblesse. Saint Thomas d'Aquin va jusqu'à
transporter chez le sujet soumis à l'autorité d'un autre et dans l'acte
même où il pratique la sujétion la qualité qu'Aristote nommait
(ppôvrjocç et qui signale chez un homme l'accomplissement de la
raison pratique: car il faut, estime-t-il, que le sujet décide en

tout jugement et lucidité de l'action qui lui est commandée; et

parce qu'elle procédera en dernier ressort de sa décision libre,
elle prendra la dignité d'une action humaine. Non que le sujet
doive juger en chef; les rôles n'ont pas à être confondus. Mais

il lui appartient d'apprécier comme méritant ou non son
agrément l'ordre qu'il reçoit. En rapport avec cette conception, le

moraliste chrétien marque les limites en dehors desquelles le

commandement le plus impérieux ne devrait pas être obéi: si,

par exemple, il contrariait la volonté déclarée d'une autorité plus
haute ou s'il violait la loi divine; de même s'il concernait un
domaine d'action pour lequel ce maître qui commande n'est pas
qualifié — et il est des domaines d'action où nulle autorité
humaine n'a le droit de pénétrer91. Par là s'affirmerait l'idée
d'un art d'obéir à l'usage des sujets: on voit bien que cet acte

91 Sur le sujet comme auteur libre de son acte d'obéissance: «Sed homines
servi vel quicumque subditi (à la différence des choses inanimées ou des êtres

non rationnels) ita aguntur ab aliis per praeceptum quod tamen agunt seipsos

per liberum arbitrium. Et ideo requiritur in eis quaedam rectitudo regiminis

per quam seipsos dirigant in obediendo principibus» (Somme théol., IIa Ilae,
q. 50, a. 2). — Sur le devoir de désobéir et sur la soustraction de certains
domaines d'action à toute autorité humaine, ibid., q. 104, a. 5, où l'on relèvera

notamment ces déclarations: «Et ideo in his quae pertinent ad interiorem
motum voluntatis, homo non tenetur homini obedire, sed solum Deo (avec

l'appui d'une citation de Sénèque)... Unde non tenentur nec servi dominis

nec filii parentibus obedire de matrimonio contrahendo vel virginitate
servanda» (comparer avec les édits sur les mariages, chers à Platon).

82



engage des capacités dignes de l'homme. Et des circonstances, on
l'aperçoit aussi, se présentent, où sa condition de sujet doit
permettre à un homme de s'élever au sommet de l'énergie. Une
saine philosophie de la personne ne tend donc pas vers
l'émancipation universelle. Elle s'impose bien plutôt de résoudre à

l'avantage de la dignité humaine, comme il vient d'être indiqué,
les problèmes qu'entraîne la valeur propre de la hiérarchie des

personnes. Elle évite du même coup la duperie de transformer
l'égalité de nature en l'égalité des aptitudes et des tâches, et
c'est-à-dire de bouleverser les relations humaines sous prétexte
de dignité. Proche de l'obéissance, une autre vertu concourt au
même effet. L'humilité fait qu'un homme veut être ce qu'il est
et occuper le rang qui lui revient. Par rapport aux aspirations
désordonnées d'une nature orgueilleuse, elle est un abaissement;
mais elle n'est en elle-même qu'une, résolution de vérité. C'est

pourquoi elle s'allie avec la magnanimité. Chez qui possède les

deux vertus, l'affirmation de la personne s'empreint d'une
justesse exquise. Les Grecs eurent trop de finesse pour ne pas
dénoncer les formes diverses de la démesure du moi cependant
qu'ils créaient le type du magnanime92. Le christianisme a de
1 humilité donné la justification profonde, en la faisant dépendre
de l'ordre de la providence divine93. Une philosophie judicieuse
de la personne n'aura garde d'abolir cette vertu. Mais elle la
conciliera avec les valeurs propres qu'elle se donne la mission
de représenter.

Moyennant les analyses qui précèdent, au service desquelles
nous avons utilisé de préférence la considération historique, on
sera en mesure d'apprécier les philosophies morales désormais

organisées autour de la notion de personne ou inspirées d'elle
en quelque manière. Le fait en est acquis. Les fortes assertions
de Kant n'ont plus été oubliées. Loin de ses premières origines,
la personne occupe de nos jours une place de choix dans les

systèmes de pensée relatifs à la vie morale ou à l'action. Elle est

92 La/ocjvott.î distinguée de la oefaXo'Vjyia: Eth. Nie., IV, 9, 1125 a 27—-32.

Plusieurs des caractères de Théophraste nous représentent des variétés de

l'orgueil: 21, 23, 24. Les stoïciens flétrissaient l'enflure de l'âme sous le nom
de T'jtpoç; cf. U. Knoche, Magnitudo animi, Leipzig, 1935, p. 79.

93 Voir la Somme théologique de saint Thomas d'Aquin, lia Ilae, q. 161.

83



souveraine, par exemple, en connexion essentielle avec la théorie
des valeurs, dans l'éthique de Max Scheler — dont l'autorité sur
un grand nombre d'esprits n'est pas contestable. Elle permet à

ce philosophe (en réaction contre la morale kantienne, donc

dépendant d'elle) de donner une expression vigoureuse à la

spécificité de l'ordre moral. Elle est prémunie chez lui, grâce à

la solidarité des personnes, grâce à l'amour, contre l'un des

dangers que nous dénoncions sous le nom d'individualisme. Elle
ne favorise pas non plus les réalisations de soi, menacées de

subjectivisme, auxquelles il est si tentant d'associer le mot de

personne. En faisant d'autre part de la personne le «porteur»
des valeurs morales, M. Scheler était naturellement conduit à la
concevoir comme le centre de toute influence s'exerçant sur les
hommes au bénéfice des valeurs. Il crée en ce sens la notion de

«modèle» et il analyse la force qui émane notamment de la
personne du saint. Sur cette puissance d'entraînement que possèdent
les personnes et sur l'opportunité de l'étudier, on n'élèvera
aucune difficulté. L'un des usages les plus féconds de la notion
qui nous occupe est probablement celui qui vient d'être indiqué.
Mais sur ce point même la personne ne saurait être considérée

comme contenant l'explication totale. L'efficacité qu'elle détient
et dont la nature est sans doute irréductible laisse entier le
rôle de l'intelligence et de la détermination objective du bien
comme principes d'action morale. Il ne suffit pas de dire que
nous imitons des personnes. Encore avons-nous à nous persuader
que leur exemple est valide et que notre action répond à ce
qu'elle doit être. Faute de quoi, de quels égarements les imitateurs

ne sont-ils pas menacés Et ne se trompassent-ils point,
leur conduite resterait privée de ce qui caractérise éminemment
l'action morale. Un élément d'essence intellectuelle s'introduit
de droit dans nos décisions pratiques. Et c'est pourquoi enseigner
peut bel et bien être une façon de conduire. Lorsque M. Scheler
déclare qu'il n'importe pas que nous ayons la connaissance historique

du modèle dont nous nous inspirons et qu'il est loisible au
disciple de Jésus, par exemple, de se tromper sur le temps et
sur le lieu, sur les péripéties variées de l'existence réelle de
Jésus94, il soutient un paradoxe et confirme le discrédit auquel,

94 Vorbilder und Führer: der Heilige, dans: Schriften aus dem Nachlaß,
Vol. I, p. 185 (Berlin, 1933, Der Neue Geist). Reproduisons ces lignes signi-

84



dès le principe, sa philosophie morale a voué l'intelligence comme
distinguée de l'émotion intuitionnelle des valeurs.

Le grand ouvrage d'Henri Bergson suggérerait des réflexions
analogues. De l'auteur précédent à celui-ci, nous passons d'une

philosophie des valeurs à une philosophie de la vie. La personne
en morale bergsonienne est proprement créatrice. Elle brise le
cadre où se tient la moralité collective. Et par l'effet de sa

présence, elle imprime à l'espèce un élan nouveau. Elle agit par
l'émotion qu'elle répand et dont elle fut saisie la première.
H. Bergson ne cesse de répéter que l'émotion est supra-intellectuelle.

Son insistance sur l'importance morale de la personne n'a

d'égale que la dépréciation où il tient à sa manière l'intelligence.
A celle-ci, il dénie toute efficacité originale, car les idées et les

raisons les plus persuasives peuvent toujours être récusées par
la volonté. En quoi l'on peut estimer que ce philosophe (en

toute fidélité à ses positions initiales) néglige la préoccupation
de vérité immanente à l'action morale. Admis que la personne
est créatrice, encore importe-t-il de vérifier l'impulsion venue
d'elle. L'expérience intime rend témoignage de cette exigence et
le nom de conscience est propre à l'illustrer. Le jugement vrai
reste la règle décisive de l'action. A le méconnaître, on s'interdit
au surplus de rendre compte de cette grande donnée historique,
à savoir que les créateurs de la philosophie morale eurent en vue
une science du bien, par laquelle ils concourussent à l'établissement

et à la diffusion de la vertu parmi les hommes. La science

ficatives: «Andererseits aber ist nicht weniger evident, daß selbst der
nachfolgend Heilige, in dem er (le saint-modèle) unmittelbar gegenwärtig ist, und
der ihn auf die denkbar vollkommenste Weise in evidenter Selbstgegebenheit
besitzt, von Ort, Zeit, Umgebung, von allen bunten Lappen seiner historischen
Existenz und von aller realen Historie seiner nichts, gar nichts zu wissen braucht,
ja darüber sich jeder beliebigen Täuschung hingeben kann. Es ist also klar: alle
historische Jesus-Wissenschaft lehrt uns über den Heiligen Jesus nichts — gar
nichts.» — Sur la place centrale et sur la signification de la personne dans

l'éthique de M. Scheler, on lira utilement les remarques de A. Rohner, O. P.,
dans l'article: Natur und Person in der Ethik (Divus Thomas, Freiburg, XI
[1933], pp. 52—62). Dans le paragraphe qu'on vient de lire, nous nous
sommes borné à confronter cette position personnaliste avec l'exigence
intellectualiste qui ne saurait être sacrifiée, croyons-nous, dans une éthique
intégrale. L'art, cité contient en outre sur saint Thomas d'Aquin, sur Kant et les

philosophes de sa postérité, des réflexions qu'on pourra rapporter à notre
sujet.

85



du bien est née d'une aspiration à connaître; elle n'est pas un effet
de la fonction pragmatique de l'intelligence. Et l'on voulait savoir
afin d'accéder à la vertu et de s'y consolider. Telle fut aux
origines la nature certaine de la philosophie morale. Les
explications d'H. Bergson laissent échapper cette donnée capitale.
Il n'y aurait jamais eu la République ni VEthique à Nicomaque

que l'auteur des Deux Sources ne raisonnerait pas autrement
qu'il ne fait. Mais l'on découvre au mieux la faiblesse de sa position

dans l'interprétation qu'il avance de Socrate: car s'il est sûr

que Socrate fut un mystique, tout nous crie qu'entre science et
vertu il a établi, de toute la force de sa conviction, une
connexion à son gré indestructible. H. Bergson a dit des choses
admirables sur la personne comme source de la moralité absolue;
ses analyses ruinent la prétention naguère altière de réduire le
moral au sociologique. On ne peut se dissimuler cependant que
ce primat de la personne est lié à une inimitié envers la fonction
spéculative de l'intelligence, dont l'illustre philosophe ne se défit
jamais.

Nous nous en tenons à ces deux exemples. Joints aux remarques

que nous inspirait plus haut le développement de l'histoire,
ils nous invitent à faire droit de telle sorte aux acquisitions
nouvelles de la philosophie morale que nous ne nous privions
point de ce qu'il y a d'éternel dans les doctrines du passé.

86


	Sur l'usage de la notion de personne en philosophie morale

