
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: Transzendierende Existenz : Bemerkungen zum gleichnamigen Aufsatz
von Heinrich Barth

Autor: Keller, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Transzeiidierende Existenz

Bemerkungen
zum gleichnamigen Aufsatz von Heinrich Barth

Von Wilhelm Keller
Es ist die schönste Förderung, die einem philosophischen

Bemühen in seinem sachlichen Anliegen zuteil werden kann,
wenn es einem mitbeteiligten Geiste von hohem Rang zum Anlaß
der Auseinandersetzung wird. Das philosophische Denken ist
infolge seines transempirischen Raumes in besonderem Maße auf
die Konfrontation und Kritik, d. h. aber eben auf eine
Arbeitsgemeinschaft im Wege der Verständigung angewiesen. Aus diesen
Gründen soll hier an erster Stelle ein Wort des Dankes für die
vorstehenden kritischen und aufbauenden Erörterungen H. Barths
ausgesprochen werden.

Aber dann drängt sogleich vieles auf eine Erwiderung hin,
und so mag denn hier so etwas wie ein wahrheitssuchendes
Gespräch in Gang kommen. Freilich eine im Rang angemessene
Erwiderung, durch die zugleich im vollen Umfang die Möglichkeit

eines Gesprächs erfüllt würde, müßte nun auch zur
Darstellung bringen, wie umgekehrt wir selbst das Denken unseres
Partners ergreifen und verstehen können. Erst in der vollen
Gegenseitigkeit dieser fragenden Aneignung wäre der Idee eines

wirklich förderlichen Gesprächs im maximalen Sinne gedient.
Allein auf diese Weise würde der Gesprächsgegenstand zunächst

verdoppelt, und dem stellen sich die Beschränkungen, die im
vorliegenden Rahmen gezogen sind, gebieterisch entgegen. So

müssen wir auf dem Boden bleiben, den unser Partner selber

gewählt hat, wobei wir uns freilich dann seinem eigenen
weitgreifenden Werk gegenüber sehr in Schuld wissen.

Indessen meinen wir doch, auch so weiter zu kommen. Aber
dieses «Weiterkommen» muß paradoxerweise mit einem Rückgang

beginnen. Es erweist sich nämlich als notwendig, zuerst

27



gerade den Boden und Ausgangspunkt gründlicher sicherzustellen.
Unser Partner setzt mit einer ganz bestimmten Ausdeutung des

ontologischen Denkens ein, das er der Auseinandersetzung würdigt.

Indessen: gerade gegen diese Ausdeutung verlangt der
fragliche Ansatz in Schutz genommen zu werden. So steht am
Anfang die Nötigung, mit einer ursprünglicheren Vergegenwärtigung
womöglich besser in Sicht zu bringen, worum es in Wahrheit
geht. Gelingt das, so werden gewisse Aussetzungen von selber
hinfällig; aber entscheidender ist, daß sich dann zugleich abzeichnet,
wie nun der Gegenentwurf, den H. Barth zunächst als andere

Möglichkeit des Denkens in Anspruch zu nehmen gezwungen ist,
nicht so sehr ein Entgegengesetztes bleibt. Vielmehr zeigt sich
alsdann eine bis dahin verborgene innere Nachbarschaft. Durch
alle gegensätzlichen Formulierungen hindurch erklingt eine

Zusammenstimmung, die für den Beteiligten ermutigend ist, weil
sich darin das Sein-bei-der-Wahrheit zu bekunden scheint. Zwar
gliedert sich alles verschieden aus, aber die Gegensätze lassen

sich darauf zurückführen, daß die gleiche Sache von verschiedenen

Ausgangspunkten her angegangen wurde. Die gleichen
Bezüge, in der gegensinnigen Bichtung durchgedacht, stellen sich
anders dar, aber bedeuten gerade so doch eben die eine und
gleiche Sache.

Die Erörterungen H. Barths setzen ein mit der Suche nach
einem übergreifend charakterisierenden Titel für jene bestimmte
ontologische Betrachtungsweise und jenes Insgesamt ontologisch
fundierter Aussagen, gegen die, wie angekündigt, ein grundsätzlich

anders geartetes Philosophieren ins Feld und zum Siege

geführt werden soll. Der gesuchte Titel wird gefunden in der
Bezeichnung «Philosophie der Verhaltung». Und das, was dieser
Philosophie entgegengesetzt wird — zum mindesten als
Möglichkeit -— wird im Entwurf gekennzeichnet als «Philosophie der
Erkenntnis». Diese soll und muß, wie im übrigen ja jedes letzte
Philosophieren, bei aller Grundsätzlichkeit dennoch ein Denken
des Wirklichen und Konkreten, eine «Philosophie der Erscheinung»

sein. Aber nur in einer Philosophie der Erscheinung, die

von der Erkenntnis ausgeht, wird also die Möglichkeit gesehen,
die als entscheidend gilt. Und das ist die Möglichkeit, eine
«Transzendenz der Existenz» in den Griff zu bekommen. Hierauf
kommt alles an. «Transzendenz der Existenz» aber, wenn wir

28



recht verstehen, bedeutet so viel wie die Tatsache einer vor-
oder überexistenziellen Begründung der Existenz, und zwar in
dem Sinne, daß die Existenz in ihrer Realität die tatsächliche
Erfüllung dieser Begründung ist und darum auf sie bezogen
bleibt. Die Gewißheit eines solchen «Transzendierens» als eines
Gründens der Existenz außerhalb ihrer bloßen Faktizität ist die
entscheidende Wahrheit in bezug auf sie.

Wenn diese Interpretation die These unseres Partners trifft,
so fühlen wir uns ihr aber in Wahrheit auf das engste verbunden.

In nichts Anderem als in jener Transzendenz und ihrer
Erfassung besteht das entscheidende philosophische Anliegen
überhaupt. Und wie steht es damit nun in unserer sogenannten
«Philosophie der Verhaltung»? Liegt nicht vielleicht gerade
in dieser Benennung, die ja den Sinn einer diagnostischen Deutung

haben soll, schon ein erstes Fehlgehen im Verständnis Und
ist nicht, mit eben dieser Behaftung, bereits im ersten Ansatz
das Hindernis geschaffen, das dann entscheidende Verdeckungen
nach sich zieht: so zwar, daß die Kritik und Entgegensetzung
dann gewiß sehr notwendig erscheint, aber im Grunde doch nur
durch eben dieses ursprüngliche Verfehlen des eigentlich
Gemeinten bedingt ist

Immerhin trifft die Etikettierung als «Philosophie der
Verhaltung» unter sehr bestimmten Voraussetzungen etwas Richtiges,

und jedenfalls ist der Ausdruck mit abwägender Umsicht
gewählt und geprägt. Das Ungewohnte, das ihm anhaftet, und
die Schwebe, in der er sich hält, indem er nicht einseitig nur
«Sachverhalt» oder «Verhältnis» oder geschehens- und vollzugsmäßiges

«Verhalten» oder «Haltung» bezeichnen, sondern dies
alles zumal umgreifen soll, könnte zunächst als Anzeichen dafür
erscheinen, daß hier wirklich jene fundamentalen und
transzendentalen Relationen mitgesehen seien, in die wir das

Sein im umfassendsten Sinne sich ausgliedern sehen, in denen

es besteht und sich konstituiert. «Verhaltung» müßte dann

«Verhaltung des Seins» als «Sein» bedeuten. Im weiteren
Verlaufe zeigt sich indessen, daß unserer Meinung mit dem
fraglichen Ausdruck insgeheim doch bloß empirisch naturhafte
Allgemeinbestimmungen, Begriffe von innerweltlich gegenständlichen
Seinsarten unterlegt werden, so daß unter dem Titel «Philosophie

der Verhaltung» unversehens die Inkriminierung eines

29



nackten Naturalismus hervorschaut. Damit wird hier also doch

— ungeachtet der Warnung vor allzu naiver Vereinfachung, die

unser Interpret selber vorangehen ließ — eine sehr simplistische
Auffassung unterstellt. Danach bestände der in Frage stehende
fundamentale ontologische Gedanke in der Setzung eines
Systems von letzten, positiv realen Verhaltensweisen,
Geschehensgrundformen von Seiendem, welche als solche den Erscheinungen

zugrundeliegen würden und aus denen alle Erscheinungen —
darunter auch das menschliche Erkennen — in direkter
Abwandlung hergeleitet oder auf die sie als Derivate zurückgeführt
werden sollten. In der Tat, auf ein solches Denken bezöge sich

mit Recht — nur auf ein solches Denken aber auch mit
Notwendigkeit — die Kritik, die unser Partner geltend macht. Und
allein gegen eine Voraussetzung dieser Art bedeutet es in
der Tat eine Gegenthese, wenn das Anliegen auftritt, die

Unableitbarkeit der Erkenntnis aus «neutralen Instanzen», die

eigene Dignität der Erkenntnis, sowie ihren Primat als Ausgangspunkt

für das philosophische Erkennen erst ins gebührende
Recht setzen zu sollen.

Nun macht all dies aber nur deutlich, wie eine auch noch so

vorsichtig gemeinte Charakterisierung des fraglichen ontologi-
schen Ansatzes als «Philosophie der Verhaltung» schon fehlgeht.
Die Abgleitung liegt darin, daß damit an die Stelle des Seins,
welches in der Tat rein als solches das wahre Problem bildet,
sogleich unvermerkt wiederum Seiendes gesetzt wurde, d. h.

irgendwelche gegenständliche Bestimmungen und Inhalte. Nun
ist aber das Sein als solches — in unerbittlicher Strenge als

solches festgehalten — das Letzte und Unbedingte. Es besteht
nicht in etwas Seiendem und hat selber keine Basis seiender
Natur. Das Sein als solches kann nicht zurückgeführt werden
auf innerweltliche Gegebenheiten irgendwelcher Art, da allen
solchen Gegebenheiten selbst ja vielmehr umgekehrt in irgendeinem

Sinne Sein eignet. Mithin geht die Frage nach dem Sein

selber unabweislich hinter alles Seiende, welcher Art auch immer,
zurück. Darum müssen wir jede Charakterisierung des funda-
mental-ontologischen Gedankens, die ihm inhaltliche Bestimmungen

unterschiebt, zurückweisen: sie verdeckt unvermeidlich die
radikale Ausrichtung auf das Sein im schlichten, ungegenständlichen

Sinne des Wortes. Sie schiebt sogleich an die Stelle des

30



eigentlichen Problems, an die Stelle der Frage nach der Bedeutung

von Sein schlechthin, eine materiale Thematik. Und wie
sehr wird ja in der Tat in der Darstellung, die unser Mentor
entwirft, unsere (transzendental gemeinte) fundamental-ontologische
Thematik reduziert auf den angeblichen Versuch, alle Erscheinungen

— vorab das menschliche Dasein, Bewußtsein und Selbstsein

— auf gegebene Grundrelationen von Seiendem zurückzuführen.

Und zwar auf Grundrelationen vom Charakter neutraler,

außerexistenzieller, erkenntnisfremder «Verhaltungen», die
letztlich naturhafter Art wären, irgendwie vorgefunden, jedenfalls

grundsätzlich lcontingent und, wie alles nur Positive, bar
einer außerempirischen Begründung; so daß die in Frage
stehende ontologische Konzeption zum Schluß wirklich auf die
Ebene einer Naturphilosophie herabgedeutet wird, welche «sich

zutraut, Qualitäten ,höheren' Seins aus ,niederen' Seinsstufen in
genetischer Herleitung zu begreifen». Und dies alles, nachdem

vorher in feinsinnigem Verständnis festgestellt worden war, daß

das inkriminierte Denken jede Naturphilosophie «weit hinter
sich lasse», daß der Kern des Ansatzes vom Menschen selbst

gebildet werde, und zwar — wie wir meinen — vom Menschen
als Existenz mit deren spezifischer Transzendenz, und nachdem

sogar der Ausdruck «Verhaltung» im Anfang, d. h. vor der
nachträglichen Wiedereinengung, ausdrücklich so gewählt wurde, daß

er «die ontisch-neutrale Bezogenheit so gut wie den Vollzug der
existenziellen Beziehung» einschließen sollte.

Wir würden nach alledem für die intendierte ontologische
Konzeption wirklich allein den Titel anerkennen können, durch
den sie schlicht nur als Philosophie eben des Seins angesprochen

wäre. Es handelt sich um ein Philosophieren, dessen

Anliegen es ist, eben das Sein als das selber Letzte in seiner Bedeutung

und inneren Komplexität auszugliedern. Jede andere, jede
inhaltliche Betitelung aber müßte zurückgewiesen werden, weil
sie unumgänglich, durch Unterschiebung einer engeren materia-
len Abzielung, die ursprüngliche Thematik nicht nur entstellt,
sondern auch schon ganz grundsätzlich verfehlt.

Wenn wir aber gleichwohl um eine dennoch nähere
Charakterisierung ersucht würden, so wüßten wir selber zunächst nur
eine solche vorzuschlagen, die das in Frage stehende ontologische

Denken lediglich formal charakterisiert. Es ließe sich be-

31



zeichnen als ein Schematismus der «reziproken Fundierung»1.
Damit soll ein Denken bezeichnet werden, das im ontologischen
Bereich (aber auch im Bereich der Erscheinung, soweit da
«konstitutiv» gefragt wird) an Stelle linearer Ableitungen und
Ableitbarkeiten komplexe Zusammenhänge setzt, indem es in letzter

Hinsicht allenthalben wechselseitige und dann gar «zirkuläre»

Bedingungsbezüge am Werke findet.
Und nun besteht gerade die fundamentalste «reziproke

Fundierung», die denkerisch auszugliedern ist, in eben dem
Verhältnis, das uns an dieser Stelle beschäftigt und dem eine

Schlüsselstellung in der hier schwebenden Auseinandersetzung
zukommt. Es ist die besondere Eigentümlichkeit des Verhältnisses

von Sein und Erkenntnis, auf das unser Partner ja die
Thematik zuspitzt. Er glaubt in der strittigen ontologischen
Konzeption eine angebliche Hintansetzung des Erkennens bekämpfen
zu müssen. Diese Hintansetzung glaubt er zu erblicken in einer
vermeintlich von uns vollzogenen Einrückung der Existenz in
existenzfremde neutrale Verhaltungen von Seiendem und durch
eine Reduktion der Erkenntnis auf erkenntnisfremde, schlicht
positive und kontingente ontische Instanzen, wogegen doch aber
in Wahrheit die Dignität der Erkenntnis transzendental begründet

sei und gerade im überempirischen Vorrang des Logischen
zum Ausdruck komme.

In Wirklichkeit aber ist das Verhältnis von Sein schlechthin
(welchem Begriff man nun nichts Inhaltliches mehr supponieren
möge) und Erkenntnis des Seins schlechthin (welche freilich
zu unterscheiden ist von der Erkenntnis des Seienden) ein
Verhältnis eben im Sinne einer reziproken Fundierung. Das Sein
schlechthin ist Problem der auf es gerichteten Erkenntnis. Es
wird in erkenntnismäßigem Zugang ergriffen oder zum min-

1 Ich verwende diesen Ausdruck Beit einiger Zeit zum eigenen Gebrauch
und in Vorlesungen. Nachträglich stoße ich in psychologischen Zusammenhängen

bei M. Pradines auf den Begriff der «genèse réciproque». Dieses

Prinzip berührt sich mit dem der reziproken Fundierung sehr eng, nur daß

der Terminus «Fundierung» umfassender ist, indem er die letzten
Bedingungsbeziehungen in ihrem ganz übergreifenden Charakter meint und also
nicht primär genetisch, sondern umfassend strukturell zu verstehen ist.
Gerade das aber macht es möglich, daß er dann auch auf genetische Eigentümlichkeiten

mit erhellender Kraft angewendet werden kann.

32



desten erfragt. Insoweit scheint das Erkennen «vor» dem Sein

zu stehen; es scheint das Sein ja zu «umfassen». Aber eben
dieses Erkennen — und zwar mitsamt dieser seiner Stellung und
unbeschadet ihrer — ist seinerseits in einem bestimmten Sinne.
Und in diesem Betracht ist nun umgekehrt das Sein das
«Umfassende» und «Vorausliegende».

Oder anders: das Sein muß sich im Erkennen erschließen, so
daß der «Begriff» des Seins vom Erkennen getragen wird. Anderseits

aber trägt das Sein seinerseits — und zwar gerade als

dasjenige, als das es in jenem Begriff intendiert ist, insofern dieser
eben das allumfassende Sein meint — eben dieses «Erkennen»
mit und dann also gerade auch noch den Begriff seiner selbst.
Dann gilt, daß der «Begriff» des Seins sein eigenes Sein, das

Sein dieses — und zwar gerade dieses — Begriffes des Seins

selber umfassen muß. Aber das ist nun durchaus nicht etwa ein
Anlaß zu alarmiertem Gebaren, und auch die Rede von einem
Widerspruch hätte hier keinen Sinn, noch auch der Versuch,
das Ärgernis zu überwinden. Das wäre eine schiefe Übertragung
innerweltlich logischer Prinzipien auf den Welt, Subjekt und

Logik umfassenden letzten «Grund». Gerade in dieser eigentümlichen

Gliederung einer innern Rückbezogenheit kommt
vielmehr das Entscheidende, der letzte «Grund» selber, zum
Ausdruck. In nichts anderem als in eben diesen Verhältnissen
besteht er selbst, und der fundamentale Zirkel ist gerade der
Erweis dafür, daß wir eben hier in der Tat beim Letzten sind.
Diese «Dialektik» ist nicht die Crux, sondern die Wahrheit in
der fundamental ontologischen Thematik. Demnach muß aber
also unter dem Sein, sofern es in seiner vollumfänglichen
Bedeutung ergriffen werden soll, ein Bestimmungsganzes gemeint
werden, in dem auch das Sein der Erkenntnis von Sein, oder
mindestens das Sein der Frage nach dem Sein und des

«Meinens» des Seins, mitgesetzt ist. Und eben darum gehört konstitutiv

zum Sein selbst die Existenz eines meinend-erkennenden
Daseins: der Mensch. Dieser ist hier durchaus nicht erschlichen
oder in «lautlosem» Übergang eingeführt. Die menschliche
Existenz ist in eben jener letzten ursprünglichen Dialektik des Seins

mitgesetzt. Nichts Anderes als sie tritt an den Tag, wenn diese

Dialektik ausgegliedert und das darin Implizierte explizit
gemacht wird. So gewiß es nicht stimmt, daß ohne Wissen «die

s 33



Existenz bereits in die ursprünglichen Verhaltungen des Seins

hineinverlegt wurde», so gewiß ist umgekehrt, daß sie im
letztursprünglich und vollumfänglich gedachten Sein bereits enthalten

ist und mitgedacht sein muß. Sie ist im Sein — als jenem
Gefüge letzter Bezüge — gesetzt, bedingt und gefordert. Sie ist
ein integrierendes Moment derselben, so zwar, daß gerade durch
sie, als durch ein Glied dieses Gefüges, dessen Gefügtheit allererst

überhaupt stattfindet. Erst dank ihr ist das Gefüge und ist
es, was es ist. Es besteht aber eben — konkret gesprochen — im
Gefüge der Welt, als des Seienden im ganzen, in dem das Dasein
selber gegründet und bedingt ist, das jedoch mit allen seinen

Möglichkeiten seinerseits hinwiederum nur vom Dasein her
überhaupt als seiend in Anspruch genommen ist. Dies ist des Daseins

eigentümlicher Stand: es ist bedingt und bedingt selber doch alles

mit, ist getragen und stiftet doch erst selber das Tragende; und
hierin liegt auch der Grund, warum das Dasein Akt ist: Verhalten

zu Seiendem in Gebundenheit an Seiendes, aber gerade
hierin eigener Vollzug seines eigenen Seins. Wir müssen es uns

an dieser Stelle versagen, in differenzierter Ausführung zu
zeigen, wie damit das «Haben» von Seiendem (praktischer Umgang
und theoretischer Bezug) und zugleich die «Selbstheit» und die
innere Problematik des menschlichen Daseins gesetzt ist. Aber
es dürfte offenbar sein, daß es sich da mitnichten um irgendwelche

kontingent vorgefundene «Verhaltungen» handelt. Alle
diese Bestimmungen sind Momente einer ursprünglichen Artikulation;

nämlich der Artikulation des Seins selber und als solchen.

Und so darf und muß in Tat und Wahrheit denn gerade hier
eben von einer «übertatsächlichen Fundierung des Menschen»

gesprochen werden.
Und hieraus erhellt nun das an dieser Stelle Entscheidende:

daß nämlich in gar keiner Weise die Rede ist von einem Primat
neutraler, erkenntnisfremder Verhaltungen vor der Erkenntnis,
noch von einer Ableitung des Erkennens aus solchen, und mithin

auch nicht von einem bloß sekundären, derivierten Rang der
Erkenntnis. Aber sogleich muß dann hinzugefügt werden, daß

nun freilich genau so wenig umgekehrt von einem schlechthinni-

gen Primat des Erkennens die Rede sein kann — zum
mindesten nicht im Verhältnis zum Sein im ganzen, d. h. nicht im
Rahmen des fundamental-ontologischen Problems. Dies aber ist nun

34



der Punkt, der sich zu einem zentralen Gegeneinwand gegen den

eigenen positiven Gegenentwurf unseres Partners selber zuspitzt.
Von den aufbauenden Ausführungen H. Barths muß sich an

vielen Stellen nahe angesprochen fühlen, wer im Kantischen
Denkbereich einen entscheidenden philosophischen Ursprung
erlebt. Gleichwohl aber vermögen wir uns des Eindrucks nicht
zu erwehren, daß es in gewisser Weise mißlich ist, wenn nun
— wie es hier geschieht — zunächst ein Erkennen vorausgesetzt

wird, das vorderhand in einer eigentümlich losgelösten
Weltüberhobenheit schwebt. Nicht nur methodisch, nicht nur
als Ausgangspunkt ist da von einer Priorität des Erkennens

die Rede, sondern das Erkennen scheint ein absolutes

Prinzip darzustellen; und aus diesem Prinzip scheinen alle
weiteren prinzipiellen Bestimmungen zu entspringen, die das Seiende,
aber auch das Sein als solches, umfassen sollen. Damit jedoch
gelangt das Sein und das Seiende von allem Anfang an allein in
jener Bedeutung zur Diskussion, in der es unter dem Gesichtspunkt

seiner Zuordnung zum Erkennen erscheint. Und dasselbe

ist endlich gar auch der Fall mit der Existenz und mit den
Bestimmungen, in denen diese als solche getroffen werden soll.
Denn schließlich und endlich wird auch in diesem
erkenntnistranszendentalen Horizont anerkannt, daß das Erkennen doch
eben in menschlicher Existenz seine Stätte hat. Aber dieser
Gedanke dient — so möchte es scheinen — nur dazu, um dann

vom Erkennen aus, gleichsam postulatorisch, sekundär anhangend,

auch noch Aussagen über die Existenz im fernem zu
machen. Jene Priorität des Erkennens bleibt aufrechterhalten,
nur daß jetzt auch noch nach der weiteren Verfassung der
Existenz gefragt werden kann, die damit vorausgesetzt scheint.
Denn es kann ja auch bei unserem Autor nicht damit sein
Bewenden haben, daß sich Existenz in der Erkenntnis erschöpfe.
Existenz bildet in der Tat auch für Barth das Umfassende, selbst

in bezug auf das Erkennen. Das wird deutlich zum Ausdruck
gebracht. Aber dennoch wird — entsprechend der vorherigen
Priorität der Erkenntnis, die sich nun zum Primat wandelt —
auch jetzt noch gerade die Erkenntnis als das maßgebliche
Wesen der Existenz in Anspruch genommen. Das geschieht
allerdings — wie uns scheint — nur um den Preis einer fragwürdigen
Ausweitung des Erkenntnisbegriffes, so nämlich, daß nun Er-

35



kenntnis zum Terminus für die existenziellen Akte überhaupt
wird.

Ist bei alledem nicht Anlaß zu der Vermutung, es handle sich
bei den beiden einander gegenübergestellten Konzeptionen nicht
so sehr um eine gänzlich andere Thematik, als vielmehr nur um
einen andern Modus ihrer Erscheinung, bedingt durch den
andern Einstieg und das Blicknehmen vom andern Ende her Muß
nicht — wie sich eben ankündigte — auch der ganze unter der
Prioritätssetzung des Erkennens sich entwickelnde Problembestand

wiederum in das Sein selbst eingeordnet werden, weil
das Erkennen selber ein Seiendes ist, ein Seiendes vom Charakter

der Existenz Und vertauscht dann das Sein nicht die
Stellung eines nur frontal dem Erkennen Zugeordneten — die es

inne hat, so lange es selber der Priorität des Erkennens
untergeordnet bleibt — mit der umgreifenden Stellung, derzufolge
nun die Erkenntnis und der ganze Erkenntniszusammenhang
seinerseits im Sein wurzelt, so jedoch, daß das Erkennen dennoch
im vorher entwickelten Sinne als integrierendes Moment für das

Sein selbst konstitutiv bleibt
Wo findet sich der einheitliche Grund, der die Transzendenz

in jener dreifachen Gestalt: als das Transzendentale der Erkenntnis,

des Seienden und der Wahrheit zusammenhält? Besteht die
Antwort auf diese Frage, die unser Autor schuldig bleibt, nicht
eben in einem Begriff, der — über die bloße Idee einer Einheit
hinaus — gerade das Sein verantwortlich macht, indem er es

als jene fundamentale Gliederung ausweist, derzufolge es selber

gerade nur in dem Gefüge von Existenz, Seiendem (Gegenstand)
und Logos besteht: so zwar, daß dann sowohl Existenz wie
Seiend-Begegnendes wie Logos «Funktionen»2 dieses Gefüges
und mithin des Seins als solchen wären, gleichursprünglich und

2 Dem Bedenken, das Barth gegen den Gebrauch des aus der Mathematik
übernommenen Funktionsbegriffs in unserem fundamental-ontologischen
Zusammenhang anmeldet, wäre entgegenzuhalten, daß wir, indem wir auf die

Sprache angewiesen sind, unablässig mit Verweisungen aus dem Bezirk der

gegenständlichen Welt arbeiten müssen. Die Verhältnisse dagegen, die wir
hier darzustellen haben, sind durchaus vorgegenständlich. Darum dürfen die

betreffenden Aussagen auch nur so aufgefaßt werden, wie sie gemeint sind:
nämlich analogisch. Die mathematische Sprache aber hat dabei den Vorzug,
anschauungsarm zu sein, wodurch sie die Einmischung irreführender materialer

Bilder am ehesten vermeiden läßt. Der mathematische Funktionsbegriff,

36



einander bedingend; und daß endlich das Sein selber in nichts
Anderem bestünde, als in eben dieser Relationalität, die sich
als solche aber gerade nur im Medium der Existenz aktuiert.
(Dabei bedeutet «Existenz», die nun also den eigentlichen
Vollzugsort jenes ganzen «Geschehens» des Seins darstellt, zugleich
«Erkennen»; «Seiendes» aber bedeutet den Weltgehalt überhaupt
in der Möglichkeit seines Begegnens und seines grundsätzlichen
Erkenntnisbezuges; und Logos endlich bedeutet die Gesetzlichkeit,

in welcher das Erkennen dieses Seiende ergreift und in
welcher dieses Seiende dem Erkennen sich bietet.)

Von einer Subjektivierung des Logos kann so gewiß nicht
gesprochen werden. Der Logos wurde auch in der Tat nicht nur
«auf das Subjekt zurückbezogen», sondern der Rückbezug geht
darüber hinaus ja auf dasjenige zurück, was für das subjekthafte
Dasein selbst erst den Ermöglichungsgrund bildet. In diesem

Grunde gründet ineins mit der Existenz des Daseins auch die

Tatsache, daß das Dasein erkennendes Dasein ist; und damit ist
in diesem Grunde auch alles das bedingt, was dem Erkennen an

Prinzipien und Strukturen eigen ist und in ihm als Garant und
Vermittler seines Bezuges zu Seiendem fungiert.

Aus eben diesem Grunde aber sträubt sich nun auch alles

gegen eine Hypostasierung des Logos, gleichgültig ob als eideti-
sches Seiendes oder ob in dem Sinne, daß die logischen
Prinzipien, Gesetze, Normen und Relationen in unmittelbarer
Kongruenz auch die ontischen Aufbaueigenschaften des Seienden
darstellen sollten oder endlich, daß sie gar mit dem Sein schlechthin

identifiziert würden. Das Letztere geht nicht an, weil der
Logos selber ja nur Funktion im Gefüge des Seins als solchen

ist; das Zweite ist deswegen unmöglich, weil diese Funktion sich
im Erkennen (als dem Vollzug der «Erhellung» und «Offen-

der im übrigen ja nicht nur Verhältnisse von Größen, sondern auch Verhältnisse

von Verhältnissen bezeichnet, meint dann im übertragenen Sinne die

Relation, daß eine Instanz ihrem Sinn und Sein nach konstituiert ist durch
einen bestimmten Ort in einem Gefüge von Bedingungen, an dem sie, von
diesen Bedingungen abhängig, mit Notwendigkeit entspringt. Da der
Funktionsbegriff innerhalb des mathematischen Bereichs etwas Ontisches meint
und kein bloßer «Erkenntnisbegriff» ist, erledigt sich endlich der Einwand,
wonach seine (übertragene) Verwendung im ontologischen Aussagebereich ein

öaTepov upoxepov darstelle, vollends.

37



barung» des Seienden) aktualisiert, so daß der Logos zwar wohl
die Gesetzlichkeit für die Erfassung des Seienden und für
dessen Begegnung im Zeichen der Wahrheit bildet, aber gerade
darum nicht dem Seienden an ihm selbst eigen ist; und die
Unmöglichkeit des Ersten, der Hypostasierung als Eidos endlich,
ergibt sich aus diesen beiden eben genannten Gründen
zusammengenommen. Gleichwohl ist mit alledem weder die fundamentale

Seinsbeziehung der Erkenntnis noch des Logischen geleugnet.

Aber allerdings werden wir nun nicht mehr beistimmen können,

wenn diese «Seinsbeziehung» in dem Satz zum Ausdruck
gebracht sein soll: Erkenntnis sei als solche Erkenntnis von
Sein — oder: in allen Erkenntnissen sei Sein gemeint.
Zunächst wäre dieser Satz jedenfalls anzufechten, wenn er
bedeuten sollte, das Sein selbst sei in allem Erkennen Thema.
Gegen diese These wäre vielmehr der andere Satz unseres Partners

zu unterstreichen, der besagt, daß alle Erkenntnis etwas

meint, was ist, d. h. aber, daß sie auf Seiendes geht. In der Tat
geht Erkenntnis zunächst auf Seiendes und nur unthematisch
und mittelbar ist darin der Sinn von Sein selber mit im Blick.
Erst im ausgezeichneten Erkennen der philosophischen Reflexion
wird ja das Sein auch explizit zum Thema. Aber auch in bezug
auf das Seiende bleibt es allemal dabei, daß die Erkenntnisprinzipien

eben weder dieses Seiende selbst noch sein Sein als
solches darstellen, noch auch gar sich damit einfach decken.
Gerade indem sie sich mit ihm nicht decken, ist es ja allererst
möglich, daß das Erkennen — eben mit ihrer Hilfe — das

Seiende erkennend erfassen kann. Sie haben nicht direkt ontische,
sondern methodische Relevanz.

Endlich aber scheint uns auch nur im Rahmen dieser Voraussetzung

die These vom Entscheidungscharakter des Erkennens
sinnvoll und möglich, und nur so scheint sie haltbar, ohne mit
dem Wahrheitscharakter des Erkennens in Konflikt zu treten.
Wir sind weit davon entfernt, diese These zu bekämpfen, kommt
in ihr ja nun doch der existenzielle Charakter des Erkennens
zum Ausdruck, welcher im ersten Ansatz noch zu fehlen schien.
Aber eine solche Bestimmung des Erkennens setzt insgeheim
eben jene ganze Dialektik voraus, die das Wesen des Seins
ausmacht. Denn sie ist nur möglich, wenn das Erkennen ineins
auch als Vollzug und Stiftung angesprochen werden kann. Dies

38



aber kann nur auf dem Grund der Seinsweise von Existenz,
sofern diese ihrerseits sich bestimmen läßt als ein «Geschehen»,
das selber zwar im Ganzen des Seins «geschieht», aber anderseits
das Sein gerade allererst zum Sein bringt.

Und was das Logische betrifft, so muß es dann, bei allem schon

zugestandenen Bezug auf Seiendes, dennoch eben dem Erkennen
zugerechnet bleiben. Es ist das Gesetz der Artikulation des Erkennens,

in der sich der Erkenntnisgegenstand selber artikuliert, so

jedoch, daß diese Artikulation vom Subjekt geschieht. Weil
indessen die Seinsweise des Subjekts, d. h. die Existenz, selber im
Sein überhaupt begründet ist und ja geradezu dessen Aktuierung
darstellt, ist auch das Erkennen, als ein existenzielles «Phänomen»,
mitsamt seiner prinzipiellen Gliederung, im ursprünglichen
Gefüge des Seins als solchen gewurzelt. Und hierin besteht nun eben

die eigentliche ontologische Bedeutung des Logischen, d. h. seine

tiefere Seinsbeziehung. Sie ist lange nicht ausgeschöpft bloß mit
dem Hinweis auf die gewiß unleugbare Tatsache, daß da3 Sein

von Seiendem «begleitet sei vom Faktum des Erkanntwerdens»,
daß es «kein Seiendes geben könne, das nicht von einem Ereignis

des Erkennens begleitet» sei, und daß die «Annahme eines

von der Erkenntnis schlechthin abgelösten Seins ad absurdum
führe». Denn nicht darin liegt der unmittelbare ontologische
Bezug des Logischen, daß es Seiendes und dessen Sosein frontal
erschließt oder gar «konstituiert», sondern darin, daß es in der

ganzen Bedeutung und Leistung, die ihm zukommt und die es

erfüllt, ein ursprüngliches, in der Dialektik des Seins selbst
entspringendes und bedingtes Moment ist. Diese seine eigene
Existenz kündet von jenem seinem Grund. Von der Tatsache des

Erkennens und seines Logos fällt Erhellung auf das Sein selbst

zurück, denn sie «entspringt» ja in ihm, und das «Entspringende»
verschafft Aufschluß über das, woraus es entspringt.

So wäre freilich die «Vernunft» doch im absoluten Sein
einbeschlossen und entfaltete sich daraus als Teil in dessen eigener
Urentfaltung. Sie wäre mithin wohl ein Urereignis, aber nun
gerade kein solches von bloß unableitbar faktischem Charakter.
Und auch der Hinweis auf die spätantike Philosophie des Logos,
der naheliegen mag, wäre dann doch wieder einer Überprüfung
zu unterziehen: nicht nur wegen der Bedenken, die gegen alle
Hypostasierung des Logos zu erheben sind, sondern nun auch

39



wegen der aufgewiesenen Ur-sprünglichkeit des Logischen im
Sein und in ein s mit dem Sein, die verbietet, es als ein abgehobenes

Zweites anzusehen.
Wenn «transzendierende Existenz» im Sinne Bartbs so viel

bedeutet wie das Hingestelltsein der Existenz auf eine
Transzendenz, die sich als die transzendentale Einheit in allem
Erkennen und, korrelativ dazu, als transzendentale Einheit in allem
Seienden bekundet, dann bedeutet das Transzendieren der
Existenz die Tatsache, daß die Existenz und ihre Akte eben einen
Austrag dieses transzendentalen Grundes darstellen, und daß sie

mithin einen tieferen Sinn haben als denjenigen von bloß
positiven Erscheinungen. Wir würden den fundamental-transzendentalen

Grund — hinter den Dualismus jener beiden «transzendentalen

Einheiten» zurückgehend — im Wesen des Seins selber
erblicken, so wie dieses sich uns in der ontologischen Dialektik
darbietet. Unser führender Weggenosse postuliert seinerseits
eine «Existenz-Bedeutung» der transzendentalen Einheit. Wenn

er damit — über die eben angedeutete Begründung hinaus —
noch eine besondere, zum Verhältnis von Mensch und Welt
jenseitige eigene Entität, Existenz und Realität im Auge hätte,
müßten wir eingestehen, daß sich an diesem Punkte freilich die
bis dahin vielfach verschlungenen Wege trennen. Mit diesem

Schritt wäre nach unserem Begriff aber auch die Philosophie
mit ihrer notwendigen und doch selbstgewissen Bescheidung
überschritten. Die Aufgabe einer nüchternen Ausgliederung der
Seinsbezüge in der Immanenz ihrer eigenen Geschlossenheit
wäre verlassen. Aber das bedeutet nicht, daß um deswillen
rückwirkend nun auch das zuschanden würde, was bis dicht an diesen
Punkt heran als Transponierbarkeit der beiden Wege ineinander

aufzuweisen ist, und das heißt: die Gemeinschaft des

Erkennens, soweit es philosophisch bleibt.

40


	Transzendierende Existenz : Bemerkungen zum gleichnamigen Aufsatz von Heinrich Barth

