Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: Transzendierende Existenz

Autor: Barth, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883467

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Transzendierende Existenz!

Von Heinrich Barth

Die hier angebotene Gedankenfolge ist ausgerichtet auf ein
fernes, schwer erreichbares Ziel: auf die Darlegung von Sinn
und Méoglichkeit eines Begriffes der «Existenz», dem in einer
bestimmten Bedeutung das Merkmal der «Transzendenz» zu-
geschrieben werden darf. Es ist somit ein rein sachliches Ziel
philosophischer Erkenntnis, das hier verfolgt werden soll — frei-
lich nicht ohne Kontinuitit mit den Gedankengingen einer
philosophisch beteiligten Umwelt, nicht ohne Bezugnahme auf
die Erkenntnisse gegenwartiger Philosophie.

Wenn der hier durchschrittene Gedankengang in seiner An-
kniipfung an einige Abhandlungen von Herrn Dr. Wilhelm Keller
einen etwas aullergewohnlichen Anfang nimmt, dann darf auch
diesem Vorgehen eine philosophische Bedeutsamkeit nicht vollig
aberkannt werden. Allgemeiner Gewohnheit entspriche ein Aus-
gehen von den vielgenannten Namen von Zeitgenossen, die am
philosophischen Firmamente wie eine flimmernde Lichtreklame
angeschrieben sind. Unsere Sache soll es diesmal sein, uns in
einer philosophischen Nichstenliebe mit einem Kollegen und
Mitarbeiter auseinanderzusetzen, der uns im konkreten Lebens-
kreise der lokalen Arbeitsgemeinschaft begegnet und durch sein
weitsichtiges, fein kultiviertes philosophisches Denken aufgefal-
len ist. Wie denn eine sokratisch erleuchtete Philosophie ihre
Probleme eben in dem findet, was scheinbar belanglos vor der
Hand liegt, so wird eine philosophische Nichstenliebe gerade
den vorderhand zufilligen Bekannten und Gespriachspartner aus
der Trivialitit einer bloB duBerlichen Begegnung und aus der
Sphire fliichtiger geistiger Unterhaltung herauszuheben suchen,
und dies eben dadurch, daB3 sie in dem allzu Nahen ein Fernes,
Uberempirisches, Paradigmatisches wahrzunehmen meint. Nur

1 Vortrag, gehalten in der Philosophischen Gesellschaft Basel, 1946.



wenn die Begegnung von Philosophen zu solcher Wendung des
Blickes in die Ferne fithrt — in die Ferne eben dessen, der im
philosophischen Gespriche begegnet — kann der Begegnende wie-
derum zum Nichsten werden — zum Niachsten in einem philoso-
phischen, aber vielleicht auch menschlichen Sinne.

So lassen wir denn fiir dieses eine Mal die zyklische Bewegung
des philosophischen Gedankens nicht in Husserl, Hartmann und
Jaspers ihren Mittelpunkt finden, vielmehr in W. Keller. Und
sofern es sich um die elliptischen Bahnen dialektisch bestimm-
ter Gedankenginge handelt, nehmen wir uns die Freiheit, diesem
Denker uns selbst als den zweiten Brennpunkt dieses kosmisch-
iiberkosmischen Umlaufes zuzugesellen, im zuversichtlichen Be-
wuBltsein, dall je zwei sich begegnende Philosophen so gut wie
irgendwelche anderen Gestirne am Firmamente des Geistes das
Recht haben, die Welt um sich selbst und das zwischen ihnen
lebendige Gesprach sich drehen zu lassen! Warum diirften sie
es nicht? Nur eine verkehrte provinziale Bescheidenheit mit
ihrem MinderwertigkeitshewuBitsein konnte uns ein solches Vor-
gehen grundsitzlich verbieten. Nur dies ist erforderlich, dall wir
die konkrete Begegnung des philosophischen Gespriches nicht
um jeden Preis als die Kleinwelt provinzialer Begebenheiten
ansehen, dall wir uns vielmehr zu einem viel belangvolleren
Selbstverstandnis aufraffen. Es wiirde in der Einsicht liegen,
dafl wir in der scheinbar so unbedeutenden Gespriachslage der
aktuellen Begegnung in Wahrheit dicht vor ganz groBen Mog-
lichkeiten der Entscheidung stehen — nicht weniger nahe als die
Triger der groBen Namen, die wir weithin so freigebig an un-
serer Stelle nicht nur das Wort, auch die Gedanken fiihren
lassen! Diese Gesprichslage in ihren keineswegs zufilligen, son-
dern sehr wesenhaften Grundziigen erkennbar werden zu lassen
und in solcher Erkenntnis neue Begegnung zu suchen —, dies sei
unser gegenwartiges Yorhaben.

Wir kniipfen unsere Untersuchung an an drei philosophische
AuBerungen von W. Keller «Die ontologische Tragweite des
Logischen»?®; «Vom Wesen des Menschen» Kap. II. «Grund-

2 Erschienen «Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft»
Vol. I. S. 48—65.

'



legung — Das Wesen des Seins und das menschliche Sein»?;
«Das Problem des Psychologismus im Lichte der Gegenwarts-
philosophie»*. Solche Ankniipfung wiirden wir natiirlich dann
nicht vollziehen diirfen, wenn wir in diesen Arbeiten von W. Kel-
ler Dokumente sehen wiirden, die wir vollig willkiirlich aus der
Masse der zeitgenossischen philosophischen Literatur heraus-
gegriffen hitten. Sie haben in unsern Augen insofern reprisen-
tativen Charakter, als sie die gegenwirtige Ontologie, Phino-
menologie, Anthropologie und Existenzialphilosophie, wie sie in
der jiingern Generation auch unseres Landes Ful} gefalt hat, in
bemerkenswerter Weise widerspiegeln. Indem uns die genannten
Abhandlungen demnach eine in hohem MaBe paradigmatische
Bedeutung gewinnen, sehen wir unsg auch in die gliickliche Lage
versetzt, an ihnen diejenige typische Denkform aufzuzeigen, mit
der wir uns hier auseinanderzusetzen gedenken, nicht ohne ihr
alsdann eine andere grofle Moglichkeit der philosophischen
Grundhaltung entgegenzustellen.

Nun haben wir vor allem eine schwierige Aufgabe zu losen:
Die Beschreibung und Bestimmung der uns bei W.Keller be-
gegnenden Denkform. Diese Denkform mit Sicherheit zu erfas-
sen und so zu kennzeichnen, daB sie einerseits wirklich als die
Grundform der Gedanken unseres Autors sichtbar wird, wih-
rend sie anderseits als eine wesentliche philosophische Moglich-
heit herausspringen sollte — dies kann gewiB keine leichte Sache
sein. Denn wir diirfen weder den uns vorliegenden Texten durch
falsche Vereinfachungen und Verkiirzungen Gewalt antun, noch
in einer unfruchtbaren Komplikation der Darstellung undeut-
lich werden. Trotz dieser beidseitigen Gefahren sollen wir den
paradigmatischen Grundgehalt jenes Komplexes von philosophi-
schen Aussagen zu treffen bemiiht sein.

Indem wir so um die treffende Formulierung ringen, miissen
wir einsehen, dal wir uns nicht begniigen diirfen, von «ontolo-
gischer» oder «phinomenologischer» Denkform zu reden. Viel
zu unbestimmt wire solche Charakteristik; indem sie allzu viele
Moglichkeiten offen lieBe, wiirde sie den wesentlichen Unter-
schied, auf den es uns im folgenden ankommt, noch lange nicht

3 Beihefte zum Jahrb, d. Schw. Phil. Ges. I. S.18—34.
4 Jahrb. d. Schw, Phil. Ges. Vol. IV. S. 127—146.



erkennen lassen. Wir mochten die uns vor Augen stehende Denk-
form charakterisieren als eine «Philosophie der Verhaltung».
Ihr werden wir gegeniiberstellen — um dies hier vorauszunehmen
— eine Philosophie der «Erkenntnis». Wir haben es offenbar
mit einer Philosophie zu tun, die sich ausspricht iiber Formen
und Tatbestinde des Sich-Verhaltens von Grundelementen des
Seins. Wir sind versucht von «Sachverhalten» zu reden. Allein
wir mochten das MiBlverstindnis verhiiten, dal wir an ein Sich-
Verhalten von dinglichen Realititen dichten. Solche Orientie-
rung am ontologischen Typus der «Sache» diirfen wir aber der
modernen Seinslehre nie und nimmer zur Last legen. Wiederum
wiirde der Terminus «Verhiltnis» bei seiner Bezogenheit auf
festgelegte ontische Bestinde der latenten Bewegtheit des von
der Existenzphilosophie gedachten Seins nicht gerecht. Im Be-
griffe der «Verhaltung» dagegen soll beschlossen sein das «Sich-
Verhalten» so gut wie die «Haltung». Seine Bedeutung umspannt
die ontisch neutrale Bezogenheit so gut wie den Vollzug der
existenziellen Beziehung, nur daB diese beidseitige Moglichkeit
der Sinngebung im «Sich-Verhalten» ungeschieden und unaus-
gesprochen bleibt. So ist die uns begegnende Ontologie bemiiht,
das Sein in der innern Beziiglichkeit seiner Verhaltung und Ver-
haltungsweisen aufzudecken, um von hier aus das Problem auf-
zuwerfen.

Die von uns in Sicht gezogene Ontologie darf darum unser
philosophisches Interesse in Anspruch nehmen, weil sie die
Region einer bloBen Naturphilosophie, und méchte sie sich auch
in der sublimeren Gestalt des stoischen oder spinozistischen
Naturdenkens darbieten, weit hinter sich gelassen hat. Indem
diese Ontologie in der Existenzphilosophie ihren eigentlichen
Sinn offenbart, wird der Mensch zu ihrem wesentlichen Thema —
der erkennende Mensch, der Mensch in seiner Erschlossenheit
fir die Welt und seinem Selbstverstindnis. Existenzphiloso-
phische Ontologie der Verhaltung, unterlafit es nicht, «Erkennt-
nis» im weitesten Sinne zum Gegenstande ihrer Auslegung zu
machen. Dieses tief verwurzelte Interesse an der Erkenntnis tritt
bei W. Keller darin zutage, daBl er in wiederholtem Anlauf iiber
die Wissenschaft der Logik Klarheit zu gewinnen sucht. Wie ist
die Logik und das Logische zu verstehen, wenn es mit dem Sein
und mit der einzigartigen Verdichtung des Seins im Menschen

7



diejenige Bewandtnis hat, die sich der ontologischen Erschlie-
Bung von Sein und Existenz zu ergeben scheint?

Eines kann uns nicht entgehen: Die Frage nach der Erkennt-
nis wird auf dem Boden einer Philosophie der Verhaltung wohl
aufgeworfen. Allein sie wird gleichsam eingebettet in einen Be-
stand von Verhaltungen, aus dessen struktureller Beschaffenheit
sie in ihren Verhaltungen und Grundrelationen einleuchtend
gemacht werden darf. Gewisse fundamentale Beziehungen des
Sich-Verhaltens scheinen vor den Erkenntnisbeziehungen in dem
Sinne den Primat zu besitzen, dal zu deren Erhellung eben jene
Verhaltungen in Anspruch genommen werden, in denen sich
alles gegliederte und zum Gegensatze entfaltete Sein griindet.
Wenn sich ein grundlegender Erkenntnisbegriff wie «Wahrheit»
wirklich in unanfechtbarer Reduktion auf Verhaltungsweisen des
Seins zuriickfithren lieBe, dann wire damit erwiesen, dafl Gno-
seologie dem Rahmen einer Ontologie eingefiigt werden darf,
von deren Gesichtspunkt das Erkenntnisproblem den Aspekt
eines ontologischen Sonderproblems bietet. Im ontischen Sich-
Verhalten eroffnet sich dann ein Raum von Seinsbeziehungen,
der als solcher aller Erkenntnis vorausliegt und sich erst in
bestimmten ausgezeichneten Maoglichkeiten seiner Erfiillung zur
Erkenntnis verdichtet — zur Erkenntnis, die in dieser Sicht zu
einer ontologisch sekundiren Instanz und zum Derivate von
ontischen Voraussetzungen werden muf}, die sich zur « Wahrheit»
und andern Erkenntnisbhegriffen noch neutral verhalten.

Unsere nichste Aufgabe mufl es sein, das Vorhandensein der
so beschriebenen Denkform und des ihm entsprechenden Folge-
verhiltnisses an gewissen entscheidenden Formulierungen von
W. Keller zu illustrieren. Der fiir den Autor wegleitende Ge-
danke, daBl die Seinsfrage selbst als ein Ausdruck des Wesens
des Seins zu verstehen sei, und daB das Sein seinem Wesen nach
etwas Derartiges sei, daB aus ihm selber nach ihm selber gefragt
werden kann, wird kommentiert durch die Feststellung: «Das
aber bedeutet: es hat zu sich selbst ein Verhiltnis» (W. d. M. 29).
«Es ist innerliche Gliederung; und diese Gliederung ist iiberdies
wesenhaft gekennzeichnet als Bezogenheit auf sich selbst. Es
ist die Selbstbezogenheit schlechthin, der Umstand, daBl es in
sich und bei sich selbst ist, ja daB es sich selbst auf irgendeine
Weise selber ist. Das aber heifit: ihm eignet Unterschiedenheit

8



und innere Gespaltenheit in sich selbst, so zwar, daB es selbst
eben diese Unterschiedenheit ist und dall diese Unterschieden-
heit selbst eben das ,Sein‘ (von Seiendem) ist» (ib.). Es ist als-
dann der eigenartige Begriff der «Aufgebrochenheit», der zum
Sein des Menschen hiniiberleitet. «In einem Seienden mitten
unter allem Seienden also mufl die Aufgebrochenheit selber
ihren Vollzug und Ort finden und haben... Dieses besondere
Seiende mitten in allem Seienden erscheint dann als ,stiftende
Mitte des Seins» (31). — Dieses stiftende Sein ist «Begegnung
seiner mit sich selbst, und zwar hochst unmittelbare...» (32).
«Das Sein kommt so an ausgezeichneter Stelle und im beson-
dern Wirklichsein von einzelnen Seienden zu sich und vor sich
selbst» (ib.). «Diese stiftende Mitte ist also zugleich ein Ver-
hiltnis des Seins zu sich selbst. Das Sein ist in ihr so bei sich
selbst, dal es auf sich zuriickgewendet ist: in ihr verwirklicht
sich seine Selbstbezogenheit. — So auf sich zuriickgewendet,
selbstbezogen und sich in sich selbst gegenwirtig zu sein, bedeutet
aber: sich inne sein. Die stiftende Mitte, mitten in allem Seien-
den und selber ein Seiendes, hat mithin den Charakter von
,BewuBtsein‘...» (ib.). — «Das in die Gesamtheit des Seienden
eingesenkte besondere Seiende aber, in dem sich all dies begibt,
ist — langst offenkundig — das menschliche Sein. In ihm ver-
dichtet sich das Sein zur Gegenwart vor sich selbst und zur
Frage nach sich selbst» (33). Es ist eben jene Besonderung des
Seins, das «Dasein», dem es, obwohl «mitten in das Seiende der
Welt hineingebunden und dieser Bindung unlésbar unterworfen
,nichtsdestoweniger’ in seinem Sein stindig um sein eigenstes
Sein geht» (34). — Wir haben es hier mit den Aussagen einer
«Fundamentalontologie» zu tun, in der sich die Frage nach dem
Sein neu eroffnet, und die nur durch den Menschen hindurch
filhren kann (Pr. d. Ps. 142). Diese Fundamentalontologie fiihrt
uns aber iiber den Menschen zum «Innewerden», zum «BewuBt-
sein» und endlich zur «Wahrheit». Denn ihr eminentester Gegen-
stand ist die «Moglichkeit eines Begegnens-von-etwas, eines sich
Transzendierens im Meinen, einer Intentionalitit und hiermit
erst iiberhaupt die Moglichkeit von so etwas wie Wahrheit, die
ja stets Wahrheit von etwas und iiber etwas und also eine Eigen-
timlichkeit von Begegnendem innerhalb eines Offenseins fiir
Begegnendes ist» (143). — Im Zusammenhang dieser Beschrei-

9



bung einer sich auseinandergliedernden, ihrerseits letztfundier-
ten Grundstruktur des menschlichen Daseins und einer iibertat-
sachlichen Konstituierung des Menschlichen findet unser Autor
AnlaB, sich auf Fichte und Hegel zuriickzubeziehen (144). —
Dieser Ontologie des Mensch-Seins entsprechen AuBerungen iiber
die ontische Bedeutung des Subjektes als solchen. Es wird be-
schrieben als eine «Struktur, zu der es gehort, in einer Distanz
zu gegenstindlichem Seiendem zu stehen und doch (iiber den
Weg moglicher Wahrheit) mit ihm verbunden zu sein» (Tr. d.
L. 64). Durch die Selbstbeziiglichkeit ist das subjekthafte Da-
sein «der Kontingenz entriickt und ist selber ein Fungibile des
Seins» (65). Das Subjekt trigt «den Stempel der Zusammen-
gehorigkeit» mit dem Seienden «zu einem einzigen Ganzen», das
in der Selbstbeziiglichkeit zu einer gegliederten Ganzheit kommt.
In dem «Zu-sich-Kommen» des Subjekt-Seins enthiillt sich eben
das Wesen des Seins (ib.).

In den so charakterisierten ontischen Bestand des Subjekt-
Seins wird nun das Logische eingefiigt. Die ontologische Unter-
suchung der Tragweite des Logischen und des noch immer
haltbaren Sinnes des Psychologismus kommt zu dem — in der
Gegenstellung gegen Husserl gewonnenen — Ergebnis, dal} das
Logische «kein Bestand von selbst gegenstindlicher Art im
Seienden, sondern ein durchweg funktionales Aufbaumoment
von Erkenntnis» sei (Tr. d. L. 59). Es darf nicht «als selbst
ontische Gesetzlichkeit von an sich seienden Dingen» verstan-
den werden (Pr. d. P. 139). Erkenntniswahrheit iiberhaupt,
deren Vermittler das Logische ist, bedeutet «keine Ubereinstim-
mung mit dem Seienden im Sinne einer Identitat der Struktur»,
mag die Erkenntnis immerhin «eine denkbar innige Beziehung
zu einem ihr zugeordneten Seienden haben» (Tr. d. L. 60). «Das
Logische hat seinen Sinn nur in der Dimension des Prozesses, in
einer Distanz zum Seienden, zu dessen Fassung es verhilft, ohne
Identitdt mit ihm zu besitzen» (ib.). — «Es ist Funktion der
Struktur, die das Wesen des Subjektes ist» (62). Es ist «<Moment
der Struktur der Subjekthaftigkeit», «wurzelt... im Ontologi-
schen» und gibt zugleich, «weil angesiedelt im Ermoglichungs-
grunde subjekthaften Daseins», iber die Struktur des Seins Auf-
schluff (64). — Es wire widersinnig, das Logische «als etwas
selbst eigenstindig Gegenstindliches zu verstehen. Denn sein

10



Sinn — stets rein funktional — ist derjenige von Verhiltnissen,
die allein als solche, ohne Substrat, nicht seiend sind» (Pr. d.
Ps. 140). Als «Richte» dem Psychischen eingesenkt (136), steht
das Logische zum gegenstdndlich Seienden in einer nur mittel-
baren Beziehung: Die logischen Formen und Gesetzlichkeiten
beziehen sich auf Gegenstindliches nur insofern, «als dieses in
den Bereich des Vermeinens eingetreten, und als es dessen Weise
des Umgangs verfallen ist...» (140). Das Logische wird eindeu-
tig auf das Subjektive zuriickbezogen. Eine Beziehung zum
gegenstandlichen Sein soll aber damit nicht preisgegeben wer-
den. Es scheint sich die Moglichkeit zu bieten, «einen aller-
innigsten strukturellen Bezug des Logischen zum Erleben zugleich
mit seinem Anspruch auf Giltigkeit und Gesetzlichkeit zu ver-
binden» (141).

«Mag immerhin jede wahrheitbeanspruchende Vermeinung auf
ein Transzendentes gehen, so ist doch noch nicht die Wahrheit
dieser Vermeinung selbst und sind mithin auch nicht deren for-
male Bedingungen ihrerseits als gleichfalls transzendente Enti-
titen vermeint oder gefordert» (Pr. d. Ps. 138). — Wir richten
unsere Aufmerksamkeit zunichst auf die eigenartige Zuriickhal-
tung, mit der eine Beziehung des Logischen auf das gegenstind-
liche Sein ausgesprochen wird. Die «Vermeinung» mit ihren for-
malen «Bedingungen» geht auf «Transzendentes» und hat doch
offenbar keine notwendige, unmittelbare Beziehung auf Seiendes.
Von einer «denkbar innigen Beziehung zum Seienden» darf zwar
im Hinblick auf die Erkenntnis gesprochen werden, aber nicht
von einer Ubereinstimmung im Sinne einer Identitdt der Struk-
tur. Ohne solche Identitdat zu besitzen, «verhilft» das Logische
wenigstens zu einer «Fassung» des Seienden. Gegenstdndliches
Sein ist nicht als solches auf das Logische, oder allgemeiner: auf
die Erkenntnis hinbezogen. Vielmehr scheint es — wie zufolge
einer ihm wesensfremden, akzidenziellen Konzession — irgend-
wie in den Bereich des «Vermeinens» hiniiberzutreten. — Aus
diesen Bestimmungen ist zu ersehen, daBl zwischen dem Logi-
schen und dem gegenstindlichen Sein eine in der Bedeutung des
Logischen begriindete Beziehung nicht bestehen kann. Das Lo-
gische kann somit als Erkenntnisbegriff insofern nicht zur Gel-
tung kommen, als seine Beziehung zum Gegenstande in Begriffen
des Sich-Verhaltens ausgesprochen wird, denen zufolge ihres

11



deskriptiven Charakters etwas Unfalbares und Akzidenzielles
und der Mangel an derjenigen Notwendigkeit anhaftet, die sich
aus der Erkenntnisbedeutung des Logischen ergeben wiirde. Mit
der Anwendung einer deskriptiven Methode, die aus dem Auf-
weis von Verhaltungen auch die Grundrelationen der Erkennt-
nis zu deuten unternimmt, hingt es zusammen, dal} die nichst-
liegende Frage, die nach der Beziehung der logischen Begriffe
und GesetzmiaBigkeiten zum gegenstindlichen Sein fragt, nur
in schwebenden Aussagen positiv beantwortet werden kann. Uber
der Abwehr einer «Transzendenz»-bedeutung des Logischen kommt
wohl das grioBlere, komplementire Anliegen einer eindeutigen,
positiven Beantwortung der aufgeworfenen Frage etwas zu kurz.

Dieses Einriicken der entscheidenden Erkenntnisheziehungen
in den Zusammenhang von Verhaltungsrelationen, deren letzt-
lich kontingenter Charakter nicht zu verkennen ist, ist dort
nicht zu vermeiden, wo das «subjekthafte Dasein» — in unsern
Augen keineswegs der Kontingenz entriickt! — seinerseits als
eine bloBe «Struktur» beschrieben wird, und als ein «Fungibile»
des Seins. Wie denn tiberhaupt der Funktionsbhegriff zum bevor-
zugten Instrument der ontologischen Aussage iiber die wesent-
lichen Verhaltungen wird! So insbesondere dort, wo sich uns
das Logische — wie mehrfach ausgesprochen wird — als eine
«Funktion» des Subjektsubstrates darstellen soll! Der Begriff
der «Funktion» zeigt nach seiner urspriinglichen, mathemati-
schen Bedeutung ein Sich-Verhalten von GroBlen an. Es muf
nun Bedenken erwecken, wenn dieser Begriff, der in seiner wei-
testen Bedeutung auf die Bestimmtheit des Verhiltnisses von
Seiendem hinweist, zum ontologischen Universalschliissel wird,
mit dem sich nichts Geringeres als das Erkenntnisproblem er-
schlieBen soll. Denn eben dies steht doch auf dem Spiele, wenn
das Logische in seiner Beziehung zum Subjekt-Sein als «Funk-
tion» klar gemacht werden soll. Wie diirfen wir es aber wagen,
uns das Logische, in dem wir doch einen Exponenten der Er-
kenntnis als solcher wahrnehmen miissen, durch das Zuriick-
greifen auf einen einzelnen Erkenntnisbegriff zurechtzulegen ?

Die Erkenntnis, das Logische, das Subjekt-Sein in seiner Be-
zichung zur Gegenstindlichkeit — dies alles hat nach unserem
Autor seine Wurzel in letzten Verhaltungen des Seins, in denen
die Voraussetzungen fiir eine Existenz des Menschen aufgedeckt

12



werden. Diese Grundverhaltung wird nun ausgesprochen einfach
als «Verhiltnis zu sich selbst», als «Bezogenheit auf sich selbst»,
als «innerliche Gliederung». Zur Existenz kommt es durch In-
sich- und Bei-sich-selbst-Sein des Seins, durch dessen Unterschie-
denheit, Gespaltenheit und Aufgebrochenheit, die ihm nicht nur
anhaftet, sondern die es selbst «ist». Die so charakterisierte
«stiftende Mitte» des Seins laBt sich weiterhin darstellen als
«Begegnung mit sich selbst», als «Zu-sich- und Vor-sich-selbst-
Kommen», als «Zuriickwendung zu sich selbst», als «Sich-selbst-
gegenwirtig-Sein». Durch alle diese Begriffe sind wir nun aber
vorbereitet, das menschliche Dasein zu verstehen als «Frage
nach sich selbst» und als «Sein, dem es in seinem Sein um sein
eigenstes Sein geht», um von hier endlich zu Begriffen wie
«Inne-Sein», «BewuBtsein», «Wahrheit» vorzudringen.

Aus reinen Verhaltungsbegriffen, denen wir vorderhand blof
eine neutrale, existenzfremde Bedeutung zugestehen konnen,
springt sozusagen unvermerkt die «Frage nach sich selbst» her-
aus. Und schon stehen wir auch bei einem Dasein, dem es um
sich selbst geht! Sind wir uns der Grolle des Schrittes bewuBt,
den wir so vollzogen haben? Verhiltnis, Bezogenheit, Gliede-
rung usf. ist als solche nicht in der Lage, eine Frage zu stellen.
Wir wissen auch nicht, woher auf einmal ein «Selbst» auftaucht,
das der Nachfrage wert ist. Denn bei der Frage nach dem Selbst
ist offenbar ein Selbst gemeint, mit dem etwas auf dem Spiele
steht, bei dem es um etwas geht. Allein eben dies ist fiir uns die
Schwierigkeit, wie wir aus den reinen Verhaltungsbegriffen zu
einem nicht mehr neutralen, sondern belangreichen Etwas kom-
men — zu einem Etwas, das Gegenstand eines Anliegens ist,
weil es bei ihm «um etwas geht»! Eben dies verhindert uns, den
Weg einer «Philosophie der Verhaltung» zu betreten, daB wir es
uns versagen miissen, aus dem Bereiche neutraler ontischer Ent-
gegensetzung lautlos in die Anthropologie hiniiberzugleiten —
indem wir uns etwa des Begriffes der «Begegnung» bedienen,
um jene Entgegensetzung unauffillig ins Existenzphilosophische
zu wenden und so die Vermittlung zur Aussage von mensch-
lichen Grundhaltungen zu gewinnen. Es sei denn, wir hitten, ohne
es selbst zu wissen, die «Existenz» bereits in die urspriinglichen
Verhaltungen des Seins hineinverlegt! Dann wiirden wir uns
freilich nicht wundern, wenn sie als Ergebnis unserer ontolo-

13



gischen Analyse am Ende wieder zum Vorschein kime. Aber
solche Aufdeckung gibe zu Fragen Anlal.

Diese Fragen verdichten sich aber nunmehr zu einer einzigen
Entscheidungsfrage, die wir an die Philosophie von W. Keller
und an die gegenwirtige Existenzphilosophie weithin zu stellen
haben — zu einer Frage, die durch die schon vollzogenen Uber-
legungen bereits eine gewisse Abklirung gefunden hat: Ist es
grundsatzlich moglich, aus irgendwelchen supponierten Grund-
verhaltungen des Seins nichts Geringeres als «Exisienz» hervor-
gehen zu lassen? Ist eine solche «Aufdeckung» insbesondere dann
moglich, wenn einerseits das zugrundeliegende Sein durch Ver-
haltungsbegriffe gekennzeichnet wird, die auf irgendwelches,
auch naturhaftes Seiendes Anwendung finden konnten, wihrend
anderseits «Existenz» unverkennbar durch Erkenntnisbegriffe
wie «Innewerden», «Sich-Gegenwirtig-Werden» usf. als Existenz
charakterisiert wird ? In der kiirzesten Fassung wiirden wir die
Frage so formulieren: Ist es moglich, dall Erkenntnis aus er-
kenntnisfremden Seinsinstanzen hergeleitet wird ?

Diejenige Philosophie, die hier einer «Philosophie der Ver-
haltung» gegeniibergestellt wird, hilt eine solche Herleitung
nicht fiir moglich. Denn sie mul} geltend machen, dall mit aller
Setzung von Sein und Seiendem das Problem der Erkenntnis des
Seienden unverkennbar schon aufgerollt ist. Solche Setzung kann
ja geschehen nur auf Grund von Erkenntnis. Darum kann es
nicht sein, daB Erkenntnis erst dort begegnet, wo die Verhal-
tungsweisen des urspriinglichen, in seiner Tiefe aufgedeckten
Seins sich zur Erkenntnis, und mit ihr zur Existenz, zusammen-
zufiigen scheinen. Erkenntnis ist nicht denkbar als eine bloBe
Verdichtung von urspriinglich erkenntnisfremden Verhaltungen
des Seins. Denn wollten wir ein zur Erkenntnis aufgebrochenes
menschlichesDa-Seinirgendwie im Schemasolcher Verdichtungvor-
stellen, dann miite esunsauchmaoglich sein, Gehaltund Dignitit der
Erkenntnis auf gehaltlose und dignititsfremde Seinsinstanzen zu-
riickzufiihren. Wir wiirden damit aber in die Denkform einer Natur-
philosophie verfallen, die sich zutraut, Qualititen <hoheren» Seins
aus «niederen» Seinsstufen in genetischer Herleitung zu begreifen.

Wir treten nunmehr an unsere zweite, wesentlichere Aufgabe
heran, diejenige philosophische Moglichkeit aufzuzeigen, die wir

14



der Philosophie der ontischen Verhaltung im Sinne einer bevor-
zugenden Wegweisung gegeniiberstellen mochten. Hier kann es
freilich nur um die Skizzierung der letzten, prinzipiellen Grund-
lagen gehen, um den Aufweis der «Prinzipien» der Philosophie,
die eben als Prinzipien nicht «konkret» sein konnen. Gerade als
iibergreifende Voraussetzungen aller Konkretion diirfen sie auf
den Titel des «Konkreten» — der heute als ein Ehrentitel gilt —
nicht Anspruch erheben. Ihre eindeutige Konkretionsferne wirkt
sich aber dahin aus, daB sie der echten Konkretion freien Raum
lassen, die als solche um so besser sichtbar wird, als sie mit
keinerlei eidetischen Instanzen zu irgendwelcher Einheit ver-
schmolzen wird. Die echte Konkretion liegt aber weder in meta-
physischen Geisthypostasen, wie sie Fichte und Hegel dachten,
noch in einem verborgenen Gefiige von Verhaltungen des Seins,
sondern in der «Erscheinung». Eben in der Erscheinung, nicht
in irgendwelchen geistigen oder physischen «Sachverhalten»,
sehen wir den wahren Gegenpol zu dem, was wir als die «Prin-
zipien» zur Sprache bringen mochten. Dieser ontologische Gegen-
pol muB in seiner Reinheit unangetastet bleiben, indem er durch
keinerlei Verdinglichung verdeckt und entstellt wird. In der
Gegenstellung der reinen Prinzipien und der reinen Erscheinung
stellt sich uns das Problem der Ontologie, die sich in einer
«Philosophie der Erscheinung» mit voller Aufgeschlossenheit
eben dem Probleme der Konkretion zuwenden wird. Unsere Dar-
bietung, die ja bis zum Problem «transzendierender Existenz»
vordringen mochte, bewegt sich in der Blickrichtung auf die
Prinzipien. Sie vergiBt den Gegenpol der Erscheinung nicht, ob-
wohl sie sich sehr «weltfremd» aussprechen wird! Aber sie mufl
sich ihre Schranken setzen. Wobei sie mit dem holzernen Vor-
wurf der «Abstraktheit» nicht belastet werden mochte !

Wo diirfen wir unsern Ausgangspunkt wihlen, wenn wir den
entscheidenden philosophischen Gedankengang, der uns zu den
Voraussetzungen alles Denkbaren fiithren soll, zu gehen uns an-
schicken ? Weder bei einem «Absoluten», auf das wir — uber
unsere Moglichkeiten hinausgreifend — gegriffen hitten. Noch
bei einer «leeren Tafel», auf die wir uns — unsere Moglichkei-
ten preisgebend — zuriickziehen wiirden. «Ausgangspunkt» kann
nie etwas anderes sein, als der Ort, an dem wir eben stehen.
Dies bedeutet aber: Wir gehen aus von der Erkenntnislage, in

15



der wir uns vorfinden. Wir finden uns vor, als die sehr vieles
erkennen oder zu erkennen meinen, die viel anderes fiir moglich
halten und nach ihm die Frage stellen, und die wiederum an-
deres unerkannt wissen und auf der Seite liegen lassen. Dieser
ganze Komplex von erfiillten und defizienten Erkenntnissen —
iiber dessen Wahrheitsgehalt nichts vorweggenommen sein soll
— steht uns vor Augen als ein Bereich von Sinngebilden, deren
Sinn uns vorderhand in schwebender Unbestimmtheit gegenwirtig
ist. In dieser Vorfindlichkeit unserer Erkenntnislage liegt aber die
Aufforderung,unsvon dem einen,durchgreifenden Sinndieser Sinn-
gebilde kritisch Rechenschaft zu geben, uns auf die Bedeutung und
auf die Voraussetzungen solcher Sinnhaftigkeit zuriickzubesinnen.

Erkenntnisse, wie wir sie in der eben aktuellen Erkenntnislage
vorfinden, sind nicht zerstreute, zusammenhanglose Sinngebilde.
Sie beruhen auf einer Sinneinheit, die sie erst zu Erkenntnissen
macht: Sie liegt im Prinzip der «Erkenntnis» als solcher, deren
ideelle Einheit offenbar die Voraussetzung dafiir ist, dall wir
den vorfindlichen Bereich von Sinngebilden als eine Mannig-
faltigkeit von Erkenntnissen begreifen konnen. Indem wir uns
nun weiterhin anschicken, uns von der Bedeutung von «Erkennt-
nis» Rechenschaft zu geben, stellen wir als Erstes fest: Erkennt-
nis ist als solche Erkenntnis von Sein. «Erkenntnis» wiirde dann
aller Bedeutung entbehren, wenn ihre Bezogenheit auf Sein bloB
als eine offene Moglichkeit betrachtet oder gar in Abrede ge-
stellt wiirde. Wir wiiBten nicht, wie wir in Bestreitung solcher
Bezogenheit dazu kdmen, in irgendeinem Sinne von «Erkenntnis»,
und alsdann von «Erkenntnissen», zu reden. Dies bedeutet nun
nicht etwa, da} wir die in unserer Erkenntnislage vorfindlichen
Erkenntnisse vorbehaltlos auf Seiendes beziehen diirfen. Denn
wir wissen ja nicht, ob sie in Wahrheit Erkenntnisse sind, oder
ob wir uns in einem Meer von Irrtum bewegen, wo wir uns in
einem Bereich von Erkenntnissen zu bewegen meinen. Es wire
grundsitzlich moglich, dafl die alsdann nur vermeintlichen Er-
kenntnisse sich auf eine «Frage» reduzieren lieBen, indem sie in
schwebende UngewiBheit eingetaucht wiirden. Aber auch in ver-
meintlicher Erkenntnis meinen wir «etwas» nicht nur als <etwas»
zu erkennen, sondern als «etwas, das ist», oder als «etwas Seien-
des». Ohne diese Bezogenheit auf ein vielleicht vermeintliches
Seiendes gibe es iiberhaupt keine Erkenntnis. auch keine ver-

16



meintliche. Und auch die radikalste Erkenntnisfrage fragt nach
etwas, das «ist». Wir konnen diese Feststellung auch so formu-
lieren: Alle Erkenntnisse, auch vermeintliche, sind als solche
ausgerichtet auf Sein. In dem Sinne konnten wir von einer «In-
tentionalitat» aller Erkenntnisse reden, daB wir feststellen: In
ihnen allen ist Sein «gemeint», und dies zufolge ihrer wesen-
haften Bedeutung. Erkenntnisse beziehen sich auf Seiendes in
der Ausrichtung auf Sein. Dal «Seiendes» aber wiederum nicht
eine zerstreute, zusammenhanglose Mannigfaltigkeit bedeutet,
sondern als das, was «ist», sich einer einzigen, einheitlichen Be-
deutung erfreut, dies hat seine Voraussetzung im «Sein» als
solchem, im «Prinzip» des Seins, oder, wie wir in der Erinne-
rung an Plato sagen diirfen, in der «Idee» des Seins. Als Vor-
aussetzung der Bedeutung von «Seiendem» greift «Sein» in
einem ganz bestimmten Sinne iiber das Seiende hinaus. Eben
dieses, und nur dieses, in seinem Modus einzigartige, «Hinaus-
greifen» bezeichnen wir als «Transzendieren». Und in strenger
Beziehung auf denjenigen Modus des «Hinausgreifens», in dem
«Sein» vor Allem, was «ist», Prioritat besitzt, bezeichnen wir
«Sein» als die «transzendentale» Voraussetzung des Seienden.
«Sein» ist die uniiberholbare, letzte Voraussetzung davon, daR
irgendein «ist» eine Bedeutung haben kann.

Sofern Erkenntnis nicht nur vermeintlich, sondern in Wahr-
heit Erkenntnis ist, erkennt sie Seiendes. Die Bezogenheit der
Erkenntnis auf Seiendes in der Ausrichtung auf Sein darf nicht
durch irgendeine Lehre von der «Bewufltseinsimmanenz» ver-
dunkelt werden. Wir erkennen Seiendes nicht als «Inhalt unseres
BewuBtseins» oder als Inhalt eines «BewuBtseins iiberhaupt».
Denn wir erkennen es nicht, als das erkannt oder gedacht oder
bewuBlt wird, sondern als Seiendes schlechthin. Darin geben wir
dem ontologischen Realismus eines N. Hartmann Recht, daB der
Bezogenheit der Erkenntnis auf Seiendes, wie sie in ihrer Be-
deutung liegt, durch keinerlei subjektivistische Auslegung des
Seins — wie etwa durch seine Riickbeziehung auf das BewuBt-
sein — ein Abbruch getan werden darf. Eben vom Erkenntnis-
prinzip aus konnen wir uns zu einer «Ontologie» im ungebro-
chenen Sinne des Wortes bekennen.

Sein und Seiendes stehen in keinerlei Abhingigkeit vom erken-
nenden Subjekte. Wir wissen von keiner Beziehung, der zufolge

, 17



sie als eine Funktion der Erkenntnis gedacht werden diirften.
Weder einem naiven noch einem durchdachten Realismus méch-
ten wir die Zumutung machen, seine unverwandte Blickrichtung
auf das Seiende preiszugeben. Allein, wenn es auch nicht in der
Bedeutung des Seienden liegt, dall es erkannt wird, so wird es
doch erkannt. Sein und Erkanntwerden sind nicht wesensnot-
wendig verbunden, in dem Sinne, dal im Sein auch das Erkannt-
werden beschlossen wire. Sein und Erkanntwerden sind zweier-
lei. Aber es gibt kein Seiendes, ohne dall es erkannt wird. Sein
ist begleitet vom Faktum des Erkanntwerdens. Erkanntwerden
steht zum Seienden nicht im Verhalinis eines Wesenszusammen-
hanges, wohl aber in demjenigen einer faktischen Zugehorigkeit.

Diese Aussagen erscheinen zunichst sehr herausfordernd.
Denn wir meinen doch unweigerlich viel Seiendes annehmen zu
miissen, das wir nicht erkennen, indem es jenseits der Grenzen
der menschlichen Erkenntnis liegt. So trigt auch ein N. Hart-
mann keine Bedenken, jenseits der Grenzen des Erkannten und
des Erkennbaren einen Bereich des unerkannten Seins anzuneh-
men. Allein die These eines von der Erkenntnis schlechthin
abgelosten Seins fithrt sich selbst ad absurdum. Man mag wohl
an weite Bereiche unerkannten Seins denken, die von unserem
Erkennen nicht erreicht werden, noch ihm je zuginglich werden
konnen. Wir diirfen aber nicht iibersehen, daB wir in solcher
Annahme jenen Bereich eben gedacht haben. Wir haben ihn ge-
dacht als einen Bereich von offenen Moglichkeiten des Seien-
den. Indem wir ihn aber gedacht haben, haben wir einen Akt
der Erkenntnis vollzogen, der jenes «unerkannte» Seiende nichts-
destoweniger zum Gegenstande hat. Somit ist es nicht ein von
der Erkenntnis schlechthin entferntes Sein, was hier in Frage
steht. Wie es iiberhaupt kein Seiendes geben kann, das nicht von
einem Ereignis des Erkennens begleitet ist!

Nachdem wir Seiendes erkannt haben, konnen wir auf den
«Akt» des Erkennens «reflektieren», als auf ein Zweites, das
keineswegs im Seienden enthalten ist, das wir aber in seiner
Faktizitit bei keinem Seienden in Abrede stellen konnen. Nun
gibt es Erkenntnisakte so viel, wie es Seiendes gibt, das erkannt
wird. Woran liegt es, daB wir es nicht mit einer zusammenhang-
losen Mannigfaltigkeit von seelischen Tatsachen zu tun haben:
mit einer chaotischen Vielheit von Aktereignissen, die nur dufler-

18



lich-assoziativ verbunden wiren? Dafl diese Vielheit als eine
Vielheit von Akten des Erkennens denkbar wird, dazu bedarf es
des Prinzips einer Einheit, die in genau demselben Sinne iiber
die Mannigfaltigkeit hinausgreift, wie es in der Beziehung des
Seins zum Seienden festigestellt wurde. Die Mannigfaltigkeit der
Erkenntnisakte beruht im Hinblick auf ihre Bedeutung als Er-
kenntnisakte auf der Einheit der Erkenntnis, sofern Erkenntnis
in ihrer Aktbedeutung verstanden wird. Durch die Erwigung
einer moglichen Bedeutung der je einzelnen Erkenntnisakte als
Akte eben der Erkenntnis gelangen wir dazu, auch im Hinblick
auf sie eine «transzendentale Voraussetzung» aufzuweisen. Wie
es uns die Tradition nahelegt, bezeichnen wir dieses «Transzen-
dentale» als «Vernunft».

Indem unsere Untersuchung in dieser Phase den Charakter
einer «Kritik der Vernunft» anzunehmen scheint, sind wir offen-
kundig in die Nidhe Kants geraten. Wir miissen es uns aber ver-
sagen, in diesem Zusammenhange in eine Auseinandersetzung
mit Kant einzutreten; allzusehr wiirden wir uns mit einer der-
art komplizierten Aufgabe belasten. Zweierlei darf aber hervor-
gehoben werden: Das Prinzip der «Vernunft», in dem uns wie-
derum das einzigartige Transzendieren des Transzendentalen
gegenwirtig wird, ist so wenig wie die parallelen Prinzipien bei
Kant — «Einheit des BewuBtseins» usf. — eine ins Leere grei-
fende Abstraktion oder gar ein mythisches Denkgebilde. Solche
Einheit der «Vernunft» ist unentbehrlich, wenn je von Akten
vernunftvoller Erkenntnis die Rede sein soll. Eine Unentbehr-
lichkeit, die auf der Hand liegt, mag sie immerhin in der moder-
nen Ontologie keine Rolle mehr spielen! Irgendein Logos-Prin-
zip pflegt ja iibrigens auch beim Phinomenologen und Ontolo-
gen aufzutauchen. Von solcher Anerkennung des Logos wiirden
wir uns allerdings wohl dadurch abheben, dall wir «Vernunft»
in ihrer prézisen transzendentalen Bedeutung gedacht sehen
mochten. Und ein Zweites ist hier noch einmal abzukliren:
Riickbeziehung des Erkenntnisaktes auf das transzendentale
Prinzip der «Vernunft» bedeutet weder fiir uns noch fiir unsere
Kantinterpretation «Subjektivismus». Erst dort kann von Sub-
jektivismus die Rede sein, wo — wie bei Fichte — Vernunft in
einem absoluten Ich-Prinzip vertreten ist, und wo auf solche
Vernunft, als auf das Urprinzip aller Philosophie, Sein und

19



Seiendes hinbezogen wird. Es liegt uns ferne, dem Realismus
darin eine Angriffsfliche zu bieten, dafl wir — in einen «sub-
jektivistischen Idealismus» verfallend — Sein und Seiendes als
bloBes Derivat menschlicher oder ideeller Subjektivitat auffas-
sen wiirden.

Aus dem Gesagten ist folgendes zu entnehmen: Wenn wir
gegen den Ontologismus eines N.Hartmann unsere Bedenken
haben, weil er dem Erkenntnisproblem nicht gerecht wird, dann
bedeutet dies nicht, da wir uns etwa zum transzendentalen
Subjektivismus von Husserl bekennen. Denn bei aller Wiirdigung
der ihn leitenden, in der Linie der Vernunftkritik liegenden Mo-
tive sehen wir doch keine Notwendigkeit, «BewuBltsein» oder
«Ich» oder «Vernunft» zum zentralen Beziehungspunkt der
philosophischen Systematik zu machen. Wenn wir eine geschicht-
liche Riickbeziehung wagen wollten, dann wiirden wir am ehe-
sten auf die spiatantike Philosophie des Logos verweisen. Dall
die Hypothese des Logos sich als ein Zweites vom absoluten
Sein abhebt, konnte so verstanden werden: Im absoluten Sein ist
die Bedeutung der «Vernunft» nicht beschlossen, etwa so, wie
in Schellings «Indifferenz» des Absoluten «ldeales» und «Reales»
beschlossen sind. Aber das absolute Sein offenbart sich in einem
Zweiten, das nicht es selbst ist: im Logos, als dem Urprinzip des
Erkenntnisaktes, das in der unableitbaren Faktizitit eines trans-
zendierenden Urereignisses dem Absoluten an die Seite tritt.
Diese Urspriinglichkeit des sich aktualisierenden Logos, in dem
sich das Sein zu erkennen gibt, wird uns als ein Prototyp trans-
zendierender Existenz gegenwirtig werden.

Wir konnen nun dem «Sein» und der «Vernunft» als drittes
«Transzendentale» das Prinzip der «Wahrheit» zugesellen, das
ja seinerseits als transzendierende Voraussetzung von allem
«Wahr-Sein» wahrer Erkenntnisse anzusehen ist. Wahrheit be-
zieht sich nicht auf das Seiende als solches, auch nicht auf den
Akt des Erkennens, vielmehr auf das Seiende, sofern es erkannt
wird. Nicht als solches, sondern in seinem Erkanntwerden ist ein
Seiendes «wahr». Und umgekehrt ist Erkenntnis «wahr», sofern
dasjenige «ist», was sie erkennt. Wir bewegen uns hier auf der
Ebene des «Erkenntnisinhaltes», der sich einerseits vom Er-
kenntnisakte, anderseits vom Seienden abhebt. Diese Ebene ist
der Schauplatz des Problems von Tduschung, Irrtum und Falsch-

20



heit, dessen Schwierigkeit wir nicht iibersehen. Wir miissen es
uns aber auch hier versagen, die beriihrte Frage weiterzuverfol-
gen. Genug, wenn uns unsere «intentionale» Beziehung zur
«Wahrheit» bewuBt wird: Die Ausrichtung unserer Erkenntnis
auf Wahrheit bedeutet, dal uns «Erkennen» dessen, was «ist»,
oder «Erkanntwerden des Seienden» das richtunggebende Prin-
zip der Erkenntnis sein muf.

Wir werden uns aber hiiten, nicht nur Wahrheit und Falsch-
heit, sondern auch die formalen Grundbedingungen des Seien-
den, vor allem Begriffe und Beziehungen der Logik, in dem
Sinne auf die Ebene des Erkenntnis- oder Denkinhaltes zu ver-
legen, daB wir ihnen die Seinsbedeutung aberkennen. W. Keller
vertritt, wie wir wissen, die Auffassung, dall das Logische nur
als ein Aufbaumoment der Subjektivitdt der Erkenntnis zu be-
trachten sei, in dem hochstens ein ferner Hinweis auf Seiendes
erblickt werden diirfe. Wir kommen aber darum auf jene Auf-
fassung des Logischen zuriick, weil sich an diesem Problem der
Unterschied zwischen einer Philosophie der Verhaltung und
einer Philosophie der Erkenntnis recht deutlich machen laBt.
Aus welchem Grunde soll denn das Logische keine unmittelbare
Seinsbedeutung besitzen ? Wie kommt ein moderner Ontologe
dazu, aus dem Seienden den ganzen Konnex logischer Begriffe
und Beziehungen auszuschliefen, indem er zu verstehen gibt,
daBl der Bestand des Seienden mit einer Urteils- oder SchluB-
beziehung selbstverstindlich nichts zu tun haben konne ? Wenn
wir recht sehen, liegt der Grund dieser so entschieden abweh-
renden Haltung einmal darin, dal das Seiende — mehr oder
weniger unausgesprochen — als ein System von Verhaltungen
vorgestellt wird. Oder treten wir dieser Philosophie zu nahe,
wenn wir geradezu sagen: als ein System von «Sachverhalten»?
Wir konnen uns jedenfalls des Eindrucks nicht erwehren, daB3 das
Seiende hier im Typus des dinglichen Seins vor Augen schwebt,
als eine «Realitit» im Sinne der »natura rerum», unter der wir
hier den Inbegriff der «Dinge» und der dinglichen Beziehungen
verstehen mochten. DaB das dinglich-reale Sein in seiner Fakti-
zitit und seinen Sachverhalten keine logischen Elemente in sich
schlieBt, ist freilich zuzugeben; und auch auf alles bloBe «Sich-
Verhalten» des Seienden mag dies wohl zutreffen. Wenn sich
aber das Sein im Typus der Dinglichkeit und der Verhaltungen

21



bei weitem nicht vollkommen darstellt, wenn iiber das, was
Seiendes «ist», zum mindesten die Wissenschaft zu befragen ist
— um von der Philosophie noch ganz abzusehen —, dann kann
daran kein Zweifel sein, dal wir im Logischen gewisse formal
begriindende Momente des Seienden anzuerkennen haben. Was
der Begriff begreift, ist gewil nicht dinglich-reales, wohl aber
eidetisches Sein. Im Urteil wird eine Determination vollzogen,
die unverkennbar Seinsbedeutung hat und sich auf Seiendes be-
zieht. Die Aussage eines Bedingungsverhdltnisses sagt offenbar
eine Relation aus, die nicht zwischen irgendwelchen subjektiven
Faktoren, sondern zwischen Seiendem besteht. Und dasselbe
konnten wir von der syllogistischen Deduktion aufzeigen. Vor-
aussetzung dafiir ist freilich, daB wir auch die formalen Momente
des Seienden als seiend anerkennen.

Eine streng ontologische Auffassung des Logischen scheint bei
W. Keller einmal daran zu scheitern, daB seine Vorstellung des
Seienden ihm eine Einbeziehung der Seinsbedeutung der logi-
schen Momente und Beziehungen nicht verstattet. Alsdann wird
das Logische, dem nun auf der Seite des Subjektiven seine Stitte
zugewiesen wird, so verstanden, dal seine Erkenntnishedeutung
verdeckt bleiben mufl. Wenn wir unsern Autor so verstehen miis-
sen, dal ihm das Logische — zum mindesten primiar! — als ein
strukturelles Moment des subjektiven Seins gegenwirtig ist, dann
liegt es am Tage, daBl wir seine Beziehung zum subjektiven und
alsdann auch zum objektiven Sein als eine «Verhaltung» charak.
terisieren diirfen. Wir haben die hier notwendigen Vorbehalte
bereits ausgesprochen. Als bloes Moment einer «Struktur»
hdtte in unsern Augen das Logische mit dem Logos noch nichts
zu tun. Zum «Logischen», wie es in der Bedeutung des Wortes
liegt, wird es erst als Moment der Erkenntnis. Als solches ist es
aber auf Seiendes bezogen. Dann wurzelt es freilich nicht in
einem «subjekthaften Dasein, das in seiner Beziehung zum Seien-
den bloB «den Stempel der Zusammengehorigkeit mit ihm zu
einem einzigen Ganzen» trigt (Tr. d. L. 65). Diese «Zusammen-
gehorigkeit» zu einem Ganzen ist fiir die Begriffsbildung der
uns begegnenden Philosophie recht eigentlich symptomatisch.
Nichts Geringeres, vielmehr etwas so unermeBlich Gewichtiges
wie die Beziehung des Subjektes zum Seienden wird ausgespro-
chen in dem simpeln Verhaltungsbegriffe einer «Zusammengehé-

22



rigkeit zu einem Ganzen». Solcher Aussage meinen wir die These
entgegenstellen zu miissen, daB jene Beziehung zufolge ihres
grundlegenden und urspriinglichen Charakters eine latente Ma-
terialisierung, wie sie hier vollzogen wird, nicht zulaBt, indem
sie nur aus der Bedeutung der «Erkenntnis» einsichtig werden
kann.

Nun bleibt uns aber die schwerste Aufgabe erst zu bewiltigen
iibrig. Haben wir doch versprochen, iiber «Transzendierende Exi-
stenz» zu reden. Und wir konnten auch darum dem Problem
der Existenz nicht ausweichen, weil es ja eine Existenzphiloso-
phie ist, mit der wir uns auseinandersetzen. Mag die Weise ihrer
Begriffsbildung immerhin allerlei Bedenken ausgesetzt sein, so
stehen wir doch vor der Tatsache, daB sie bis zu einer Bestim-
mung der menschlichen Existenz vorgedrungen ist, um auf dieser
Grundlage eine Anthropologie aufzubauen. Auch wenn die bis
dahin geiibte Kritik ihre Berechtigung haben sollte, wiirden wir
doch hinter der uns angebotenen Philosophie an entscheidender
Stelle im Riickstand bleiben, wenn wir nicht wenigstens den Weg
aufzeigen konnten, der auch von unsern Ausgangspunkten zu
einer Philosophie der Existenz fithren diirfte. Wir haben allen
Anlaf3, das Versiumte nachzuholen. Denn zunichst mochte es
scheinen, dall der von uns verfolgten transzendentalen Methode
alles, geradezu alles Menschliche fremd sei. Wo die gegenwirtige
Existenzphilosophie ihre lapidaren Feststellungen von dem sich
entwerfenden und sich begegnenden Da-Sein anbietet, da scheint
eine Philosophie der Erkenntnis die «Existenz» iiberhaupt noch
nicht erreicht zu haben.

Nun gestehen wir freilich gern, dal wir nicht in der Lage
sind, mit dem Gegenangebot einer ausgefiihrten Anthrepologie
aufzuwarten, besonders nicht in diesem Zusammenhange. Doch
mochten wir uns dabei nicht behaften lassen, daB das Problem
der Existenz aullerhalb des Kreises unserer hier gefithrten philo-
sophischen Untersuchung geblieben sei. Wir haben bei anderer
Gelegenheit «Existenz» als ein Erkenntnisproblem dargestellt
und diirfen uns — in dem begrenzten Raume dieser Darbietung
— auf die dort ausgesprochene Einsicht zuriickbeziehen®., An

5 Vgl. vom Verf.: «Philosophie der Existenz». Jahrb. d. Schweiz. Phil.
Ges. Vol. II. S. 22 ff.

23



dieser Stelle mag es mit folgender Erlduterung sein Bewenden
haben: Wenn wir in unserem Gedankengange von der «Erkennt-
nis» ausgegangen sind, dann sollte aus ihrem Begriffe ihre «exi-
stenzielle» Bedeutung nicht ausgeschlossen sein. Wir haben viel-
leicht zur Vermutung Anlafl gegeben, dall wir uns bis dahin im
Rahmen einer transzendentalen Grundlegung bewegt haben, die
sich wohl um die Voraussetzungen der Wissenschaft bemiiht, aber
den Menschen vorderhand auf der Seite ld8t. Allein wir konnen
solche Vermutung nicht bestitigen. So wie wir unsere Ausfiih-
rungen verstanden wissen mochten, haben wir uns schon bis
dahin nicht im Raume einer neutralen, wissenschaftstheoreti-
schen Erkenntnisbegriindung bewegt. Die «Theorie» sollte in
unserem Erkenntnisbegriff enthalten sein, ohne ihn doch zu
erschopfen.

«Existenz» haben wir schon dort zur Sprache gebracht, wo wir
den Begriff des «Aktes» der Erkenntnis in Anspruch genommen
haben. Diesem Begriffe des «Aktes» geben wir freilich — in
Berufung auf seine Wortbedeutung! — einen weiteren Sinn, als
wie er der modernen Erkenntnislehre geldufig ist. «Akt» der
Erkenntnis bedeutet uns den Akt theoretisch-wissenschaftlichen
Erkennens, aber dariiber hinaus den Vollzug der Entscheidung
zu einer vorziiglichen Moglichkeit in die Erscheinung tretenden
Seins, wie es uns im menschlichen Da-Sein gegenwirtig ist. In
solchem Vollzug besteht der «Akt», sofern er im Vollsinn der
«Tat» verstanden wird. In der sich entscheidenden, titigen
Aktualisierung der Erkenntnis dessen, was — in adidquater oder
inaddquater Erkenntnis — im Bereiche der vorliegenden Ent-
scheidungsmoglichkeiten als die vorziigliche Moglichkeit in die
Erscheinung tretenden, wirklichen Seins erkannt worden ist,
besteht die «Existenz». Mit diesen Aussagen haben wir einen
Existenzbegriff umschrieben, der in seiner Bedeutung vom Ver-
stindnis der Existenz, wie es in der gegenwirtigen Existenz-
philosophie geldufig ist, abweichen diirfte. Diese Abweichung
liegt darin, dafl wir die Bedeutung der Existenz nicht aus neu-
tralen Verhaltungen des Seins aufbauen, um von ihnen sekundar
zur sich gegenwirtigen, bewufiten, erkennenden menschlichen
Existenz aufzusteigen. Existenz «ist» vielmehr Erkenntnis. Sie ist
«existenzielle» Erkenntnis; und dies heiBt: in der Aktualisierung
der Entscheidung zur «bestmoglichen Wirklichkeit» — wie wir

24



abkiirzend sagen konnen — sich vollziehende Erkenntnis. Exi-
stenz ist somit nicht nur ein Bereich moglicher Betidtigung der
Erkenntnis oder ein Gegenstand der Erkenntnis unter andern
Gegenstinden. Vielmehr mull dies begriffen werden, dall Exi-
stenz als Erkenntnis existiert. Sie existiert im Ereignis des sich
entscheidenden Erkennens.

In welchem Sinne darf aber von «transzendierender» Existenz
die Rede sein? In der gegenwartigen Existenzphilosophie — vor
allem etwa bei Jaspers — begegnen wir einer Verwendung
dieses Begriffs, nach der mit «Transzendieren» gemeint ist das-
jenige Moment des Uber-sich-Hinausgreifens, durch das sich das
Geschehnis menschlichen Da-Seins von einem bloBen Vorgange
oder einem «Verlaufe» der Dinge grundsatzlich abhebt. In aller
Existenz ist fraglos derjenige «Uberschritt» beschlossen — der
Uberschritt iiber die vorfindlichen Gegebenheiten —, der dem
philosophischen Denken im Begriffe der «Freiheit» lebendig ist.
Sollte mit der «Transzendenz» dasjenige Moment der Existenz
gemeint sein, das in der «Freiheit» ausgesprochen wird, dann
wiirde «transzendierende Existenz» nichts anderes besagen, als
Existenz in ihrer erfiillten Bedeutung, nach der sie der neuen,
unvorgesehenen Moglichkeit der Entscheidung grundsatzlich
offen steht. Eine zweifellos wesentliche Bedeutung der Existenz!

Wenn wir von «Transzendieren» reden, dann meinen wir aber
nicht dieses wesentliche Moment wirklicher, konkreter Existenz.
Unter «Transzendieren» verstehen wir jenes «Ubergreifen» ganz
anderer Ordnung, das sich auf die transzendentale Voraussetzung
der wirklichen, hier und jetzt sich aktualisierenden Erkenntnis
bezieht. DaB die je sich aktualisierenden Erkenntnisse ohne die
«Einheit der Erkenntnis» nicht denkbar sind, haben wir uns ja
bereits klar gemacht. Und wir haben diese Einheit als «trans-
zendentales» Prinzip neu einsichtig werden lassen.

Diirfen wir es aber wagen, in dem Sinne von «transzendieren-
der Existenz» zu reden, daB wir jener transzendentalen Einheit
Existenzbedeutung zuerkennen? Liegt vielleicht gar eine Not-
wendigkeit zu diesem entscheidenden Schritte vor ? Erkenntnis
beruht letztgiiltig auf Sein, Vernunft und Wahrheit. Machen wir
vorerst die Supposition, diese drei Transzendentalien werden im
Sinne eines rein theoretischen Rationalismus verstanden. Dann
ist «Sein» das Prinzip einer gegenstindlichen Objektivitit. «Ver-

25



nunft » ist dann die theoretische «Ratio», die sich in den Wis-
gsenschaften aktualisiert. Und «Wahrheit» wiare dann eben jenes
Sein, sofern es sich der denkenden, rechnenden und erfahrenden
Ratio entschleiert hat. Ist es denkbar, daBl die je sich vollziehen-
den existenziellen Erkenntnisse auf so verstandener transzenden-
taler Einheit beruhen ? Eine Riickbeziehung dieser Erkenntnisse
auf transzendentale Voraussetzungen, die der Existenz fremd
sind, wiare nur dann moglich, wenn eben diesen Erkenntnissen
das Moment des «Existenziellen» als eine bloB duBerliche, ab-
losbare, akzidenzielle Beigabe anhaften wiirde. Was freilich nur
dann der Fall wire, wenn wir zu Unrecht und in vélliger Ver-
irrung unserer Erkenntnisphilosophie zu dem Begriffe «existen-
zieller Erkenntnis» gelangt wiren. Mit seiner Austilgung miiite
freilich mehr als ein kostbares Blatt der Philosophiegeschichte
in Ausfall geraten. Wenn wir aber zur Anerkennung existen-
zieller Erkenntnis» genétigt sind, dann stehen wir auch vor der
unausweichlichen Notwendigkeit, «transzendierende Existenz»
anzuerkennen. Existenzielle Erkenntnisse beruhen nicht auf der
transzendierenden Einheit derjenigen «Vernunft», auf die sich
der Rationalismus zuriickbeziehen durfte, vielmehr auf trans-
zendentaler Einheit der Erkenntnis, in der die Bedeutung der
«Existenz» mitenthalten ist. Von «existenziellen Erkenntnissen»
kann nur dann die Rede sein, wenn auch ihre transzendentale
Voraussetzung Existenz nicht ausschlieBt. Solche «transzendie-
rende Existenz» haben wir aber nicht neu erdacht. Zu ihr ist die
Philosophie auf weiten Strecken ihrer Geschichte lingst vor-
gedrungen.

Die Frage nach den letzten Voraussetzungen fiihrt unvermeid-
lich in ein Feld inhaltarmer, schwieriger Bestimmungen. Auch
wir sehnen uns nach einer erfiillten, eidetisch gegliederten Er-
kenntnis zuriick. Allein, wie im zweiten Weltkrieg, wird auch

in der Philosophie der Weg zum Sieg durch die Wiiste fiithren.

26



	Transzendierende Existenz

