
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: Transzendierende Existenz

Autor: Barth, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Transzendierende Existenz1

Von Heinrich Barth

Die hier angebotene Gedankenfolge ist ausgerichtet auf ein
fernes, schwer erreichbares Ziel: auf die Darlegung von Sinn
und Möglichkeit eines Begriffes der «Existenz», dem in einer
bestimmten Bedeutung das Merkmal der «Transzendenz»
zugeschrieben werden darf. Es ist somit ein rein sachliches Ziel
philosophischer Erkenntnis, das hier verfolgt werden soll — freilich

nicht ohne Kontinuität mit den Gedankengängen einer
philosophisch beteiligten Umwelt, nicht ohne Bezugnahme auf
die Erkenntnisse gegenwärtiger Philosophie.

Wenn der hier durchschrittene Gedankengang in seiner
Anknüpfung an einige Abhandlungen von Herrn Dr. Wilhelm Keller
einen etwas außergewöhnlichen Anfang nimmt, dann darf auch
diesem Vorgehen eine philosophische Bedeutsamkeit nicht völlig
aberkannt werden. Allgemeiner Gewohnheit entspräche ein
Ausgehen von den vielgenannten Namen von Zeitgenossen, die am
philosophischen Firmamente wie eine flimmernde Lichtreklame
angeschrieben sind. Unsere Sache soll es diesmal sein, uns in
einer philosophischen Nächstenliebe mit einem Kollegen und
Mitarbeiter auseinanderzusetzen, der uns im konkreten Lebenskreise

der lokalen Arbeitsgemeinschaft begegnet und durch sein

weitsichtiges, fein kultiviertes philosophisches Denken aufgefallen

ist. Wie denn eine sokratisch erleuchtete Philosophie ihre
Probleme eben in dem findet, was scheinbar belanglos vor der
Hand liegt, so wird eine philosophische Nächstenliebe gerade
den vorderhand zufälligen Bekannten und Gesprächspartner aus

der Trivialität einer bloß äußerlichen Begegnung und aus der
Sphäre flüchtiger geistiger Unterhaltung herauszuheben suchen,
und dies eben dadurch, daß sie in dem allzu Nahen ein Fernes,
Überempirisches, Paradigmatisches wahrzunehmen meint. Nur

1 Vortrag, gehalten in der Philosophischen Gesellschaft Basel, 1946.

4



wenn die Begegnung von Philosophen zu solcher Wendung des

Blickes in die Ferne führt — in die Ferne eben dessen, der im
philosophischen Gespräche begegnet — kann der Begegnende
wiederum zum Nächsten werden — zum Nächsten in einem
philosophischen, aber vielleicht auch menschlichen Sinne.

So lassen wir denn für dieses eine Mal die zyklische Bewegung
des philosophischen Gedankens nicht in Husserl, Hartmann und

Jaspers ihren Mittelpunkt finden, vielmehr in W. Keller. Und
sofern es sich um die elliptischen Bahnen dialektisch bestimmter

Gedankengänge handelt, nehmen wir uns die Freiheit, diesem

Denker uns selbst als den zweiten Brennpunkt dieses kosmisch-
überkosmischen Umlaufes zuzugesellen, im zuversichtlichen
Bewußtsein, daß je zwei sich begegnende Philosophen so gut wie

irgendwelche anderen Gestirne am Firmamente des Geistes das

Recht haben, die Welt um sich selbst und das zwischen ihnen
lebendige Gespräch sich drehen zu lassen Warum dürften sie

es nicht Nur eine verkehrte provinziale Bescheidenheit mit
ihrem Minderwertigkeitsbewußtsein könnte uns ein solches
Vorgehen grundsätzlich verbieten. Nur dies ist erforderlich, daß wir
die konkrete Begegnung des philosophischen Gespräches nicht
um jeden Preis als die Kleinwelt provinzialer Begebenheiten
ansehen, daß wir uns vielmehr zu einem viel belangvolleren
Selhstverständnis aufraffen. Es würde in der Einsicht liegen,
daß wir in der scheinbar so unbedeutenden Gesprächslage der
aktuellen Begegnung in Wahrheit dicht vor ganz großen
Möglichkeiten der Entscheidung stehen — nicht weniger nahe als die

Träger der großen Namen, die wir weithin so freigebig an
unserer Stelle nicht nur das Wort, auch die Gedanken führen
lassen Diese Gesprächslage in ihren keineswegs zufälligen,
sondern sehr wesenhaften Grundzügen erkennbar werden zu lassen

und in solcher Erkenntnis neue Begegnung zu suchen —, dies sei

unser gegenwärtiges Vorhaben.

Wir knüpfen unsere Untersuchung an an drei philosophische
Äußerungen von W. Keller «Die ontologische Tragweite des

Logischen»2; «Vom Wesen des Menschen» Kap. II. «Grund-

2 Erschienen «Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft»
Vol. I. S. 48—65.



legung — Das Wesen des Seins und das menschliche Sein»3;
«Das Problem des Psychologismus im Lichte der
Gegenwartsphilosophie» 4. Solche Anknüpfung würden wir natürlich dann
nicht vollziehen dürfen, wenn wir in diesen Arbeiten von W. Keller

Dokumente sehen würden, die wir völlig willkürlich aus der
Masse der zeitgenössischen philosophischen Literatur
herausgegriffen hätten. Sie haben in unsern Augen insofern repräsentativen

Charakter, als sie die gegenwärtige Ontologie,
Phänomenologie, Anthropologie und Existenzialphilosophie, wie sie in
der jüngern Generation auch unseres Landes Fuß gefaßt hat, in
bemerkenswerter Weise widerspiegeln. Indem uns die genannten
Abhandlungen demnach eine in hohem Maße paradigmatische
Bedeutung gewinnen, sehen wir uns auch in die glückliche Lage

versetzt, an ihnen diejenige typische Denkform aufzuzeigen, mit
der wir uns hier auseinanderzusetzen gedenken, nicht ohne ihr
alsdann eine andere große Möglichkeit der philosophischen
Grundhaltung entgegenzustellen.

Nun haben wir vor allem eine schwierige Aufgabe zu lösen:
Die Beschreibung und Bestimmung der uns hei W. Keller
begegnenden Denkform. Diese Denkform mit Sicherheit zu erfassen

und so zu kennzeichnen, daß sie einerseits wirklich als die
Grundform der Gedanken unseres Autors sichtbar wird, während

sie anderseits als eine wesentliche philosophische Möglichheit

herausspringen sollte — dies kann gewiß keine leichte Sache

sein. Denn wir dürfen weder den uns vorliegenden Texten durch
falsche Vereinfachungen und Verkürzungen Gewalt antun, noch

in einer unfruchtbaren Komplikation der Darstellung undeutlich

werden. Trotz dieser beidseitigen Gefahren sollen wir den

paradigmatischen Grundgehalt jenes Komplexes von philosophischen

Aussagen zu treffen bemüht sein.
Indem wir so um die treffende Formulierung ringen, müssen

wir einsehen, daß wir uns nicht begnügen dürfen, von «ontolo-
gischer» oder «phänomenologischer» Denkform zu reden. Viel
zu unbestimmt wäre solche Charakteristik; indem sie allzu viele
Möglichkeiten offen ließe, würde sie den wesentlichen
Unterschied, auf den es uns im folgenden ankommt, noch lange nicht

3 Beihefte zum Jahrb. d. Schw. Phil. Ges. I. S. 18—34.
4 Jahrb. d. Schw. Phil. Ges. Vol. IV. S. 127—146.

6



erkennen lassen. Wir möchten die uns vor Augen stehende Denkform

charakterisieren als eine «Philosophie der Verhaltung».
Ihr werden wir gegenüberstellen — um dies hier vorauszunehmen
— eine Philosophie der «Erkenntnis». Wir haben es offenbar
mit einer Philosophie zu tun, die sich ausspricht über Formen
und Tatbestände des Sich-Verhaltens von Grundelementen des
Seins. Wir sind versucht von «Sachverhalten» zu reden. Allein
wir möchten das Mißverständnis verhüten, daß wir an ein Sich-

Verhalten von dinglichen Realitäten dächten. Solche Orientierung

am ontologischen Typus der «Sache» dürfen wir aber der
modernen Seinslehre nie und nimmer zur Last legen. Wiederum
würde der Terminus «Verhältnis» bei seiner Bezogenheit auf
festgelegte ontische Bestände der latenten Bewegtheit des von
der Existenzphilosophie gedachten Seins nicht gerecht. Im
Begriffe der «Verhaltung» dagegen soll beschlossen sein das «Sich-
Verhalten» so gut wie die «Haltung». Seine Bedeutung umspannt
die ontisch neutrale Bezogenheit so gut wie den Vollzug der
existenziellen Beziehung, nur daß diese beidseitige Möglichkeit
der Sinngebung im «Sich-Verhalten» ungeschieden und
unausgesprochen bleibt. So ist die uns begegnende Ontologie bemüht,
das Sein in der innern Bezüglichkeit seiner Verhaltung und
Verhaltungsweisen aufzudecken, um von hier aus das Problem
aufzuwerfen.

Die von uns in Sicht gezogene Ontologie darf darum unser
philosophisches Interesse in Anspruch nehmen, weil sie die

Region einer bloßen Naturphilosophie, und möchte sie sich auch

in der sublimeren Gestalt des stoischen oder spinozistischen
Naturdenkens darbieten, weit hinter sich gelassen hat. Indem
diese Ontologie in der Existenzphilosophie ihren eigentlichen
Sinn offenbart, wird der Mensch zu ihrem wesentlichen Thema —
der erkennende Mensch, der Mensch in seiner Erschlossenheit
für die Welt und seinem Selbstverständnis. Existenzphilosophische

Ontologie der Verhaltung, unterläßt es nicht, «Erkenntnis»

im weitesten Sinne zum Gegenstande ihrer Auslegung zu
machen. Dieses tief verwurzelte Interesse an der Erkenntnis tritt
bei W. Keller darin zutage, daß er in wiederholtem Anlauf über
die Wissenschaft der Logik Klarheit zu gewinnen sucht. Wie ist
die Logik und das Logische zu verstehen, wenn es mit dem Sein
und mit der einzigartigen Verdichtung des Seins im Menschen

7



diejenige Bewandtnis hat, die sich der ontologischen Erschließung

von Sein und Existenz zu ergeben scheint
Eines kann uns nicht entgehen: Die Frage nach der Erkenntnis

wird auf dem Boden einer Philosophie der Verhaltung wohl
aufgeworfen. Allein sie wird gleichsam eingebettet in einen
Bestand von Yerhaltungen, aus dessen struktureller Beschaffenheit
sie in ihren Yerhaltungen und Grundrelationen einleuchtend
gemacht werden darf. Gewisse fundamentale Beziehungen des

Sich-Verhaltens scheinen vor den Erkenntnisbeziehungen in dem
Sinne den Primat zu besitzen, daß zu deren Erhellung eben jene
Verhaltungen in Anspruch genommen werden, in denen sich
alles gegliederte und zum Gegensatze entfaltete Sein gründet.
Wenn sich ein grundlegender Erkenntnisbegriff wie «Wahrheit»
wirklich in unanfechtbarer Reduktion auf Verhaltungsweisen des

Seins zurückführen ließe, dann wäre damit erwiesen, daß

Gnoseologie dem Rahmen einer Ontologie eingefügt werden darf,
von deren Gesichtspunkt das Erkenntnisproblem den Aspekt
eines ontologischen Sonderproblems bietet. Im ontischen Sich-

Verhalten eröffnet sich dann ein Raum von Seinsbeziehungen,
der als solcher aller Erkenntnis vorausliegt und sich erst in
bestimmten ausgezeichneten Möglichkeiten seiner Erfüllung zur
Erkenntnis verdichtet — zur Erkenntnis, die in dieser Sicht zu
einer ontologisch sekundären Instanz und zum Derivate von
ontischen Voraussetzungen werden muß, die sich zur «Wahrheit»
und andern Erkenntnisbegriffen noch neutral verhalten.

Unsere nächste Aufgabe muß es sein, das Vorhandensein der

so beschriebenen Denkform und des ihm entsprechenden
Folgeverhältnisses an gewissen entscheidenden Formulierungen von
W. Keller zu illustrieren. Der für den Autor wegleitende
Gedanke, daß die Seinsfrage selbst als ein Ausdruck des Wesens
des Seins zu verstehen sei, und daß das Sein seinem Wesen nach
etwas Derartiges sei, daß aus ihm selber nach ihm selber gefragt
werden kann, wird kommentiert durch die Feststellung: «Das

aber bedeutet: es hat zu sich selbst ein Verhältnis» (W. d. M. 29).
«Es ist innerliche Gliederung; und diese Gliederung ist überdies
wesenhaft gekennzeichnet als Bezogenheit auf sich selbst. Es

ist die Selbstbezogenheit schlechthin, der Umstand, daß es in
sich und bei sich selbst ist, ja daß es sich selbst auf irgendeine
Weise selber ist. Das aber heißt: ihm eignet Unterschiedenheit

8



und innere Gespaltenheit in sich selbst, so zwar, daß es selbst
eben diese Unterschiedenheit ist und daß diese Unterschieden-
heit selbst eben das ,Sein' (von Seiendem) ist» (ib.). Es ist
alsdann der eigenartige Begriff der «Aufgebrochenheit», der zum
Sein des Menschen hiniiberleitet. «In einem Seienden mitten
unter allem Seienden also muß die Aufgebrochenheit selber
ihren Vollzug und Ort finden und haben... Dieses besondere
Seiende mitten in allem Seienden erscheint dann als ,stiftende
Mitte' des Seins» (31). — Dieses stiftende Sein ist «Begegnung
seiner mit sich selbst, und zwar höchst unmittelbare...» (32).
«Das Sein kommt so an ausgezeichneter Stelle und im besondern

Wirklichsein von einzelnen Seienden zu sich und vor sich

selbst» (ib.). «Diese stiftende Mitte ist also zugleich ein
Verhältnis des Seins zu sich selbst. Das Sein ist in ihr so bei sich

selbst, daß es auf sich zurückgewendet ist: in ihr verwirklicht
sich seine Selbstbezogenheit. — So auf sich zurückgewendet,
selbstbezogen und sich in sich selbst gegenwärtig zu sein, bedeutet
aber: sich inne sein. Die stiftende Mitte, mitten in allem Seienden

und selber ein Seiendes, hat mithin den Charakter von
,Bewußtsein'...» (ib.). — «Das in die Gesamtheit des Seienden

eingesenkte besondere Seiende aber, in dem sich all dies begibt,
ist — längst offenkundig -— das menschliche Sein. In ihm
verdichtet sich das Sein zur Gegenwart vor sich selbst und zur
Frage nach sich selbst» (33). Es ist eben jene Besonderung des

Seins, das «Dasein», dem es, obwohl «mitten in das Seiende der
Welt hineingebunden und dieser Bindung unlösbar unterworfen
,nichtsdestoweniger' in seinem Sein ständig um sein eigenstes
Sein geht» (34). — Wir haben es hier mit den Aussagen einer
«Fundamentalontologie» zu tun, in der sich die Frage nach dem
Sein neu eröffnet, und die nur durch den Menschen hindurch
führen kann (Pr. d. Ps. 142). Diese Fundamentalontologie führt
uns aber über den Menschen zum «Innewerden», zum «Bewußtsein»

und endlich zur «Wahrheit». Denn ihr eminentester Gegenstand

ist die «Möglichkeit eines Begegnens-von-etwas, eines sich
Transzendierens im Meinen, einer Intentionalität und hiermit
erst überhaupt die Möglichkeit von so etwas wie Wahrheit, die

ja stets Wahrheit von etwas und über etwas und also eine
Eigentümlichkeit von Begegnendem innerhalb eines Offenseins für
Begegnendes ist» (143). — Im Zusammenhang dieser Beschrei-

9



bung einer sich auseinandergliedernden, ihrerseits letztfundierten

Grundstruktur des menschlichen Daseins und einer
übertatsächlichen Konstituierung des Menschlichen findet unser Autor
Anlaß, sich auf Fichte und Hegel zurückzubeziehen (144). —
Dieser Ontologie des Mensch-Seins entsprechen Äußerungen über
die ontische Bedeutung des Subjektes als solchen. Es wird
beschrieben als eine «Struktur, zu der es gehört, in einer Distanz
zu gegenständlichem Seiendem zu stehen und doch (über den

Weg möglicher Wahrheit) mit ihm verbunden zu sein» (Tr. d.

L. 64). Durch die Selbstbezüglichkeit ist das subjekthafte
Dasein «der Kontingenz entrückt und ist selber ein Fungibile des

Seins» (65). Das Subjekt trägt «den Stempel der
Zusammengehörigkeit» mit dem Seienden «zu einem einzigen Ganzen», das

in der Selbstbezüglichkeit zu einer gegliederten Ganzheit kommt.
In dem «Zu-sich-Kommen» des Subjekt-Seins enthüllt sich eben
das Wesen des Seins (ib.).

In den so charakterisierten ontischen Bestand des Subjekt-
Seins wird nun das Logische eingefügt. Die ontologische
Untersuchung der Tragweite des Logischen und des noch immer
haltbaren Sinnes des Psychologismus kommt zu dem — in der

Gegenstellung gegen Husserl gewonnenen -— Ergebnis, daß das

Logische «kein Bestand von selbst gegenständlicher Art im
Seienden, sondern ein durchweg funktionales Aufbaumoment
von Erkenntnis» sei (Tr. d. L. 59). Es darf nicht «als selbst
ontische Gesetzlichkeit von an sich seienden Dingen» verstanden

werden (Pr. d. P. 139). Erkenntniswahrheit überhaupt,
deren Vermittler das Logische ist, bedeutet «keine Übereinstimmung

mit dem Seienden im Sinne einer Identität der Struktur»,
mag die Erkenntnis immerhin «eine denkbar innige Beziehung
zu einem ihr zugeordneten Seienden haben» (Tr. d. L. 60). «Das

Logische hat seinen Sinn nur in der Dimension des Prozesses, in
einer Distanz zum Seienden, zu dessen Fassung es verhilft, ohne

Identität mit ihm zu besitzen» (ib.). — «Es ist Funktion der

Struktur, die das Wesen des Subjektes ist» (62). Es ist «Moment
der Struktur der Subjekthaftigkeit», «wurzelt... im Ontologi-
schen» und gibt zugleich, «weil angesiedelt im Ermöglichungs-
grunde subjekthaften Daseins», über die Struktur des Seins
Aufschluß (64). — Es wäre widersinnig, das Logische «als etwas
selbst eigenständig Gegenständliches zu verstehen. Denn sein

10



Sinn — stets rein funktional — ist derjenige von Verhältnissen,
die allein als solche, ohne Substrat, nicht seiend sind» (Pr. d.

Ps. 140). Als «Richte» dem Psychischen eingesenkt (136), steht
das Logische zum gegenständlich Seienden in einer nur mittelbaren

Beziehung: Die logischen Formen und Gesetzlichkeiten
beziehen sich auf Gegenständliches nur insofern, «als dieses in
den Bereich des Vermeinens eingetreten, und als es dessen Weise
des Umgangs verfallen ist...» (140). Das Logische wird eindeutig

auf das Subjektive zurückbezogen. Eine Beziehung zum
gegenständlichen Sein soll aber damit nicht preisgegeben werden.

Es scheint sich die Möglichkeit zu bieten, «einen aller-
innigsten strukturellen Bezug des Logischen zum Erleben zugleich
mit seinem Anspruch auf Gültigkeit und Gesetzlichkeit zu
verbinden» (141).

«Mag immerhin jede wahrheitbeanspruchende Vermeinung auf
ein Transzendentes gehen, so ist doch noch nicht die Wahrheit
dieser Vermeinung selbst und sind mithin auch nicht deren
formale Bedingungen ihrerseits als gleichfalls transzendente Enti-
täten vermeint oder gefordert» (Pr. d. Ps. 138). — Wir richten
unsere Aufmerksamkeit zunächst auf die eigenartige Zurückhaltung,

mit der eine Beziehung des Logischen auf das gegenständliche

Sein ausgesprochen wird. Die «Vermeinung» mit ihren
formalen «Bedingungen» geht auf «Transzendentes» und hat doch
offenbar keine notwendige, unmittelbare Beziehung auf Seiendes.

Von einer «denkbar innigen Beziehung zum Seienden» darf zwar
im Hinblick auf die Erkenntnis gesprochen werden, aber nicht
von einer Übereinstimmung im Sinne einer Identität der Struktur.

Ohne solche Identität zu besitzen, «verhilft» das Logische
wenigstens zu einer «Fassung» des Seienden. Gegenständliches
Sein ist nicht als solches auf das Logische, oder allgemeiner: auf
die Erkenntnis hinbezogen. Vielmehr scheint es — wie zufolge
einer ihm wesensfremden, akzidenziellen Konzession — irgendwie

in den Bereich des «Vermeinens» hinüberzutreten. — Aus
diesen Bestimmungen ist zu ersehen, daß zwischen dem
Logischen und dem gegenständlichen Sein eine in der Bedeutung des

Logischen begründete Beziehung nicht bestehen kann. Das
Logische kann somit als Erkenntnisbegriff insofern nicht zur
Geltung kommen, als seine Beziehung zum Gegenstande in Begriffen
des Sich-Verhaltens ausgesprochen wird, denen zufolge ihres

11



deskriptiven Charakters etwas Unfaßbares und Akzidenzielles
und der Mangel an derjenigen Notwendigkeit anhaftet, die sich

aus der Erkenntnisbedeutung des Logischen ergeben würde. Mit
der Anwendung einer deskriptiven Methode, die aus dem Aufweis

von Verhaltungen auch die Grundrelationen der Erkenntnis

zu deuten unternimmt, hängt es zusammen, daß die
nächstliegende Frage, die nach der Beziehung der logischen Begriffe
und Gesetzmäßigkeiten zum gegenständlichen Sein fragt, nur
in schwebenden Aussagen positiv beantwortet werden kann. Über
der Abwehr einer «Transzendenz»-bedeutungJ des Logischen kommt
wohl das größere, komplementäre Anliegen einer eindeutigen,
positiven Beantwortung der aufgeworfenen Frage etwas zu kurz.

Dieses Einrücken der entscheidenden Erkenntnisbeziehungen
in den Zusammenhang von Verhaltungsrelationen, deren letztlich

kontingenter Charakter nicht zu verkennen ist, ist dort
nicht zu vermeiden, wo das «subjekthafte Dasein» — in unsern
Augen keineswegs der Kontingenz entrückt — seinerseits als

eine bloße «Struktur» beschrieben wird, und als ein «Fungibile»
des Seins. Wie denn überhaupt der Funklionsbegriff zum
bevorzugten Instrument der ontologischen Aussage über die wesentlichen

Verhaltungen wird! So insbesondere dort, wo sich uns
das Logische — wie mehrfach ausgesprochen wird — als eine
«Funktion» des Subjektsubstrates darstellen soll Der Begriff
der «Funktion» zeigt nach seiner ursprünglichen, mathematischen

Bedeutung ein Sich-Verhalten von Größen an. Es muß

nun Bedenken erwecken, wenn dieser Begriff, der in seiner
weitesten Bedeutung auf die Bestimmtheit des Verhältnisses von
Seiendem hinweist, zum ontologischen Universalschlüssel wird,
mit dem sich nichts Geringeres als das Erkenntnisproblem
erschließen soll. Denn eben dies steht doch auf dem Spiele, wenn
das Logische in seiner Beziehung zum Subjekt-Sein als «Funktion»

klar gemacht werden soll. Wie dürfen wir es aber wagen,
uns das Logische, in dem wir doch einen Exponenten der
Erkenntnis als solcher wahrnehmen müssen, durch das Zurückgreifen

auf einen einzelnen Erkenntnisbegriff zurechtzulegen
Die Erkenntnis, das Logische, das Subjekt-Sein in seiner

Beziehung zur Gegenständlichkeit — dies alles hat nach unserem
Autor seine Wurzel in letzten Verhaltungen des Seins, in denen
die Voraussetzungen für eine Existenz des Menschen aufgedeckt

12



werden. Diese Grundverhaltung wird nun ausgesprochen einfach
als «Verhältnis zu sich selbst», als «Bezogenheit auf sich selbst»,
als «innerliche Gliederung». Zur Existenz kommt es durch In-
sich- und Bei-sich-selbst-Sein des Seins, durch dessen Unterschie-
denheit, Gespaltenheit und Aufgebrochenheit, die ihm nicht nur
anhaftet, sondern die es selbst «ist». Die so charakterisierte
«stiftende Mitte» des Seins läßt sich weiterhin darstellen als

«Begegnung mit sich selbst», als «Zu-sich- und Vor-sich-selbst-
Kommen», als «Zurückwendung zu sich selbst», als «Sich-selbst-

gegenwärtig-Sein». Durch alle diese Begriffe sind wir nun aber

vorbereitet, das menschliche Dasein zu verstehen als «Frage
nach sich selbst» und als «Sein, dem es in seinem Sein um sein

eigenstes Sein geht», um von hier endlich zu Begriffen wie
«Inne-Sein», «Bewußtsein», «Wahrheit» vorzudringen.

Aus reinen Verhaltungsbegriffen, denen wir vorderhand bloß
eine neutrale, existenzfremde Bedeutung zugestehen können,
springt sozusagen unvermerkt die «Frage nach sich selbst» heraus.

Und schon stehen wir auch bei einem Dasein, dem es um
sich selbst geht Sind wir uns der Größe des Schrittes bewußt,
den wir so vollzogen haben? Verhältnis, Bezogenheit, Gliederung

usf. ist als solche nicht in der Lage, eine Frage zu stellen.
Wir wissen auch nicht, woher auf einmal ein «Selbst» auftaucht,
das der Nachfrage wert ist. Denn bei der Frage nach dem Selbst

ist offenbar ein Selbst gemeint, mit dem etwas auf dem Spiele
steht, bei dem es um etwas geht. Allein eben dies ist für uns die

Schwierigkeit, wie wir aus den reinen Verhaltungsbegriffen zu
einem nicht mehr neutralen, sondern belangreichen Etwas kommen

— zu einem Etwas, das Gegenstand eines Anliegens ist,
weil es bei ihm «um etwas geht»! Eben dies verhindert uns, den

Weg einer «Philosophie der Verhaltung» zu betreten, daß wir es

uns versagen müssen, aus dem Bereiche neutraler ontischer
Entgegensetzung lautlos in die Anthropologie hinüberzugleiten —
indem wir uns etwa des Begriffes der «Begegnung» bedienen,
um jene Entgegensetzung unauffällig ins Existenzphilosophische
zu wenden und so die Vermittlung zur Aussage von menschlichen

Grundhaltungen zu gewinnen. Es sei denn, wir hätten, ohne
es selbst zu wissen, die «Existenz» bereits in die ursprünglichen
Verhaltungen des Seins hineinverlegt! Dann würden wir uns
freilich nicht wundern, wenn sie als Ergebnis unserer ontolo-

13



gischen Analyse am Ende wieder zum Vorschein käme. Aber
solche Aufdeckung gäbe zu Fragen Anlaß.

Diese Fragen verdichten sich aber nunmehr zu einer einzigen
Entscheidungsfrage, die wir an die Philosophie von W. Keller
und an die gegenwärtige Existenzphilosophie weithin zu stellen
haben — zu einer Frage, die durch die schon vollzogenen
Überlegungen bereits eine gewisse Abklärung gefunden hat: Ist es

grundsätzlich möglich, aus irgendwelchen supponierten
Grundverhaltungen des Seins nichts Geringeres als «Existenz» hervorgehen

zu lassen? Ist eine solche «Aufdeckung» insbesondere dann

möglich, wenn einerseits das zugrundeliegende Sein durch
Verhaltungsbegriffe gekennzeichnet wird, die auf irgendwelches,
auch naturhaftes Seiendes Anwendung finden könnten, während
anderseits «Existenz» unverkennbar durch Erkenntnisbegriffe
wie «Innewerden», «Sich-Gegenwärtig-Werden» usf. als Existenz
charakterisiert wird? In der kürzesten Fassung würden wir die
Frage so formulieren: Ist es möglich, daß Erkenntnis aus
erkenntnisfremden Seinsinstanzen hergeleitet wird

Diejenige Philosophie, die hier einer «Philosophie der Ver-
haltung» gegenübergestellt wird, hält eine solche Herleitung
nicht für möglich. Denn sie muß geltend machen, daß mit aller
Setzung von Sein und Seiendem das Problem der Erkenntnis des

Seienden unverkennbar schon aufgerollt ist. Solche Setzung kann
ja geschehen nur auf Grund von Erkenntnis. Darum kann es

nicht sein, daß Erkenntnis erst dort begegnet, wo die
Verhaltungsweisen des ursprünglichen, in seiner Tiefe aufgedeckten
Seins sich zur Erkenntnis, und mit ihr zur Existenz, zusammenzufügen

scheinen. Erkenntnis ist nicht denkbar als eine bloße

Verdichtung von ursprünglich erkenntnisfremden Verhaltungen
des Seins. Denn wollten wir ein zur Erkenntnis aufgebrochenes
menschliches Da-Sein irgendwie im Schema solcher Verdichtung
vorstellen, dann müßte es uns auch möglich sein, Gehalt und Dignität der
Erkenntnis auf gehaltlose und dignitätsfremde Seinsinstanzen
zurückzuführen. Wir würden damit aber in die Denkform einer
Naturphilosophie verfallen, die sich zutraut, Qualitäten «höheren» Seins

aus «niederen» Seinsstufen in genetischer Herleitung zu begreifen.

Wir treten nunmehr an unsere zweite, wesentlichere Aufgabe
heran, diejenige philosophische Möglichkeit aufzuzeigen, die wir

14



der Philosophie der ontischen Verhaltung im Sinne einer
bevorzugenden Wegweisung gegenüberstellen möchten. Hier kann es

freilich nur um die Skizzierung der letzten, prinzipiellen Grundlagen

gehen, um den Aufweis der «Prinzipien» der Philosophie,
die eben als Prinzipien nicht «konkret» sein können. Gerade als

übergreifende Voraussetzungen aller Konkretion dürfen sie auf
den Titel des «Konkreten» — der heute als ein Ehrentitel gilt —
nicht Anspruch erheben. Ihre eindeutige Konkretionsferne wirkt
sich aber dahin aus, daß sie der echten Konkretion freien Raum
lassen, die als solche um so besser sichtbar wird, als sie mit
keinerlei eidetischen Instanzen zu irgendwelcher Einheit
verschmolzen wird. Die echte Konkretion liegt aber weder in
metaphysischen Geisthypostasen, wie sie Fichte und Hegel dachten,
noch in einem verborgenen Gefüge von Verhaltungen des Seins,

sondern in der «Erscheinung». Eben in der Erscheinung, nicht
in irgendwelchen geistigen oder physischen «Sachverhalten»,
sehen wir den wahren Gegenpol zu dem, was wir als die
«Prinzipien» zur Sprache bringen möchten. Dieser ontologische Gegenpol

muß in seiner Reinheit unangetastet bleiben, indem er durch
keinerlei Verdinglichung verdeckt und entstellt wird. In der
Gegenstellung der reinen Prinzipien und der reinen Erscheinung
stellt sich uns das Problem der Ontologie, die sich in einer
«Philosophie der Erscheinung» mit voller Aufgeschlossenheit
eben dem Probleme der Konkretion zuwenden wird. Unsere
Darbietung, die ja bis zum Problem «transzendierender Existenz»

vordringen möchte, bewegt sich in der Blickrichtung auf die

Prinzipien. Sie vergißt den Gegenpol der Erscheinung nicht,
obwohl sie sich sehr «weltfremd» aussprechen wird Aber sie muß
sich ihre Schranken setzen. Wobei sie mit dem hölzernen
Vorwurf der «Abstraktheit» nicht belastet werden möchte

Wo dürfen wir unsern Ausgangspunkt wählen, wenn wir den

entscheidenden philosophischen Gedankengang, der uns zu den

Voraussetzungen alles Denkbaren führen soll, zu gehen uns
anschicken? Weder bei einem «Absoluten», auf das wir — über
unsere Möglichkeiten hinausgreifend — gegriffen hätten. Noch
bei einer «leeren Tafel», auf die wir uns — unsere Möglichkeiten

preisgebend — zurückziehen würden. «Ausgangspunkt» kann
nie etwas anderes sein, als der Ort, an dem wir eben stehen.
Dies bedeutet aber: Wir gehen aus von der Erkenntnislage, in

15



der wir uns vorfinden. Wir finden uns vor, als die sehr vieles
erkennen oder zu erkennen meinen, die viel anderes für möglich
halten und nach ihm die Frage stellen, und die wiederum
anderes unerkannt wissen und auf der Seite liegen lassen. Dieser

ganze Komplex von erfüllten und defizienten Erkenntnissen —
über dessen Wahrheitsgehalt nichts vorweggenommen sein soll
— steht uns vor Augen als ein Bereich von Sinngebilden, deren
Sinn uns vorderhand in schwebender Unbestimmtheit gegenwärtig
ist. In dieser Vorfindlichkeit unserer Erkenntnislage liegt aber die

Aufforderung, uns von dem einen, durchgreifenden Sinn dieser
Sinngebilde kritisch Rechenschaft zu geben, uns auf die Bedeutung und
auf die Voraussetzungen solcher Sinnhaftigkeit zurückzubesinnen.

Erkenntnisse, wie wir sie in der eben aktuellen Erkenntnislage
vorfinden, sind nicht zerstreute, zusammenhanglose Sinngebilde.
Sie beruhen auf einer Sinneinheit, die sie erst zu Erkenntnissen
macht: Sie liegt im Prinzip der «Erkenntnis» als solcher, deren
ideelle Einheit offenbar die Voraussetzung dafür ist, daß wir
den vorfindlichen Bereich von Sinngebilden als eine
Mannigfaltigkeit von Erkenntnissen begreifen können. Indem wir uns

nun weiterhin anschicken, uns von der Bedeutung von «Erkenntnis»

Rechenschaft zu geben, stellen wir als Erstes fest: Erkenntnis

ist als solche Erkenntnis von Sein. «Erkenntnis» würde dann
aller Bedeutung entbehren, wenn ihre Bezogenheit auf Sein bloß
als eine offene Möglichkeit betrachtet oder gar in Abrede
gestellt würde. Wir wüßten nicht, wie wir in Bestreitung solcher

Bezogenheit dazu kämen, in irgendeinem Sinne von «Erkenntnis»,
und alsdann von «Erkenntnissen», zu reden. Dies bedeutet nun
nicht etwa, daß wir die in unserer Erkenntnislage vorfindlichen
Erkenntnisse vorbehaltlos auf Seiendes beziehen dürfen. Denn
wir wissen ja nicht, ob sie in Wahrheit Erkenntnisse sind, oder
ob wir uns in einem Meer von Irrtum bewegen, wo wir uns in
einem Bereich von Erkenntnissen zu bewegen meinen. Es wäre

grundsätzlich möglich, daß die alsdann nur vermeintlichen
Erkenntnisse sich auf eine «Frage» reduzieren ließen, indem sie in
schwebende Ungewißheit eingetaucht würden. Aber auch in
vermeintlicher Erkenntnis meinen wir «etwas» nicht nur als «etwas»
zu erkennen, sondern als «etwas, das ist», oder als «etwas Seiendes».

Ohne diese Bezogenheit auf ein vielleicht vermeintliches
Seiendes gäbe es überhaupt keine Erkenntnis, auch keine ver-

16



meintliche. Und auch die radikalste Erkenntnisfrage fragt nach

etwas, das «ist». Wir können diese Feststellung auch so formulieren:

Alle Erkenntnisse, auch vermeintliche, sind als solche

ausgerichtet auf Sein. In dem Sinne könnten wir von einer «In-
tentionalität» aller Erkenntnisse reden, daß wir feststellen: In
ihnen allen ist Sein «gemeint», und dies zufolge ihrer wesenhaften

Bedeutung. Erkenntnisse beziehen sich auf Seiendes in
der Ausrichtung auf Sein. Daß «Seiendes» aber wiederum nicht
eine zerstreute, zusammenhanglose Mannigfaltigkeit bedeutet,
sondern als das, was «ist», sich einer einzigen, einheitlichen
Bedeutung erfreut, dies hat seine Voraussetzung im «Sein» als

solchem, im «Prinzip» des Seins, oder, wie wir in der Erinnerung

an Plato sagen dürfen, in der «Idee» des Seins. Als
Voraussetzung der Bedeutung von «Seiendem» greift «Sein» in
einem ganz bestimmten Sinne über das Seiende hinaus. Eben
dieses, und nur dieses, in seinem Modus einzigartige, «Hinausgreifen»

bezeichnen wir als «Transzendieren». Und in strenger
Beziehung auf denjenigen Modus des «Hinausgreifens», in dem
«Sein» vor Allem, was «ist», Priorität besitzt, bezeichnen wir
«Sein» als die «transzendentale» Voraussetzung des Seienden.
«Sein» ist die unüberholbare, letzte Voraussetzung davon, daß

irgendein «ist» eine Bedeutung haben kann.
Sofern Erkenntnis nicht nur vermeintlich, sondern in Wahrheit

Erkenntnis ist, erkennt sie Seiendes. Die Bezogenheit der
Erkenntnis auf Seiendes in der Ausrichtung auf Sein darf nicht
durch irgendeine Lehre von der «Bewußtseinsimmanenz»
verdunkelt werden. Wir erkennen Seiendes nicht als «Inhalt unseres
Bewußtseins» oder als Inhalt eines «Bewußtseins überhaupt».
Denn wir erkennen es nicht, als das erkannt oder gedacht oder
bewußt wird, sondern als Seiendes schlechthin. Darin geben wir
dem ontologischen Realismus eines N. Hartmann Recht, daß der
Bezogenheit der Erkenntnis auf Seiendes, wie sie in ihrer
Bedeutung liegt, durch keinerlei subjektivistische Auslegung des

Seins — wie etwa durch seine Rückbeziehung auf das Bewußtsein

— ein Abbruch getan werden darf. Eben vom Erkenntnisprinzip

aus können wir uns zu einer «Ontologie» im ungebrochenen

Sinne des Wortes bekennen.
Sein und Seiendes stehen in keinerlei Abhängigkeit vom

erkennenden Subjekte. Wir wissen von keiner Beziehung, der zufolge

2 17



sie als eine Funktion der Erkenntnis gedacht werden dürften.
Weder einem naiven noch einem durchdachten Realismus möchten

wir die Zumutung machen, seine unverwandte Blickrichtung
auf das Seiende preiszugeben. Allein, wenn es auch nicht in der

Bedeutung des Seienden liegt, daß es erkannt wird, so wird es

doch erkannt. Sein und Erkanntwerden sind nicht wesensnotwendig

verbunden, in dem Sinne, daß im Sein auch das Erkanntwerden

beschlossen wäre. Sein und Erkanntwerden sind zweierlei.

Aber es gibt kein Seiendes, ohne daß es erkannt wird. Sein

ist begleitet vom Faktum des Erkanntwerdens. Erkanntwerden
steht zum Seienden nicht im Verhältnis eines Wesenszusammenhanges,

wohl aber in demjenigen einer faktischen Zugehörigkeit.
Diese Aussagen erscheinen zunächst sehr herausfordernd.

Denn wir meinen doch unweigerlich viel Seiendes annehmen zu
müssen, das wir nicht erkennen, indem es jenseits der Grenzen
der menschlichen Erkenntnis liegt. So trägt auch ein N.

Hartmann keine Bedenken, jenseits der Grenzen des Erkannten und
des Erkennbaren einen Bereich des unerkannten Seins anzunehmen.

Allein die These eines von der Erkenntnis schlechthin
abgelösten Seins führt sich selbst ad absurdum. Man mag wohl
an weite Bereiche unerkannten Seins denken, die von unserem
Erkennen nicht erreicht werden, noch ihm je zugänglich werden
können. Wir dürfen aber nicht übersehen, daß wir in solcher
Annahme jenen Bereich eben gedacht haben. Wir haben ihn
gedacht als einen Bereich von offenen Möglichkeiten des Seienden.

Indem wir ihn aber gedacht haben, haben wir einen Akt
der Erkenntnis vollzogen, der jenes «unerkannte» Seiende

nichtsdestoweniger zum Gegenstande hat. Somit ist es nicht ein von
der Erkenntnis schlechthin entferntes Sein, was hier in Frage
steht. Wie es überhaupt kein Seiendes geben kann, das nicht von
einem Ereignis des Erkennens begleitet ist

Nachdem wir Seiendes erkannt haben, können wir auf den

«Akt» des Erkennens «reflektieren», als auf ein Zweites, das

keineswegs im Seienden enthalten ist, das wir aber in seiner
Faktizität bei keinem Seienden in Abrede stellen können. Nun
gibt es Erkenntnisakte so viel, wie es Seiendes gibt, das erkannt
wird. Woran liegt es, daß wir es nicht mit einer zusammenhanglosen

Mannigfaltigkeit von seelischen Tatsachen zu tun haben:
mit einer chaotischen Vielheit von Aktereignissen, die nur äußer-

18



lich-assoziativ verbunden wären Daß diese Vielheit als eine
Vielheit von Akten des Erkennens denkbar wird, dazu bedarf es

des Prinzips einer Einheit, die in genau demselben Sinne über
die Mannigfaltigkeit hinausgreift, wie es in der Beziehung des

Seins zum Seienden festgestellt wurde. Die Mannigfaltigkeit der
Erkenntnisakte beruht im Hinblick auf ihre Bedeutung als
Erkenntnisakte auf der Einheit der Erkenntnis, sofern Erkenntnis
in ihrer Aktbedeutung verstanden wird. Durch die Erwägung
einer möglichen Bedeutung der je einzelnen Erkenntnisakte als

Akte eben der Erkenntnis gelangen wir dazu, auch im Hinblick
auf sie eine «transzendentale Voraussetzung» aufzuweisen. Wie
es uns die Tradition nahelegt, bezeichnen wir dieses «Transzendentale»

als «Vernunft».
Indem unsere Untersuchung in dieser Phase den Charakter

einer «Kritik der Vernunft» anzunehmen scheint, sind wir
offenkundig in die Nähe Kants geraten. Wir müssen es uns aber

versagen, in diesem Zusammenhange in eine Auseinandersetzung
mit Kant einzutreten; allzusehr würden wir uns mit einer derart

komplizierten Aufgabe belasten. Zweierlei darf aber
hervorgehoben werden: Das Prinzip der «Vernunft», in dem uns
wiederum das einzigartige Transzendieren des Transzendentalen

gegenwärtig wird, ist so wenig wie die parallelen Prinzipien bei
Kant — «Einheit des Bewußtseins» usf. — eine ins Leere
greifende Abstraktion oder gar ein mythisches Denkgebilde. Solche

Einheit der «Vernunft» ist unentbehrlich, wenn je von Akten
vernunftvoller Erkenntnis die Rede sein soll. Eine Unentbehr-
lichkeit, die auf der Hand liegt, mag sie immerhin in der modernen

Ontologie keine Rolle mehr spielen Irgendein Logos-Prinzip

pflegt ja übrigens auch beim Phänomenologen und Ontolo-

gen aufzutauchen. Von solcher Anerkennung des Logos würden
wir uns allerdings wohl dadurch abheben, daß wir «Vernunft»
in ihrer präzisen transzendentalen Bedeutung gedacht sehen

möchten. Und ein Zweites ist hier noch einmal abzuklären:
Rückbeziehung des Erkenntnisaktes auf das transzendentale

Prinzip der «Vernunft» bedeutet weder für uns noch für unsere
Kantinterpretation «Subjektivismus». Erst dort kann von
Subjektivismus die Rede sein, wo — wie bei Fichte — Vernunft in
einem absoluten Ich-Prinzip vertreten ist, und wo auf solche

Vernunft, als auf das Urprinzip aller Philosophie, Sein und

19



Seiendes hinbezogen wird. Es liegt uns ferne, dem Realismus
darin eine Angriffsfläche zu bieten, daß wir — in einen «sub-

jektivistischen Idealismus» verfallend — Sein und Seiendes als

bloßes Derivat menschlicher oder ideeller Subjektivität auffassen

würden.
Aus dem Gesagten ist folgendes zu entnehmen: Wenn wir

gegen den Ontologismus eines N. Hartmann unsere Bedenken

haben, weil er dem Erkenntnisproblem nicht gerecht wird, dann
bedeutet dies nicht, daß wir uns etwa zum transzendentalen
Subjektivismus von Husserl bekennen. Denn bei aller Würdigung
der ihn leitenden, in der Linie der Vernunftkritik liegenden
Motive sehen wir doch keine Notwendigkeit, «Bewußtsein» oder
«Ich» oder «Vernunft» zum zentralen Beziehungspunkt der
philosophischen Systematik zu machen. Wenn wir eine geschichtliche

Rückbeziehung wagen wollten, dann würden wir am ehesten

auf die spätantike Philosophie des Logos verweisen. Daß

die Hypothese des Logos sich als ein Zweites vom absoluten
Sein abhebt, könnte so verstanden werden: Im absoluten Sein ist
die Bedeutung der «Vernunft» nicht beschlossen, etwa so, wie
in Schellings «Indifferenz» des Absoluten «Ideales» und «Reales»

beschlossen sind. Aber das absolute Sein offenbart sich in einem

Zweiten, das nicht es selbst ist: im Logos, als dem Urprinzip des

Erkenntnisaktes, das in der unableitbaren Faktizität eines trans-
zendierenden Urereignisses dem Absoluten an die Seite tritt.
Diese Ursprünglichkeit des sich aktualisierenden Logos, in dem

sich das Sein zu erkennen gibt, wird uns als ein Prototyp trans-
zendierender Existenz gegenwärtig werden.

Wir können nun dem «Sein» und der «Vernunft» als drittes
«Transzendentale» das Prinzip der «Wahrheit» zugesellen, das

ja seinerseits als transzendierende Voraussetzung von allem
«Wahr-Sein» wahrer Erkenntnisse anzusehen ist. Wahrheit
bezieht sich nicht auf das Seiende als solches, auch nicht auf den

Akt des Erkennens, vielmehr auf das Seiende, sofern es erkannt
wird. Nicht als solches, sondern in seinem Erkanntwerden ist ein
Seiendes «wahr». Und umgekehrt ist Erkenntnis «wahr», sofern
dasjenige «ist», was sie erkennt. Wir bewegen uns hier auf der
Ebene des «Erkenntnisinhaltes», der sich einerseits vom
Erkenntnisakte, anderseits vom Seienden abhebt. Diese Ebene ist
der Schauplatz des Problems von Täuschung, Irrtum und Falsch-

20



heit, dessen Schwierigkeit wir nicht übersehen. Wir müssen es

uns aber auch hier versagen, die berührte Frage weiterzuverfol-

gen. Genug, wenn uns unsere «intentionale» Beziehung zur
«Wahrheit» bewußt wird: Die Ausrichtung unserer Erkenntnis
auf Wahrheit bedeutet, daß uns «Erkennen» dessen, was «ist»,
oder «Erkanntwerden des Seienden» das richtunggebende Prinzip

der Erkenntnis sein muß.
Wir werden uns aber hüten, nicht nur Wahrheit und Falschheit,

sondern auch die formalen Grundbedingungen des Seienden,

vor allem Begriffe und Beziehungen der Logik, in dem

Sinne auf die Ebene des Erkenntnis- oder Denkinhaltes zu
verlegen, daß wir ihnen die Seinsbedeutung aberkennen. W. Keller
vertritt, wie wir wissen, die Auffassung, daß das Logische nur
als ein Aufbaumoment der Subjektivität der Erkenntnis zu
betrachten sei, in dem höchstens ein ferner Hinweis auf Seiendes

erblickt werden dürfe. Wir kommen aber darum auf jene
Auffassung des Logischen zurück, weil sich an diesem Problem der
Unterschied zwischen einer Philosophie der Verhaltung und
einer Philosophie der Erkenntnis recht deutlich machen läßt.
Aus welchem Grunde soll denn das Logische keine unmittelbare
Seinsbedeutung besitzen Wie kommt ein moderner Ontologe
dazu, aus dem Seienden den ganzen Konnex logischer Begriffe
und Beziehungen auszuschließen, indem er zu verstehen gibt,
daß der Bestand des Seienden mit einer Urteils- oder
Schlußbeziehung selbstverständlich nichts zu tun haben könne Wenn
wir recht sehen, liegt der Grund dieser so entschieden abwehrenden

Haltung einmal darin, daß das Seiende — mehr oder

weniger unausgesprochen — als ein System von Verhaltungen
vorgestellt wird. Oder treten wir dieser Philosophie zu nahe,

wenn wir geradezu sagen: als ein System von «Sachverhalten»?
Wir können uns jedenfalls des Eindrucks nicht erwehren, daß das

Seiende hier im Typus des dinglichen Seins vor Augen schwebt,
als eine «Realität» im Sinne der »natura rerum», unter der wir
hier den Inbegriff der «Dinge» und der dinglichen Beziehungen
verstehen möchten. Daß das dinglich-reale Sein in seiner Fakti-
zität und seinen Sachverhalten keine logischen Elemente in sich
schließt, ist freilich zuzugeben; und auch auf alles bloße «Sich-
Verhalten» des Seienden mag dies wohl zutreffen. Wenn sich
aber das Sein im Typus der Dinglichkeit und der Verhaltungen

21



bei weitem nicht vollkommen darstellt, wenn über das, was
Seiendes «ist», zum mindesten die Wissenschaft zu befragen ist
— um von der Philosophie noch ganz abzusehen —, dann kann
daran kein Zweifel sein, daß wir im Logischen gewisse formal
begründende Momente des Seienden anzuerkennen haben. Was

der Begriff begreift, ist gewiß nicht dinglich-reales, wohl aber
eidetisches Sein. Im Urteil wird eine Determination vollzogen,
die unverkennbar Seinsbedeutung hat und sich auf Seiendes
bezieht. Die Aussage eines Bedingungsverhältnisses sagt offenbar
eine Relation aus, die nicht zwischen irgendwelchen subjektiven
Faktoren, sondern zwischen Seiendem besteht. Und dasselbe

könnten wir von der syllogistischen Deduktion aufzeigen.
Voraussetzung dafür ist freilich, daß wir auch die formalen Momente
des Seienden als seiend anerkennen.

Eine streng ontologische Auffassung des Logischen scheint bei
W. Keller einmal daran zu scheitern, daß seine Vorstellung des

Seienden ihm eine Einbeziehung der Seinsbedeutung der
logischen Momente und Beziehungen nicht verstattet. Alsdann wird
das Logische, dem nun auf der Seite des Subjektiven seine Stätte

zugewiesen wird, so verstanden, daß seine Erkenntnisbedeutung
verdeckt bleiben muß. Wenn wir unsern Autor so verstehen müssen,

daß ihm das Logische — zum mindesten primär — als ein
strukturelles Moment des subjektiven Seins gegenwärtig ist, dann
liegt es am Tage, daß wir seine Beziehung zum subjektiven und
alsdann auch zum objektiven Sein als eine «Verhaltung»
charakterisieren dürfen. Wir haben die hier notwendigen Vorbehalte
bereits ausgesprochen. Als bloßes Moment einer «Struktur»
hätte in unsern Augen das Logische mit dem Logos noch nichts
zu tun. Zum «Logischen», wie es in der Bedeutung des Wortes
liegt, wird es erst als Moment der Erkenntnis. Als solches ist es

aber auf Seiendes bezogen. Dann wurzelt es freilich nicht in
einem «subjekthaften Dasein, das in seiner Beziehung zum Seienden

bloß «den Stempel der Zusammengehörigkeit mit ihm zu
einem einzigen Ganzen» trägt (Tr. d. L. 65). Diese «Zusammengehörigkeit»

zu einem Ganzen ist für die Begriffsbildung der
uns begegnenden Philosophie recht eigentlich symptomatisch.
Nichts Geringeres, vielmehr etwas so unermeßlich Gewichtiges
wie die Beziehung des Subjektes zum Seienden wird ausgesprochen

in dem simpeln Verhaltungsbegriffe einer «Zusammengehö-

22



rigkeit zu einem Ganzen». Solcher Aussage meinen wir die These

entgegenstellen zu müssen, daß jene Beziehung zufolge ihres

grundlegenden und ursprünglichen Charakters eine latente

Materialisierung, wie sie hier vollzogen wird, nicht zuläßt, indem

sie nur aus der Bedeutung der «Erkenntnis» einsichtig werden

kann.
Nun bleibt uns aber die schwerste Aufgabe erst zu bewältigen

übrig. Haben wir doch versprochen, über «Transzendierende
Existenz» zu reden. Und wir könnten auch darum dem Problem
der Existenz nicht ausweichen, weil es ja eine Existenzphilosophie

ist, mit der wir uns auseinandersetzen. Mag die Weise ihrer
Begriffsbildung immerhin allerlei Bedenken ausgesetzt sein, so

stehen wir doch vor der Tatsache, daß sie bis zu einer Bestimmung

der menschlichen Existenz vorgedrungen ist, um auf dieser

Grundlage eine Anthropologie aufzubauen. Auch wenn die bis

dahin geübte Kritik ihre Berechtigung haben sollte, würden wir
doch hinter der uns angebotenen Philosophie an entscheidender
Stelle im Rückstand bleiben, wenn wir nicht wenigstens den Weg
aufzeigen könnten, der auch von unsern Ausgangspunkten zu
einer Philosophie der Existenz führen dürfte. Wir haben allen
Anlaß, das Versäumte nachzuholen. Denn zunächst möchte es

scheinen, daß der von uns verfolgten transzendentalen Methode
alles, geradezu alles Menschliche fremd sei. Wo die gegenwärtige
Existenzphilosophie ihre lapidaren Feststellungen von dem sich
entwerfenden und sich begegnenden Da-Sein anbietet, da scheint
eine Philosophie der Erkenntnis die «Existenz» überhaupt noch
nicht erreicht zu haben.

Nun gestehen wir freilich gern, daß wir nicht in der Lage
sind, mit dem Gegenangebot einer ausgeführten Anthropologie
aufzuwarten, besonders nicht in diesem Zusammenhange. Doch
möchten wir uns dabei nicht behaften lassen, daß das Problem
der Existenz außerhalb des Kreises unserer hier geführten
philosophischen Untersuchung geblieben sei. Wir haben bei anderer
Gelegenheit «Existenz» als ein Erkenntnisproblem dargestellt
und dürfen uns — in dem begrenzten Räume dieser Darbietung
— auf die dort ausgesprochene Einsicht zurückbeziehen5. An

5 Vgl. vom Verf.: «Philosophie der Existenz». Jahrb. d. Schweiz. Phil.
Ges. Vol. II. S. 22 ff.

23



dieser Stelle mag es mit folgender Erläuterung sein Bewenden
haben: Wenn wir in unserem Gedankengange von der «Erkenntnis»

ausgegangen sind, dann sollte aus ihrem Begriffe ihre «exi-
stenzielle» Bedeutung nicht ausgeschlossen sein. Wir haben
vielleicht zur Vermutung Anlaß gegeben, daß wir uns bis dahin im
Rahmen einer transzendentalen Grundlegung bewegt haben, die
sich wohl um die Voraussetzungen der Wissenschaft bemüht, aber
den Menschen vorderhand auf der Seite läßt. Allein wir können
solche Vermutung nicht bestätigen. So wie wir unsere Ausführungen

verstanden wissen möchten, haben wir uns schon bis

dahin nicht im Räume einer neutralen, wissenschaftstheoretischen

Erkenntnisbegründung bewegt. Die «Theorie» sollte in
unserem Erkenntnisbegriff enthalten sein, ohne ihn doch zu
erschöpfen.

«Existenz» haben wir schon dort zur Sprache gebracht, wo wir
den Begriff des «Aktes» der Erkenntnis in Anspruch genommen
haben. Diesem Begriffe des «Aktes» geben wir freilich — in
Berufung auf seine Wortbedeutung — einen weiteren Sinn, als

wie er der modernen Erkenntnislehre geläufig ist. «Akt» der
Erkenntnis bedeutet uns den Akt theoretisch-wissenschaftlichen
Erkennens, aber darüber hinaus den Vollzug der Entscheidung
zu einer vorzüglichen Möglichkeit in die Erscheinung tretenden
Seins, wie es uns im menschlichen Da-Sein gegenwärtig ist. In
solchem Vollzug besteht der «Akt», sofern er im Vollsinn der
«Tat» verstanden wird. In der sich entscheidenden, tätigen
Aktualisierung der Erkenntnis dessen, was — in adäquater oder

inadäquater Erkenntnis — im Bereiche der vorliegenden
Entscheidungsmöglichkeiten als die vorzügliche Möglichkeit in die

Erscheinung tretenden, wirklichen Seins erkannt worden ist,
besteht die «Existenz». Mit diesen Aussagen haben wir einen

Existenzbegriff umschrieben, der in seiner Bedeutung vom
Verständnis der Existenz, wie es in der gegenwärtigen
Existenzphilosophie geläufig ist, abweichen dürfte. Diese Abweichung
liegt darin, daß wir die Bedeutung der Existenz nicht aus
neutralen Verhaltungen des Seins aufbauen, um von ihnen sekundär

zur sich gegenwärtigen, bewußten, erkennenden menschlichen
Existenz aufzusteigen. Existenz «ist» vielmehr Erkenntnis. Sie ist
«existenzielle» Erkenntnis; und dies heißt: in der Aktualisierung
der Entscheidung zur «bestmöglichen Wirklichkeit» — wie wir

24



abkürzend sagen können — sich vollziehende Erkenntnis.
Existenz ist somit nicht nur ein Bereich möglicher Betätigung der
Erkenntnis oder ein Gegenstand der Erkenntnis unter andern
Gegenständen. Vielmehr muß dies begriffen werden, daß

Existenz als Erkenntnis existiert. Sie existiert im Ereignis des sich
entscheidenden Erkennens.

In welchem Sinne darf aber von «transzendierender» Existenz
die Rede sein In der gegenwärtigen Existenzphilosophie — vor
allem etwa bei Jaspers — begegnen wir einer Verwendung
dieses Begriffs, nach der mit «Transzendieren» gemeint ist
dasjenige Moment des Über-sich-Hinausgreifens, durch das sich das

Geschehnis menschlichen Da-Seins von einem bloßen Vorgange
oder einem «Verlaufe» der Dinge grundsätzlich abhebt. In aller
Existenz ist fraglos derjenige «Überschritt» beschlossen — der
Überschritt über die vorfindlichen Gegebenheiten —, der dem

philosophischen Denken im Begriffe der «Freiheit» lebendig ist.
Sollte mit der «Transzendenz» dasjenige Moment der Existenz

gemeint sein, das in der «Freiheit» ausgesprochen wird, dann
würde «transzendierende Existenz» nichts anderes besagen, als

Existenz in ihrer erfüllten Bedeutung, nach der sie der neuen,
unvorgesehenen Möglichkeit der Entscheidung grundsätzlich
offen steht. Eine zweifellos wesentliche Bedeutung der Existenz!

Wenn wir von «Transzendieren» reden, dann meinen wir aber
nicht dieses wesentliche Moment wirklicher, konkreter Existenz.
Unter «Transzendieren» verstehen wir jenes «Übergreifen» ganz
anderer Ordnung, das sich auf die transzendentale Voraussetzung
der wirklichen, hier und jetzt sich aktualisierenden Erkenntnis
bezieht. Daß die je sich aktualisierenden Erkenntnisse ohne die
«Einheit der Erkenntnis» nicht denkbar sind, haben wir uns ja
bereits klar gemacht. Und wir haben diese Einheit als
«transzendentales» Prinzip neu einsichtig werden lassen.

Dürfen wir es aber wagen, in dem Sinne von «transzendierender

Existenz» zu reden, daß wir jener transzendentalen Einheit
Existenzbedeutung zuerkennen Liegt vielleicht gar eine

Notwendigkeit zu diesem entscheidenden Schritte vor Erkenntnis
beruht letztgültig auf Sein, Vernunft und Wahrheit. Machen wir
vorerst die Supposition, diese drei Transzendentalien werden im
Sinne eines rein theoretischen Rationalismus verstanden. Dann
ist «Sein» das Prinzip einer gegenständlichen Objektivität. «Ver-

25



nunft » ist dann die theoretische «Ratio», die sich in den
Wissenschaften aktualisiert. Und «Wahrheit» wäre dann eben jenes
Sein, sofern es sich der denkenden, rechnenden und erfahrenden
Ratio entschleiert hat. Ist es denkbar, daß die je sich vollziehenden

existenziellen Erkenntnisse auf so verstandener transzendentaler

Einheit beruhen Eine Rückbeziehung dieser Erkenntnisse
auf transzendentale Voraussetzungen, die der Existenz fremd
sind, wäre nur dann möglich, wenn eben diesen Erkenntnissen
das Moment des «Existenziellen» als eine bloß äußerliche,
ablösbare, akzidenzielle Beigabe anhaften würde. Was freilich nur
dann der Fall wäre, wenn wir zu Unrecht und in völliger Ver-

irrung unserer Erkenntnisphilosophie zu dem Begriffe «existen-
zieller Erkenntnis» gelangt wären. Mit seiner Austilgung müßte
freilich mehr als ein kostbares Blatt der Philosophiegeschichte
in Ausfall geraten. Wenn wir aber zur Anerkennung existen-
zieller Erkenntnis» genötigt sind, dann stehen wir auch vor der
unausweichlichen Notwendigkeit, «transzendierende Existenz»
anzuerkennen. Existenzielle Erkenntnisse beruhen nicht auf der
transzendierenden Einheit derjenigen «Vernunft», auf die sich
der Rationalismus zurückbeziehen durfte, vielmehr auf
transzendentaler Einheit der Erkenntnis, in der die Bedeutung der
«Existenz» mitenthalten ist. Von «existenziellen Erkenntnissen»
kann nur dann die Rede sein, wenn auch ihre transzendentale
Voraussetzung Existenz nicht ausschließt. Solche «transzendierende

Existenz» haben wir aber nicht neu erdacht. Zu ihr ist die
Philosophie auf weiten Strecken ihrer Geschichte längst
vorgedrungen.

Die Frage nach den letzten Voraussetzungen führt unvermeidlich

in ein Feld inhaltarmer, schwieriger Bestimmungen. Auch
wir sehnen uns nach einer erfüllten, eidetisch gegliederten
Erkenntnis zurück. Allein, wie im zweiten Weltkrieg, wird auch

in der Philosophie der Weg zum Sieg durch die Wüste führen.

26


	Transzendierende Existenz

