
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 6 (1946)

Rubrik: Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahresberichte — Mitteilungen
Rapports — informations

Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Am 4. November 1945 hielt die Schweizerische Philosophische Gesellschaft

ihre ordentliche Jahresversammlung ab. Prof. Dr. Fritz Medicus (Zürich) hielt
einen gediegenen Vortrag über das Problem der Form in der Aesthetik.
Die stark benützte Diskussion wurde eingeleitet durch ein interessantes
erstes Votum von Prof. Dr. Pierre Godet (Neuenburg). Der Vortrag und das

Diskus6ionsvotum eröffnen den 6. Band des Jahrbuches der Schweizerischen
Philosophischen Gesellschaft.

Deutschschweizerische PhilosophischeVereinigung
In Fortsetzung einer fünfjährigen Tradition kam die Deutschschweizerische

Philosophische Vereinigung im Jahre 1946 am 19. Mai in Ölten zusammen.
Sie hörte sich einen Vortrag von Dr. Eugen Heuß (Basel) über «Die
Unendlichkeitsidee in den ,Kosmologischen Briefen' Johann Heinrich Lamberts»

an. Die Absicht, die der Referent mit seinen Ausführungen verfolgte,
bestand darin, auf die Art eines Erkennens aufmerksam zu machen, das sich
seiner Struktur nach wesentlich von einem wissenschaftlich-positivistischen
Erkennen unterscheidet. Die Kosmologischen Briefe — so wurde eingangs
bemerkt — dienen ähnlich wie die zeitlich ihnen nahestehende Kantische
«Naturgeschichte des Himmels» dem Erkennen. Aber gemessen an der
naturwissenschaftlichen Forschung, wie sie mit W. Herschel auf dem Gebiet der
Stellarastronomie einsetzt, sind Lamberts und Kants Erkenntnismittel spärlich

und primitiv. Dennoch liegen bei beiden Denkern Ergebnisse vor, die
von jeher als naturwissenschaftliche Leistungen gewertet wurden. Wie ist
dieser Widerspruch von positiven Ergebnissen bei weitgehendem Mangel an
wissenschaftlichen Hilfsmitteln und Erkenntnismethoden auflösbar? Die

Beantwortung dieser Frage ließ zunächst auf das Unendlichkeitserleben
aufmerken, das das Ganze der Kosmologischen Briefe durchströmt und auf das

kosmisch-pantheistische Fühlen der Renaissance-Naturphilosophie als seiner
eigentlichen Heimat zurückweist. Von da aus eröffnete sich die Sicht auf
die produktive Bedeutung, die der Schau des «unendlichen Feldes der
Allmacht» (Kant) bei Lambert wie bei Kant im Hinblick auf das wissenschaftliche

Erkennen zukommt. Wesentlich wird jetzt, daß die Idee der
Unendlichkeit den Wert eines Richtmaßes erhält, dergestalt, daß Größe von
schlechthin keiner Vergleichbarkeit, die im Erleben der Unendlichkeit
vorweggenommen wird, für das wissenschaftliche Erkennen die Verpflichtung
einschließt, ihr sich angemessen zu erweisen. Verdeutlichung erfuhr diese

184



Forderung am Systembegriff, der bei Lambert wie bei Kant zum Fundament

einer Theorie von der systematischen Verfassung des Fixsternhimmels
wird. Wenn auch — so wurde dargelegt — beide Denker daraufhin zielen,
ihn im Zusammnhang einer Erfahrungswissenschaft zu legitimieren, so
bestimmt sich sein eigentlicher Erkenntniswert doch erst daraus, daß Systeme
erster so gut wie nter Ordnung sich als Mittel zur Steigerung der
Vielheitsvorstellung erweisen, d. h. die Vorstellung einer potenzierten Unendlichkeit,
entsprechend der Unendlichkeit von Unendlichkeiten in Spinozas
Gottesbegriff, nahelegen. Größte Angemessenheit an die Idee der Unendlichkeit
erreicht aber schließlich solches Denken da, wo es, den Schritt zu einem
kosmozentrischen Vorstellen vollziehend, eine oberste Einheit als Gebieterin
über eine hierarchisch gegliederte Systemmannigfaltigkeit setzt und damit
zugleich die Struktur des kosmisch-pantheistischen Denkens der
Renaissance-Naturphilosophie sprengt. Vom Leitgedanken solchen Erkennens
ausgehend, daß das Wirkliche nie reich genug zu denken ist, wurde abschließend

die Möglichkeit eines echten Apriori erwogen.
An die Stelle von Prof. Dr. Hans Barth (Zürich), der den Vorsitz der

Deutschschweizerischen Philosophischen Vereinigung während zwei
Amtsperioden innehatte, wählte die Versammlung Dr. Eugen Heuß (Basel).

Eugen Heuß.

Société Romande de Philosophie
La Société Romande de Philosophie a tenu sa quarante-et-unième séance

annuelle, à Rolle, le dimanche 16 juin 1946. Le matin, M. Georges Mottier,
privat-docent à l'Université de Genève, présenta aux membres de la Société

une très intéressante étude, à laquelle il avait donné pour titre : «.Idéalisme

et liberté ».

L'auteur avait, par avance, résumé son exposé dans les termes qu'on
va lire :

« On peut dire qu'un être est déterminé lorsque ses attitudes visibles ou
invisibles procèdent d'une force avec laquelle il ne coïncide pas. Pour que
le sujet s'avère libre, il faut qu'à l'origine de ses pensées et de ses actes

on ne retrouve que lui. De la sorte, une substance dans laquelle toute la
réalité viendrait s'inscrire ne saurait jamais être la proie du déterminisme,
car elle ne subirait jamais l'emprise d'un « autre ». Déterminisme implique
toujours dualité.

» Or, comme le déterminisme, le réalisme nous reconduit également à

la dualité, puisque sa thèse consiste à proclamer l'existence d'un monde

objectif, d'un monde irréductible aux formes que l'esprit suscite en essayant
de le saisir. Aussi m'apparaît-il que le déterminisme a sans cesse dans le
réalisme un auxiliaire conscient ou inconscient. Cette solidarité entre le
réalisme et le déterminisme ne se manifeste nulle part mieux que dans le
domaine scientifique. Si l'homme n'est pas considéré comme apte à décider
lui-même de sa conduite, tant par le sociologue que par le psychologue,
c'est, en effet, parce que psychologue et sociologue, agissant l'un et l'autre

185



en réalistes, s'efforcent de rapporter chacune de nos démarches à des

facteurs distincts de notre moi, ou plus exactement de notre « je ».

» Pour ce qui est de la philosophie, on sait qu'elle entretient avec le
réalisme des rapports très variables. Selon qu'elle s'en écarte ou, au
contraire, qu'elle y adhère, elle doit donc se montrer favorable ou hostile à la
notion de liberté. Sans doute certaines doctrines (ex. celle de Descartes)
affirment-elles la liberté tout en faisant au réalisme une large part.
Inversement d'autres systèmes, que l'on s'accorde à qualifier d'idéalistes (ex.
celui de Leibnitz), insistent presque sans trêve sur l'enchaînement inéluctable

des choses. Mais il convient de remarquer ceci : Quelque solide que
soit la conviction d'un auteur, lorsqu'il nous reconnaît doué de liberté, il
ne manque pas de s'infliger des démentis, si, à l'instar des réalistes, il tient
ensuite l'objet pour un ensemble de données hétérogènes à l'essence du

sujet. Et les idéalistes prétendus qui nous dénient la faculté de nous
construire à notre guise, bien que, de leur point de vue, le rôle le plus considérable

semble joué par le sujet, ils viennent tous se ranger sous la bannière
du réalisme, une fois dissoutes les apparences contraires derrière lesquelles
leurs vraies tendances se dissimulent.

» En conclusion, les contours qu'il nous est loisible d'assigner à notre
liberté recouvrent les frontières mouvantes des conquêtes qu'effectue l'idéalisme,

tandis qu'il lutte avec le réalisme. »

* ^ **
Après le repas, pris en commun à l'hôtel de la Tête Noire, l'après-midi

fut consacré à discuter les idées personnelles de M. Mottier et à scruter avec
lui les grands et difficiles problèmes qu'il avait traités. En prenant part à

ce vivant entretien, chacun de ses auditeurs tint à lui exprimer sa

reconnaissance.

L'exposé de M. Georges Mottier doit paraître in extenso dans la « Revue
de Théologie et de Philosophie ». Henri Reverdin, président central.

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz (PGI)
Am 18. Oktober 1945 referierte Dr. Hans Urs von Balthasar (Basel) vor

der PGI zu Luzern im Rahmen eines Diskussionsnachmittages über «Moderne
und katholische Philosophie: Trennendes und Einendes».

An unserer V. wissenschaftlichen Tagung vom 21. Februar 1946 in Luzern
sprachen: Univ.-Prof. Dr. Eugen Isele (Fryburg) über «Bildung und
Entwicklung des Völkerrechtsgedankens», Dr. P. Otmar Scheiwiller (Einsiedeln)
über «Völkergemeinschaft und Völkerrecht» und zum Abschluß Redaktor Dr.
Carl Doka (Zürich) über «Struktur und Ideologie der Charta von San
Francisco».

Aus unserem Mitgliederkreis wurde Dr. Eduard Montalta (Zug), einer der
ersten, der seinerzeit der PGI beitrat, zum Universitätsprofessor für Kinder-
und Jugendpsychologie, Pädagogik und Heilpädagogik in Fryburg ernannt.
Der Sammelband «Rätsel der Seele, Studien zur Psychologie des Unbewußten»

(herausgegeben von Dr. Emil Spieß, Verlag Otto Walter, Ölten 1946)

186



enthält Beiträge, die zum größten Teil für unsere IV. wissenschaftliche
Tagung vom 18. Januar 1945 in Zug verfaßt wurden, so von Dr. Gebhard Frei
(Schöneck): «Die Religionskunde und das Unbewußte» und eine «Bibliographie

zur Psychologie des Unbewußten», dann von Dr. Eduard Montalta
(Zug): «Die Parapsychologie und das Unbewußte» und eine lexikographische
Uebersicht über «Parapsychologische Begriffe», endlich von Dr. Alexander
Willwoll (Schönbrunn): «Vom Unbewußten im Aufbau des religiösen
Erlebens». Der Herausgeber, Dr. Emil Spieß (Eschenz), schrieb dazu das erste
Kapitel: «Das Unbewußte im modernen Geistesleben» sowie die
Schlußabhandlung: «Das Unbewußte in der Geschichte». Univ.-Prof. Dr. Xaver von
Hornstein (Fryburg) gründete die «Anima», Vierteljahrsschrift für praktische
Seelsorge (Verlag Otto Walter, Ölten). Darin publizierte Univ.-Prof. Dr. Friedrich

Dessauer (Fryburg): «Von der Zukunft des Akademikers», 1. Jahrg.,
1946/47, S. 36—45. Von Dr. Gebhard Frei (Schöneck) erschien in der «Schweiz.
Rundschau», 45. Jahrg., 1945/46. S. 725—733: «Vom Suchen und Finden des

nahen Gottes». Dr. G. S. Hegglin (Stans) schrieb: «Philosophie in der
Schweiz» in der «Schweiz. Rundschau», 45. Jahrg., 1945/46, S. 687—688 und
daselbst 46. Jahrg., 1946/47, S. 177—182: «Arthur Baumgartens Kritik am
Marxismus und der schweizerische Sozialismus der Zukunft». Von unseren
beiden Mitgliedern in Fryburg, Univ.-Prof. Dr. Xaver von Hornstein und
Univ.-Prof. Dr. Friedrich Dessauer, erschien (im Verlag Otto Walter, Ölten
1945, 288 Seiten): «Seele im Bannkreis der Technik». Dr. Gallus Jud (Zürich)
hielt auf der 6. Tagung der Schweiz. Gesellschaft für Psychologie und ihre
Anwendungen in Fryburg (18. Mai 1946) das Kurzreferat: «Katholische
Seelsorge und Psychotherapie» (veröffentlicht in «Anima», 1. Jahrg., 1946/47,
S. 31—36). Dr. Eduard Montalta (Zug) schrieb in der «Civitas» (Monatsschrift

des Schweiz. Studentenvereins), 1. Jahrg., 1945/46, S. 297—299 über
«Mittelschulfragen» und daselbst S. 301—303 über «Wesen und Ziel der
schweizerischen Mittelschule». Dr. P. Hildebrand Pfiffner (Ascona)
veröffentlichte in «Civitas», 1. Jahrg., 1945/46, S. 120—129: «La storia secondo

Benedetto Croce»; ferner schrieb er über die «Eranos»-Tagungen in der
«Schweiz. Rundschau», 46. Jahrg., 1946/47, S. 198—205. Dr. P. Ludwig Räber

(Einsiedeln) publizierte in «Civitas», 1. Jahrg., 1945/46, S. 511—517: «Uni-
versitas — Erinnerung und Dank an Löwen». In der «Schweiz. Rundschau»,
45. Jahrg., 1945/46, S. 819—827 schrieb Dr. P. Otmar Scheiwiller (Einsiedeln)

über «Frauenstimmrecht und Naturrecht». Dr. J. Strebel (Luzern)
referierte an der Jahrestagung der Schweiz. Paracelsusgesellschaft vom 4.

November 1945 in Einsiedeln über «Die niedere Magie bei Paracelsus», «Plo-

tin und Paracelsi Neuplatonismus», «Bemerkungen über den Berner Codex

614, eine Handschrift der Philosophia sagax Paracelsi». Im 2. Jahrbuch der
Schweiz. Paracelsusgesellschaft (Verlag Birkhäuser, Basel) 1945 veröffentlichte

er: «Paracelsische Astrologie», S. 111—119, ferner «Prolegomena über
die Elementargeister», S. 173—186 und «Die Echtheitsfrage des Liber de

fundamento scientiarum sapientiaeque», S. 187—199.
Zu den bisherigen Zeitschriften zirkuliert unter den Mitgliedern nun auch

die neuerstandene «Revue philosophique de Louvain» (früher «Revue néosco-

lastique de Philosophie» betitelt). Maximilian Roesle, Sekretär.

187



Philosophische Gesellschaft Basel

15. Mai 1945: Diskussionsabend über das Thema «Schule und
Philosophie» mit einleitendem Referat von Dr. E. Haenßler (Basel). 29. Mai 1945:

Dr. M. Landmann (Basel): «Formen und Leistungen der Gleichheitserkenntnis».

12. Juni 1945: Prof. Dr. W. Nef (St. Gallen): «Goethes Ganzheitsdenken».

27. Juni 1945: Prof. Dr. E. Grassi (Modena): «Antike Voraussetzungen
des Begriffs Politik in der Renaissance» (Machiavelli, Guicciardini, Vico).
7. November 1945: Dr. Ulrich Christoffel (Haldenstein): «Vom künstlerischen

Wertbegriff». 30. November 1945: Prof. Dr. Paul Bernays (Zürich): «Wissenschaft

und Weltansicht». 13. Dezember 1945: Prof. Dr. Wilhelm Szilasi (Brissago:

«Existenz und Transzendenz». 24. Januar 1946: Dr. Alexander Mitscher-
lich (Heidelberg): «Individuum und Gemeinschaft im Lichte der modernen

Psychologie». 7. Februar 1946: Prof. Dr. Heinrich Barth (Basel): «Transzen-
dierende Existenz» (mit Bezugnahme auf die philosophischen Abhandlungen
W.Kellers'). 21. Februar 1946: Dr. F. L. Mueller (Genf): «L'historicisme de

Benedetto Croce et la métaphysique». 27. Februar 1946: Ordentliche
Mitgliederversammlung und Gesellschaftsabend. 20. Mai 1946: Dr. J. 0. Fleckenstein
(Basel): «Die Infinitesimalmetaphysik des Barock». 5. Juni 1946: Jean-Paul
Sartre (Paris): «L'existentialisme est un humanisme». 24. Juni 1946: Hugo
Marcus (Oberwil): «Die Aequivalenz als kosmisches und kulturelles Prinzip»
(zur Metaphysik der Gerechtigkeit). 1. Juli 1946: Prof. Dr. Herman Schmalen-

bach (Basel): «Leibniz».

Philosophische Vereinigung Bern
26. Mai 1945: Jahresversammlung mit Aussprache über «Das Gymnasialproblem»,

eingeleitet durch Prof. Dr. Sganzini (Bern). 21. September 1945,

gemeinsam mit der Naturforschenden Gesellschaft Bern und der Berner
Freistudentenschaft, unter dem Vorsitz des Präsidenten der Philosophischen
Vereinigung, Prof. Dr. A. Mercier: Vortrag von Dr. Julian Huxley (London)
über: «L'Ethique et l'Evolution». 2. Februar 1946: Prof. Dr. Wilhelm Koppers

(Freiburg und Wien): «Der Gottesgedanke in den Religionen Indiens».
16. Februar 1946: Dr. Wilh. Keller (Basel-Bern): «Neuere deutsche
Philosophie und ihre Bedeutung im schweizerischen Denken». 11., 12. und 13. April
1946, gemeinsam mit der Schweizerischen Gesellschaft für die Geschichte
der Medizin und Naturwissenschaften, im Botanischen Institut der Universität:

Philosophisch-wissenschaftlicher Kongreß über das Thema «Einheit
und Methode in der Wissenschaft», mit Vorträgen der Professoren Mercier
(Bern), Reymond (Lausanne), Wavre (Genf), Linder (Genf), Gonseth
(Zürich), Clay (Amsterdam), König (Bern), Dessauer (Fryburg), Goldmann
(Bern), Schopfer (Bern), Lehmann (Bern), Fischer (Zürich), Piaget (Genf),
Tranekjaer Rasmussen (Kopenhagen). 11. April 1946, gemeinsam mit der
Berner «Bildungsstätte für soziale Arbeit», Vortrag von Prof. Dr. Fritz Me-
dicus (Zürich) über: «Unsere soziale Verantwortung».

188



Société Philosophique de Fribourg
27 novembre 1945 : M. le professeur W. Koppers (Vienne), «Das Schicksal

des Gottesgedankens in den Religionen Indiens » ; 19 décembre 1945 :

M. le professeur S. Bays, « Le problème du continu et du nombre » ; 29
janvier 1946 : le P. professeur I. M. Bochenski O. P., « La logique polyvalente » ;

8 mars 1946 : M. le professeur J. Kälin, «Ergebnisse und Probleme der
stammgeschichtlichen Forschung » ; 18 mars 1946 : M. le professeur J. Kälin, « Das

Problem der menschlichen Stammgeschichte » ; 28 mai 1946 : M. le Dr F.
Brenn, « Versuch einer Wesensbestimmung der Musik ».

Groupe genevois de la Société Romande de Philosophie
9 novembre 1945 : Paul Rossier, « Données primitives et notions élaborées

» ; 7 décembre 1945 : Mlle Jeanne Hersch, « La fonction symbolique de

l'espace » ; 8 février 1946 : Georges Dubaï, « Le problème de la connaissance

et la psychanalyse » ; 8 mars 1946 : Robert Junod, « Critique de la
science au nom de la foi » ; 3 mai 1946 : Franz Leenhardt, « Le conflit de

deux métaphysiques au sein du christianisme » ; 31 mai 1946 : Henri Mié-
ville, « La philosophie religieuse de Bergson ».

Groupe neuchâtelois de la Société Romande de Philosophie
24 octobre 1945 : Fernand Favre, « A propos du fait chrétien » ; 28

novembre et 12 décembre : Felix Fiala, « Définitions et axiomes » ; 20
février 1946 : Jean Lacroix, « La notion de système » ; 26 mars 1946 : Madame

Virieux, « La logique stoïcienne » ; 4 mai 1946 : Emile Bréhier, « Les
tendances actuelles de la philosophie française ».

Groupe vaudois de la Société Romande de Philosophie
17 novembre 1945 : Daniel Christoff (Genève), « Réflexions sur le temps

et les valeurs » ; 8 décembre 1945 : Jean de la Harpe (Neuchâtel) : « La

conception du temps chez saint Augustin et l'influence chrétienne» ; 23

février 1946 : Henri Flournoy (Genève), « La science psychopathologique » ;

25 mars 1946, Séance commune avec la Société de Théologie : Henri-L. Mié-
ville, « A propos de la philosophie bergsonienne de la religion », et Edouard
Mauris, « Les discours de Schleiermacher et leur traduction française »

(communication) ; 18 mai 1946, Séance bibliographique : Communication de

Henri-L. Miéville sur « Das Sein und die Zeit par Heinrich Barth », et de

Edouard Mauris sur « Le matérialisme dialectique par H. Lefebvre ».

Philosophische Gesellschaft Zurich
14. Nov. 1945: Dr. Hermann Goldschmidt, « Alte und neue Philosophie

und Physik»; 12. Dez.: Dr. Max Eisenring, «Die Philosophie Lamberts»;
6. Februar 1946: Prof. Dr. Donald Brinkmann, «Christian Wolff und die Kri-
sis des europäischen Geistes»; 3. Mai 1946: Prof. Dr. Emile Bréhier, «Quelques

aspects de la philosophie française contemporaine»; 19. Juni 1946:
Prof. Dr. Herman Schmalenbach, «Leibniz».

189


	Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

