
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 6 (1946)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen — Comptes rendus.

Erich Brock: Das Weltbild Ernst Jüngers. Darstellung und
Deutung. Niehans, Zürich, 1945.
Auf beschränktem Raum läßt 6ich dieses vielschichtige Buch —- einer der

wenigen wesentlichen, nicht bloß für den Tag geschriebenen Schweizer
Beiträge zur «deutschen Frage» — nicht in seinem vollen Umfange erfassen.
Wir beschränken uns darauf, einkreisend seinen geistesgeschichtlichen Standort

anzulöten.
Ernst Jünger hat sich auch in der Schweiz herausgeformt als die neben

Heidegger beunruhigendste geistige Gestalt jenes einen Deutschlands
jenseits des durch den Krieg aufgerissenen Grabens. Jünger hat sich zwar
durch seine persönliche Haltung von Anfang an vom Nationalsozialismus
distanziert, und weite Kreise Deutschlands und der Welt rechnen ihn zur
«inneren Emigration». Auf einer höheren Ebene aber, wo die Denunziationen

der Tagespolitik unwesentlich werden, läßt er sich gleichwohl als

geistige Verkörperung in ihrer höchsten Möglichkeit jenes kriegführenden
Deutschlands begreifen, so wie Thomas Mann zum Repräsentanten des «anderen»

Deutschland geworden ist. Wer immer sich mit dem quälenden
Problem «Deutschland» auseinandersetzen und dabei den Gegner nicht auf
den unteren Rängen aufsuchen will, kann der Begegnung mit Ernst Jünger
nicht ausweichen.

Jünger gehört zu jener um die Mitte der 90er Jahre geborenen
Schriftstellergeneration, deren Grunderlebnis der erste Krieg war und die als erste
vom «europäischen Nihilismus» in seiner ganzen Breite getroffen wurde:
er gehört in eine Reihe mit Montherlant und Malraux in Frankreich, T. E.

Lawrence in England. Bei aller Verschiedenheit der individuellen und nationalen

Voraussetzungen ist doch ihr Gemeinsames, daß sie dem Nihilismus
nicht ausweichen, sondern, mitten in die Welt der Maschinenzivilisation
gestellt, durch ihn hindurch und mit den Mitteln des Bewußtseins zu einer
neuen «Natur» vorzustoßen suchen. (Vgl. Kleists «Ueber das Marionettentheater»,

wo dieses Wollen seine tiefste Formulierung gefunden hat.) Alle
vier stehen sie zwischen reiner Dichtung und reiner Philosophie mitten
drin, bei allen vier sind die Grenzen zwischen Schreiben und Tat fließend
geworden.

Diese Linie eines «illegitimen» Philosophierens läuft der Philosophie im
gewohnten Sinne in ihrer Geschichte seit je parallel: man denke etwa an
Namen wie Paracelsus, Böhme, Hamann, Herder, Goethe, Nietzsche. Ihr
Denken entbehrt des kontinuierlichen Zusammenhangs; es besteht aus
einzelnen Bildern, die sich wohl logisch, nicht aber existenziell widersprechen.
Ein Erfassen solchen «Philosophierens» ist nur auf zwei Wegen möglich:
entweder sucht es der Betrachter in adäquaten Bildern nachzuzeichnen (Ber-

176



trams «Nietzsche»), oder er muß es in seinem Ablauf Schritt für- Schritt
mitvollziehen (Jaspers' «Nietzsche»).

Die beiden bisherigen Gesamtdarstellungen Jüngers von Wulf Dieter
Müller (1934 Berlin) und Marcel Decombis (1943 Paris) lassen die Gefahr
einer allzu einlinigen Darstellung deutlich werden: sie streifen zuweilen
nahe an der Banalisierung vorbei. Es ist bezeichnend, daß die bisher
fruchtbarsten Arbeiten über Jünger die Abwehr eines Getroffenen (Eugen Gottlob
Winkler: E. J. und das Unheil des Denkens: Kunstwart Juni/Juli 1936) und
eine stilkritische Analyse (Oskar Jancke: Versuch über die Sprache E. J.'s;
Die Literatur April 1938) sind. Brock hat den Weg des Mitvollziehens
gewählt. Das macht sein Buch zu einer beschwerlichen Lektüre. Ein zäher,
mit sich kämpfender Stil und das Belegen jeder Wendung des Jüngerschen
Denkens mit den entsprechenden Textstellen, was das Werk beinahe zu
einer Anthologie werden läßt, sind seine äußeren Kennzeichen.

Diese notwendigen Einwände wiegen aber gering gegenüber den
Vorzügen des Brockschen Buches. Wir möchten folgende nennen: 1. Durch
seine peinliche Strenge vermeidet es die Gefahr jeder solchen Arbeit: das

Feuilleton, das Literatengeschwätz. Es ist eines der wenigen wissenschaftlichen

Bücher über jene seltsame Zwischengattung zwischen Dichtung und
Philosophie, die abseits von den Lehrstühlen (oder auf diesen selbst:

Sartre!) heute mehr und mehr das geistige Leben bestimmt. 2. Brocks Buch
ist objektiv. Es ist frei von jenen dem Schweizer angeborenen pädagogischen
Bestrebungen, die zu richten suchen, bevor das Phänomen erkannt ist, und
die gerade in der Diskussion um das deutsche Problem das unbefangene
Befragen durch Ressentiments verunmöglicht. Brocks Buch ist durchaus

kritisch, aber es trägt keine Wertungen von außen heran, sondern läßt die
Kritik aus dem Werk selbst erwachsen. 3. Durch den hohen stellvertretenden

Rang Jüngers wird das Werk zugleich zu einer Darstellung des

deutschen «Nihilismus» und durch die vor allen anderen exponierte und
«fortgeschrittenste» Lage Deutschlands zu einer solchen des «europäischen
Nihilismus» schlechthin. Sein eigentlicher Titel müßte etwa lauten: «Der
deutsche und europäische Nihilismus, dargestellt und gedeutet am Weltbilde

Ernst Jüngers.» Armin Möhler.

Daniel Christof/ : Le temps et les valeurs. Collection « Etre et
penser », La Baconnière, Neuchâtel, 1945.

L'auteur pose le problème fondamental de la morale : comment
coordonner le caractère unique et concret de chaque action, et l'exigence
d'universalité abstraite de la règle existence et raison En effet, le
problème moral est à la fois le plus concret, étant posé dans l'immédiat, et
le plus abstrait, n'admettant qu'une solution universelle.

Il faut distinguer entre technique et morale. La technique, c'est l'étude
des moyens en vue d'une fin spéciale. La morale, c'est la science des

intentions et des fins. La situation morale proprement dite est illustrée par
les cas de conscience : elle n'offre pas le choix des moyens, mais le conflit

des fins. Or, le plus souvent, un tel conflit n'est pas résolu par un

12 177



choix, mais par une transformation des fins d'abord opposées. Pratiquer
la dialectique de l'action, c'est inventer, au delà du choix ou du
compromis, la fin ultime que l'action va révéler pleinement, inventer un but
concret. Gomment la règle permettant de résoudre le conflit singulier sera-
t-elle donc universelle C'est que « l'action morale ne porte pas sur des

choses, mais sur le sujet agissant ; non sur son caractère ou ses dispositions,

qui peuvent encore être assimilées à des choses, mais sur son
existence ».

Le lien entre l'obligation (forme de l'action, son attache à l'existence)
et l'intention (son contenu, son attache à l'objet), c'est la finalité. Non la
finalité technique, coordonnant des moyens et des fins données, ni la finalité

métaphysique, unissant des fins particulières à l'ordre universel, mais
la finalité morale, reliant l'effort et l'intention, les motifs et la règle. Celle-
ci n'établit aucun lien nécessaire, et son usage ne se justifie que par l'existence

de l'agent et son rapport avec l'univers.
Distinguons des actes transitifs, assimilables aux choses, les actions

intérieures, atteignant l'existence elle-même, qui sont les sentiments. Ils sont
le véritable objet de la morale.

Les sentiments qui jouent dans la conscience morale ont pour objet les
valeurs. D. Christoff, après M. Dupréel, brise, à propos de la valeur, le lien
classique entre les caractères de nécessité et de consistance : la valeur est
à la fois précaire et consistante, synthèse de l'ordre intelligible et de

l'action, et d'autant plus précaire qu'elle est plus consistante. Le jugement de

valeur n'est pas en réalité une comparaison, mais la promotion de la valeur.
Donnant à la fois la règle d'action et la force d'agir, la valeur, idée affective,

n'est ni un être, ni un rapport nécessaire ; elle pose un problème
unique, qui exige une solution concrète et immédiate : l'action.

Ici intervient le temps réel : il n'est ni le temps homogène, où s'étalent
un passé et un avenir de même nature, ni la durée pure, détournée de
l'action. Il est l'instant présent, ou plutôt l'instant imminent, celui où je vais

agir. Entre mon projet et cet instant à jamais imminent, il y a une discontinuité

qui donne au temps son caractère « rugueux ». C'est pourquoi la
valeur, avec sa précarité essentielle, doit se fonder sur la promesse :

engagement de mettre une certaine énergie au service de la décision prise
et du but esquissé. (Les pages 143 à 146, consacrées à la promesse, sont
parmi les meilleures du volume). La promesse représente le facteur
synthétique de la valeur, le pont jeté de l'ordre conçu (futur et passé étalés)
à la précarité de l'action (discontinuité de la décision).

D. Christoff, faisant naître le temps vrai de la nécessité d'agir, s'oppose
fondamentalement à Bergson et se rapproche des conceptions de Heidegger

et de Sartre. La succession naît de l'instant, qui en possède l'essence :

l'irréversibilité, le caractère vectoriel. « Seule la nécessité d'agir fait de la
multiplicité des faits de conscience un univers. »

La vraie nécessité n'est pas celle du déterminisme, mais celle du
problème posé par l'action ; de telle sorte qu'accepter la nécessité, ce n'est
ni renoncer, ni subir, mais agir. L'essence de la valeur est la promesse
catégorique (décision), non l'impératif catégorique. Le temps actif, c'est

178



un seul instant, « l'instant d'agir, instant de joie, autour duquel le monde
s'harmonise ».

L'auteur possède une culture remarquablement étendue dans les
domaines de la philosophie classique, des recherches contemporaines
allemandes et françaises, de la psychologie, de la sociologie, de l'épistémologie.
Mais ses critiques et ses exposés, toujours intéressants en soi, voilent
souvent, plus qu'ils ne l'éclairent, son dessein essentiel. D'autre part, s'il a

profondément interprété l'antinomie fondamentale de la condition morale
de l'homme, il ne me paraît pas l'avoir surmontée : sa théorie revient
malgré tout à sacrifier la raison à l'existence, l'universel à la précarité
concrète. Ce qu'il laisse subsister d'universellement rationnel, la valeur, la

promesse, restent des notions aussi formelles, aussi exigentes d'un contenu
concrètement existentiel, que l'impératif catégorique de Kant. Je crois,

pour mon compte, qu'il est impossible de faire plus. Mais l'auteur avait
l'intention de faire plus...

Il n'en reste pas moins que voilà un livre aux racines profondes, authen-

tiquement philosophique, et tenacement tendu vers la clarté.
Jeanne Herse h.

12* 179


	Besprechungen = Comptes rendus

