
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 6 (1946)

Artikel: Die Gesetze der Kulturentwicklung nach Karl Lamprecht

Autor: Spiess, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gesetze der Kulturentwicklung
nach Karl Lamprecht.

Von Emil Spieß.

Weltgeschichtliche Katastrophen rufen stets einer geschichts-

philosophischen Besinnung. Die Ereignisse werden als Ausdruck
eines ursächlichen Geschehens gedeutet. Die Katastrophen werden

als Symptome des Niederganges gewertet. So ist man schon

seit Augustin und Bossuet, seit Vico, Montesquieu und Voltaire
daran, die Faktoren des Aufstieges und Niederganges im
Kulturleben der Völker aufzufinden. Diese Bemühungen erreichten
ihren Höhepunkt, als der Naturalismus die Geisteswissenschaften
erfaßte. Der von vielen als Evangelium der Kulturphilosophie
verherrlichte «Untergang des Abendlandes» von Oswald Spengler
bedeutet in verschiedener Hinsicht einen Abschluß dieser
Bemühungen um das tiefste Geheimnis der Kulturentwicklung.
Spengler ist zur Sensation geworden, weil der Titel seines Werkes

die Nerven kitzelte. Seine Lehre war nicht besonders neu.
Sie hat reichliche Anleihen bei der positivistischen
Geschichtsphilosophie geholt. Auf dem Wege, der von Comte zu Spengler
führt, steht in der Mitte Karl Lamprecht. Man hört nicht mehr
viel von dem Vorkämpfer einer neuen Geschichtsmethode, der
einst so viel von sich reden machte. Aber manche seiner Ideen
haben weitergewirkt. Darum darf er aufs neue ins Blickfeld
gerückt werden. Die Kritik moderner Geschichtsbilder kann nur
Nutzen davon ziehen.

Die systematische Darstellung von Lamprechts Geschichtsauffassung

stößt auf ernste Schwierigkeiten; denn Lamprecht hat
trotz der reichen Fülle geschichtsphilosophischer Gedanken, die
seine Schriften bergen, doch kein einheitliches System hinterlassen.

Feststehend und klar ausgesprochen erscheint bei Lamprecht
nur die Lehre von der gesetzmäßigen Abfolge der Kulturzeitalter.

Diese Theorie allein bedeutet nun freilich noch keine
Geschichtsphilosophie. Aber in der Erklärung, Beweisführung und
Anwendung seiner Lehre verrät Lamprecht nicht nur seine philo-

120



sophischen Voraussetzungen, sondern auch einen ganzen Komplex

geschichtsphilosophischer Prinzipien, die als Stützen seiner
Theorie von den Kulturzeitaltern gedacht sind. Die Schwierigkeit

bei der Darstellung der Lamprechtschen Geschichtsphilosophie

liegt also weniger im Mangel einer Gesamtauffassung als

vielmehr im Mangel der Systematik in der Darlegung der ge-
schichtsphilosophischen Prinzipien und Anschauungen. Man hat
Lamprecht bisweilen als Systematiker, als «bauenden König» der
Geschichtswissenschaft gepriesen 1. Ganz mit Unrecht. Schon die
Verquickung rein methodologischer und geschichtsphilosophischer

Fragen muß für Lamprechts Systematik Bedenken erregen.
Man durchgehe ferner alle seine methodologischen und ge-
schichtsphilosophischen Schriften, und nirgends wird man ein
logisch aufgebautes System finden. Sie alle behandeln der Hauptsache

nach das alte Thema von den Kulturzeitaltern in neuen
Variationen. Und diese Lehre stützt sich in letzter Linie auf
philosophische und geschichtsphilosophische Voraussetzungen,
für die Lamprecht in keiner Weise einen Beweis erbringt. So

erscheint seine Beweisführung für die gesetzmäßige Abfolge der
aufgestellten Kulturzeitalter als ein einziger circulus vitiosus.

Besonders eigenartig erweisen sich Lamprechts Auffassungen
hinsichtlich des Gegenstandes und des Zieles des historischen
Erkennens. Indem er die geschichtliche Entwicklung als Psycho-

genese und als das eigentliche Arbeitsgebiet der Geschichte die

Kulturgeschichte auffaßt, erweitert und beschränkt er zugleich
das Objekt der Geschichte; er erweitert es, indem er bedeutende
Teile der Völkerpsychologie und Ethnologie für die
Geschichtswissenschaft in Anspruch nimmt; er beschränkt es, indem er die
individualpsychischen und die politischen Faktoren ganz, die
Einwirkungen der äußern Natur zum größten Teil unberücksichtigt

läßt. Geschichte ist ihm Darstellung der Entwicklung
der Menschenseele, «Wissenschaft von den seelischen Veränderungen

menschlicher Gemeinschaften 2». «Dringt sie in die
elementaren Tiefen des historischen Werdens vor, so findet sie, daß

ihr die Psychologie schon vorgearbeitet hat, und fast ohne jede

1 Weiß, Lamprechts Geschichtsphilosophie, Archiv für systematische
Philosophie, 1912, S. 224.

2 Lamprecht, Die kulturhistorische Methode, Berlin 1900, S. 15; vgl. auch

Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 16—20.

121



Schwierigkeit darf sie den individualpsychischen Ergebnissen als

Leitmotiven folgen, weil sie ihre Entdeckungen in Formen kundtun,

die deren allgemeinere Bedeutung darzulegen geeignet
sind 3.» Die geschichtliche Darstellung ist nach Lamprecht Kunst
und Wissenschaft zugleich. Als Kunst befasse sie sich mit den

Anschauungen, mit einzelnen Tatsachenreihen, mit dem
Nebeneinander der sozialpsychischen Erscheinungen; als Wissenschaft
arbeite sie mit Begriffen, stelle Entwicklungsgesetze auf und
zeige so das Vac/ieinander und Durcheinander der sozialpsychischen

Zustände ä. Die Entwicklung aller Arten seelischer Tätigkeit

müsse nach ihren Gesetzmäßigkeiten untersucht, zu einem
Gesamtbilde des geistigen Lebens vereinigt und unter ein
einheitliches Entwicklungssystem gebracht werden, durch welches

Lamprecht eine historische Weltanschauung begründen will5.
Lamprechts naturalistische Geschichtsphilosophie ruft die

Psychologie als Mechanik der Geisteswissenschaften zu Hilfe 6;

er bedient sich aber fast ausschließlich der experimentellen
Psychologie. Wie nun die moderne Experimentalpsychologie die

psychischen Tatsachen erklären will, indem sie von der Seele

abstrahiert 7, so will Lamprechts Geschichtsphilosophie die
historischen Tatsachen zusammenfassen und ordnen ohne Rücksicht
auf ihre eigene und ihres Trägers Singularität. Sie bemüht sich

eifrigst, die Tatsachen aus ihren sozialpsychischen Voraussetzungen

zu erklären und jede persönliche Initiative auszuschalten.
Um die Aufstellung von historischen Gesetzen zu ermöglichen,

bedient sich Lamprecht der komparativen Methode der Statistik
und der vergleichenden Induktion. Die kollektivistische
Geschichtsauffassung hat sich ja mit dem geistigen Gesamthabitus
einer Zeit, mit den typischen Handlungen, kurz mit dem Handeln

der Masse zu befassen. Das Handeln der Masse aber kann,
«insoweit es sich auf gemeinsame Objekte bezieht, überhaupt
nur auf dem Wege statistischer Induktion (Schätzung) festgestellt

3 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 18.
4 Vgl. Lamprecht, Die kulturhistorische Methode, Berlin 1900, S. 25—30.
5 Lamprecht, Deutsche Geschichte, 1. Bd., 2. Aufl., Berlin 1894,

Vorwort, V.
8 Vgl. u. a. Lamprecht, Was ist Kulturgeschichte? Deutsche Zeitschrift für

Geschichtswissenschaft, N. F., 1. Jahrg., 1896/97, S. 77 ff.
7 Boutroux, De l'idée de loi naturelle dans la science et la philosophie

contemporaine, 3e éd., 1913, p. 128.

122



werden Die Masse erscheint in ihren statistisch festgestellten
Eigenschaften als Typ, und die Regelmäßigkeit ihrer Lebenswirkungen

ist notwendig. Es braucht hier nur an die Konstanz der

physischen und der sittlichen Lebensäußerungen großer
Menschen erinnert zu werden, wie sie die Bevölkerungs- und Moral-
statistik mit Evidenz festgestellt haben 8».

Nun fühlte aber Lamprecht sehr wohl, daß die Anwendung
der eigentlichen statistischen Methode in der Geschichtswissenschaft

wegen der Unzulänglichkeit des historischen Materials eine
wesentliche Aenderung erfahren mußte. «Es fehlen nur die
Zahlennachweise, daß in einem bestimmten Zeitalter die und die
Massen naturalwirtschaftlich gelebt, typisch gedacht haben; an
deren Stelle aber besteht die den Quellen zu entnehmende
Erfahrung von der Allgemeinheit des Vorganges. Diese Erfahrung
aber ist vollkommen geeignet, den Zahlennachweis zu ersetzen;
denn der Zahlennachweis der Statistik ist nur eine bisweilen
noch nicht einmal besonders korrekte, der Form nach freilich
immer besonders exakt aussehende Anwendung jener
vergleichenden Methode, weiche auch dem Urteile: die und die Massen

haben naturalwirtschaftlich gelebt usw., zugrunde liegt ".» Lamprecht

sucht den Mangel an zuverlässigem statistischem Material

zu beheben durch eine «vom Gesetz der großen Zahl ausgehende

schätzungsweise Induktion überhaupt10». Daß damit das

argumentum ex silentio über Gebühr in den Vordergrund gerückt
und einer methodischen Willkür Tür und Tor geöffnet wird,
beunruhigt Lamprecht wenig. Verallgemeinerung zum Gesetzesbegriff

ist ein Postulat der Wissenschaft, und gegenüber
immanenten Entwicklungsgesetzen hat die Singularität der historischen

Tatsachen keine Bedeutung. Man bemerkt deutlich die
scharfe Tendenz Lamprechts, allem historischen Erkennen den
Charakter der Gesetzeserkenntnis zu geben. Was dieser Gesetzes-

erkenntnis nicht zugänglich ist, existiert für die Geschichte ent-

8 Lamprecht, Individualität, Idee und sozialpsychische Kraft in der
Geschichte, Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik, 111. F., Bd. XIII,
S. 884.

9 Lamprecht, Was ist Kulturgeschichte? Deutsche Zeitschrift für
Geschichtswissenschaft, N. F., Jahrg. 1896, S. 133.

10 Lamprecht, Individualität, Idee und sozialpsychische Kraft in der
Geschichte, Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik, 111. Folge, Bd.

XIII, S. 883, Anmerk. 1.

123



weder gar nicht oder nicht für die Geschichte als Wissenschaft
und ist nur der künstlerischen Betrachtung zugänglich. Vor dem
Individuellen muß die wissenschaftliche Erklärung haltmachen.
Und weil nach Lamprecht erklären so viel heißt als einordnen
in Gesetze und Wissenschaft in einem System von Gesetzen
besteht, deshalb kann das Individuelle nicht Objekt der
Geschichtswissenschaft sein. «Das Individuelle ist für unsere heutige
Auffassung und vermutlich für immer irrational und darum nicht
Gegenstand wissenschaftlicher, sondern künstlerischer Erfassung.
Und dies gilt ganz gleichmäßig für das physisch wie für das

psychisch Individuelle ".»
Die Geschichtswissenschaft soll nach Lamprecht die

Kausalbeziehungen, das heißt die großen psychischen Zusammenhänge
der Gesellschaft und Nation, die sozialpsychologischen Faktoren
aufdecken und die Handlungen der Menschen auf Typen
reduzieren 12. Die Forderung, daß der Historiker nur das Typische
zu behandeln habe, ist sehr richtig, wenn man den Geschichtsforscher

nur als Kulturhistoriker gelten lassen will. Gustav
Schnürer definiert die Kulturgeschichte als «die Wissenschaft

von den Veränderungen der typischen Betätigung der
Menschen 13». Vom Standpunkt Lamprechts aus, der nur die
Kulturgeschichte gelten lassen will, ist es durchaus konsequent, wenn
man die Forschung nach dem Typischen zum leitenden Prinzip
der gesamten historischen Forschung macht. Der Fragepunkt
liegt hier nicht im Postulat des historischen Typs, sondern
vielmehr in der Voraussetzung Lamprechts, daß nur die
Kulturgeschichte wissenschaftliche Geschichte sei. Die Voraussetzung
muß um so mehr Bedenken erregen, als Lamprecht durch die
Kulturgeschichte, deren Methode ja durch die Masse und ihre
typische Betätigung bestimmt wird, in Verbindung mit einer
mechanischen Psychologie seine naturalistische Geschichtsphilosophie

begründen wollte. Die naturwissenschaftliche Forschungs-

11 Lamprecht, Die historische Methode des Herrn v. Below, Berlin 1899,
S. 14 f.

12 Vgl. u. a. Lamprecht, Die kulturhistorische Methode, Berlin 1900, S. 25

bis 31.
13 Schnürer, Worin besteht die Eigenart der Kulturgeschichte, Compte

rendu du IVe congrès scientifique international des catholiques tenu à Fri-
bourg du 16 au 20 Août 1897, Fribourg 1898, S. 4.

124



methode sollte von der Geschichtswissenschaft übernommen und
das Gesetzessystem der Naturerscheinungen auf die Erforschung
der kulturellen Entwicklung übertragen werden. Da interessiert
uns vor allem die Frage, welches Gesetzessystem Lamprecht für
die Geschichtswissenschaft aufgestellt hat.

Bei dem ganzen Komplex der naturwissenschaftlich-geschichtlichen
Gesetze unterscheidet Lamprecht drei Teile: «Es handelt

sich um den Komplex der Lebensgesetze des Individuums, der
Lebensgesetze der Art (pflanzlicher, tierischer oder menschlicher
Gemeinschaft) und endlich der Lebensgesetze der einzigartigen,
weltgeschichtlich-irdischen Entwicklung, und sie festzustellen,
soweit es sich wesentlich um die allgemeine und die artliche
Entwicklung handelt, ist Aufgabe der Geschichte, während der Nachweis

der Lebensgesetze des Individuums der Biologie, die
Beschreibung des individuellen Entwicklungsganges in besonders
interessanten Einzelfällen der Biographie zufällt! Geschichte ist
also dem Naturganzen als einem entwickelten ebenso zugewandt
wie dem Menschheitsganzen 14.»

Wir haben also bei der Darstellung der menschlichen

Betätigungen genau zu untersuchen, was in ihnen «dem universalen
Zuge der Entwicklung, was dem artlich-nationalen, was dem

individuell-originalen folgt15». Das Individuelle scheidet nach Lamprecht

zum vornherein aus der geschichtlichen Betrachtung aus.

Die Geschichtswissenschaft hat es nur mit den Gesetzen der
artlich-nationalen und der weltgeschichtlich-universalen Entwicklung

zu tun.
Aber jeder dieser großen Gesetzeskomplexe gliedert sich nach

Lamprecht wieder in zwei Kategorien: in Gesetze der psychischen

Mechanik und in Gesetze der Entwicklung. «Wer bis in
die Erforschung der Entwicklung der elementaren psychischen
Werte vorgedrungen ist, überzeugt sich bald, daß es auf
seelischem Gebiet zweierlei gibt, nämlich erstens Gesetze einer
psychischen Mechanik, die zu allen Zeiten gelten, wie das Gesetz

des Kontrastes, wonach Lust und Unlust, Freud und Leid,
Enthusiasmus und Niedergeschlagenheit beständig in uns wechseln,

14 Lamprecht, Ueber den Begriff der Geschichte und über historische
und psychologische Gesetze, Annalen der Naturphilosophie, 2. Bd., S. 270 f.

15 Lamprecht, a. a. 0., S. 271.

125



und zweitens Entwicklungsgesetze, wie das Gesetz der Entwicklung

der Anschauung aus ornamentaler Wiedergabe der
Erscheinungswelt zu ihrem typischen, konventionellen, individualistischen

und subjektivistischen Erfassen. Es ist genau wie in der
Biologie überhaupt: Neben den Entwicklungsgesetzen des pflanzlichen

oder animalischen Lebens stehen, sie bedingend, aber
nicht beherrschend, die Gesetze der sich in diesen abspielenden
physikalischen und chemischen Prozesse. Und wer das findet,
der wird sich alsbald klar: Nicht die Gesetze der psychischen
Mechanik, wie das Kontrastgesetz, sind die eigentlichen
Exponenten des historischen Lebens, sondern die Gesetze der An-
schauungs-, Begriffs- und Triebsentwicklung usw. 16»

Lamprecht unterscheidet also hier das gesetzliche Nebeneinander

und das gesetzliche Nacheinander der sozialpsychischen
Phänomene, den statischen und den dynamischen Gesichtspunkt
der historischen Entwicklung 17. Durch diese «tiefere Durchdringung

der komplexen Erscheinungen» in der Unterscheidung von
«psychisch-mechanischen» und «psychisch-biologischen Gesetzen»

will Lamprecht seine Geschichtsauffassung von derjenigen
Breysigs gesondert wissen1S. Breysig verwende psychologisch-
mechanische Prinzipien, besonders das Gesetz der Kontraste, zur
Darstellung der Kulturentwicklung und der Kulturstufen; er
verwechsle also den mechanischen mit dem biologischen Gesichtspunkt.

Lamprecht fühlt sich in dieser Frage in sicherer
Bundesgenossenschaft, dieselbe Unterscheidung der historischen Gesetze

findet sich auch bei Wilhelm Wundt, der Lamprechts
Entwicklungsgesetze Fortschrittsgesetze 18a, Lamprechts psychologischmechanische

Gesetze Prinzipien der historischen Beurteilung
oder historische Beziehungsgesetze 19 nennt. Mit der letztgenannten

Begriffsbestimmung dürfte Wundt das Wesen dieser Gesetze

getroffen haben. Andrerseits aber bestehen wieder durchgrei-

16 Lamprecht, Entwicklungsstufen, Zukunft, 39. Bd., 1902, 11, S. 142 f.
17 Vgl. auch Lamprecht, Lieber den Begriff der Geschichte, a. a. O., S. 269

bis 273 u. a.: «Wie dem auch sei: einstweilen und wohl für immer ist mit
dem Unterschied zwischen mechanischen Entwicklungsgesetzen zu rechnen»

(S. 272).
18 Lamprecht, Entwicklungsstufen, Zukunft, 39. Bd., 1902, 11, S. 143.

18a Wundt, Logik, 11. Bd., 3. Aufl., Stuttgart 1908, S. 403—430.
10 Wundt, a. a. O., S. 431—442.

126



fende Unterschiede zwischen Wundt und Lamprecht in der

Auffassung des Gesetzbegriffs. Denn die historischen Gesetze

können nach Wundt niemals «letzte Prinzipien des Geschehens,
sondern sie können nur Anwendungen der allgemeinen
psychologischen Prinzipien auf die besonderen Bedingungen der
geschichtlichen Entwicklung sein 20». Er betrachtet die Fortschrittsgesetze

nur als singulare Gesetze und schwächt dadurch ihre
Geltungskraft zugunsten der historischen Beziehungsgesetze, die

er im Gegensatze zu Lamprecht als die eigentlich ausschlaggebenden

Prinzipien der Geschichtswissenschaft ansieht. Die
Gesetze der psychischen Mechanik hei Lamprecht und die
historischen Beziehungsgesetze bei Wundt sind jedoch inhaltlich
identisch: bei Wundt und bei Lamprecht erscheinen in dieser

Kategorie das Gesetz der historischen Resultanten, der
historischen Relationen und der Kontraste.

Durch das Prinzip der schöpferischen Resultanten werden die
Komponenten der gesamten Kulturentwicklung zueinander in
Beziehung gesetzt, um «durch ihr Zusammenwirken den für uns
erkennbaren geistigen Inhalt einer geschichtlichen Erscheinung
nach seinen wesentlichsten Beziehungen 21» erschöpfend
darzustellen. Das Gesetz der historischen Resultanten ist also das

leitende Prinzip bei der Untersuchung der sozialpsychischen
Faktoren eines Zeitalters. Der «psychische Gesamthabitus» einer
Zeit steht in bestimmten kausalen Beziehungen mit seinen
psychischen Elementen, hat aber vor diesen noch einen bestimmten
Ueberschuß an neuen Eigenschaften, die in den einzelnen
Elementen nicht enthalten sind. Diese neuen Eigenschaften sind
gegeben in der Verbindung der Elemente zu einem organischen
Ganzen, zu einer höheren Einheit mit vollkommener ausgeprägten

Eigenschaften. «Für die sozialpsychische Kausalität gilt wie
für die individualpsychische das Prinzip der schöpferischen
Synthese: die Summe einer Anzahl psychischer Verursachungen ist
nicht identisch mit derem psychischen Ergebnis; dieses Ergebnis
ist vielmehr größer Sind nun eine Anzahl sozialpsychischer
Faktoren in kontinuierlichen Wirkungen nebeneinander geordnet,

wie das in jeder nicht plötzlich abgebrochenen, mithin in

20 Wundt, Logik, 111. Bd., 3. Aufl., Stuttgart 1908, S. 402.
21 Wundt, Logik, 111. Bd., 3. Aufl., Stuttgart 1908.

127



jeder normal verlaufenden geschichtlichen Entwicklung, vor
allem aber in der regulären nationalen Entwicklung der Fall ist,
so muß bei ihrem Wirken ein kontinuierlich steigender Ueber-
schuß psychischer Energie entstehen: d. h. das geschichtliche
Leben muß sich in ständig steigender psychischer Intensität
bewegen. Das aber ist es, was die von mir gefundene Periodenreihe

empirisch zum Ausdruck bringt22.»
Die Untersuchung der Komponenten der kulturellen Entwicklung

ist für Lamprecht im Grunde genommen rein psychologischer

Natur; denn alle Geschichte beruhe ja schließlich auf
menschlichen Handlungen, und diese bedürfen der psychologischen

Motivierung. Nun aber können nur gleichartige Kräfte
als Komponenten zu einer Resultante verbunden werden. Darum
finden wir bei Lamprecht entsprechend der psychischen Resultante,

dem Diapason der Kulturzeitalter, ausschließlich psychische

Komponenten, die berühmten sozialpsychischen Faktoren
der Sprache, des Rechts, der Wirtschaft, der Religion und der
Sitte 23. Die Entwicklungsfaktoren der Beeinflussung durch die
äußere Natur, durch die geographische Lage, durch das Klima,
durch Naturereignisse usw. werden übergangen oder stark in
den Hintergrund gedrängt. «Allein vom Standpunkte einer
Psychologie der Geschichte besagen sie doch zunächst nichts anderes
als vom physiologischen Standpunkte aus Windbruch, Krebspest
oder Viehsterben. Sie vernichten gewisse sozialpsychische
Individuen, im schlimmsten Falle ganze große Nationen oder
verhindern und beschränken sie an der vollen Entfaltung ihres
Wesens; entwicklungsgeschichtlich im typischen Sinne bedeuten
sie nichts 24.»

Das Gesetz der historischen Resultanten wird ganz natürlich
ergänzt durch das Gesetz der historischen Relationen. Beide
Gesetze unterscheiden sich eigentlich nur dadurch, daß das eine
synthetischen, das andere analytischen Charakter hat. Das Prinzip

der historischen Relationen besagt, daß jede Kulturperiode
ein einheitliches Ganzes von einem bestimmt ausgeprägten

22 Lamprecht, Was ist Kulturgeschichte? Deutsche Zeitschrift für
Geschichtswissenschaft, N. F., 1. Jahrg., 1896, S. 132.

23 Lamprecht, Was ist Kulturgeschichte? Deutsche Zeitschrift für
Geschichtswissenschaft, N. F., 1. Jahrg., S. 144.

24 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, Freiburg i. Br. 1905, S. 109.

128



Charakter darstelle, daß sie geistesverwandte Faktoren umfasse,
welche Faktoren, so verschiedenen Richtungen des geistigen
Lebens sie auch angehören mögen, zur gleichen Zeit stets auch

die gleiche Eigenart aufweisen. Das Wirtschaftsleben, das Recht,
die Wissenschaft, Kunst und Weltanschauung eines Zeitalters
stehen durchwegs miteinander in Beziehung und tragen ein
einheitliches Gepräge 25. Die metaphysischen Systeme zeigen nur den

Reflex, «den der jeweilige Charakter des Zeitalters mit den
jeweils entwickelten erkenntnis-theoretischen Mitteln durch
Personen, die für konstruierendes Denken besonders begabt sind,
auf die Nebel des Welträtsels fallen läßt26». Die Geisteswissenschaften

sowohl wie die Naturwissenschaften, vor allem aber die

Psychologie sind die Produkte ihres Zeitalters; denn: «Jedes

Zeitalter hat die Psychologie seines Seelenlebens gehabt27.» Auf
die Gestaltung des «Gesamthabitus» eines Zeitalters nimmt das

Wirtschaftsleben einen besonders großen Einfluß. «Immer feiner
geartete Befähigung des Wirtschaftstriebes bedeutet immer
stärkere Anspannung des Intellektes und damit ständig wachsende

Schärfung des entscheidenden wissenschaftlichen Werkzeuges.
Und stets wachsender Intellekt bedeutet auch, entwicklungsgeschichtlich

betrachtet, stets wachsende Kunst. Denn wenn
bewußte Nachahmung, Idealisierung, Kombination und schöpferische

Gestaltung zu jeder Zeit die Phasen der künstlerischen
Tätigkeit bei der Entstehung des Einzelkunstwerkes sind, so er-

25 «Betrachtet man die Zusammenhänge, die sich aus dem Inhalte der
soeben mitgeteilten Geschichten ergeben, von der psychologischen Grundlage

des geschichtlichen Sinnes der Gegenwart aus, so ist wohl der erste
stark in den Vordergrund tretende und völlig sichere Eindruck der, daß
auch für die großen geschichtlichen Teilerscheinungen eines bestimmten
Zeitalters das für die Individualpsychologie geltende Gesetz der psychischen
Relationen feststeht.» Lamprecht, Einführung in das historische Denken,
2. Aufl., Leipzig 1913, S. 65.

26 Lamprecht, Deutsche Geschichte, 7. Bd., 1. H., Freiburg i. Br., 1905,
S. 131.

27 Lampreeht, Deutsche Geschichte, 6. Bd., Freiburg i. Br. 1904, S. 163:

«... die Psychologie des 14. u. 15. Jahrhunderts ist qualitativ eine ganz
andere gewesen als die des 16. it. 17. Jahrhunderts und diese eine andere

als die späterer Zeiten. Um es anders auszudrücken: jedes Zeitalter hat die

Psychologie seines Seelenlebens gehabt. Und wie sollte es auch anders

gewesen sein? Jedes Zeitalter hat eben sein Seelenleben seiner Lehre von der

Seele zugrunde gelegt.»

9 129



gibt sich leicht, daß von ihnen vornehmlich nur eine wandelbar
und damit der geschichtlichen Entwicklung eingeschrieben ist,
und nur eine zugleich bei jedem Volke in allen Stufen der
Entfaltung gleichmäßig und genau betrachtet werden kann, die
Nachahmung: «eben die Nachahmung aber ist an das Element
des Intellekts, das Element verstandesmäßigen Begreifens der
Dinge gebunden. Wir sehen aber in der Tat mit jeder höheren

Entwicklung der intellektuellen Spannung im Wirtschaftsleben
auch in der Kunst eine weitere Entwicklungsstufe, einen höheren
Grad von Naturalismus eintreten 28.» Dabei will jedoch Lamprecht

keineswegs verkennen, daß, weil die soziale Psyche nicht
weniger eine Einheit sei als die individuelle, «ständig
Wechselwirkungen zwischen den einzelnen Gebieten des allgemeinen
Seelenlebens hin und her schießen, und zwar so, daß es nicht
selten unentscheidbar bleibt, auf welcher Seite die Wirkung zu
suchen ist und auf welcher Ursache 20».

Für Lamprecht wurde das Gesetz der historischen Relationen

von weittragendster Bedeutung, weil es ihm erlaubte, vom
Charakter einer Richtung des Seelenlebens eines Zeitalters auf den

einer andern Richtung derselben Periode und von diesen gemeinsam

auf den «Gesamthabitus» zu schließen. «Aehnlich wie nach
dem Ausspruche Cuviers aus einem einzigen Knochen die typische

Form des ganzen Wirbeltieres, dem er angehört, begriffen
werden kann, so liefert jeder einzelne Bestandteil einer Kultur
ein annäherndes Spiegelbild aller übrigen Bestandteile 30.» Die
weiteste Verallgemeinerung des Relationenprinzips gestattete
Lamprecht auch eine ganz einfache Begründung der Anwendung
seiner Kulturzeitalter für die Entwicklung aller Völker. Für
eine «vorläufige» Feststellung müßte nicht erst die ganze
Hinterlassenschaft der Menschheit durchforscht werden; «denn bei
dem überall wirkenden Gesetz der psychischen Relationen
genügt es, an wichtigen Punkten zunächst nur Probeuntersuchungen

zu veranstalten, um sich aus deren Befund eine Vorstellung
von der Entwicklung der einzelnen Völker machen zu können 31».

28 Lamprecht, Zur jüngsten deutschen Vergangenheit, 2. Bd., 1. H., Freiburg

i. Br. 1903, S. 68.
2B Lamprecht, a. a. O., S. 68.
30 Wundt, Logik, 111. Bd., 3. Aufl., Stuttgart 1908, S. 434.
31 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, 2. Aufl., 1913, S. 74.

130



Ich halte ein wenig inne, um die Kausalität im Gesetz der

psychischen Resultanten und die Beziehung dieses Gesetzes zum
Gesetz der psychischen Relationen näher zu erörtern. Während
die Kausalverhältnisse auf dem Gebiet der Naturwissenschaften
sich durch bestimmte Gleichungen genau ausdrücken lassen, soll
der Ueberschuß im Resultantengesetz wohl eine empirisch
aufzufindende Regelmäßigkeit verraten, jedoch durch keine
mathematische Gleichung zwischen Komponente und Resultante
festgestellt werden können 32. Damit erscheint nun doch ein
schöpferisches Element in der Geschichte, das aber nichts anderes sein

soll «als ein nach allgemeinen Regeln zu bestimmender Vorgang,
der im Grundgesetz des Aufbaues seelischer Komplikationen
begründet ist und bis zur Hervorbringung der einheitlichen Menschheit

fortschreiten kann, ja darüber hinaus an kosmische und
unbekannte Geistergememsehaften zu denken erlaubt 33».

Troeltsch trifft durchaus das Richtige, wenn er meint, «daß

wir mit dieser Formulierung der psychischen Kausalität nur eine
.verfeinerte Assoziationspsychologie vor uns hätten', die sich
dem kausalen Mechanismus der Physiologie völlig einschmiegen
oder ihn als gröberen Ausdruck ihrer selbst betrachten könnte,
wie das Fouillée tut34». Aber Lamprecht ist wie Wundt kein
Assoziationspsychologe, mit dem Gesetze der «beziehenden

Analyse» — die allgemeine Fassung des Relationsgesetzes —
bringt er den Begriff der Apperzeption in das psychische Leben,
der die psychischen Komponenten, den Strudel von Empfindungen,

Vorstellungen, Gefühlen und Wollungen zu einer geistigen
Einheit vereinigen soll. «Damit ist in den psychomechanischen
Prozeß ein gänzlich über- und außermenschliches Element
eingeführt, ein Einbruch aus einer völlig anderen Dimension des

Geistes, eine aus seiner Einheit und Tiefe quellende Vereinheitlichung

und Normierung 3ä.» Aber auch diese Resultanten werden

schließlich doch nur mechanisch aufgefaßt, «die sich von
andern Resultanten nur durch ihren tieferen Gehalt und durch
ihre geistig vereinheitlichende Funktion unterscheiden 30».

32 Vgl. Wundt, Logik, 111. Bd., 3. Aufl., Stuttgart 1908.
33 Troeltsch, Die Dynamik der Geschichte nach der Geschichtsphilosophie

des Positivismus, Berlin 1919, S. 74.
34 Troeltsch, a. a. O., S. 75.
35 Troeltsch, a.a.O., S. 75.
36 Troeltsch, a. a. 0., S. 75.

9* 131



Mit der Einführung des Begriffes der Apperzeption ist nun
allerdings ein Anknüpfungspunkt der mechanistisch-positivisti-
schen an die idealistische Auffassung gewonnen, bei dem die
mechanische Abfolge der Phänomene gewahrt bleiben soll. «Hier
geht in Wahrheit der positivistische Psychologismus in den

Antipsychologismus über und werden die erstaunlichen Annäherungen

dieser reinen Kausalitätslehre an den spekulativen ge-
schichtsphilosophischen Idealismus begreiflich, und da Wundt
(und mit ihm auch Lamprecht) diesen Uebergang in die andere

Region nicht Wort haben will und in der Tat die Historie
nach Kräften psychologisiert und naturalisiert, so muß es

grundsätzlich doch bei der rein kausal verstandenen Historie bleiben
und werden ihre Begriffe von Wundt (und Lamprecht)
grundsätzlich nur aus der damit charakterisierten Psychologie entwik-
kelt 37.»

Es bleibt noch das dritte Beziehungsgesetz, das Gesetz der
historischen Kontraste, zu erörtern. Wiewohl man in Lamprechts
Mechanik der Uebergangszeiten deutlich Hegeische Dialektik
wahrnehmen kann, so wäre es doch ganz unrichtig zu glauben,
daß seine Kulturentwicklung von These zu Antithese, von Kontrast

zu Kontrast fortschreite. Lamprecht nimmt eine sich stets
verstärkende Grundtendenz der Entwicklung an; diese Tendenz
hebt mit starken Impulsen an und endigt mit rationalistischer
Erstarrung in einer ersten Periode, die Erstarrung wird gebrochen

durch neue Impulse der zweiten Periode usw. Die
psychische Tendenz aber wird durch keine andere, gegenteilige
abgelöst, auch ihre Richtung ändert sich nicht, sondern nur der
Rhythmus der Bewegung der kulturellen Entwicklung. Die
Bewegungsimpulse aber werden immer schwächer, der Stillstand
immer stärker. Der Rhythmus dieser kulturellen Bewegung ließe
sich abnehmenden Wellenbergen und Wellentälern eines Sees

vergleichen. Daraus ist leicht zu ersehen, daß dem Prinzip der
historischen Kontraste durchaus keine teleologische, sondern
eine rein mechanische Bedeutung zukommt, weshalb auch Lamprecht

jene Theorie, in der es eine ausschlaggebende Rolle spielt,
«psychische Mechanik der Uebergangszeiten» genannt hat38.

37 Troeltsch, a. a. 0., S. 76.
38 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, Freiburg i. Br., 1905, S. 51

bis 76.

132



Die drei Gesetze der «psychischen Mechanik» oder die drei
historischen Beziehungsgesetze, wie sie Wundt sehr zutreffend
genannt hat, bilden den eigentlichen Kern des geschichtsphilo-
sophischen Gesetzessystems von Karl Lamprecht. «Ausschließlich

von hier aus bestimmen sich daher die beiden
Hauptbegriffe: der des historischen Gegenstandes und der der
historischen Bewegung oder anders ausgedrückt: die Statik und Dynamik.

Der Gegenstand besteht in Zusammenballungen von psychischen

Vorgängen zu Völker- und Gesellschaftseinheiten, womit

die soziologische Grundanschauung auch hier als Wesen der
Historie gesetzt ist. Die historische Bewegung besteht in dem
kausalen Gesetz der Veränderungen, die im wesentlichen aus

Assoziationen und Anpassungen, Verschmelzungen und
vorwärtsbewegenden Gefühlskontrasten, dann aus Apperzeptionen,
Synthesen und Bedeutungswandlungen sich zusammensetzen. Damit
stehen wir trotz aller Verfeinerungen ganz auf dem Boden der
positivistischen Theorie39.» Der Umstand, daß Lamprecht «schon
den mechanischen Gesetzen der menschlichen Psyche wie des

Lebens überhaupt ein Moment der Entwicklung einverleibt»
denkt, läßt die historischen Beziehungsgesetze als direkte
Voraussetzung für seine Entwicklungsgesetze erscheinen. In der Tat
leitet Lamprecht aus dem Prinzip der schöpferischen Synthese
das Gesetz der in regelmäßigen Stufen wachsenden psychischen
Intensität und Differenzierung ab 40, das Gesetz der historischen
Relationen gibt ihm den «Gesamthabitus», die seelische Einheit
in allen Stufen dieser Entwicklung, in den Kulturzeitaltern; im
Gesetz der historischen Kontraste findet er die Grundlage für
seine «Mechanik der Uebergangszeiten». Die historischen
Beziehungsgesetze bilden somit das Fundament der Lamprechtschen
Entwicklungsgesetze.

«Das Grundobjekt des historischen Verlaufs» erscheint Lamprecht

«in den Wandlungen des allgemeinen Seelenlebens der
menschlichen Gemeinschaften gegeben "». Da nun bei Lamp-

39 Troeltsch, Die Dynamik der Geschichte nach der Geschichtsphilosophie
des Positivismus, Berlin 1919, S. 76 f.

40 Vgl. Lamprecht, Ueber den Begriff der Geschichte und über
historische und psychologische Gesetze, Annalen der Naturphilosophie, 11. Bd.,
S. 261.

41 Lamprecht, Die Kernpunkte der geschichtswissenschaftlichen Erörterungen

der Gegenwart, Zeitschrift für Sozialwissenschaft, 11. Bd., 1899, S. 18.

133



recht das historische Geschehen in psychischem Geschehen
aufgeht, müssen auch seine Entwicklungsgesetze psychischen
Charakter tragen. Man kann bei Lamprecht zwei grundlegende
Entwicklungsgesetze unterscheiden, die sich schließlich in einem
zusammenfassen lassen: Die kulturelle Entwicklung vollzieht
sich in wachsender psychischer Intensität mit fortschreitender
Differenzierung in Stufen des Animismus, Symbolismus, Typismus,

Konventionalismus, Individualismus, Subjektivismus und
Impressionismus. In typisch positivistischer Art — nach Spen-
cerscher Auffassung — wird das Prinzip der wachsenden psychischen

Intensität stets mit dem Prinzip der fortschreitenden
Differenzierung verbunden: «Das Prinzip dieser Ordnung aber ist
das, daß sich die seelische Gesamtentwicklung von anfänglich
stärkster Gleichheit aller Individuen einer menschlichen Gemeinschaft

(seelischer Gebundenheit) vermöge immer gesteigerter
seelischer Tätigkeit zu immer größerer Differenzierung dieser
Individuen (seelischer Freiheit) vollzieht42.» Durch aile Zeitalter
hindurch gewahre man ein Zunehmen der psychischen Kraft,
eine stets wachsende Breite des Bewußtseins und eine stets
höher steigende Differenzierung der Persönlichkeit43. Zum
tieferen Verständnis des Prinzips der psychischen Intensität muß
noch ein Hauptbegriff des «sozialpsychischen Mechanismus44»

Lamprechts erörtert werden: der Begriff der «seelischen Weite4'».
Im Begriff der seelischen Weite unterscheidet er zunächst
bewußtes und unbewußtes Seelenlehen 46, und zwar für individual-
wie «sozialpsychische Individuen47». Innerhalb des bewußten
Seelenlebens können wir einen engern und einen weitern Kreis
annehmen: die «Bewußtseinsinhalte», «die schon sehr häufig ins
Bewußtsein gehoben sind und darum, unter entsprechendem
Reize, instinktiv in diesem wiederkehren 47», und die
«Aufmerksamkeitsinhalte», «die erst infolge besonders angewandter
Aufmerksamkeit bewußt werden 47». Mit steigender Entwicklung des

42 Lamprecht, Die kulturhistorische Methode, Berlin 1900, S. 28.

43 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, Freiburg i. Br. 1905, S. 90.

44 Lamprecht, a. a. 0., S. 83.
45 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, Freiburg i. Br. 1905, S. 83.

46 Lamprecht, a. a. O., S. 83.

47 Lamprecht, a. a. O., S. 84.

134



individual- und sozialpsychischen Lebens nehmen die Bewußtseins-

und Aufmerksamkeitsinhalte zu; in ihrer Entwicklung
wirkt sich daher eine steigende psychische Kraft aus: «aus der
ungeheuren Weite des psychischen Lebens tritt ein immer größerer

Bestandteil in die Arbeitszentren erst der Aufmerksamkeit,
dann des Bewußtseins jeder Art überhaupt 47.»

Lamprecht unterscheidet dann auch die Bewußtseinsweite
gegenüber der Funktionsweite der Seele 4S. Die Seele werde
schließlich immer wieder von zwei Seiten her angeregt, «von der
Erscheinungswelt außer ihr und heraus aus ihrem inneren
Leben 4S». Deshalb verlaufe alles seelische Geschehen, innerhalb
des Individuums wie der Gesellschaft, in polaren Gegensätzen.
«Der Zustand der individualen wie der sozialen Seele ist also

jederzeit labil: und das Gleichgewicht der Funktionen kann von
dem einen Pole nach dem andern zu verschoben werden 49.» Die
Funktionsweite sei nun von der Bewußtseinsweite abhängig, weil
diese mit ihrem Wachsen die Pole, zwischen denen die
Funktionen ihren Spielraum haben, immer weiter auseinanderschiebe.
«Natürlich ist aber damit noch nicht gesagt, daß mit steigender
Bewußtseinsweite die Funktionen sich alsbald in zunehmenden
Kontrasten bewegen müssen; vielmehr wird die der neuen
Bewußtseinsweite entsprechende Weite der Funktionen erst
allmählich erworben werden; und der Prozeß, in dem sie sich
entwickelt, ist in sozialpsychischen Prozessen, wie man schon an
dieser Stelle leicht ahnen wird, eben der Uebergangsprozeß von
einem Kulturzeitalter zum andern 40.»

in der ganzen Mechanik des Ablaufes der Kulturzeitalter sind
also zwei Kräfte tätig: die Kraft der Erscheinungswelt, die
beständig neue Reize unci Assoziationsmöglichkeiten gibt, und die
Kraft der sozialen Psyche, welche diese Erscheinungen beherrschen

muß. Das Prinzip der wachsenden psychischen Intensität
hat seinen Grund in der wachsenden Bewußtseinsweite, das Prinzip

der fortschreitenden Differenzierung in der wachsenden
Funktionsweite der Seele. Intensivierung und Differenzierung
können auch als jene Tätigkeiten aufgefaßt werden, durch
welche die Psyche die auf sie einstürmenden Reize beherrscht,

48 Lamprecht, a. a. 0., S. 84 f.
48 Lainpreoht, a. a. 0., S. 85.

135



indem die Psyche sie in der Analyse sondert und in der Synthese
zusammenfaßt50.

Die Kulturentwicklung steigt auf vom «enthusiastischen
Ahnen und dem unklaren Streben der Frühzeit61» zum «Ueberwie-

gen rein verstandesmäßiger und rein willensstarker Neigungen

51», um mit unfruchtbarer Erstarrung zu endigen Die
Kulturentwicklung zeigt also nach Lamprecht eine stets
gleichbleibende «psychische Mechanik» nicht bloß der Uebergangszei-
ten, «sondern auch des Verlaufs der einzelnen Kulturzeitalter 52»,

die aber nur in zweiter Ordnung denselben mechanischen Prozeß

der gesamten Kulturentwicklung wiederholen: Auflösung,
Zusammenfassung und Beherrschung, Erstarrung 53.

Lamprecht glaubt, daß sich die bei der deutschen Geschichte

festgestellte Abfolge seiner Kulturzeitalter auch bei andern
«menschlichen Gemeinschaften» nachweisen lasse, daß sogar
«jede menschliche Gemeinschaft, die den Kreis der Kulturentwicklung

von Anbeginn durchlaufen hat auch ihre
Kulturzeitalter mittelalterlich gebundenen und neuzeitlich freieren
Seelenlebens mit den für die deutsche Entwicklung nachweisbaren

Unterabteilungen durchlebt hat54». «Der Ablauf und der
Charakter der Zeitalter, die sich für die deutsche Geschichte
nachweisen lassen, ist auch, soweit die historischen Quellen
eine Nachprüfung gestatten, in der Geschichte anderer Völker
enthalten. Ja noch mehr: Es hat sich bisher kein Volk gefunden,
in dem er nicht nachweisbar wäre 55.» Im Verlaufe des Prozesses

der fortschreitenden psychischen Intensität und Differenzierung
«treten dann in bestimmter Reihenfolge eine große Anzahl
bestimmter seelischer Erscheinungen nacheinander ein, durch die
es möglich wird, die Kulturzeitalter begrifflich voneinander
abzugrenzen und in sich zu definieren 5C».

Die verallgemeinernde Ausdehnung, die Lamprecht seinen

Kulturzeitalter-Typen gibt, möchte fast zur Annahme verleiten,
50 Lamprecht, a. a. 0., S. 95.
51 Lamprecht, a. a. 0., S. 80.
52 Lamprecht, a. a. O., S. 80.
53 Lamprecht, a. a. O., S. 80 ff.
54 Lamprecht, Die kulturhistorische Methode, Berlin 1900, S. 27.
55 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, 2. Aufl., Leipzig

1913, S. 131 f.
56 Lamprecht, Die kulturhistorische Methode, Berlin 1900, S. 28.

136



als ob Lamprecht ganz im Sinne Comtes den universalhistorischen

Prozeß aller kulturellen Entwicklung zugrunde lege. Aber
Lamprecht bleibt hier unentschlossen auf einer Mittelstufe
stehen, trotzdem ihn die Uebernahme des biogenetischen
Grundprinzips auf die Geschichte und der Spencersche Positivismus
auf scharfe Konsequenzen hinweist. Allein Lamprecht will nicht
die berühmte «histoire sans nom des peuples» von Comte. «Er
verzichtet auf den universalhistorischen Prozeß und hält sich

lediglich an die psychologisch gesetzliche Stufenreihe in der
Entwicklung der einzelnen Völker57». Da Lamprecht die kulturelle
Entwicklung aller Völker als prinzipiell gleichlaufend betrachtet,

so könnte man in einem gewissen Sinne auch bei Lamprecht
von einem universalhistorischen Prozesse sprechen; dabei bleibt
aber zu beachten, daß diesem Prozeß die Gleichzeitigkeit der
einzelnen Entwicklungsstufen bei den einzelnen Völkern fehlt
und daß seine Universalgeschichte nur eine auf der gesetzmäßigen

Entwicklung der Völkerseelen aufgebaute Zusammenfassung
von Völkergeschichten ist.

Damit komme ich noch kurz auf die Basis des Lamprecht-
schen Gesetzessystems zu sprechen. Beim Studium der Lamp-
rechtschen Schriften gewahren wir überraschend oft das Bestreben,

die allgemeine Kulturentwicklung durch die individuelle
Entwicklung zu erklären: «Verläuft nun aber das seelische Leben
individual- wie sozialpsychisch nicht mechanisch, sondern in
dem Auseinandergehen und Sichdifferenzieren der psychischen
Einheit nach ihren Gesetzen infolge stetigen Wachsens (freilich
auch schließlichen Rückgangs) der psychischen Kraft, so müssen
die Vorgänge einer solchen Entwicklung sich bei den einzelnen
Entwicklungsexemplaren in ihren innersten und elementaren
Prozessen einander gleichen: und wie die Individualiseele ihre
spezifische Entwicklung in Kindes-, Jünglings-, Mannes- und
Greisenzeit durchläuft, so muß auch für die soziale Seele ein

Entwicklungskanon vorhanden sein, der sich in der unverbrüchlichen

Reihenfolge einer bestimmten Anzahl von Kulturzeitaltern

auswirkt.»
In den frühern Schriften Lamprechts erscheinen diese stetigen

57 Troeltsch, Die Dynamik der Geschichte nach der Geschichtsphilosophie
des Positivismus, Berlin 1919, S. 93.

137



Analogien zwischen individualpsychologischer und sozialpsychologischer

Entwicklung um so auffälliger, da man dort in keiner
Weise eine Begründung dieser methodischen Gleichstellung
findet. Das Rätsel löst sich am klarsten in Lamprechts letzter
geschieh tsphilosophi scher Schrift, in der «Einführung in das
historische Denken», wo er für die Erforschung der Urkultur eine
Methode postuliert, «die den gesamten Stoff gleichmäßig
umfaßt und in jeder seiner besonderen Ueberlieferungsformen und
jedem seiner spezifischen Ueberlieferungsobjekte derselben
gemeinsame Anschauung unterstellt. Eine solche Methode wird
wohl nur durch Heranziehen der Sinderpsychologie ausgebildet
werden können. Das heißt aber in diesem Falle Heranziehung
des biogenetischen Prinzips 3S».

Die Voraussetzung des biogenetischen Grundgesetzes erlaubt
Lamprecht die weiter nicht begründete Uebertragung
individualpsychologischer Gesetze auf die Sozialpsychologie 39, und diese

Voraussetzung gilt bei ihm für die Gesetze der «psychischen
Mechanik» sowohl wie für die Entwicklungsgesetze. Die
Entwicklung aller geistigen Tätigkeiten, die im kulturellen Leben

zum Ausdruck kommen, verläuft ganz analog der Entwicklung
der entsprechenden individualpsychologischen Funktionen80.
Beim Kind wie beim Volke besteht die erste geistige Ausdrucksweise

in der Mimik, das ganze Geistesleben der Kindeszeit wie
der Urkultur bewegt sich im Stadium der Intuition. Das religiöse
Gefühl entspringt in beiden Stadien der Furcht bei unerklärlichen

Geschehnissen, die in ihrer drohenden Erscheinung als

Aeußerungen der Gottheit aufgefaßt werden. Wie das Kind in
seinen ersten Jahren keinen ausgesprochenen Charakter zeigt,
so fehlt auch dem Urmenschen die geistige Differenzierung. Daraus

ergibt sich für Lamprecht, daß ihm die Urteilsfähigkeit mangelte

und daß sein ganzes Leben einen unbewußten Charakter
hatte: «denn erst geistige Differenzierung erweckt Bewußtsein

58 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, 2. Aufl., Leipzig
1913, S. 135 f.

89 Vgl. Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, Freiburg i. Br. 1905,
S. 51—102.

60 Vgl. für die folgenden Ausführungen Lamprecht, Deutsche Geschichte,
1. Bd., 4. Aufl., Freiburg i. Br. 1906, S. 6/7, S. 190—225. Einführung in das

historische Denken, 2. Aufl., Leipzig 1913, S. 54—121.

138



und Urteil 01». Die erste intellektuelle Tätigkeit des Kindes und
des Urmenschen sowie des mittelalterlichen Menschen besteht in
Analogieschlüssen. Das Kind erfreut sich an Märchen, der
Urmensch an kosmogonischen Mythen und Heldensagen. Die
künstlerische Entwicklung zeigt durchwegs dieselbe Analogie; in
beiden Stadien symbolisch-typische Auffassung (das Kind zeichnet
nicht ein bestimmtes Haus, sondern den allgemeinen Typ des

Hauses) und rein lineare Darstellung ohne alle Plastik der
Perspektive. Gerade das Studium der Kinderzeichnungen erscheint
Lamprecht ausschlaggebend für die Entwicklung seiner psycho-
genetischen Geschichtswissenschaft62. Soll nun das biogenetische
Grundgesetz allgemeine Gültigkeit für die kulturelle Entwicklung
in Anspruch nehmen dürfen, dann müssen wir von jedem
Stadium der Kulturentwicklung vermittelst individualpsychologischer

Analogien ohne weiteres die vorausgehenden und für die

untersten und mittleren Stufen die kommenden Stadien
entnehmen können. Daß mit solchen Voraussetzungen einer ganz
unheimlichen methodischen Willkür in der Geschichtswissenschaft

Tür und Tor geöffnet wird, muß jeder unbefangene
Forscher zugestehen. Mit schlagenden Gründen hat Wilhelm Wundt
die Unzulänglichkeit des biogenetischen Grundgesetzes zur
Erklärung der historischen Entwicklung dargetan 63. Er bemerkt
sehr zutreffend, daß es uns im allgemeinen ganz an Merkmalen
fehle, die Barbarei einer entarteten und jene einer noch nicht
entwickelten Kultur voneinander zu unterscheiden. Der Ethnograph

Ratzel gehe sogar so weit, daß man bei der Beurteilung
der Kultur der Naturvölker im Zweifelsfalle stets der «devolutio-
nären» Auffassung vor der «evolutionären» den Vorzug geben
müsse64. Die Frage, ob die primitiven Zustände in einem
bestimmten gegebenen Zustande einer aufsteigenden oder abstei-

61 Lamprecht, Deutsche Geschichte, 1. Bd., 4. Aufl., Freiburg i. Br. 1906,
S. 7.

62 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, 2. Aufl., Leipzig
1913, S. 136 f. — Une enquête du professeur Karl Lamprecht: De l'étude
comparée des dessins d'enfants. Revue des synthèses historiques, vol. Xï,
p. 54 ss. Aufforderung zum Sammeln von Kinderzeichnungen, «Kind und

Kunst», 1906, S. 359 f.
63 Wundt, Logik, 3. Bd., 3. Aufl., Stuttgart 1908, S. 414 f.
64 Ratzel, Anthropogeographie, 11., S. 614, zitiert bei Wundt, a. a. 0.,

S. 414, Anmerkung.

139



genden Entwicklung angehören, muß also nach Wundt
offenbleiben. «Zwischen der spielenden Phantasie des Kindes und den

mythologischen und religiösen Vorstellungen niederer Stufen»

liege «eine Kluft, gegenüber der selbst der Notbehelf oberflächlichster

Aehnlichkeit versagt.» Man brauche sich «nur der
ungeheuren Macht erinnern, die im Glauben des primitiven Wilden
die bei dem Kind ganz fehlenden sexuellen Triebe gewinnen,
oder der Rolle, die von frühe an die dem Kinde völlig fernliegenden

Vorstellungen des Todes und der Schicksale der Toten
spielen, um hier jeden Versuch, den Naturmenschen aus dem

Kulturkind heraus verstehen zu wollen, als von Grund auf
verfehlt abzuweisen 65». Eigentlich seien es, meint Wundt, «nur die

vagen Begriffe des Tiefer- und Höherstehens, die hier die
Analogiepunkte abgeben 68».

Mit dem Fall des biogenetischen Grundprinzips aber ist Lamprechts

ganzes Gesetzessystem erschüttert, das größtenteils auf der
Analogie der individualpsychischen und der sozialpsychischen
Entwicklung beruht. Abschließend überschauen wir noch einmal
diesen stolzen Bau einer Gesetzeskonstruktion und fassen ihn
kurz in folgendem Schema zusammen:

Biogenetisches Grundgesetz

Psychische Individualentwicklung Kulturentwicklung

Entwicklungsgesetze

Gesetz der fortschreitenden
psychischen Intensität und

Differenzierung.
Gesetz der regelmäßigen
Abfolge der Kulturzeitalter des

Animismus, Symbolismus etc.

Der Ausgangspunkt der kollektivistischen Betrachtung Lamprechts

liegt im Prinzip der psychologischen Resultanten 67. Die
psychische Kausalität, die das Gesetz der psychischen
Relationen offenbart, läßt sich ja nicht nur auf die Individual-
psychologic, sondern vor allem bei den Massenerscheinungen

65 Wundt, a. a. O., S. 415.
88 Wundt, a. a. O., S. 414.
6' Vgl. Lamprecht, Was ist Kulturgeschichte? Deutsche Zeitschrift für

Geschichtswissenschaft, N. F., 1. Jahrg., 1896/97, S. 80 ff.

Gesetze der psychischen Mechanik

Gesetz der psychischen Resultanten,
Gesetz der psychischen Relationen,
Gesetz der psychischen Kontraste.

140



feststellen c8. Daraus schließt nun Lamprecht, daß dieses psychische

Plus, das sich in gleicher Weise in jedem Bewußtsein
vorfindet, die Aufstellung allgemeiner Begriffe ermögliche, deren

Geltungsgebiet notwendig alle Individuen der Gruppe umfasse 69.

Individuelle Erscheinungen, die dieses qualitativ neue Element
einer gemeinsamen psychischen Resultante nicht aufweisen können,

und die infolgedessen nicht in Massenerscheinungen
eingeschlossen werden können, gehören der individuellfreiheitlichen
Reihe an und sind als solche für die Geschichte als Wissenschaft
bedeutungslos 70.

Lamprechts Auffassung der individualpsychischen und der

sozialpsychischen Faktoren in der kulturellen Entwicklung zeigt
große Uebereinstimmung mit der extremen Milieutheorie Bour-
deaus 71, der behauptet, daß die wahre Originalität in
unnachahmlicher Nachahmung 72, Genialität in der Fähigkeit bestehe,
hesser als alle andern jedermanns Gedanken und Ideen wieder-

63 Wagner, a. a. 0., S. 31.
69 Wenn eine Mehrheit von Menschen gemeinsam etwas fühlt, vorstellt,

will, so ist deren Gesamtgefühl, Gesamtvorstellung, Gesamtwille nicht identisch

mit der Summe der Einzelfaktoren, sondern birgt noch ein Moment

qualitativ andern Charakters in sich, das sich als Beleumdung und Verleumdung,

öffentliche Meinung, Patriotismus, kurz als soziale Stimmung der

Kreise, welche die Mehrheit dieser Menschen bilden, zu erkennen gibt.
Lamprecht, a. a. 0., S. 81.

70 Aber kann denn dieses Prinzip des Singulären an sich wissenschaftlich
sein, wenn es solche Konsequenzen birgt? Das ist die entscheidende Frage.
Und ich beantworte sie, im Gegensatz zur bisherigen Geschichtswissenschaft,
aber in Uebereinstimmung mit jeglicher Definition des Begriffes Wissenschaft,

die bisher gegeben worden ist, mit einem entschiedenen Nein.
Wissenschaftlich arbeiten heißt: nicht das Singulare feststellen, sondern das

Allgemeine, nicht an den Dingen das sie Trennende ermitteln, sondern das

sie Verbindende, heißt die unendliche Welt des Singulären unter allgemeine
Begriffe bringen und dadurch ordnend beherrschen. Dieser Begriff der
Wissenschaft gilt für die Geschichte ebensosehr wie für irgendeine andere
Wissenschaft, und er erscheint für uns in diesem Falle getrübt nur gern
deshalb, weil wir die jüngsten Singularitäten der Entwicklung infolge eines

zu geringen historischen Horizontes für so enorm anzusehen gewohnt sind,
daß wir sie für Unica halten. Allein auch diese Erscheinungen, soweit sie

zu den wesentlichen Vorgängen der Geschichte gehören, lassen sich unter
allgemeine Begriffe bringen. — Lamprecht, Zwei Streitschriften, Berlin 1897,
S. 37.

71 Vgl. Bourdeau, L'histoire et les historiens, Paris 1888, p. 15 ss.
72 Bourdeau, L'histoire et les historiens, Paris 1888, p. 40.

141



zugeben. In der Natur der Sache ist es begründet, wenn
Lamprecht mit Bourdeau und allen Positivisten die statistische
Methode für die Geschichtswissenschaft fordert. Die statistische
Methode soll nach Lamprecht beim Einzelnen angewendet werden,

um aus seinem Verhalten in verwandten Fällen das

Gemeinsame seines Verhaltens in ungefährer Schätzung
herauszuheben und bestimmte Eigenschaften abstrahieren zu können.
Die Summe dieser Eigenschaften soll dann als Komplex des

Charakters gesetzt und aus dessen Art auf die wahrscheinliche
Motivation des Handelns gefolgert werden. Der Einzelne soll als

Erscheinungskomplex betrachtet werden, für den die
Regelmäßigkeit eines bestimmten kausalen Auswirkens als notwendig
angenommen wird 73.

Ausschlaggebend sei die statistische Methode für die Feststellung

der geschichtlichen Massenerscheinungen, denn das Handeln

der Masse könne nur auf dem Wege der schätzungsweise
statistischen Induktion ermittelt werden. Verfahren und Ergebnis

sei ganz dasselbe wie bei der Einzelperson. Die Masse

erscheine in ihren statistisch festgestellten Eigenschaften als Typ,
und die Regelmäßigkeit ihrer Lebenswirkungen sei notwendig.
Es brauche nur an die Konstanz der physischen und der
sittlichen Lebensäußerungen großer Massen erinnert zu werden, wie
sie die Bevölkerungs- und Moralstatistik mit Evidenz festgestellt
hätten74. Beim Individuum wie bei der Masse unterscheidet
Lamprecht die speziellen Eigenschaften von den generellen Art-
und Zeiteigenschaften 74. In den Erscheinungen des Einzellebens
zeigen sich durchwegs Analogien mit denen des Massenlebens,
die sich «durch das Wirken derselben biologischen Kausalität
auf beiden Seiten» erklären lassen. Bei den Erscheinungen des

Einzel- wie des Massenlebens erscheint die Mitwirkung der
speziellen wie der Arteigenschaften bedingt durch die Wandlungen
des dritten Faktors, der Zeiteigenschaften 74. Die menschlichen
und persönlichen Eigenschaften des Individuums erhalten in

73 Lamprecht, Individualität, Idee und sozialpsychische Kraft in der
Geschichte, Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik, 111. Folge, 1897,
Bd. 18, S. 884.

74 Lamprecht, Individualität, Idee und sozialpsychische Kraft in der
Geschichte, Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik, 111. Folge, 1897,
Bd. 18, S. 884 f.

142



Jugendzeit, Mannes- und Greisenalter einen ganz verschiedenen
Ausdruck, die manchmal sogar das Wesen abzuwandeln scheinen.

Das gleiche gelte von den Massenerscheinungen 75. Gleich
wie der biologische Prozeß des Individuums sich nach bestimmten

Stadien vollzieht, so lassen sich nach Lamprecht genau auf
dem gleichen Wege statistischer Induktion Entwicklungsstufen
der Nationen feststellen: und diese folgen beim vollen Ausleben
der Nationen mit verwandter Regelmäßigkeit aufeinander76.
Diese nationalen Entwicklungsstufen beherrschen auch die
Lebenswirkungen des Einzelnen, und deshalb ist die persönliche
Initiative auch der gewaltigsten Eminenz in ihrer nationalen
Entwicklungsstufe als in uniibersteigbare Notwendigkeiten
eingeschlossen, und jedes Individuum ist mit allen seinen
Eigenschaften «verursacht» durch den Charakter der nationalen
Entwicklungsstufe und ist von diesem abhängig auch in seinem ganzen

Denken 77.

Lamprechts Auffassung der sozialpsychischen Faktoren läßt
sich kurz in folgender Weise zusammenfassen: Die sozialpsychischen

Faktoren ergeben sich aus dem gesetzmäßigen Zusammenhang

von Bewußtseinsvorgängen einer Masse, welcher
Zusammenhang nach dem Gesetze der psychischen Resultanten etwas

qualitativ Neues ist gegenüber den zusammenhängenden
Aktualitäten. Weil wir Wirkungen dieses Zusammenhanges beobachten

können, denen die individuellen Erscheinungen notwendig
eingeschrieben, und weil diese Wirkungen ausschlaggebend und
bestimmend sind für die kulturelle Entwicklung, besitzen die sozial-
psychischen Zusammenhänge eine höhere Realität als die indivi-
dualpsychischen Erscheinungen.

75 «Nehmen wir wieder das Beispiel der Nation, so bedarf es nicht der
Versicherung, daß das Handeln einer jugendlichen Nation im gleichen Falle
himmelweit verschieden ist von dem Handeln einer alternden. Wie die
spezifische Entwicklungsstufe des Einzelnen damit ein vor allen anderen Einflüssen

determinierendes Element seines Handelns ist, so gilt das also auch von
den spezifischen Entwicklungsstufen der Nation.» Lamprecht, a. a. O., S. 885.

76 Lamprecht, a. a. O., S. 885.
77 «Das geht soweit, daß hiervon sogar das kausale Vorstellen abhängig

ist: gewisse kausale Verbindungen werden bestimmten Zeitaltern auf Grund
gewachsener Erfahrung nicht mehr als notwendig erscheinen und
umgekehrt.» Lamprecht, a. a. O., S. 886.

143



Abschließend erörtern wir noch kurz die Frage, welcher sozial-

psychische Organismus in seiner Entwicklung die Grundlage für
die kollektivistisch-psychogenetische Geschichtswissenschaft
abgeben soll, die Frage nach der sozialen Einheit, auf die alle
gesamtpsychischen Bewußtseinsvorgänge bezogen werden sollen.
Grundsätzlich entscheidet sich hier Lamprecht für den
universalhistorischen Standpunkt, der ganz allgemein die Menschheit als

Träger einer einheitlichen kulturellen Entwicklung auffaßt7B.
Aber Lamprecht betrachtet die Einheit der universalhistorischen
Entwicklung nur als Einheit der in der allgemeinen Menschennatur

festgelegten Entwicklungsgesetze, die sich allerdings in der

ganzen Menschheit, in den einzelnen Teilen derselben aber nicht
gleichzeitig auswirken.

Für die kollektivistische Geschichtsauffassung sind ja die
Menschen nur Gattungsbegriffe, an denen als das eigentlich und
vornehmlich Lebendige ihre natürlichen Verbindungen in
Familie, Geschlecht, Genossenschaft und nationalem Staate erscheinen

79. Die Darstellung einer weltgeschichtlichen Entwicklung,
die nun einmal ein absolutes Postulat unseres Denkens sei80,

werde dann möglich, wenn man nicht individualistisch die Staaten,

sondern kollektivistisch die Nationen zu ihren Trägern
mache 81. Die sozialpsychische Einheit in Lamprechts Geschichtsauffassung

ist demnach die Nation. Eine klare Begriffsbestimmung

des Wortes Nation haben wir jedoch bei Lamprecht
vergeblich gesucht; wir sind daher darauf angewiesen, aus seinen
gelegentlichen Aeußerungen uns selbst seinen Begriff der Nation
zurechtzulegen. Er spricht von der Nation als von einem
sozialnatürlichen Gebilde 82 und stellt sie in Wechselbeziehung zum
Staate, als einem sozialkulturellen Gebilde 83. Da Staat und
Nation von verschiedenen Gesichtspunkten aus die obersten sozialen

Vereinigungen sind, so besteht nach Lamprecht da, wo sie

78 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, Freiburg i. Br. 1905,
S. 102 ff.

78 Lamprecht, a. a. 0., S. 126.
80 Lamprecht, Was ist Kulturgeschichte? Deutsche Zeitschrift für

Geschichtswissenschaft, N. F., 1. Jahrg., 1896/97, S. 96.
81 Lamprecht, a. a. O., S. 99.
82 Lamprecht, a. a. O., S. 99.
83 Lamprecht, a. a. O., S. 78, S. 82.

144



zusammenfallen, die eigentlich organische reguläre Entwicklung

84.

Als primitivste sozialpsychische Kräfte erscheinen bei Larnp-
recht — wie übrigens auch in Wundts Völkerpsychologie — das

Streben nach Erhaltung der Gattung innerhalb des Trieblebens,
das Bedürfnis nach Hervorhebung und Steigerung der Eindrücke
innerhalb des Gefühlslebens, der mit der Sprache verbundene
Gebrauch der einfachsten Denkformen innerhalb des Erkennens

8o. Aber auch diese Faktoren sind ihm noch kein Ursprüngliches.

Bei Berücksichtigung der qualitativen Faktoren der
psychischen Kausalität müssen diese einfachsten sozialpsychischen
Faktoren sich irgendwie auf individualpsychische Kräfte zurückführen

lassen, die wiederum auf den einfachsten psychischen
Prozeß der Empfindung reduzierbar erscheinen 86. So stellt Lamprecht

an den Anfang der nationalen und weltgeschichtlichen
Entwicklung einen einfachsten, individualpsychischen Prozeß
der Empfindung, aus dem «alle räumlichen und zeitlichen
Vorstellungen» innerhalb des Individuums, «mithin auch die primitiven

Denkgesetze, ferner ebenso die Affekte und Willenshandlungen,

mithin auch die Gefühle und Triebe als spezifische,
nicht mehr elementare Prozesse 8B» hervorgehen.

Mit dem Beginn der Gesellschaftsbildung ergeben sich aus den

individualpsychischen Urfaktoren als Grundlage die sozialpsychischen

Urfaktoren. Als primitivste Betätigung menschlichen
Gesellschaftslebens hätte daher die wirtschaftliche und die

sprachliche Tätigkeit sowie die Richtung auf Erhöhung der
Daseinsfunktionen 87 zu gelten. Der Charakter der Wirtschaft des

Urmenschen, die nur dem «Nahrungs- und Fortpflanzungsinstinkte»

diente, war anfangs je nach dem Milieu ein verschie-

84 Lamprecht, a.a.O., S. 82. Vgl. auch S. 92: «Die Nation ist, weil auf
natürlicher Abstammung aller ihrer Angehörigen beruhend oder beruhend
gedacht, die oberste soziale Vereinigung von Natur wegen. Der Staat seinerseits

ist diejenige soziale Organisation, der sich in einem großen Bereich
alle andern gesellschaftlichen Organisationen ein- und unterordnen; er ist
die oberste soziale Vereinigung von Kultur wegen.»

80 Lamprecht, a. a. O., S. 118.

86 Lamprecht, a. a. 0., S. 118.

87 Lamprecht, a. a. 0., S. 121.

10 145



dener. Die typisch-genetische Uehereinstimmung der sozialen
Wirtschaftsformen beginnt erst dann, wenn der menschliche
Wille an den verschiedensten Stellen der Erde der natürlichen
Faktoren insoweit Herr geworden ist, daß er sie wenigstens im
Rohen Untertan machen kann.

Der Ausgangspunkt für die Periodisierung des kulturgeschichtlichen

Werdens ist hei Lamprecht gegeben durch die Tatsache,
daß auf dem Gebiete des Willens, im Bereiche der Gefühle und
der Affekte, auf dem Gebiete des Verstandes fundamentale
Unterschiede bestehen zwischen der Gegenwart des deutschen
Lebens und dessen Vergangenheit im 11., 8. und 1. Jahrhundert,
die das ganze innere Leben zu diesen verschiedenen Zeiten weit
voneinander abweichend gestalten 88. Aus dieser inneren Differenz

verschiedener Zeiten erhält Lamprecht den unabweisbaren
Eindruck starker psychischer Spannungen, die eine entscheidende

Beurteilung irgendeines menschlichen Vorganges einer
anderen Zeit aus dem Charakter der Gegenwart heraus verhindern.

«Die sichere Empfindung dieses Unterschiedes und das

ständige Denken und Vorstellen im Bewußtsein dieses
Unterschiedes ist der elementare Grundzug dessen, was in der Gegenwart

historischer Sinn heißt 89.»

Wie aber das psychologische Relationsgesetz aus dem Befund
einiger Teile eines Skelettes den gesamten Charakter desselben
und aus diesem wiederum den gesamten Charakter des in
Betracht kommenden Organismus feststellen könne, so brauche
man auch auf dem Gebiet menschlicher Psychogenese für einen
ersten Versuch der Orientierung nicht sogleich ganze große
geschichtliche Zeitalter zu untersuchen und miteinander zu vergleichen,

sondern könne aus der Unsumme von Relationen zwischen
den einzelnen historischen Teilerscheinungen, welche ein Zeitalter

ausmachen, einige auswählen, aus deren Verlauf der
Gesamtverlauf des geschichtlichen Lebens in seinen ersten Umrissen

erscheine90. Solche Teilerscheinungen des geschichtlichen
Lebens, die sich für eine Orientierung als lehrreich und leicht
verständlich besonders eignen, seien uns vor allem gegeben in

88 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, 2. Aufl., Leipzig 1913,
S. 64 f.

89 Lamprecht, a. a. O., S. 65.
90 Lamprecht, a. a. 0., S. 70 f.

146



der Entwicklung der bildenden Kunst. Der Grund dafür sei der,
daß die Denkmäler der bildenden Kunst sieb zwei- und
dreidimensional auswirken. Dieser Vorteil in der Einwirkung auf das

historische Verständnis wird Lamprecht in den Ueberresten jedes
anderen Zweiges menschlicher Betätigung nicht geboten. Jede
andere Ueberlieferung sei mit wenigen Ausnahmen an Rede und
Schrift gebunden. Aber Rede und Schrift bieten, weil ihnen die
Möglichkeit einer wirklich plastischen Darstellung der Gleichzeitigkeit

mehrerer Ereignisreihen fehlt91, die unvollkommensten
Mittel geschichtlicher Ueberlieferung, denn Rede und Schrift
sind diskursiv, liegen in der Zeit und haben deshalb nur einen
eindimensionalen Verlauf. Wird nun die zunächst auf dem
Gebiete der Kunst gewonnene Einteilung auch nach anderen Seiten
der menschlichen Teilentwicklung hin zunächst für das große
Gebiet der Phantasietätigkeit, also auch noch der Dichtung und
der Musik, dann aber auch nach der Richtung der sozialen und
materiellen Kultur — Wirtschaftsleben, Gesellschaftsleben,
Verfassungsleben — realisiert, so ergibt sich für Lamprecht, daß

diese sich in der Tat leicht in die durch die Kunstgeschichte

gewonnene Einteilung einordnen 92.

In jedem Kulturzeitalter stellt Lamprecht eine sozialpsychische
Einheit fest: das psychische Diapason, unter dem er einen
seelischen Gesamtzustand versteht, der alle seelischen Erscheinungen
der Zeit und damit alles geschichtliche Geschehen derselben

— denn alles geschichtliche Geschehen ist seelischen Charakters

— durchdringt93. Die Entwicklung der Kultur in
Zeitaltern beruht auf dem Wechsel dieser psychischen Diapasons.
Die Abfolge dieser Diapasons ist keineswegs eine willkürliche,
sondern vollzieht sich nach einer ganz bestimmten, stets sich

gleichbleibenden Ordnung, als deren Prinzip wir oben das

Gesetz der steigenden psychischen Intensität und Differenzierung
kennengelernt haben. Das psychische Diapason ist also — um
mich so auszudrücken — das verwirklichte Gesetz der psychischen

Relationen, die sozialpsychische Einheit, welche durch die

Wirkung dieses Gesetzes zustande gekommen ist94.

91 Lamprecht, a.a.O., S. 71.
62 Lamprecht, a. a. 0., S. 71 f.
93 Lamprecht, Die kulturhistorische Methode, Berlin 1900, S. 26.
94 Denn nach dem Gesetz der psychischen Relationen steht fest, «daß

10* 147



Die Abgrenzung der Kulturzeitalter will Lamprecht erreichen
durch die Typisierung der unter ein gemeinsames Diapason
fallenden sozialpsychischen Erscheinungen. Die Typisierung gebe
der Geschichtswissenschaft den Begriff und damit den
wissenschaftlichen Charakter, während die ideologisch-individualistische
Geschichtsauffassung nur zur Anschauung komme. «Anschauung

führt zur Kunst, zur Wissenschaft nur der Begriff 95.» Unter
historischen Begriffen versteht Lamprecht solche wie Lehenswesen,

Geldwirtschaft, individualistisches Geistesleben usw.,
«Begriffe, die das gemeinsam haben, daß sie aus analogen
Kulturzuständen verschiedener menschlicher Gesellschaften, als deren
Gemeinsames und Typisches enthaltend, abgeleitet sind98». Aber
diese Begriffe sind noch nicht brauchbar als Begriffe, unter die
als oberste leitende Normen das geschichtliche Geschehen
subsumiert werden könnte97. Die Begriffe Lehenswesen,
Naturalwirtschaft usw. sind einem Oberbegriff untergeordnet: dem der

allgemeinen wirtschaftlichen, sozialen, politischen Zustände im
Gegensatz zur spezifisch geistigen Kultur. Aber auch dieser
Oberbegriff ist einem anderen Oberbegriff untergeordnet, der materielle

und geistige Kultur in sich begreift, dem psychischen
Diapason der Kulturzeitalter 98.

Wir haben schon oben ausgeführt, wie Lamprecht für den
mechanischen Ablauf der Kulturzeitalter zwei Kräfte tätig
erscheinen läßt: die Kraft der Erscheinungswelt, die ständig neue
Reize und Assoziationsmöglichkeiten liefert, und die Kraft der
sozialen Psyche, welche diese Erscheinungen durch Analyse und
Synthese zu beherrschen weiß ".

So wie die Reizvorgänge des individualpsychischen Lebens
sehr häufig dem mehr vegetativen Leben unseres Organismus

jede psychische Erscheinung, welche in bestimmtem zeitlichem und örtlichem
Zusammenhang mit andern auftritt, von diesen beeinflußt wird, so daß sich
ein Diaposon, ein durchgehendes gemeinsames Etwas der einzelnen psychischen

Erscheinungen bildet». Lamprecht, Ueber die Entwicklungsstufen der
deutschen Geschichtswissenschaft, Zeitschrift für Kulturgeschichte. 1896,

VI. Bd., S. 40.
05 Lamprecht, Die kulturhistorische Methode, Berlin 1900, S. 25.
86 Lamprecht, a. a. O., S. 25 f.
07 Lamprecht, a. a. O., S. 26.
08 Lamprecht, a. a. O., S. 27.
90 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, Freiburg i. Br. 1905, S. 95.

148



ihren Ursprung verdanken, so sind vielfach die Reizvorgänge,
welche der inneren Entwicklung eines Volkes verdankt werden,
vom Wirtschafts- und Gesellschaftsleben ausgegangen. Die
wirtschaftlichen Betätigungen aber gehen hervor aus dem Gefühl der
Spannung, welche mit der Empfindung eines Bedürfnisses
entsteht und mit der Befriedigung desselben sich löst 10°. Bei der
fortschreitenden Kulturentwicklung wachsen Zahl und Bedeutung

der Bedürfnisse und proportional damit die Stärke und
Weite der Spannungen und zugleich das Ringen nach deren

Lösung durch erhöhte Gütererzeugung mittels verstärkter Beherrschung

der Kräfte der Natur 101. In enge Verbindung mit dem

Wirtschaftsleben bringt Lampreclit das Gesellschaftsleben. Wenn

Lamprecht von der Gesellschaft als einem sozialen Gebilde redet,
so denkt er bei diesem Beiwort zwar nicht ausschließlich, aber
doch vorzugsweise an ihren wirtschaftlichen Charakter: «Aus

der Gleichartigkeit der wirtschaftlichen Lebenszwecke und der
Mittel ihrer Verwirklichung geht die lose, als Gesellschaft
bezeichnete Gemeinschaft hervor. Das Verhältnis zwischen
Wirtschaft und Gesellschaft beruht darauf, daß in ersterer die
Tätigkeiten und Errungenschaften unpersönlich und losgelöst von
ihren persönlichen Trägern erscheinen 102.»

Parallel mit den Wirtschaftsformen in den verschiedenen Stufen

der Wirtschaftsentwicklung geht eine Reihe entsprechender
Gesellschaftsformen. Die Bodenwirtschaft des Mittelalters schuf
die sozialen Kreise der Grundherren und Bauern, der freien Herren,

der Leibeigenen und Hörigen, der Handel und das Gewerbe
des Mittelalters schuf die «gebundenen» Genossenschaften, die
Zünfte und Gilden der Handwerker und Kaufleute, die freie
Unternehmung der neuen und neuesten Zeit schuf die Klassen
des kapitalkräftigen Unternehmers und des besitzlosen
Lohnarbeiters.

Aber neben den Reizen des Wirtschafts- und Gesellschaftslebens

gibt es zahlreiche Massenreize aus anderer Veranlassung,
die aus naturgeschichtlichen oder menschheitsgeschichtlichen

1110 Ritter, Die Entwicklung der Geschichtswissenschaft, München und Berlin

1919, S. 445.
101 Ritter, Die Entwicklung der Geschichtswissenschaft, München und Berlin

1919, S. 446.
102 Ritter, a. a. 0., S. 447.

149



Einwirkungen entstehen 103. Âber obwohl diese Massenreize als

unendliche Summe neuer Eindrücke auf menschliche
Gemeinschaften einstürzen, die bisherige psychische Haltung revolutionieren

und zum Teil zerstören und dadurch Anlaß zu
Neubildungen geben, sind diese Neubildungen gleichwohl nicht als

durch das besondere Wesen der eingetretenen Reizmassen
charakterisiert zu denken 104.

Den Aufbau eines Kulturzeitalters denkt sich Lamprecht in
folgender Weise: Vor Eintritt einer neuen Periode bilden sich
zunächst Reaktionsgefühle gegen die bestehenden Verhältnisse,
gegen die alten Dominanten, denen man sich nicht mehr fügen
will, und mit dieser Reaktion beginnt die Zerstörung des wohl
abgerundeten Zusammenhangs des noch geltenden älteren
Kulturzeitalters 105. In dem Chaos des zusammenstürzenden
Kulturzeitalters entfaltet sich nun leise der Keim des Neuen. Bisher
unbekannte Gebilde des Seelenlebens werden aufgedeckt,
Gebilde, die man in früheren Zeiten vielleicht nur den untergeordneten

nervösen Partien des Seelenlehens zuschrieb, wenn man
sie überhaupt kannte 103. In anderem Sinne als bisher wird die
Erscheinungswelt mit den Kräften dieser neuerkannten und ins
Bewußtsein gehobenen Motive zu umfassen und zu bewältigen
versucht, und ein Naturalismus von bisher unbekannter Form
tritt auf. Mit der Zeit gewöhnt man sich an die neue Welt und
richtet sich in ihr ein, und damit beginnt man alsbald diese
Welt auch zu beherrschen. Es treten Künstler und Forscher auf,
welche die neuen Ausdrucksmittel mit genialer Sicherheit hand-

103 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, 2. Aufl., Leipzig
1913, S. 145.

104 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, 2. Aufl., Leipzig
1913, S. 145 f.: «Gewiß färht von dem Charakter dieser Reizmassen immer
einiges ab Im ganzen aber trägt das neu entstehende Zeitalter nicht den

spezifischen Charakter solcher Auslösungsanlässe, sondern folgt vielmehr
hartnäckig dem Prozesse einer allmählichen Entfaltung der psychischen Potenzen

der Gesamtheit zu den Lebensformen höherer Intensität. Aus diesem
Verlaufe ergibt sich denn auch, daß die Erscheinungen, in denen das eine
Zeitalter in das andere übergeht, in großer Regelmäßigkeit dasselbe Bild
aufweisen, ein Bild, dessen wesentliche Züge eben nur immer wieder dem

allgemeinen psychischen Reizvorgang, nicht aber dem spezifischen und
speziellen Reizanlaß im einzelnen Falle verdankt werden.»

105 Lamprecht, a. a. 0., S. 146.

150



haben. Und indem in den freien Schöpfungen des geistigen
Lebens die Möglichkeiten eines durchgehenden, alle früheren
Entwicklungsstufen überragenden Idealismus ausgearbeitet werden

und im Gebiete der Wissenschaften sich eine Periode großer
Zusammenfassungen und weiter Uebersichten erhebt, wird der
Naturalismus durch einen Idealismus abgelöst, in welchem das

neue Zeitalter die Höhe seiner Gesamtentwicklung findet106.
Dann beginnt das Pathos und die Leidenschaft, die Tiefe innerer
Erhebung des Schaffens, welche bis anhin die Entwicklung des

neuen Zeitalters begleitet hat, zu erschlaffen und zu verhallen.
An die Stelle des stürmischen Naturalismus und des schaffenden
Idealismus tritt das sorgsame Schichten und Buchen des

Verstandes, wobei das wissenschaftliche Denken sich in das

Einzelne vertieft und bis zu den innersten Wahrheiten des neuen
Zeitalters vordringt, welche Wahrheiten nun nicht mehr
erkämpft werden müssen und darum als unverbrüchlich gelten.
Die eigentliche Phantasietätigkeit verdorrt, und der Einzelne
fühlt sich auf diesem Gebiete nur noch als Epigone der früheren

Entwicklungsphasen 107. Das Zeitalter endigt mit einem mehr
oder weniger starken Rationalismus 10', bis neue Reizmassen die
nationalen Massen oder anfänglich wenigstens die führenden
Schichten in eine neue innere Aufregung treiben, welche die

Gesamtentwicklung vorwärts drängt.
Wir sehen also, daß bei Lamprecht die ursprüngliche

Entwicklungspotenz sich stets durchsetzt108 und zu gesetzmäßig
wechselnden psychischen Dominanten treibt. Was versteht nun Lamprecht

unter der Dominante eines Kulturzeitalters? Kuhnert will
in ihr «die beherrschende Zielvorstellung der Zeit109» sehen.
Diese Auffassung ist an sich nicht gerade unrichtig, sie kann
aber zu einer falschen Ansicht der Lamprechtschen Theorie führen,

wenn man mit ihr die Teleologie in der Abfolge der
Kulturzeitalter und im Wechsel der Dominanten betonen will. Um
Mißverständnissen vorzubeugen, halten wir es daher für geraten,
an der Ausdrucksweise Lamprechts festzuhalten, der die Domi-

109 Lamprecht, a. a. 0., S. 148.
107 Lamprecht, a. a. 0., S. 148.
108 Lamprecht, a. a. 0., S. 149.
109 Kuhnert, Der Streit um die geschichtswissenschaftlichen Theorien Karl

Lamprechts, Diss. Erlangen 1906. Gütersloh 1906, S. 41.

151



nanten als «seelische Lebensordnung» eines Zeitalters auffaßt110.

Teleologische Momente könnten ja nur in der Form von
Anpassungsmotiven in Lamprechts Lehre von den Kulturzeitaltern
aufgenommen werden; aber gerade die Erklärung durch Anpassung

— und auch jene durch Vererbung — will Lamprecht vom
«Aufbau des Ganzen» der kulturgeschichtlichen Entwicklung
ausgeschaltet wissen. «Die entwicklungsgeschichtlichen Zeitalter
folgen regelmäßig aufeinander, gleichgültig welcher Art die Reize

waren, die sie auslösen, und allerhöchstens in ihrer leichten
Färbung im Sinne dieser Reize könnten Spuren von Anpassung
gefunden werden 1J1.» Gegenüber den entwicklungspotentiellen
Vorgängen könne die Erklärung durch Anpassung (und Vererbung)
höchstens bei Nebenwirkungen Anwendung finden 112. Mit dieser

Auffassung will Lamprecht die mechanistische Seite der
Entwicklungstheorie Darwins bekämpfen; nach unserer Ansicht aber
hat er mit der Anpassungslehre gerade jenes Moment der
Entwicklungstheorie Darwins ausgeschaltet, das ihm am ehesten die

Zielstrebigkeit nahegelegt hätte.
Die Dominante ist also nach Lamprecht etwas, das eine

bestimmte Entwicklungspotenz in sich trägt, die durch äußere
Einflüsse unter Umständen gefördert oder in nebensächlicher Weise

gehemmt werden, aber nie in der Auswirkung ihres innersten
Charakters zu Aenderungen veranlaßt werden kann 113. Dieses

eigenartige Verhältnis physischer und psychischer Wirkungen
stehe keineswegs allein, sondern habe Analogien in der physischen

und psychischen Welt, und es handle sich dabei um ein

ganz generelles biologisches Prinzip 114. Und weil dieses generelle

biologische Prinzip von der sozialpsychischen wie von der
individualpsychischen Entwicklung gilt, müssen beide Entwicklungen

in ihren innersten und elementaren Prozessen einander
gleichen. Wie die individuale Seele ihre spezifische Entwicklung
in Kindes-, Jünglings-, Mannes- und Greisenzeit durchlaufe, so

110 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, Freiburg i. Br. 1905, S. 62.
111 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, 2. Aufl., Leipzig

1913, S. 151.
112 Lamprecht, a. a. O., S. 151.
113 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, Freiburg i. Br. 1905,

S. 96.
114 Lamprecht, a. a. O., S. 96.

152



müsse auch für die soziale Seele ein Entwicklungskanon vorhanden

sein, der sich in der unverbrüchlichen Reihenfolge einer
bestimmten Reihe von Kulturzeitaltern auswirke 115.

Die sozialpsychische Wandlung der kulturellen Entwicklung
offenbart am klarsten die Entwicklung der Phantasietätigkeit116,
und hier biete die mehrdimensionale bildende Kunst wiederum
die besten Anhaltspunkte 117. Die sozialpsychische Entwicklung
der bildenden Kunst lasse sich für die Malerei, die Plastik, die
Architektur in gleicher Weise durchführen 118. Aus praktischen
Gründen jedoch beschränkt sich Lamprecht in seinen theoretischen

Ausführungen wie in seinen empirischen Darstellungen —
ausgenommen jene der neuesten Zeit -— fast ausschließlich auf
die Entwicklungsgeschichte der Malerei.

Die Entwicklungsgeschichte der Malerei beginnt Lamprecht
mit jenen Denkmälern der ornamentalen Kleinkunst, die wir
schon in der ältesten Zeit, weit jenseits der geschichtlichen
Datierungen der prähistorischen Vergleichung vorfinden119. Die
Ornamentik dieser Kleinkunst ist reine Linearornamentik, die
sich da, «wo sie noch ursprünglich rein zutage tritt, in Punkten
oder kleinen Kreisen, in Strichen, in ganzen gegeneinander
gestellten Strichen, in Zickzack und allenfalls noch in Spiralen
oder verwandten, ins Eckige gedrückten Formen bewegt, aus

denen dann leicht etwas Aehnliches wie ein Mäander entstehen

kann 12°». Auf diese Kunst, die weit bis in ein graues Altertum
zurückgreift, folgte ungefähr um die Mitte des ersten Jahrtausends

vor Christus eine sogenannte Tierornamentik, «um dann
als neuer Ausdruck germanischer zweidimensionaler Kunst bis
ins 7., 8. und 9. Jahrhundert unserer Zeitrechnung
fortzudauern 121».

Dann beginnt eine neue Periode der Entwicklung der bildenden

Kunst, in welcher nunmehr eine typische Auffassung des

115 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, Freiburg i. Br. 1905,

S. 98.
116 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 23. Einführung in

das historische Denken, S. 130.
117 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 75.
118 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 75.
119 Lamprecht, a.a.O., S. 76.
120 Lamprecht, a. a. 0., S. 76.
121 Lamprecht, a. a. O., S. 77.

153



Tieres erreicht ist122. Zugleich tritt auch eine wesentliche
Erweiterung der Objekte ein, die Gegenstand phantasievoller
Wiedergabe werden, indem neben die Tierornamentik die
Pflanzenornamentik tritt.

Auf das Zeitalter des Typismus folgte seit dem 12. Jahrhundert

langsam eine Periode, in welcher die typische Wiedergabe
schon so sehr dem Individuellen zustrebte, «daß man sie
vielleicht —- um diesen Uebergang zu bezeichnen — als konventionell

benennen kann 123». Den Ausdruck «konventionell» aber
will Lamprecht mit der Art der Wiedergabe des menschlichen
Körpers durch die Malerei dieser Zeit begründen 124.

Die Wiedergabe des Menschen in der Stauferzeit trägt nicht
den Charakter der Reproduktion antiker Vorlagen, wie das früher

der Fall war, sondern offenbart ein nicht antikes Ideal einer
heimatlich-ritterlichen Kultur 125.

Dann aber regt sich mit der Kunst des 14. und 15. Jahrhunderts

immer stärker der Fortschritt in der Wiedergabe der
perspektivischen Vertiefung, «wie in der Bewältigung des

Landschaftlichen selbst in einer anfänglichen Luftperspektive, in der
die tastenden Versuche im Laufe des 15. Jahrhunderts immer
häufiger werden 126». Damit traten jene Konstellationen einer
bildenden Phantasietätigkeit ein, die an der Wende des 15. zum
16. Jahrhundert ein neues Zeitalter beginnt, das sich künstlerisch
durch den vollen Naturalismus in der Wiedergabe des

Einzelgegenstandes, durch die Bewältigung der Lokalfarbe und durch
die Beherrschung des Individuellen überhaupt charakterisiert 127.

Dieser Kunst des Individualismus folgt die Kunst des Impressionismus.

Fassen wir kurz Lamprechts Entwicklungsgang der Malerei
zusammen, dann folgt einer Urzeit des Symbolismus ein Mittelalter

der typischen und später der konventionellen Wiedergabe
des einzelnen Gegenstandes, bis in der neuen und neuesten Zeit

122 Lamprecht, a. a. 0., S. 81. — Siehe Deutsche Geschichte, 14, S. 14.
123 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 85. — Vgl. Deutsche

Geschichte, 14, S. 26.
124 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 85.
125 Lamprecht, a. a. 0., S. 86 f.
126 Lamprecht, a. a. 0., S. 91.
127 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 92.

154



die individualistische und impressionistische Reproduktion des

Gegenstandes aufkam.
Lamprecht zieht noch ein anderes Gebiet der Phantasietätigkeit

heran, die Dichtkunst, deren Maximalkontraste dieselben
seien wie auf dem Gebiete der Malerei und der bildenden Kunst
überhaupt. Die älteste Zeit des Symbolismus kennzeichne sich

in der Entwicklung der Dichtkunst in einer Darstellung, in der
der Dichtende fast mit der Wiedergabe des dichterischen
Gegenstandes zusammenfällt, und die dichtende Kunst dieser Zeit
könne deshalb dramatisch genannt werden 128. Auf die letzten
symbolischen Formen einer überaus straffen, fast dramatisch
geschürzten Epik folgen Formen, in denen eine breitere Schilderung

Fuß faßt. Diese Schilderung ging hervor aus dem
anekdotischen Epos (Widukinds Sachsengeschichte) und «weist
Gestalt auf, die in unverkennbarer Analogie zu der typischen
Kunst der Malerei in der Zeit der typischen Tier- und der eni-
porblühenden Pflanzenornamentik stehen 12B». Die Helden dieser
Zeiten erscheinen noch nicht als Individuen in unserem Sinne
in der Dichtkunst, sondern tragen die typische Erscheinung des

Fürstenideals, des Heldenideals, des Ideals dienender und
herrschender Stände jener Zeit, und selbst da, wo sie mit Namen der
Geschichte entnommen sind, weisen diese Heldengestalten nicht
konkrete Züge, sondern das Wresen einer typischen Veranlagung
und eines typischen Herganges ihrer Handlungen auf 13°. In der
Stauferzeit beobachtet Lamprecht, wie diese typischen Formen
konventionell erweicht werden, wie die Darstellung des
konventionellen Gesellschaftslebens der ritterlichen und hohen

128 «So wissen wir von einer urzeitlichen Anrufung um Regen, in der die
jungfräuliche Erde, durch eine jugendliche Mädchengestalt dargestellt, selbst

um die Befruchtung des Himmels bat. So fällt auch in der Erzählung noch
die Gestalt des Vortragenden fast mit den Gestalten, von denen erzählt wird,
zusammen Noch in dem viel späteren Zeiten angehörenden, wenn auch in
unserer Ueberlieferung ältesten Stück, dem Hildebrandliede, erfolgt der
Vortrag der Erzählung fast in Rede und Gegenrede, sozusagen mit verteilten
Rollen. Dementsprechend müssen wir uns das Handeln des Dichtersängers
als äußerst lebendig vorstellen; als Dolmetscher, ja als Vertreter des

Berichteten stand er vor dem Hörer.» Lamprecht, Einführung in das historische
Denken, S. 96 f.

129 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 98.
130 Lamprecht, a. a. 0., S. 98.

155



Kreise alles andere überwuchert, mid wie sich die dichterische
Vorstellung der Charaktere diesem Konventionalismus fügt131.

Mit dem 14. Jahrhundert regen sich leise die ersten Formen
des Individualismus, jene scharfe Erkenntnis menschlicher Eigenart,

die sich durch die konkreten Umrisse verrät, welche Gefühle
und Stimmungen, Affekte und Charaktere in der Dichtkunst
erhalten 132.

Die Dichtkunst der neuesten Zeit ist wie die der Malerei
impressionistisch-suhjektivistisch. So erscheinen auch im
Entwicklungsgang der deutschen Dichtung als äußerste uns bekannte
Pole Symbolismus und Subjektivismus, und zwischen ihnen ordnen

sich, naturgemäß im Sinne eines analogen Ablaufs zur
Geschichte der bildenden Kunst, die anderen Zeitalter ein 133.

So zeigt sich nach Lamprecht zwischen der Entwicklung der
bildenden Kunst und der Dichtkunst ein unverkennbarer
Parallelismus, der in der durchgängigen Identität der zeitlichen
Periodenbildung hervortritt. Damit glaubt Lamprecht den
ersten sicheren Anhaltspunkt für die Aufstellung und Abgrenzung
allgemeiner Kulturzeitalter gefunden zu haben, denn jene
Verlaufsformen künstlerisch-kultureller Betätigung gehen nichts
anderes wieder als die Entwicklung der Phantasietätigkeit und des

Gefühlslebens, das sich in jenen Formen ausdrückt. Damit ist
ein gewaltiges Gebiet sozialpsychischer Betätigung typisiert, und
es bleibt vor allem die sozialpsychische Entwicklung des

Wirtschaftslebens zu erforschen; denn künstlerische Entwicklung und
wirtschaftliche Entwicklung stehen bei Lamprecht in einem
bestimmten eigenartigen Verhältnis, das schon zu mannigfachen
Mißverständnissen Anlaß gegeben hat. Mancher Kritiker Lamprechts

meint, daß er sich bei der Aufstellung und Charakteristik
der Kulturzeitalter in extremer Weise nach der Kunstgeschichte
orientiert habe, andere meinen, daß er in erster Linie den

wirtschaftsgeschichtlichen Standpunkt vertreten habe. In gewissem
Sinne sind beide Auffassungen im Recht: Indem die Charakteri-

131 Lamprecht, a. a. 0., S. 99.
132 «Und indem das Bedürfnis, das Individuum zu erfassen, immer dringlicher

hervortritt, unterliegt man anfangs der Gefahr der Uebertreibung.
So ist es die teilweise recht unbehilfliche Satire des 14. und 15. Jahrhunderts,
die hier vorwärts weist.» Lamprecht, a. a. 0., S. 99.

133 Lamprecht, a. a. 0., S. 98.

156



stik der Kulturzeitalter und ihre Benennung doch vor allem der

kunstgeschichtlichen Entwicklung entnommen ist und Lamprecht
selbst zugibt, daß die Typen der sozialpsychischen Entwicklung
sich im Gebiet der künstlerischen Betätigung am prägnantesten

ausdrücken 134, können wir diese künstlerische Entwicklung
gewissermaßen als formale Seite der Kulturentwicklung Lamprechts

betrachten. Andererseits aber können wir das Wirtschaftsleben,

das bei Lamprecht als entscheidende Ursache und
wichtigste Grundlage des kulturellen Lebens erscheint 13% als inate-
riale Seite seiner Kulturentwicklung auffassen. Mag dem sein
wie ihm wolle, sicher ist, daß künstlerische Betätigung und
Wirtschaftsleben die alles stützenden und alles beherrschenden
Ausgangspunkte der Lamprechtschen Geschichtskonstruktion
darstellen. Die eigentliche intellektuelle Entwicklung aber wird,
isoliert betrachtet, nicht befriedigend analysiert; wir baben es

hier meist nur mit einer gezwungenen, hie und da auch
geistreichen Konstruktion von Analogien zwischen intellektueller und
künstlerischer oder intellektueller und wirtschaftlicher Entwicklung

zu tun. Die intellektuelle Entwicklung erscheint also bei

Lamprecht a priori nicht selbständig durchgeführt und aufgebaut,
sie ist erst a posteriori aus Analogienbildung entstanden. Es

wäre jedoch ganz unrichtig zu glauben, daß in Lamprechts
Geschichtsauffassung der Intellektualismus zurücktrete; man muß
eben berücksichtigen, daß bei Lamprecht die Tätigkeiten der drei
seelischen Grundfähigkeiten nicht immer reinlich gesondert
werden; denn in concreto lassen sie sich eben nicht gut in dieser
Weise unterscheiden. So nimmt Lamprecht die künstlerische
Entwicklung nicht als ausschließliche Gefühlswirkung, sondern er
hat gerade bei ihr dem Intellekt eine entscheidende Rolle
zugedacht 136.

134 Siehe Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, Freiburg i. Br. 1905,
S. 23.

135 Vgl. Lampreeht, Zur jüngsten deutschen Vergangenheit, 2. Bd., 1. H-,

Freiburg i. Br. 1903, S. 67. Vgl. ferner Lamprecht, Einführung in das
historische Denken, S. 72.

138 «Immer feiner geartete Befähigung des Wirtschaftstriebes bedeutet
immer stärkere Anspannung des Intellektes und damit ständig wachsende

Schärfung des entscheidenden wissenschaftlichen Werkzeuges. Und stets
wachsender Intellekt bedeutet auch, entwicklungsgeschichtlich betrachtet,
stets wachsende Kunst. Denn wenn bewußte Nachahmung, Idealisierung,

157



An erster Stelle begegnen einander Fragen der Fortbildung des

Intellekts und des Willens bei der Darstellung der Entwicklung
des WirtschaftslebensI37. Die Periodisierung des Wirtschaftslebens

muß nach Ansicht Lamprechts ganz nach psychologischen
Gesichtspunkten erfolgen, denn das Wirtschaftsleben sei nichts
anderes als ein Teilverlauf der gesamten Psychogenese. Die
eigentliche Seele des Wirtschaftslebens aber sieht Lamprecht in
der Bediirfnisempfindung und in dem Trieb oder Willen, das

empfundene Bedürfnis zu befriedigen 13S. Dieses Fundamentalmotiv,

das alle Zeitalter umfasse, führe alsbald zu einer sehr
einfachen Periodisierung jedes nationalen Wirtschaftslebens 139.

Es ergibt sich dann nach Lamprecht folgendes Bild der Entwicklung

der Wirtschaft durch den Wandel der Jahrhunderte: In
den ältesten Zeiten finden wir die wirtschaftliche Bedürfnisbefriedigung

in der Weise an die Natur gebunden, daß zwischen
dem auftretenden Bedürfnis und dessen Befriedigung eine
verhältnismäßig geringe Zeit liegt (Jagd, Viehzucht). Die wirtschaftliche

Tätigkeit beschränkt sich also darauf, sofort der Natur
alles abzunehmen, was sie bietet, und entfaltet sich stets dort,
wo die Natur ihre Gaben bereithält. Wir haben also noch kein
seßhaftes, sondern ein nomadisches Volk 14°. Diese Lebenshaltung
der Germanen muß im 2., 3. oder 4. Jahrhundert nach Christus
einem ganz anderen Dasein weichen. Durch die Eroberungen

Kombination und schöpferische Gestaltung zu jeder Zeit die Phasen der
künstlerischen Tätigkeit bei der Entstehung des Einzelkunstwerkes sind, so

ergibt sich leicht, daß von ihnen vornehmlich nur eine wandelbar und
damit der geschichtlichen Entwicklung eingeschrieben ist, und nur eine
zugleich bei jedem Volke in allen Stufen der Entwicklung gleichmäßig und

genau betrachtet werden kann, die Nachahmung: eben die Nachahmung aber
ist an das Element des Intellekts, das Element verstandesmäßigen Begreifens
der Dinge gebunden. Wir sehen daher in der Tat mit jeder höheren
Entwicklung der intellektuellen Spannung im Wirtschaftsleben auch in der
Kunst eine weitere Entwicklungsstufe, einen höheren Grad von Naturalismus

eintreten, und nicht selten erscheinen die Anzeichen einer neuen
Stufe geistiger Errungenschaften früher auf künstlerischem als auf
wissenschaftlichem Gebiete.» Lamprecht, Zur jüngsten deutschen Vergangenheit,
2. Bd., 1. H., Freiburg 1903, S. 67 f.

137 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 116.
138 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 105.
139 Lamprecht, a. a. O., S. 105.
140 Lamprecht, a. a. O., S. 106.

158



Casars wird der Ackerbau zur Notwendigkeit. Die
Bedürfnisbefriedigung war in dieser Zeit genossenschaftlich gebunden und
auf die heimatliche Flur beschränkt, und das autarkische
Wirtschaftsleben beherrschte das kulturelle Leben. Allein weder in
primitiven noch in hochentwickelten Zeiten kann ein kommunistisches

System lange bestehen. Es entsteht nun eine agrarische
Aristokratie; aus dem großen nicht latifundienmäßig konzentrierten

Besitz entsteht die Großgrundherrschaft des Mittelalters. Aus
den Ueberschüssen der Grundherrschaft konnte ein schon zu
verhältnismäßig hoher Blüte gedeihendes Handwerk entwickelt
werden, dessen Tätigkeit eine ganze neue Welt von Bedürfnissen
und Bedürfnisansprüchen schuf 141. Aber schon an dieser Stelle

ging das System über sich hinaus: den Zeiten der Naturalwirtschaft

mußten die Zeiten der Geldwirtschaft folgen. Handel und
Gewerbe haben ihre Zentren in den Städten; das Bürgertum
erwacht, und wir sehen mit den ersten Zünften und Gilden die
Zeiten «sozialistischer Geldwirtschaft» entstehen 142. Damit
begann die Kapitalbildung, und im Ausgang des 14., hauptsächlich
aber im 15. Jahrhundert traten schon Erscheinungen des modernen

Wirtschaftslebens der Unternehmung hervor 143, die aber im
Zusammenbruch der deutschen Volkswirtschaft von 1530 bis
1650 einen vorzeitigen Untergang fanden. Der Prozeß setzte
sich in der Weise fort, daß auf die sozialistische Form der
Geldwirtschaft die organisatorische des 15. bis 18. Jahrhunderts
folgte 144.

Mit der Mitte des 18. Jahrhunderts ist in Deutschland wiederum

eine höhere Form des Wirtschaftslebens aufgekommen;
neben den Kapitalkredit tritt der Personalkredit, und damit
steigt gewaltig die wirtschaftliche Einwirkungskraft des Individuums

14ä.

Ueberblicken wir die Stufen der wirtschaftlichen Entwicklung,
dann beobachten wir, daß diese Periodisierung, die Lamprecht in
dieser Form im Jahre 1912 niedergelegt hat, sich nicht so genau
mit der Einteilung von 1896 deckt. Der Grund liegt darin, weil

141 Lamprecht, a. a. 0., S. 111 f.
142 Lamprecht, a. a. O., S. 112.
143 Lamprecht, a. a. O., S. 113.
144 Lamprecht, a. a. 0., S. 113.
145 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 116.

159



Lampreclit in der «Einführung in das historische Denken» drei
Perioden der Geldwirtschaft annimmt, während er in seinem
Aufsatz «Was ist Kulturgeschichte?» noch an der Zweiteilung
der großen Wirtschaftsstufen festhält. Nach der Periodisierung
von 1912 wird die Kulturstufe des Konventionalismus in zwei
wirtschaftliche Stufen zerlegt, und eigentümlicherweise ist es

gerade der bedeutungsvolle Uebergang von der Naturalwirtschaft
zur Geldwirtschaft, der die sozialpsychische Einheit des
Zeitalters des Konventionalismus gefährdet. Das verrät deutlich die
schwache Grundlage, auf der diese Kulturstufe konstruiert ist.
Fassen wir kurz den Verlauf der wirtschaftlichen Entwicklung
bei Lamprecht zusammen, dann ergibt sich uns folgendes Bild.
Einer vorsymbolischen, animistischen Zeit entspricht eine okku-
patorisch-kommunistische Wirtschaft146, der symbolischen Zeit
die olckupatorisch-individualistische Wirtschaft147, der typischen
Zeit die kommunistische Naturalwirtschaft14S, der konventionellen

Zeit die organisatorische Naturalwirtschaft 149 in der ersten,
die sozialistische Geldwirtschaft in der zweiten Periode lD°, der
individualistischen Zeit die organisatorische Geldwirtschaft151

und der subjektivistischen Zeit die individualistische Geldwirtschaft

152.

Weil in der Fortbildung des Wirtschaftslebens Verstandes-

und Willensentwicklung eng miteinander verknüpft sind, besteht

eine stetige Wechselbeziehung zwischen der Wirtschaftsgeschichte
und der Sittengeschichte. Die Urzeit charakterisiert sich in der

Sittengeschichte der Germanen als in höchstem Grade gebunden.

Diese Gebundenheit aber beweise bei tieferem Zusehen, wie

der Germane innerlich ungebunden und unerzogen war. «Innerliche

Unerzogenheit und starke äußere Bindung, das ist die Anti-

148 Lamprecht, Was ist Kulturgeschichte?, a. a. 0., S. 129.

147 Lamprecht, a. a. O., S. 129 f.
148 Lamprecht, a. a. O., S. 129 f. Einführung in das historische Denken,

S. 109 f.
148 Lamprecht, a. a. O., S. 110 f. Was ist Kulturgeschichte?, S. 129 f.
150 Lamprecht, a. a. O., S. 129 f. Einführung in das historische Denken,

S. 111 f.
151 Lamprecht, a. a. 0., S. 113 f.
152 Lamprecht, Was ist Kulturgeschichte?, S. 129 f. Einführung in das

historische Denken, S. 115 f.

160



rtomie, innerhalb deren das Leben der Germanen verlief 153.»

Dagegen sei das sittliche Ideal der Gegenwart äußere Freiheit bei

strenger Selbstzucht154. Die einzelnen Perioden der Entwicklung
von der Sitte der Urkultur bis zur Sitte der Gegenwart ergaben
sich nach Lamprecht ganz von selbst aus der wirtschaftlichen
Entwicklung; denn die Entwicklung der Sitte ist wie die des

Wirtschaftslebens gekennzeichnet durch den Verlauf vom primitiven

Bediirfniskreis der Urzeit zu der Bedürfnisbefriedigung
des 20. Jahrhunderts. «Würden wir also die Perioden von dem
einen Pol zum andern aufsuchen und in ihren Grundzügen
darlegen wollen, so würde sich auch im einzelnen ein Bild ganz
analog dem der Entwicklung des Wirtschaftslebens ergeben 155.»

Schon diese oberflächliche Analogisierung beweist, wie dürftig
das Gebiet der völkischen Sitte in den theoretischen und empirischen

Schriften Lamprechts behandelt ist, und mit vollem Rechte

beklagt sich Steinhausen: «Die Sittengeschichte und das Privatleben

treten bei Lamprecht ganz zurück 156.»

Eine ganz stiefmütterliche Behandlung hat, wenn wir von der
Darstellung der neuesten Zeit absehen, die dem eigentlichen
Gebiete des Intellekts zugehörige wissenschaftliche Entwicklung
erfahren. Von einer Wissenschaft vor der Zeit des Humanismus
kann nach Lamprecht keine Rede sein. Das Denken der Urzeit
und des Mittelalters erging sich nur in Analogiebildungen. Dieses

Denken nach Analogiebildungen wolle die Dinge nicht eigentlich

begreifen, sondern sich nur durch Aufsuchen von Aehnlich-
keiten gleichsam an sie gewöhnen 157. Zuerst unbewußt, dann in
der symbolischen Zeit bewußt angewandt, war diese Analogie
die Grundlage dichterischen Empfindens, feierlicher Rede und
geistreicher Unterhaltung 158. In der geschichtlich beglaubigten
Urzeit aber finden wir schon den Analogie-Sc/iZnß. Dieser Schluß
sei für das Mittelater charakteristisch, und seine eingehende
Entwicklungsgeschichte würde uns nach Lamprecht «das tiefste Ver-

153 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 118.
154 Lamprecht, a. a. 0., S. 119.
155 Lamprecht, a. a. O., S. 120.
156 Steinhausen, Rezension über: Lamprecht, Deutsche Geschichte, 2.

Ergänzungsband, 2. Hälfte, Archiv für Kulturgeschichte, 1905, S. 90.
157 Lamprecht, Deutsche Geschichte, 6. Bd., Freiburg i. Br. 1904, S. 80.
158 Lamprecht, Deutsche Geschichte, 6. Bd., S. 81.

11 161



ständnis der intellektuellen Struktur der gebundenen
Persönlichkeit dieser Zeiten» eröffnen 159.

Solche Analogieschlüsse wurden schon sehr früh zu Systemen
des Denkens zusammengeschlossen. Das wichtigste Ereignis sei
die Begründung einer vollen auf Analogieschlüssen beruhenden
Weltanschauung gewesen, der Mythologie 16°. Mit der mythologischen

Weltanschauung aber tritt in den Zeitaltern des Analogieschlusses

als Ausdruck derselben Entwicklungsstufe des Denkens
der Glaube an Autoritäten und Wunder. Der Wunderglaube
beruht nach Lamprecht ganz allgemein auf Analogieschlüssen, die
auf zu geringes Beobachtungsmaterial gestützt sind und daher
Mangel an Erfahrung voraussetzen: die Folge davon seien

Ideenassoziationen, welche den Kausalzusammenhang ausschließen lei.

Mangel an Erfahrung und Enge empirischer Anschauung sind
auch die Ursachen des Autoritätsglaubens; denn eine Zeit mit
wenig gesichteter Erfahrung nimmt die Erfahrung höherer
Kulturen «mit ehrfurchtsvollem Danke auf und unterwirft sich ihr,
da sie, infolge mangelnder Erfahrung, keine Mittel besitzt, sie

zu sichten, zu kritisieren und zu beherrschen 162».

Als erstes neues Mittel des Denkens im individualistischen
Zeitalter wird die Induktion angewendet. Praktisch sei die
Induktion allerdings schon im Mittelalter geübt worden; aber es

sei ihr nur eine kleine Welt wirklich intensiver Erfahrung
unterworfen worden, und zwar wesentlich die Welt der praktischen
Erfahrung; auf höheren Gebieten hätte das mittelalterliche
Induktionsverfahren versagt. Das Wesen der Induktion, ihre Vorteile

gegenüber dem Analogieschluß seien erst in dem neuen
Zeitalter erkannt und anerkannt worden 163.

Neben den Induktionsschluß aber trat zugleich noch ein anderes

Werkzeug des neuen Denkens: die Abstraktion. Die Erfahrung

des individualistischen Zeitalters aber reichte doch nicht
so weit, daß sie in den Menschen als geistigen Wesen nicht bloß

Individuen, sondern auch Gattungsexemplare sehen konnte.
Statistischer Sinn und gar erst statistisch-historische Betrachtung

150 Lamprecht, Deutsche Geschichte, 6. Bd., S. 82.
160 Lamprecht, a. a. O., S. 82.
101 Lamprecht, a. a. 0., S. 83.
162 Lamprecht, a. a. 0., S. 84.
163 Lamprecht, Deutsche Geschichte, 6. Bd., S. 91.

162



und damit ein System vergleichender Geisteswissenschaften sind
erst im 19. Jahrhundert geschaffen worden 164.

Günstiger gestaltete sich die Entwicklung auf dem Gebiete
der Naturwissenschaften. Man fand das Experiment als Mittel,
denselben Vorgang wiederholt zu beobachten. Der Gebrauch des

Experiments bewirkte alsbald eine außerordentliche Verschärfung

der Beobachtungswerkzeuge.
Damit hätte man den ersten Schritt zur voraussetzungslosen

Naturbetrachtung getan, und die Folge dieses Schrittes sei die
allmähliche Erkenntnis eines lückenlosen und notwendigen
Kausalzusammenhanges der Naturerscheinungen gewesen.

Wie das Geld die ökonomischen Güter gleichsam auf einen
Nenner gebracht habe, so erschien ein Universalschlüssel des

Denkens notwendig, der das Verständnis der mannigfachen
Erscheinungen auf die Anwendung einfacher Gesetze, wenn nicht
eines einfachsten Gesetzes zurückführe. Dieselben Bestrebungen
seien auf dem Gebiete der Kunst rege geworden. Wenn die
Entwicklung des künstlerisch-individuellen Sinnes früher erfolgt sei
als die der intellektuellen Fähigkeiten, so dürfe nicht vergessen
werden, daß in der Geschichte die Lebensvorgänge des Gemüts
sich meistens rascher abspielen als Lebensvorgänge des

Verstandes, und daß es leichter sei, den wohlumschriebenen Körper
eines Kunstwerkes mit neuem seelischem Inhalt zu füllen als die

grenzenlose Unendlichkeit des Wissens. Aber bald überholte die
intellektuelle Entwicklung die künstlerische, denn die vornehmlich

bürgerliche Geisteskultur mußte die rationale
Lebensanschauung besonders begünstigen, und der klare Intellektualismus,

der mehr als ein Jahrhundert schwere Kämpfe gegen die
überwuchernden Systeme des Pandynamismus zu bestehen hatte,
mußte schon infolge der bloßen Reaktion zur Ueberschreitung
seiner eigenen Grenzen geneigt sein 165.

Dieses Ueberwiegen des Intellektualismus führte schließlich
zum Rationalismus der Aufklärung und zur Idealphilosophie
der subjektivistischen Periode, in der dann auch die realistischen

Naturwissenschaften, die ersten Anfänge der empirischen
Psychologie, der Physiologie, der Biologie und der kollektivi-

164 Lamprecht, Deutsche Geschichte, 6. Bd., S. 93.

165 Lamprecht, Deutsche Geschichte, 6. Bd., S. 99.

11* 163



stisch-genetischen Geschichtswissenschaft sich bemerkbar machten.

Die wissenschaftliche Entwicklung der subjektivistischen
Periode vollzieht sich ganz nach den Richtlinien des individualistischen

Zeitalters, in dem der Bruch mit dem Denken der
«mittelalterlich gebundenen Persönlichkeit» erfolgt. — Die
Entwicklungsgeschichte des Intellekts nimmt bei Lamprecht ihren
Anfang im Denken in Analogien, steigt auf zum Analogieschluß
und erreicht die wissenschaftliche Höhe in immer reineren
Formen der Induktion und Abstraktion.

Aus der scheinbaren Gleichmäßigkeit aller Teilentwicklungen
des national-kulturellen Lebens leitet nun Lamprecht die
Notwendigkeit ab, aus diesen Teilentwicklungen heraus zur Bildung
gemeinsamer Kulturzeitalter zu schreiten 166. Bei dieser
Zusammenfassung der Teilentwicklungen zu einem Gesamtverlauf der

Kultur stellt sich Lamprecht die Frage, welche Seite der menschlichen

Psyche im Mittelpunkt des Charakters eines Kulturzeitalters

stehe 167. Wenn man sich ganz in die allgemein geltenden
und in keiner Kulturgeschichte auszuschließenden Elemente der

Entwicklung versenke, so ergebe sich der Schluß, daß in der
Tat nicht bloß aus praktischen, sondern aus inneren
entwicklungsgeschichtlichen Gründen der Ausgang des kulturgeschichtlichen

Denkens am besten von der Kunstgeschichte genommen
werde 16S. Freilich gelte es dann, von diesem einen Punkte aus

die ganze Breite und Weite des Seelenlebens jedes einzelnen
Zeitalters zu erfassen 169. Diese Bescheidung schließe jedoch nicht
aus, daß nach wie vor für alle einzelnen «Seiten», «Kräfte»,
«Faktoren» des Seelenlebens eine höhere und letzte Integration
gesucht werde. Diese würde sich am leichtesten im Begriffe des

Bewußtseins ergeben, und wenn in dieser Hinsicht der einmal zu
erwartende Consensus gentium jetzt schon herrschen würde, so

wäre der Historiker sehr wohl in der Lage, diesen Begriff ebenfalls

schon jetzt einzuführen und alle Kulturgeschichte (und
damit die Weltgeschichte) als Evolution des menschlichen Bewußtseins

anzusehen 17°.

166 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 121.
167 Lamprecht, a. a. 0., S. 124.
108 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 129 f.
189 Lamprecht, a. a. 0., S. 130.
170 Lamprecht, a. a. 0., S. 130, x^nmerkung.

164



Betrete man, meint Lamprecht, den von ihm vorgezeichneten
Weg, so könne man kaum mehr daran vorbeikommen, die in
seiner «Deutschen Geschichte» aufgestellten Zeitalter des Symbolismus,

des Typismus, des Konventionalismus, des Individualismus
und Subjektivismus anzuerkennen; denn man sehe sie aus den
geschichtlichen Einzelbetrachtungen der künstlerischen, religiösen

und wissenschaftlichen Entwicklung klar hervortreten. Wenn
man die Perioden der Teilentwicklungen parallelisiere, so ergebe
sich für alle Perioden deren generelles Zusammenfallen
untereinander sowie mit den Perioden der Wirtschaftsgeschichte, mit
der Entwicklung des Nationalbewußtseins überhaupt und
dadurch mit der politischen Entwicklung. Die primitivste Stufe der

staatlich-politischen Entwicklung verlegt Lamprecht in die Zeit
des Symbolismus, in jene «große Einheit des seelischen Daseins»,
die in ihrem Persönlichkeitsideal den Einzelnen als gleichwertiges

Glied einer Daseinsgemeinschaft erfaßte. Ohne ein einigendes

politisches Band zerfiel in dieser Zeit die ganze Nation der
Germanen in eine große Anzahl von Völkerschaften. Diese
Völkerschaften aber sind nicht einfache, sondern zusammengesetzte
Bildungen; sie bestehen aus einer Anzahl von Hundertschaften.
Diese Hundertschaften tragen noch ausgesprochen genealogischen

Charakter, sie sind als «die Summe aller auf einen Stammvater

zurückweisenden Familen» im Grunde genommen noch
Geschlechter m.

So lebten die Germanen in Geschlechtsverbänden und
Völkerschaftsstaaten «noch eine eigentliche Individualität in unserem
Sinne des Wortes, seelisch sich einander in höchstem Grade
ähnlich, ähnlich gleichsam gleich Zwillingsgeschwistern, dahin 172».

Da dieses Leben noch vorwiegend in gemeinsamen geistigen
Aeußerungen dahinfloß, hatte es naturgemäß einen unbewußten
Charakter, denn erst geistige Differenzierung erweckt Bewußtsein

und Urteil173. Weil das psychische Leben der Germanen der
Begriffe und der «Kondensationsformen der Urteile» noch ziemlich

bar war, verlief es fast ganz in reiner Anschauung, d. h. in
Symbolik 174.

171 Lamprecht, Deutsche Geschichte, 1, S. 6.
172 Deutsche Geschichte, l4, S. 6 f.
173 Deutsche Geschichte, l4, S. 7.
174 Deutsche Geschichte, l4, S. 7.

165



Dieser sozialpsychischen Konzentration und fast völligen
Negation der Persönlichkeit durch die natürliche Gliederung des

Geschlechtes entspricht auch das Verhältnis des Einzelnen zur
Verfassung der Völkerschaft. Es erscheint als Staat das Heer,
und das Staatsbürgertum besteht in der Kameradschaft. Die
Kameradschaft aber bedeutet hier die völlige Unterordnung
unter das Ganze selbst bis zum Verluste der Persönlichkeit auch
des hervorragendsten Helden. Die Kriegsbeute des Bodens wird
nach Geschlechtern und Hundertschaften kameradschaftlich
verteilt, und die Formen des primitiven Anbaues sind darum
kommunistischer Art175.

In der Zeit der Völkerwanderung erfolgte ein außerordentlicher

Fortschritt des Seelenlebens gegenüber der psychischen
Haltung der Urzeit, und dieser Umschwung vollzog sich nicht
bloß auf dem Felde der Phantasietätigkeit, sondern auch in den

Aeußerungen des Intellekts, der Affekte, des Willens in einer
Entwicklung zu höheren Formen I76.

Der Fundamentalunterschied zwischen dem alten Zeitalter des

Symbolismus und dem neuen des Typismus bestehe darin, daß

die Urzeit im unbewußten Hinleben in und mit der Natur, sei

es der Natur des äußeren physischen Erscheinungslebens oder
der Natur der inneren Regungen der Psyche, sich kennzeichne;
im neuen Zeitalter des Typismus hingegen «beginnt man diese

Erscheinungen in leisem Aufdämmern des Bewußtseins außer
sich zu setzen, als ein außer dem eigenen Ich gegebenes Objektives

zu würdigen und von dieser Würdigung aus als ein Objektives

zu beherrschen 177». Dieser Zug der Entwicklung zeigt sich

von nun an in der gesamten deutschen Geschichte bis zur Gegenwart,

und seine einzelnen Phasen bilden die Zeitalter der tiefer
erfaßten nationalen Entwicklung 178.

Es ist nun Lamprecht selbstverständlich, daß Personen und

Dinge nach der Fähigkeit, mit der sie erkannt wurden, natürlich
auch lebten, soweit sie handelten oder geschaffen wurden. In
dieser Zeit war der Germane ein Typ, der seinen äußeren nationalen

Charakter, sein typisch-deutsches Wesen erkannte, sobald

175 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 27.
178 Lamprecht, Deutsche Geschichte, l4, S. 15.
177 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 31 f.
178 Lamprecht, a. a. 0., S. 32.

166



die bildende Kunst zur Wiedergabe organischer Typen
fortgeschritten war. Die politische Geschichte dieser Zeit bewegt sich
innerhalb der Pole von Held und Nation 17°.

Die Zeit der neuen Lebensformen des Typismus aber macht
sich vor allem im Verhältnis des Einzelnen zur Nation geltend.
Das Individuum tritt aus der Vormundschaft des Geschlechtes
langsam heraus; es beginnt sich selbst zu bestimmen, die
wirtschaftlichen Verhältnisse, die sich von einem kommunistischen
zu einem genossenschaftlichen Verbände gelockert haben, selber
zu disponieren. Denn der Staat der alten Völkerschaft besteht
nicht mehr; er hat dem ausgedehnteren Staatswesen des Stammes
Platz gemacht180. Das Stammesleben wurde im allgemeinen
überdeckt durch die höheren despotischen Bildungen; es entstand
der Lehnsstaat, das Staatswesen eines typisch gebundenen
Treubegriffes, das mit seiner typischen Organisation bis ins 11.
Jahrhundert währte m.

Die Entwicklung des Stammesbewußtseins hatte nach und nach
eine neue Periode des Nationalbewußtseins angebahnt. Noch auf
der Basis des typischen Seelenlebens wurde allmählich zunächst
die äußere, dann aber auch die innere typische Gleichheit aller
deutschen Stämme entdeckt. Das Element, das nach Lamprecht
zur Entdeckung der nationalen Zusammengehörigkeit führte, war
die Sprache. Im 9. Jahrhundert finden wir in dem Ausdruck
teutiscus zum erstenmal das Wort «deutsch», das sich zunächst
allerdings nur auf die Sprache bezog; erst mit dem 11.
Jahrhundert wurde es eigentliche Bezeichnung des nationalen
Typs 182.

Aber damit war noch keineswegs ein politisches Nationalbewußtsein

erreicht, der Deutsche begriff sich erst seinem Aeußern
und seiner Sprache nach als geschieden von andern Nationalitäten;

er hatte also erst das «konkrete Bewußtsein der natürlichen

Nationalität» erlangt183. Die Stauferzeit, in der Walter
von der Vogelweide seine nationalen Lieder sang, kannte noch
kein staatliches, sondern nur ein berufsmäßig gebundenes, ein

179 Lamprecht, a. a. 0., S. 32.
180 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 33.
181 Lamprecht, a, a. 0., S. 34.
182 Lamprecht, Deutsche Geschichte, 1\ S. 18 ff.
183 Lamprecht, a. a. 0., S. 20.

167



ritterlich-konventionelles Nationalbewußtsein. Die Gründe der

Wandlung des Nationalbewußtseins zur ritterlich-konventionellen
Form lagen in der sozialen und wirtschaftlichen Entwicklung
der Zeit, durch welche die Ritter veranlaßt wurden, den
Begriff der Nationalität mit dem Gemeinschaftsbewußtsein ihres
Standes zu erfüllen 184.

Allein die ritterlich-konventionelle Form des Nationalbewußtseins

mußte schon in der Mitte des 13. Jahrhunderts der
langlebigen tiefgründigen Fassung des bürgerlich-konventionellen
Gemeinschaftsbewußtseins weichen 185. Mit dem Aufblühen der
Städte, mit einem kirchlich unabhängigeren Denken, mit der
bürgerlichen Mystik, mit der deutschen Volksliteratur erwuchs eine
deutsch-bürgerliche, aber immer noch genossenschaftlich gegliederte

und gebundene Gesellschaft. Damit war der Instinkt einer
national-bürgerlichen Kultur gegeben, eine höhere psychische
Entwicklung des konventionellen Nationalbewußtseins war
eingetreten, und es bedurfte nur noch eines geringen Anstoßes, um
das gebundene Nationalbewußtsein zu befreien und in seiner vollen

Kraft auswirken zu lassen 186.

Der Emanzipation des bürgerlich-konventionellen
Gemeinschaftsbewußtseins trat immer noch hindernd der von Lamprecht

so gefürchtete kirchliche Universalismus entgegen. Hier
setzte der neue Stand der Kopfarbeiter, der Stand der
Laiengelehrten ein, der ein selbsttätiges Denken vertreten und dadurch
die Voraussetzungen für die Entwicklung eines wirklich nationalen

Betriebes der Wissenschaften geschaffen habe. Mit den
Zeiten des Humanismus und der Renaissance fielen die Schranken

mittelalterlicher Auffassung des Staates und der geschichtlichen

Welt, aber dennoch konnte kein kräftiges Nationalgefühl
aufkommen in der folgenden individualistischen Periode 1B7. Als
menschliche Gemeinschaft wurde sozusagen nur der Staat aufgefaßt,

und auch dieser nur als ein durch besondere Willensakte
egoistisch gesinnter Einzelpersonen entstandenes künstliches
Gebilde, das vertragsmäßig hergestellt und daher auch jederzeit

184 Lamprecht, a. a. 0., S. 23 ff.
185 Lamprecht, a. a. 0., S. 27.
188 a. a. O., S. 28 f.
187 a. a. 0., S. 36 f.

168



wieder aufgelöst werden könne 188. Das Zeitalter des Individualismus

hat also auch nach Lamprecht nur ein vages Staatsgefiihl
und ein Gemeinsamkeitsgefiihl des Kosmopolitismus geboren 189.

Dem Zeitalter des Subjektivismus erst war die volle Entwicklung

des Nationalbewußtseins vorbehalten. Das Ich wollte nicht
mehr isoliert dastehen, sondern mit allen seinen Verstandes-,
Willens- und Gemütskräften strebte es hinaus in die Welt, von
der es umflutet war 19°. Das mußte eine außerordentliche Steigerung

der Gemeingefühle und besonders des Nationalgefühls zur
Folge haben, und das Nationalgefühl wurde ein bewußtes

Gemeingefühl der Nation, ein eigentliches Nationalbewußtsein101.

Aber noch fehlte diesem Nationalbewußtsein die ihm entsprechende

politische Einigung. In diesem Sinne mußte namentlich
die wirtschaftliche Entwicklung vorwärts treiben, denn die
wirtschaftlichen Unternehmer bedurften der staatlichen Einheit.
Preußens Schicksal und Glück sei es gewesen, daß es schon früh
von diesen großen Tendenzen geleitet worden sei 102.

Der politischen Einigung seien aber die alten Feinde
gegenübergestanden: Konfessionalismus und Partikularismus 19s.

Namentlich der Konfessionalismus sei als schwerer Feind zu fürchten.

Der Konfessionalismus könne nur durch einen glühenden
Nationalismus oder einen weitherzigen Kosmopolitismus überhöht

und zu einer sekundären Gewalt herabgedrückt werden,

wenn man anders nicht das Frömmigkeitsbedürfnis der Nation
schädigen wolle 194. Die freie Unternehmung aber wurde auf der
Suche nach Absatzgebieten über die nationalen Grenzen
hinausgewiesen -— zum nationalen Imperialismus. — Wie schade, daß

Lamprecht die folgende Strophe seines chauvinistischen Hoch-

gesange® nicht mehr komponieren konnte!

In der obigen Darstellung der Lamprechtschen Periodenkonstruktion

haben wir zwei Perioden übergangen, weil die eine, die

188 Lamprecht, a. a. 0., S. 41.
189 Lamprecht, a. a. 0., S. 42.
190 Lamprecht, a. a. 0., S. 47.
191 Lamprecht, a. a. 0., S. 48 ff.
192 Lamprecht, a. a. O., S. 53.
193 Lamprecht, a. a. 0., S. 54.
194 Lamprecht, a. a. O., S. 55.

169



Periode des Animismus 195, nur vorübergehend erwähnt wird und
die andere, die Periode der Reizsamkeit oder des Impressionismus,

nicht als abgeschlossenes Zeitalter erscheint Das Wort
Animismus wird bei Lamprecht tatsächlich sehr selten gebraucht. Es

ist ein von der Völkerpsychologie herübergenommener Begriff,
der den Seelen- und Geisterglauben der Naturvölker aus der
psychischen Erregung bei Traumerscheinungen, bei Ohnmachtsanfällen,

bei Todesfällen usw. ableitet. Lamprecht hat die
Erforschung des vorsymbolischen Zeitalters nicht als eigentliches
Arbeitsgebiet der Geschichte aufgefaßt; er hat auch nirgends
diesem vorsymbolischen Zeitalter bestimmt den Namen Animismus
zugewiesen. Er hat freilich des öftern von einer Vorperiode des

Symbolismus gesprochen, und wenn er sie als Ausgangspunkt des

Symbolismus näher charakterisiert hat, dann geschah dies stets
nach der animistischen Theorie der naturalistischen und
materialistischen Völkerpsychologen. Schließlich kommt es aber nicht
auf den Namen, sondern auf die Sache an, und von diesem
Gesichtspunkte aus dürfte gegen die Bezeichnung Animismus für
jene vorgeschichtliche Periode Lamprechts keine Schwierigkeit
bestehen. Die Anschauungen Lamprechts über diese animistische
Zeit haben wir oben bei Erörterung der sozialpsychischen Ur-
faktoren ausgeführt.

Wiewohl Lamprechts Kultursystem durchaus immanent-nationalen

Charakter trägt, so hat er dennoch dem Umstände Rechnung

getragen, daß geschichtlich keine Nation isoliert ist. In
das allgemeine Schema nationaler Entwicklung können noch
Motive der Förderung und des Zurückhaltens, Motive der höchsten

Beschleunigung und der gänzlichen Vernichtung aufgenommen

werden 10e, die in ihrer Art den Verlauf alterieren, so daß
wir in gewissem Sinne von Abwandlungserscheinungen des

Normalverlaufs sprechen können. Zu diesen Beeinflussungen des

historischen Normalverlaufs gehören zunächst die räumlichen
Einwirkungen des Klimas, der Bodenkonfiguration, besondere

Art der geographischen Lage usw., die nach Lamprecht nicht so

sehr als Ursachen denn als Bindungen des geschichtlichen Le-

195 Lamprecht, Was ist Kulturgeschichte? Deutsche Zeitschrift für
Geschichtswissenschaft, 1896, S. 131.

198 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 109.

170



bens zu betrachten sind197. Aber die logische Linie zwischen
Ursache und Bedingung verlaufe ja überaus fein und in anthropo-
morpher Form, oder im Gewände der uns geläufigen Sprache
werde man sich stets bestimmen lassen, in den geograhischen
Bedingungen ursächliche Einwirkungen zu suchen. Lamprecht
unterscheidet zwei Hauptformen räumlicher Einwirkungen, eine

qualitative, welche den national-kulturellen Verlauf individualisierend

und modellierend beeinflussen und dadurch seinen
Charakter hestimmen kann, und eine quantitative, welche das Tempo
der nationalen Entwicklung mitbestimmt, indem sie auf den
mehr oder weniger raschen Ablauf der Erscheinungen hemmend
oder fördernd einwirkt198.

Viel wichtiger als die räumlichen Einwirkungen des

Normalverlaufs sind jene, die in der Berührung zweier Kulturen, in der
Erneuerung geistiger Erlebnisse bestehen. Bei diesen
Abwandlungsvorgängen, die durch geistige Beeinflussung erfolgen,
unterscheidet Lamprecht ein Zweifaches: die Art der Einflüsse und
die Gefäße, in denen sie vermittelt werden199. Gefäße kultu-

197 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 154 f.
198 «Nehmen wir für beide Erscheinungen als Beispiele Griechenland und

Aegypten. Da braucht für Aegypten kaum ausgeführt zu werden, wie stark
der Charakter der nationalen Entwicklung schon durch die isolierte Lage,
dann die Einheitlichkeit des Verlaufs in einem einzigen Flußtal, weiter die

Eigenheiten des Nil und die ganze subtropische Umgebung bestimmt ist.
Daß aber auch das zeitliche Maß der nationalen Entwicklung mit diesen

geographischen Bedingungen zusammenhängt, ist ebenfalls wohl noch von
niemandem bezweifelt worden. Der durch den Nil so überaus sicher
bestimmte und auf einen Turnus von langen Zeitmaßen eingerichtete Umtrieb
des Wirtschaftslebens erlaubt von vornherein nur ein Tempo, das dem Leben
etwas Stabiles und der gesamten Entwicklung auf den ersten Anblick fast

sogar den Eindruck völliger Gleichmäßigkeit gibt. Wie anders dagegen
Griechenland Zur unmittelbaren Sicherheit aber wird es für jeden, der den

Schauplatz der griechischen Geschichte kennt, daß die ungeheure Buntheit
und Differenzierung der geographischen Bedingungen, die in Attika schon

ganz anders liegen als in Megara, und in Megara wiederum bereits ganz
anders als in Argolis, ja fast schon Korinth, von anderen Landschaften nicht
zu reden, den Charakter der griechischen Geschichte in der Richtung starker

Individualisierung wesentlich bestimmt hat. Dadurch war aber wiederum
der rapide Verlauf der griechischen Geschichte gegeben. In dieser Hinsicht
werden die Hellenen wohl kaum von irgendeinem anderen Volke erreicht
oder übertroffen.» Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 155 f.

109 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 110.

171



reiler Uebertragung können entweder Menschen oder menschliche

Produkte sein. Der erste Fall sei gegeben bei allen
Völkerwanderungen, der zweite bei der Uebertragung von Werkzeugen,
Erfindungen von Sprache und Schrift. Bei der Uebertragung
menschlicher Produkte gilt nach Lamprecht das Gesetz, daß die
mehr instinktiven und die menschliche Gemeinschaft als solche
konstituierende Elemente der Kultur, besonders die Werte der
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Kultur schwerer zu
übertragen seien, weil es für sie keine geeigneten Wege und Gefäße
der Uebertragung gibt. Daraus erklärt dann Lamprecht die
Tatsache, «daß sich der Verlauf der Universalgeschichte wesentlich

auf dem Wege der Ueberlieferung höherer Kulturelemente
vollzieht 200». Bei den Gefäßen kultureller Uebertragung
unterscheidet Lamprecht ferner kurzandauernde und langandauernde
Gefäße. Zu den kurzandauernden zählt er den Einzelmenschen,
zu den langandauernden die Rasse und die Schrift201.

Auch die höheren Kulturelemente lassen sich nicht alle in
derselben Weise übertragen. Die Werke der bildenden Kunst und
der Musik sind nicht in der Weise übertragbar wie die
Schöpfungen der Dichtkunst und der Denktätigkeit. Große Dichter
und große Denker können als unsterblich angesehen werden
Wo aber der scharf konzentrierte Gedanke sich in den religiösen

Systemen mit allen Seiten des sozialpsychischen Lebens
verknüpft, wird er «ewig nach menschlichen Begriffen 203».

Hinsichtlich der Art geistiger Uebertragungen unterscheidet
Lamprecht zunächst Renaissancen und Rezeptionen. Uebertragungen

aus fremden Völkern und aus fremden Zeiten nennt
Lamprecht exogene Renaissancen, Uebertragungen aus dem eigenen

Volke heraus endogene Renaissancen 204. Neben diesen
zeitlichen Einwirkungen geistiger Uebertragung gibt es aber noch
eine unendliche Fülle räumlich-zeitlicher Einwirkungen, die

Lamprecht Rezeptionen nennt. Die Rezeptionen, die sich bei

gegenseitiger Beeinflussung verschiedener Völker ergeben, unter-

200 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 110.
201 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 111.
202 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 159.
203 Lamprecht, Einführung in das historische Denken, S. 160.
204 Lamprecht, a. a. 0., S. 160. — Moderne Geschichtswissenschaft, S. III.

172



scheidet Lamprecht nach ihrer Form in Erscheinungen der
Diosmose, der Endosmose und der Exosmose 205.

Bedeutungsvoll erscheint Lamprecht auch die Betrachtung des

Zeitmaßes der Uebertragungseinflüsse. Verglichen mit der inneren

Entwicklung, erscheinen die Uebertragungsvorgänge als

überraschend beschleunigt; man erhalte häufig den Eindruck der vollen

Ueberstürzung und könne daher die psychische Wirkung der
Uebertragungen als katastrophal bezeichnen gegenüber der
kontinuierlichen Wirkung der inneren Entwicklungsvorgänge 20<!.

Bei der Erörterung der psychischen Wirkung der Uebertragungen

in der aufnehmenden Gemeinschaft geht Lamprecht von
den elementaren psychologischen Gesetzen, zunächst von den

Gesetzen der Assoziation aus. Zuerst sei das Gesetz der Aehn-
iichkeitsassoziation zu berücksichtigen, wonach in jedem
seelischen Vorgang die Tendenz liegt, gleichartige seelische

Vorgänge hervorzurufen. Hernach komme das Gesetz der
Erfahrungsassoziation in Betracht, wobei Lamprecht die Fassung von
Lipps herübernimmt: «Trifft mit einem seelischen Vorgange ein
anderer zeitlich zusammen oder fügt sich zu einem ersten ein
zweiter unmittelbar hinzu, so werden beide zu einem Ganzen
oder zu einem Gesamtvorgang, derart, daß die Wiederkehr eines

Teiles dieses Ganzen die Tendenz der vollen Wiederkehr des

Ganzen in sich schließt 207.» Endlich aber müsse noch jenes
Gesetz berücksichtigt werden, wonach die seelischen Eindrücke
dann am stärksten sind, wenn der Kontrast zwischen der
Aufnahmefähigkeit und der Kraft des Eindrucks nicht der größte,
sondern ein mittlerer ist, so daß das Große der Eindruckskraft
und das Kleine der Aufnahmefähigkeit isolierend sich nicht
gegenseitig abstößt, sondern in sich vergleichbar bleibt 208.

Aus der Anwendung dieser Gesetze auf die kulturelle Ueber-

tragung ergeben sich Lamprecht zwei wichtige Resultate: 1. Wo
einer menschlichen Gemeinschaft nicht bloß einzelne Momente,
sondern das Ganze einer fremden Kultur nahegebracht wird,
besteht die Tendenz, auch das Ganze dieser Kultur aufzunehmen

205 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 111. — Einführung in
das historische Denken, S. 162.

206 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 113.
207 Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 114.
208 Lamprecht, a. a. 0., S. 114.

173



und mit der eigenen Kultur zu verschmelzen. 2. Diese Tendenz
kann nur unter der Bedingung wirksam werden, daß die fremde
Kultur gegenüber der eigenen nicht solche Gradunterschiede der
psychischen Kraft aufweist, daß die Vergleichbarkeit beider
Kulturen aufhört 209. Diese beiden Resultate sind für Lamprechts
Kultursysteme von besonderer Bedeutung. Das erste gibt ihm
das allgemeinste Gesetz des universalhistorischen Zusammenhanges,

das zweite gibt ihm die Lösung in der Frage, wie innerhalb
des universalhistorischen Zusammenhanges die typisch-nationale
Entwicklung der Sozialpsyche, die Abfolge der Kulturzeitalter
gewahrt bleibt. «Allgemeiner weltgeschichtlicher Zusammenhang,
aber gebunden an eine Folge von typischen Entwicklungen großer

menschlicher Gemeinschaften ist also das Ergebnis 21°.»

Auf den Renaissancen und Rezeptionen baut Lamprecht die
Universalgeschichte auf 211.

In seiner Kulturzeitaltertheorie untersucht Lamprecht das

geschichtliche Leben nach dem Verlauf der Entwicklung der
sozialpsychischen Faktoren der Sprache, der Wirtschaft und der Kunst,
der Sitte, der Moral und des Rechts, und die Entwicklungsstufen
dieser Faktoren ergeben die Kulturzeitalter des Animismus,
Symbolismus, Typismus, Konventionalismus, Individualismus und
Subjektivismus in der Entwicklung des regulären nationalen
Lebens. Durch Renaissancen, Rezeptionen, Endosmosen und Ex-

osmosen vollzieht sich der Austausch der geistigen Errungenschaften

zwischen den einzelnen Völkern, und damit ist Lamprecht

Grundlage und Ausgangspunkt der universalgeschichtlichen
Entwicklung gegeben. Aufgabe der Kulturgeschichte sei es nun,
den Nachweis aller dieser Vorgänge der typisch-nationalen und
der universalgeschichtlichen Entwicklung zu erbringen 212. «Die
Kulturgeschichte ist mithin die vergleichende Geschichte der
sozialpsychischen Entwicklungsfaktoren, und sie verhält sich zur

208 Lamprecht, a. a 0., S. 114.
210 Lampreeht, a. a. O., S. 115.
211 «...Denn das, was den universalgeschichtlichen Verlauf recht eigentlich

bildet, sind die Vorgänge der Renaissance und Rezeptionen.» Lamprecht,

Zur universalgeschichtlichen Methodenbildung. Abhandlungen der
philologisch-historischen Klasse der königlich-sächsischen Gesellschaft der
Wissenschaften, Leipzig 1909, S. 36.

212 Lamprecht, Was ist Kulturgeschichte? Deutsche Zeitschrift für
Geschichtswissenschaft, N. F., 1. Jahrg., 1896, S. 144 f.

174



Sprachgeschichte, Wirtschaftsgeschichte, Kunstgeschichte usw.,
wie sich sonst vergleichende Wissenschaften zu den ihnen
untergeordneten Wissenschaften zu verhalten pflegen. Sie operiert
infolgedessen auch, natürlich in der Uebertragung auf ihren
besonderen Stoff, mit den spezifischen Methoden der vergleichenden

Wissenschaften: mit der induktiven Zusammenfassung, Ver-
gleichung und Verallgemeinerung. Die Kulturgeschichte hat
somit ihre besondere Aufgabe und ihre besondere Methode: und
darum ist sie eine nach jeder Seite hin klar abgegrenzte Disziplin

auf dem besonderen Boden der vergleichenden
Wissenschaften 213.»

213 Lamprecht, a. a. 0., S. 145.

175


	Die Gesetze der Kulturentwicklung nach Karl Lamprecht

