
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 6 (1946)

Artikel: Über Sprache und Denken

Autor: Binswanger, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ueber Sprache und Denken*.
Von Ludwig Binswangen

Aus der Fülle der Themen, die der Problemkreis von Sprache
und Denken umschließt, kann ich in einem einstündigen Vortrag

begreiflicherweise nur die wichtigsten herausgreifen. Ich
werde mit denjenigen Problemen beginnen, die mir die zentralsten

zu sein scheinen, dem Problem von Sprache und Welt und
dem von Denken und Gespräch, werde Ihnen dann die Lehre
von der Sprache als sinnbelebtem Ausdruck vor Augen führen,
kurz auf die Unterschiede zwischen diskursivem und intuitivem
Denken eingehen und mit einigen praktischen Schlußfolgerungen

für den Pädagogen schließen.

1. Sprache und Welt.

Wenn Sie mich fragen, wo ein Sprechen rein als Intonation
einer Abfolge von artikulierten Lauten und gänzlich isoliert
vom Denken in der Welt vorkomme, so antworte ich: nur beim
Papagei. Und wenn Sie mich fragen, wo ein Denken rein als

Spontaneität des Geistes und gänzlich isoliert von allem, was

Sprache heißt, in der Welt vorkomme, so antworte ich:
nirgends. Wo wir von einem reinen, d. h. nicht-sprachbezogenen,
Denken reden, reden wir von einem außer- oder überweltlichen
Wesen, von Gott; denn wo Sprache ist, ist Welt. Es ist daher
ein unausschöpfbar tiefer Gedanke des Johannes-Evangeliums,
daß es sich die Welt entstanden denkt durch das Wort Gottes,
durch das Verbum divinum, den göttlichen Logos. Wenn Gott
spricht, ist er nicht mehr «Gott ohne Welt», sondern
Weltschöpfer. Das Wort ist hier nicht nur vergänglicher Laut und
nicht nur bleibender Gedanke, sondern, wie Faust mit Recht
übersetzt, Tat, einmalige Schöpfung. Fragen Sie mich schließlich,
wo das Sprechen in der Welt vorkommt als «sinnbelebter Aus-

* Vortrag, gehalten in der Gymnasiallehrervereinigung des Kantons Bern
in Münchenbuchsee am 5. Juni 1946.

30



druck», als sprachliche Verlautbarung und Mitteilung von
Gedanken, als Ansprechen und Antworten im Sprechen über etwas,
mit einem Wort: als Gespräch, so antworte ich: nur beim
Menschen. So steht das menschliche Gespräch zwischen dem bloßen
Nachplappern von artikulierten Lauten und dem Sprechen als

kosmogonischer, weltschöpferischer Tat. Gleichwohl bleibt auch

für die menschliche Sprache der Satz zu Recht bestehen: Wo
Sprache ist, ist Welt, und gleichwohl ist auch die menschliche
Sprache in einem seit Nietzsche und Heidegger genau bestimmbaren

Sinne des Wortes weltschöpferisch. Um diesen Sinn von
Welt zu verstehen, müssen Sie sich klarmachen, daß das Seiende
uns nicht unmittelbar zugänglich ist, sondern immer nur als
etwas, als dieses oder jenes, m. a. W. daß es uns nur zugänglich
ist je nach der Art und Weise, wie wir es verstehen, wie es uns
anspricht, und wie wir es aussprechen, wie wir mit ihm
umgehen, wie es uns anmutet, überfällt, stimmt. In all diesen

Arten und Weisen, wie uns das Seiende zugänglich, bedeutsam
oder offenbar wird, konstituiert es sich für uns erst als Welt.
Welt bedeutet hier also nicht mehr Universum im Sinne der
Gesamtheit des Seienden als solchen, sondern Kosmos im Sinne
der Art und Weise, wie das Seiende im Ganzen sich dem
Menschen offenbart, ihm zugänglich oder bedeutsam wird, und zwar
im alltäglichen Umgang mit ihm in Arbeit und Handwerk, im
Bedrücktsein von ihm in Angst und Schrecken, im Gehobensein

von ihm in Freude und Begeisterung, in seinem Genuß, in
seiner künstlerischen Gestaltung oder religiösen Verehrung, in
Liebe und Freundschaft, endlich in seiner distanzierten, ruhigen
Betrachtung, Vergleichung und begrifflichen Durchdringung,
mit einem Wort: in seinem Denken. Nun ist es ein Grundzug
des menschlichen Seins, und zwar derjenige, der den Menschen
allererst zum Menschen macht, daß alle diese schier
unübersehbaren Weisen, in denen ihm das Seiende zugänglich wird,
zu Worte kommen, daß ihnen Worte zuwachsen. So innig ist
das Wesen des Menschseins mit der Sprache verknüpft, daß wir
auch heute noch mit W. von Humboldt sagen müssen: «Der
Mensch ist nur Mensch durch Sprache; um aber die Sprache zu

erfinden, müßte er schon Mensch sein.» In der Sprache werden
die Arten und Weisen, wie das Seiende dem Menschen offenbar,

zugänglich oder bedeutsam wird, erst festgelegt, fixiert und

31



daher mitteilbar. Erst in der Sprache wird das Seiende nicht
nur zu einer teilbaren, sondern zu einer mitteilbaren Welt, zu
einem Bewandtnisganzen, über das eine Verständigung möglich
ist. Ein Beispiel mag das Gesagte illustrieren: Wenn in den alten
indogermanischen Sprachen dasjenige Seiende, das uns als das

Fließende schlechthin anspricht und das wir daher als Fluß
aussprechen, bald als der Läufer oder der Rauscher, bald als der
Pflug oder der Pfeil, bald als der Beschützer oder der Ernährer
ausgesprochen wird, so wird dieses Seiende hier ausgesprochen
je nach der Art und Weise, wie es die jeweilige Sprachgemeinschaft

anspricht, wie es ihr offenbar, zugänglich oder bedeutsam

wird, m. a. W. wie es ihr in die Augen und Ohren fällt, ihr
zur Hand geht, sie berührt und stimmt, beruhigt oder beunruhigt.

Und je nach diesen Arten des Wie oder Als-was stellen sich
die Worte für das einzelne Seiende ein. Erst insofern den
jeweiligen fließenden Bedeutsamkeiten Worte zuwachsen, insofern

jene sich also zu festen Wortbedeutungen ballen, wird das

Seiende Welt im Sinne einer in der Mitteilung teilbaren Welt
fester Bedeutungen, wird es ein ltoinos Kosmos im Sinne Hera-

klits, eine gemeinsame Welt von Gnaden des Logos, der
vernünftigen Rede oder des Denkens. Auch als Logos ist die Sprache

weltschöpferisch, und sie bleibt es so lange, als der
Sprachgemeinschaft, dem Volk, oder einzelnen Auserwählten immer
wieder von neuem die geniale Leistung gelingt, «die Wasser der

Sprache zu bewegen», d. h. von den sprachlich fixierten
Bedeutungen, den landläufigen Begriffen und Urteilen, wenn ihr
Zeitgehalt erschöpft ist, wieder zur Wertlosigkeit des Daseins, zu
den ursprünglichen stummen Bedeutsamkeiten, Wesenheiten
oder Phänomenen, in denen das Seiende dem Menschen zugänglich

wird, durchzudringen und diesen Bedeutsamkeiten neuen
sprachlichen Ausdruck zu verleihen. Wenn Sie ein lebendiges
Beispiel für ein solches Wiederhindurchdringen zu der
Wertlosigkeit des Daseins finden wollen, so lesen Sie den Brief des

Lord Chandos von Hofmannsthal.
Mit dem Beispiel aus den alten indogermanischen Sprachen

sind wir aber noch in der Welt der sogenannten inneren Sprachform,

der Welt der «primären Sprachbegriffe». Nun wissen Sie

aber alle, daß wir im Sprechen und Denken, im Gespräch, nicht
aufgehen in den primären Wortbedeutungen, in dem, wie die

22



Sprache das Seiende benennt, ja überhaupt nicht in den sprachlichen

Ausdrücken, sondern in dem, was sie bedeuten oder ineinen,

mit einem Fachausdruck: in den intentioiialen Gegenständen.

Ob der Wortlaut Läufer oder Rauscher, Pflug oder Pfeil,
Ernährer oder Beschützer bedeutet, im Gespräch sind wir weder
intentional gerichtet auf die jeweilige primäre Wortbedeutung
noch auf den sprachlichen Ausdruck überhaupt, sondern auf
den von ihm mittels seiner Bedeutung gemeinten Gegenstand.
Darauf beruht ja auch die Möglichkeit der Uebersetzung einer
Sprache in die andere. Auf Grund der immanenten Verwobenheit

von Bedeutung und Gegenstand kommt es auf dasselbe hinaus,

ob wir sagen, daß wir einen sprachlichen Ausdruck sinnvoll

gehrauchen, oder ob wir sagen, daß wir uns ausdrückend
auf einen Gegenstand beziehen, anders ausgedrückt: daß wir
einen Gegenstand «vorstellen»; denn in der Bedeutung konstituiert

sich die Beziehung auf einen Gegenstand.
M. D. u. H.! Wenn wir das Ineinander von Bedeutsamkeit,

Wortbedeutung und intentionalem Gegenstand nicht im Auge
behalten, dann können wir nie über das Verhältnis von
Sprechen, Sprache und Denken ins Reine kommen. Und zwar müssen

Sie dieses Ineinander als ein durchaus bewegliches und,
worauf ich bereits hinwies, auch rückläufiges im Auge behalten,
ansonst würden Wort und Bedeutung, statt eine sprudelnde
Quelle der Verständigungsmöglichkeit zu sein, sterile Petrefakte.
Denken Sie einen Augenblick an das Wort Eiche und das von
ihm gemeinte Seiende und beachten Sie, in was für verschiedenen

Bedeutsamkeiten oder «Ais-Strukturen» dieses Seiende, als

Eiche benannt und vergegenständlicht, einem Jäger, einem
schwärmerischen jungen Mädchen und einem Holzhändler
zugänglich wird (ich entnehme dieses Beispiel dem Biologen
v. Uexküll), dem Jäger als Deckungsmöglichkeit für ihn selbst
oder als Behausungsmöglichkeit von Jagdgetier, kurz als
spezielle Bewandtnisse im Bewandtnisganzen Jagd, dem jungen
Mädchen als bezauberndes Bild in einer romantischen
Landschaft, dem Holzhändler als sachlicher Gegenstand, als

gemeinte Sache oder als gedachtes Objekt, nämlich als Gegenstand

zahlenmäßiger Berechnung. All das und noch viel mehr
lebt in dem sprachlichen Ausdruck Eiche. Die Wortbedeutungen

petrifizieren, wenn wir nicht immer wieder den Weg zu-

3 33



rücklegen vom Benannten und Gedachten zum Erlebten, von
den ausgedrückten Bedeutungen zu den ursprünglichen
Bedeutsamkeiten, in denen uns das Seiende vor allem Denken, also
vortheoretisch oder vorprädikativ, zugänglich wird. Nicht von
ungefähr steht am Ursprung alles Denkens der Zweifel hinsichtlich

der Sprach- und Denkgewohnheiten. Denken heißt nicht
nur worthaft Gedachtes weiterspinnen an Hand überkommener
Begriffe oder Bedeutungseinheiten, sondern vor allem immer
erneute Prüfung und Revision der in den Worten vermeinten
Denkgegenstände auf ihre Seinsgrundlagen. Infolgedessen ist
Denken immer Gespräch.

2. Denken als Gespräch.

Der Satz, Denken ist immer Gespräch, wird Sie zunächst
befremdlich anmuten. Wir müssen ihn daher näher ins Auge
fassen; denn er steht im Brennpunkt des Problems von Sprache
und Denken. Die Sprache, so sahen wir, dichtet und deutet das

Seiende in einen überschaubaren, gegliederten Kosmos von
Bedeutungen und Bedeutungsbezügen, in eine mitteilbare und insofern

teilbare Welt, eine Welt möglicher Verständigung oder
gemeinsamen Meinens. Von der Einsicht in die zentrale Bedeutung
dieser Gemeinsamkeit hängt es m. E. ab, ob wir das Problem

von Sprache und Denken wirklich in den Griff bekommen.
Ich erinnere Sie zunächst an die leidige, zwischen Hermann

Paul und Wilhelm Wundt entbrannte Streitfrage, ob in der
Sprache dem einzelnen Menschen oder der menschlichen
Gemeinschaft, ob also der Individualpsychologie oder der
Völkerpsychologie der Vorrang gebühre. Die Erfolglosigkeit, ja
Aussichtslosigkeit dieses Streites zeigt Ihnen, daß diese Frage nicht
richtig gestellt sein kann, zeigt Ihnen ineins damit aber auch,
daß die Psychologie überhaupt nicht Ausgangspunkt für die
Untersuchung über das Verhältnis von Sprache und Denken
bilden kann; denn es sind nicht Seelen, die sprechen, sondern
leibhaftige Menschen. Deswegen muß hier an die Stelle der Psychologie

die Anthropologie treten, natürlich nicht die Anthropologie

im naturwissenschaftlichen Sinne, sondern im Sinne der
phänomenologischen Analyse des menschlichen Daseins.

Um über den Gegensatz von Einzelnem und Gemeinschaft

34



hinauszukommen, hat man versucht, sich auf dasjenige menschliche

Phänomen zu stützen, in welchem Sprechen und Sprache
ihren vollständigsten Ausdruck finden, auf das lebendige
Gespräch. Im Gespräch schließen sich Sprechen und Denken,
Gehört- und Verstandenwerden, Antwort erhalten und wieder sprechen

zu einer wohl charakterisierbaren Einheit, zu einem
einheitlichen Phänomen zusammen. Und dieses Phänomen ist wieder

eingebettet in das menschliche Miteinandersein überhaupt
und seine Geschichte, ausgelegt und festgelegt in der Sprache
überhaupt, der Sprache, in der schon unsere Vorfahren miteinander

gesprochen haben. Insofern ist die Sprache, um mit
Hofmannsthal zu reden, ein großes, unauslotbar tiefes Totenreich,
aber gerade insofern empfangen wir aus ihr das höchste Leben!

Die klassische Quelle der Einsicht in die überragende Bedeutung

des lebendigen Gesprächs für die Sprachwissenschaft
finden Sie bei IV. v. Humboldt. Der Mensch ist nur «Mensch» im
Miteinander-sprechen, in der Verständigung von Ich und Du
als Wir auf dem Grunde einer gemeinsamen sprachlichen Welt
oder, wie wir mit Heidegger sagen, eines gemeinsamen sprachlichen

Weltentwurfs. Sprache ist kein bloßes «Austauschmittel»,
sondern Miteinandersein in einer Welt möglicher Verständigung.
(Ich weise Sie im Vorbeigehen nur auf die Fortbildung hin, die
diese Grundanschauungen in Karl Voßlers Lehre von der

Persona, als der Trägerin jeglichen Gesprächs, des Monologs sowohl
wie des Dialogs, gefunden hat, sowie in Karl Löwiths Schrift
über Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen.) Wenn der
Mensch nur Mensch ist durch Sprache, so bedeutet Mensch jetzt
also sowohl den Einzelnen als die Gemeinschaft, sowohl Leib
als Seele, sowohl lebendige Gegenwart als geschichtliche
Vergangenheit, sowohl Dialog als Monolog, also sprachliche
Verständigung sowohl mit Andern als mit sich selbst. Auch wenn
ich mich frage: «Wär's möglich, könnt' ich nicht mehr, wie ich
wollte» verständige ich mich als Fragender mit Mir als

Gefragtem und wieder Antwortendem über einen gedanklichen
Gegenstand oder ein Thema, nämlich über meine gegenwärtige
Situation in der Welt, über die Frage, wie weit ich sie noch
beherrsche, wie weit ich von ihr beherrscht werde. Eine solche

Verständigung mit sich selbst über ein bestimmtes Thema nennen

wir Ueberlegen, Nachdenken (meditari) oder kurz Denken.

35



Den Griechen unter Ihnen sage ich nichts Neues, wenn ich
erwähne, daß schon Plato, für den das Denken mehr als für irgendeinen

andern großen Denker ein gemeinsames Durchbesprechen
eines Themas, ein ôiaXéyeodat war, daß schon Plato erklärte, Denken

(ôiâvota, ôoÇâÇeiv) und Reden (Xôyoç, Xéyeiv) seien nur
verschiedene Ausdrücke für ein und dasselbe; da, wo es sich um
den ohne Stimme vorsichgehenden oder schweigenden Dialog
der Seele mit sich selbst handle, gebrauchten wir den Ausdruck
Denken oder Gedanke (didvota) da, wo es sich um den Ausfluß
des Gedankens durch den Mund vermittels des Lautes handle,
den Ausdruck Reden (Sophistes 263). Denken, erklärt er ein
andermal (Theaetet 189), ist eine Rede (Xôyoç), welche die Seele

bei sich selbst durchgeht über dasjenige, was sie erforschen will,
Dieselbe Einsicht finden wir aber auch bei Hamann, Herder,
Adam Müller u. a.: «Ich kann nicht», sagt Herder, «den ersten
menschlichen Gedanken denken, nicht das erste besonnene Ur-
theil reihen, ohne daß ich in meiner Seele dialogire, oder zu
dialogiren strebe; der erste menschliche Gedanke bereitet also

seinem Wesen nach, mit andern dialogiren zu können. Das erste
Merkmal, was ich erfasse, ist Merkwort für mich, und wird Mit-
theilungswort für Andre.» (Ueber den Ursprung der Sprache I,
2.) Sie sehen, schon bei Plato steht der Dialog, das diaXéyecr&ai,

jenseits der Unterscheidung von Einzelnem und Gemeinschaft,
und schon hier wird der Monolog als eine Sonderform des Dialogs

erkannt. Damit hängt unmittelbar zusammen die Auffassung

des Gegenstandes als einer Bedeutungseinheit, über die die

Verständigung geht. Verständigung und Gegenstand lassen sich
nicht trennen. Der Begriff der Verständigung setzt den des

Gegenstandes voraus, wie der Begriff des Gegenstandes den der
Verständigung. Wo kein gemeinsames Meinen über Etwas, also
kein gemeinsamer Gegenstand, möglich ist, wie z. B. bei der
schizophrenen Psychose, da ist auch keine Verständigung möglich

und umgekehrt. Sprechen ist nur da ein Sprechen im
vollen Sinne des Wortes, wo wir das, worüber wir sprechen,
selber verstehen und hinsichtlich seiner gehört, verstanden und
beantwortet werden wollen, sei es von einem Andern, sei es von
uns selbst, sei es also sprachlich-stimmlich oder sprachlichstumm.

Dieses volle Phänomen des Sprechens aber ist ein und
dasselbe wie das volle Phänomen des Denkens. Wollen wir beide

36



mit einem Wort bezeichnen, so muß es lauten: Verständigung.
Verständigung bedeutet also Möglichkeit gemeinsamen Meinens
über Etwas, das aber heißt: Möglichkeit des Denkens eines

Gegenstandes. Um sich verständigen und erst recht um sich
verstehen zu können, muß man schon in einer Welt gemeinsamen
Meinens sein. Zwar ist Menschsein an und für sich schon ein
Sein mit Andern in einer irgendwie gegliederten Welt, einer
Welt irgendwelcher Bedeutsamkeiten, z. B. der Arbeit, des

Sports, des Verkehrs, der Geselligkeit, der Festesfreude, der
Freundschaft, der religiösen Andacht usw. Aber erst im Denken

schlägt die Welt als eine Welt von Bedeutsamkeiten um
in eine Welt von Bedeutungen, schlägt die Welt des bloßen
Umgangs und Verkehrs, der bloßen Sympathie und der Andacht
um in die Welt der gedanklichen Kommunikation, der Verständigung

durch Sprache, mit einem Wort, in die Welt des Logos.

3. Der sprachliche Ausdruck als sinnbelebter Ausdruck.

Menschliches Mitsein und Miteinandersein überhaupt reicht
also weit hinaus über Verständigung durch Sprache, durch den

sprachlichen Ausdruck. Ich erinnere Sie nur an die Verständigung

durch Mienen und Gesten, an das riesige Gebiet, das wir
unter dem Titel «Ausdruck der Gemütsbewegungen» zusammenfassen.

Wir verständigen uns aber auch durch konventionelle
Gesten, wie z. B. die von allen «eindeutig» verstandenen Gesten
des Verkehrspolizisten. Ueberall wird hier etwas kundgegeben,
zum Ausdruck gebracht, geäußert, bezeichnet, aber doch nur im
Sinne von Zeichen von etwas oder Anzeichen für etwas und
noch keineswegs im Sinne von Bedeutung und in der Bedeutung

gemeintem Gegenstand. Aeußerungen wie Mienenspiel und
Geste sind nicht wie die sprachlichen Aeußerungen, die Rede,
im Bewußtsein des sich Aeußernden mit den geäußerten
Erlebnissen phänomenal eins! Wenn wir vom Ausdruck der
Gemütsbewegungen und im selben Atem von sprachlichem Ausdruck
reden, so müssen wir uns klar sein, daß «Ausdruck» dort und
hier etwas Grundverschiedenes meint. Wollen wir daher den
Ausdruck der Gemütsbewegungen, z. B. die Schamröte als
Ausdruck der Scham, die Blässe als Ausdruck der Angst, von dem

sprachlichen Ausdruck scharf unterscheiden, so müssen wir ent-

37



weder zwei verschiedene Worte dafür wählen oder, um uns
nicht allzu weit von der Umgangssprache zu entfernen, das eine
Wort durch ein Beiwort vom andern «sinnfällig» unterscheiden.
Wir wählen das letztere und bezeichnen den sprachlichen
Ausdruck mit Husserl, dem wir auch sonst hier folgen, als den
sinnbelebten Ausdruck. Sinnbelebt sind Ausdrücke, mit denen wir
sinnverleihende Akte vollziehen. Das ist nur der Fall bei sprachlichen

Ausdrücken. Auch in sprachlichen Ausdrücken wird etwas
kundgegeben, z. B. wenn ich sage, daß ich mich schäme oder
daß ich Angst habe; was die sprachlichen Ausdrücke zu
«sinnbelebten» Ausdrücken macht, ist aber nicht, daß ich etwas kundgebe,

sondern daß sie etwas bedeuten, im Wort etwa einen
dinglichen oder abstrakten Gegenstand, im Urteil einen Sachverhalt
oder Tatbestand, im Schluß einen Begründungszusammenhang
usw. Und all das nennen wir Gegenstände im logischen Sinne!
Wir verständigen uns mittels des sprachlichen Ausdrucks wie

gesagt nicht, insofern wir auf das (gesprochene, geschriebene,
gedruckte) Wort als sprachliches Lautgebilde achten, sondern
insofern wir im Verständnis seiner Bedeutung, im Vollziehen
seines Sinnes oder, was auf dasselbe hinauskommt, in seiner
Beziehung auf den Gegenstand «aufgehen». Wo das nicht der Fall
ist, da denken wir auch nicht. Um hiefür nur ein Beispiel
anzuführen, gebe ich Ihnen einige Aeußerungen wieder, die mir von
schwer Gehirngeschädigten aus dem ersten Weltkrieg gemacht
wurden, so etwa, daß «das Wort das ganze Denken absorbiert»,
daß «der Geist sich (deshalb) beim Denken nicht mehr fixiert»,
daß sich «viel mehr das Wort fixiert als seine Bedeutung».
Aehnliches konstatieren wir ja Alle beim Einschlafen, bei
hochgradiger Ermüdung, aber auch bei der Beobachtung und
Untersuchung Schizophrener. Nur vermöge der Akte, welche dem

Wortlaut als physischem Phänomen die Bedeutung und eventuell
noch die anschauliche Fülle geben, und in welchen sich die
Beziehung auf eine ausgedrückte Gegenständlichkeit konstituiert,
nur vermöge dieser sinnverleihenden und eventuell auch
sinnerfüllenden Akte wird der Wortlaut zum sprachlichen
Ausdruck, d. h. zu einem solchen, der etwas meint und indem er es

meint, sich auf Gegenständliches bezieht. Ist also an dem
sinnbelebten sprachlichen Ausdruck zu unterscheiden der Wortlaut,
dessen Sinn oder Bedeutung und die ihm zugehörende Gegen-

38



ständlichkeit, so müssen wir, um uns klarzumachen, was Denken

heißt, immer die Wendung von der realen Beziehung der
sinnverleihenden Akte zur idealen Beziehung ihrer Gegenstände
vollziehen, müssen wir also von der psychologischen
Betrachtungsweise fortschreiten zur Logik. Wir dürfen daher nicht die

einsichtig erfaßte ideale Einheit oder Bedeutung, z. B. das Urteil

im logischen Sinne, mit dem realen Urteilsakt verwechseln,
dürfen aber ebensowenig die Bedeutung, nämlich das, was der
sinnbelebte Ausdruck besagt, verwechseln mit dem, worüber er
etwas sagt, mit dem gemeinten Gegenstand. Soll daher der
sprachliche Ausdruck eine aktuelle Erkenntnisfunktion ausüben,
so muß sich seine Bedeutungsintention mit Anschauung füllen.
Erst so gewinnt der Begriff, die Bedeutungsintention, seine Klarheit

und Deutlichkeit, bestätigt er sich als richtig oder als wirklich

vollziehbar. Begriffe ohne Anschauung sind, wie Kant sagte,
leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind. Nur von dem

richtigen, dem wirklich vollziehbaren Denken, dem Denken im

prägnanten Sinne, nicht aber vom Vorstellen und Denken im
gewöhnlichen und subjektiven Sinne kann daher der Satz

gelten: Was wir nicht denken können, kann nicht sein, was nicht
sein kann, können wir nicht denken. Sie sehen also, daß Denken,

und gerade das diskursive Denken, etwas ganz anderes
bedeutet als ein bloßes Verknüpfen von Begriffen, ganz abgesehen

davon, daß schon der Begriff als ideale Einheit oder Bedeutung

bereits seinerseits ein Denkgebilde ist.
Nun werden Sie aber fragen, ob denn das Denken tatsächlich

an den sprachlichen Ausdruck geknüpft sei, und ob es nicht ein
vorsprachliches Denken gäbe. Sprechen wir doch auch von
magischem, von emotionalem, von hypologischem, vortheoretischem,
vorprädikativem, unformuliertem Denken, von einem Nebendenken

(neben dem Hauptdenken) usw. Darauf antworte ich: Soll
das Denken eine Erkenntnisfunktion haben, ein Denken gerade
im Sinne der Schule sein, so muß die Bedingung sprachlichen
Ausgedrücktseins erfüllt sein. «Auch wenn keine Worte
ertönen», so erklärt einer der größten psychologischen Zergliederer
aller Zeiten, Augustin, «auch wenn keine Worte ertönen, so

spricht doch der in seinem Herzen, welcher denkt.» Das Wort
ist für Augustin der geformte, gestaltete Gedanke: formata
quippe cogitatio (De trinitate 1. XV, c. 9 u. 19). «Das Sprechen»,

39



sagt auch Schleiermâcher, «. hängt dem Denken so wesentlich

an, daß kein Gedanke fertig ist, ehe er Wort geworden ist»; ja
schon Plato erklärte im Phaedrus (238), daß etwas, ausdrücklich

gesagt, irgendwie deutlicher (jicoç oacpsatepov) werde, als

wenn es nicht gesagt würde. Sie sehen, wie immer in unserem
endlichen Dasein, haben wir es hier mit einem mehr oder weniger

Deutlichen, Fertigen oder Gestalteten zu tun. Wollen wir
die Einheit des Phänomens von Sprechen und Denken in dem

sinnbelebten Ausdruck wahren und doch allen empirischen
Gradunterschieden gerecht werden, so können wir mit Hoenigs-
wald nur sagen, daß alles Denken prinzipiell worthaftig ist und
alles Sprechen prinzipiell sinnhaft. Gedachtsein heißt sprachlich

prinzipiell formulierbar sein, formuliert werden können,
weshalb allein es auch unformuliertes Denken geben kann. Es

gibt jedenfalls keinen Nullwert sprachlicher Repräsentation für
den Gedanken, wie es, außer beim Papagei, keinen Nullwert
gedanklicher Bedeutung für das Sprechen gibt. Nur das muß

verlangt werden, um das einheitliche Phänomen des sinnbelebten

Ausdrucks zu retten. Empirische Gradunterschiede im
Verhältnis der Teilglieder eines Phänomens zueinander besagen
nie etwas gegen die Einheit und Selbigkeit eines Phänomens.
Bei all diesen Ueberlegungen dürfen Sie im übrigen nicht
vergessen, daß der sinnbelebte Ausdruck nur eines der Phänomene

ist, die zeigen, daß «gerade die reine Funktion des Geistigen
selbst im Sinnlichen ihre konkrete Erfüllung suchen muß und
daß es sie hier zuletzt allein zu finden vermag» (Cassirer).
Andere Phänomene, die uns dies vor Augen führen, sind die
Kunst und der Mythos. Ferner müssen Sie im Auge behalten,
daß die Sprache keineswegs an die Lautsprache gebunden ist.
Ich erinnere Sie nur an das Tastaiphabet und die Sprache der
Taubstummblinden, von denen Helen Keller das leuchtendste
und eindrucksvollste Beispiel ist. Sinnbelebter Ausdruck bleibt
sinnbelebter Ausdruck, ganz unabhängig davon, an welches

physische Medium er sich knüpft, ob die sinnverleihenden Akte
sich also mit lautlichem oder taklilem Material und dessen

Artikulierungen vollziehen.

40



4. Diskursives und intuitives Denken.

Wir sind nun in den Stand gesetzt, das, was früher über Denken

als Gespräch sowie über Denken, Sprache und Welt gesagt
wurde, noch näher zu präzisieren. Der Unterschied zwischen dem

dialogischen und dem monologischen Gespräch trifft insofern
das Wesen des sinnbelehten Ausdrucks und damit des Denkens
nicht, als das Wesen des sinnbelebten Ausdrucks keineswegs in
der Kundgabe liegt, sondern in der Bedeutung. Wenn es nun
auch unsinnig wäre, zu behaupten, daß ich mir selbst etwas
kundgeben könnte, so ist es doch keineswegs unsinnig, sondern
auf der Hand liegend, zu behaupten, daß ich mich mit mir
selbst über Bedeutungen, Begriffe, Gedanken verständigen,
mich mit mir selbst vergewissern kann, ob ich richtig denke im
oben erwähnten Sinne. Auch muß ich dabei nicht laut oder
leise vor mich hinsprechen, was einen Ausnahmefall bedeutet;
auch wenn ich keine Laute von mir gebe, so vollziehe ich im

sogenannten «innerlichen Sprechen» doch sinnverleihende Akte
mit Wort- oder SatzVorstellungen und beantworte ich das

Gedachte, die Bedeutungen, dementsprechend. Als klassisches
Beispiel hiefür erwähne ich jenes berühmte Selbstgespräch, nicht
von ungefähr Meditationes benannt, das einen Wendepunkt im
europäischen Denken bedeutet, am Anfang der neuzeitlichen
Philosophie, Naturwissenschaft und analytischen Geometrie
steht und einen der unerbittlichsten Denker zum Autor hat,
René Descartes. Lesen Sie dieses Selbstgespräch und urteilen
Sie selbst, ob ich es mit Recht so bezeichne oder nicht.
Dasselbe Selbstgespräch kann uns nun aber weiterhin den Unterschied

verdeutlichen zwischen dem Leben in der Welt der
Bedeutsamkeiten und in der Welt bloßer Bedeutungen, den
Unterschied also zwischen nichtdenkendem oder nichtverstan-
desmäßigem und denkendem oder verstandesmäßigem Leben.
Wunderbar klar zeigt Ihnen eine Stelle der zweiten Meditation
den Umschlag von der einen Welt in die andere. Sie betrifft
das seither berühmt gewordene Stück Wachs: «. nehmen wir
irgendeinen Körper im besonderen, z. B. dieses Stück Wachs.
Vor kurzem erst hat man es aus der Wachsscheibe gewonnen,
noch verlor es nicht ganz den Geschmack des Honigs, noch
blieb ein wenig zurück von dem Dufte der Blumen, aus denen

41



es gesammelt worden; seine Farbe, Gestalt, Größe liegen offen
zutage, es ist hart, auch kalt, man kann es leicht anfassen, und
schlägt man mit dem Knöchel darauf, so gibt es einen Ton von
sich, kurz — es besitzt alles, was erforderlich erscheint, um
irgendeinen Körper aufs deutlichste erkennbar zu machen. Doch
seht! Während ich noch so rede, nähert man es dem Feuer —
was an Geschmack da war, geht verloren, der Geruch entschwindet,

die Farbe ändert sich, seine Gestalt wird vernichtet, die
Größe wächst, es wird flüssig, wird warm, es läßt sich kaum
mehr anfassen, und wenn man daraufklopft, so wird es keinen
Ton mehr von sich geben. Bleibt es dann noch dasselbe Wachs?
Man muß zugestehen — es bleibt, keiner leugnet es, niemand
ist darüber anderer Meinung! Was also war es an ihm, was

man so deutlich erkannte? Sicherlich nichts von dem, was im
Bereiche der Sinne lag; denn alles, was unter den Geschmack,
den Geruch, das Gesicht, das Gefühl oder das Gehör fiel, ist
ja jetzt geändert, und doch bleibt es —- das Wachs. Vielleicht
war es das, was ich mir jetzt denke, nämlich daß das Wachs
selbst nicht jene Süßigkeit des Honigs, nicht der Duft der
Blumen, nicht die weiße Farbe, nicht die Gestalt oder der Ton

war, sondern ein Körper, der sich kurz zuvor in diesen Weisen

meinem Blick darbot, jetzt in anderen?
Was ist aber genau das, was ich hierbei so in der Einbildung

habe? Betrachten wir es aufmerksam, entfernen wir alles, was
nicht dem Wachse zugehört, und sehen wir zu, was übrigbleibt!
Nun —- nichts anderes als etwas Ausgedehntes, Biegsames und
Veränderliches.

Was ist denn aber dieses Wachs, das sich nur im Denken
erfassen läßt? Offenbar dasselbe, welches ich sehe, welches ich
betaste, welches ich in der Einbildung habe, kurz, dasselbe,
welches ich von Anfang an gemeint habe; aber — wohlgemerkt —
seine Erkenntnis (perceptio) ist nicht ein Sehen, ein Berühren,
ein Einbilden und ist es auch nie gewesen, wenngleich es früher

so schien, sondern sie ist eine Einsicht einzig und allein
des Verstandes (solius mentis inspectio), die entweder, wie
früher, unvollkommen und verworren, oder, wie jetzt, klar und
deutlich sein kann.»

Verfolgen Sie die Denkleistung, die Descartes hier vollbringt:
alles, was uns an diesem Stück Wachs bedeutsam ist, die Süßig-

42



keit des Honigs, der Duft der Blumen, seine handliche
Gestalt, seine Verwandlung beim Schmelzen, seine Wärme und
Flüssigkeit, all das faßt er auf als ein Etwas, das trotz aller
sinnenfälligen Verwandlungen als dasselbe durchhält, nun aber

nur noch als Denkgegenstand «existiert», als comprehensio,
Begriff, Bedeutung, benannt «Körper». Zugleich ist dieser Begriff
aber für Descartes die einzige Gewähr dafür, was jenes Stück
Wachs tatsächlich ist. Sie sehen, wie auch hier der Begriff oder
die Bedeutung den wirklichen Gegenstand meint, aber keineswegs

er selber ist. Wenn Descartes von diesem Stück Wachs

spricht, so meint er mit diesem Wort einen lediglich raum-zeit-
lich bestimmten Spezialfall der Ausdehnung, Biegsamkeit und
Veränderlichkeit. Nur dies und ineins damit die raumzeitlichen
Relationen zu andern solchen Spezialfällen enthält der Des-

cartessche Begriff des Körpers. Was hier also «definiert» wird,
ist, wie bei jeder echten Definition, nicht der Name und nicht
die Sache, sondern einzig die Bedeutung, der Begriff. Sie sehen

also, Denken heißt etwas ganz anderes als Sich-etwas-Vorstellen,
heißt auch nicht nur, einzelne Merkmale zu einem Begriff
zusammenfassen und Begriffe miteinander verbinden, sondern es

heißt, wofür Descartes'' Denken das markanteste Beispiel ist:
entschlossen denken, sich zum Urteilen entscheiden, zum
Urteilen überhaupt, wie zu jedem einzelnen Urteilsschritt, heißt
seine Gedanken streng methodisch dirigieren, mit sich selbst

dialogisch über sie ins Reine kommen, immer beherrscht vom
Zweifel an allem, was nicht der Methode des Denkens, der
Forderung nach Klarheit und Deutlichkeit der Begriffe und nach

der Evidenz des Urteils entspricht. Auch dieses Denken ist
eine Weise des Weltentwerfens, und zwar diejenige, die den

Anspruch erhebt, daß nur gedacht wird, was sein kann, und

nur ist, was gedacht werden kann. Die Welt dieses Entwurfs
ist die Welt des Gedankens, und zwar eines bestimmten
Gedankens, nämlich des Gedankens der Welt als Gegenstand einer
an der Mathematik orientierten Wissenschaft von der «Natur».

Worauf es mir ankam, war, Ihnen zu zeigen, wie diese Welt
des Gedankens «aussieht», wie sie aus der Welt sinnenfälliger,
aber bereits worthafter Bedeutsamkeiten herauswächst und sich

in eine Welt gedanklicher Bedeutungen und ihnen entsprechender

Ausdrücke wandelt. Vor allem aber wollte ich Ihnen zei-

43



gen, daß diese Weit nicht die Welt bedeutet, sondern eine der
Weltansichten oder Weltentwürfe ist, in denen das menschliche
Dasein sich das Seiende im Ganzen zugänglich zu machen
imstande ist, nämlich die Welt der naturwissenschaftlichen
Erkenntnis und der technischen Beherrschung.

Zum Schluß noch ein Problem, das gerade von hier aus in
Angriff genommen werden kann und das Sie, wie ich höre,
auch beschäftigt hat. Es betrifft das sogenannte intuitive Denken

im Gegensatz zu dem bisher erörterten diskursiven. Auch
hier kommt zunächst alles darauf an, sich über die sprachlichen
Ausdrücke intuitio, intuitiv zu verständigen. Mit diesen
Ausdrücken bezeichnen wir ganz Heterogenes, nämlich einerseits
etwa den plötzlichen «intuitiven» Einfall oder Gedanken,
andererseits die intuitiven Denkmethoden etwa eines Goethe, eines

Hegel, eines Bergson, eines Husserl. (Eine dritte Bedeutung
von intuitivem Denken, die ich aber aus Zeitgründen übergehen
muß, ist diejenige, die dann gemeint ist, wenn wir z. B. das

weibliche Denken dem männlichen als «vorwiegend intuitiv»
gegenüberstellen.) Bleiben wir zunächst beim intuitiven Einfall
oder Gedanken. Beispiele: plötzlich sich einstellende Lösung
eines schwierigen mathematischen Problems, plötzliches
Auftauchen der Idee einer neuen wissenschaftlichen Methode (vgl.
Descartes' «Erleuchtung» vom 10. Nov. 1619) oder plötzliche
Einsicht in einen verwickelten Seinszusammenhang; als konkretes

Beispiel für das zuletzt genannte Phänomenen erwähne ich
die «Offenbarung», die Rousseau zuteil wurde, als ihm auf
einem Spaziergang nach Yincennes im Mercure de France die

Preisaufgabe der Akademie zu Dijon in die Hände fiel, ob das

Wiederaufleben der Wissenschaften und Künste zur Reinigung
der Sitten beigetragen habe. Rousseau hat selber bekannt, mit
welch strahlender Helligkeit und überwältigender Wucht ihn
in diesem Augenblick «ganze Massen der lebhaftesten Ideen»

überfielen, aus denen sofort der Grundgedanke seiner
Beantwortung der Preisschrift heraussprang. Frage: Dürfen wir hier
überhaupt von Denken sprechen? Sicherlich! Die «breiten Massen

der lebhaftesten Ideen» sind hier ja nur die sprachliche
Bezeichnung für ein lebhaftes Denken. Ein solches Denken ist
aber nur möglich, wo schon viel über dasselbe Thema gedacht
oder wo zum mindesten das Thema schon vordem eine große

44



Bedeutung im Leben und Denken des Menschen gehabt hat,
so daß es, wie hier, nur eines äußeren Anlasses bedarf, um es,

gleich dem Funken im Pulverfaß, zur gedanklich-sprachlichen
Entladung zu bringen. Es mußte ein Rousseau sein, dieser
Mensch, mit dieser Lebensgeschichte, damit dieser Anlaß diese

Wirkung hervorbringen konnte. (Gerade dieses Beispiel zeigt
Ihnen, daß sich im Gedanken, und zwar in jedem wirklichen
Gedanken, um mit Nietzsche zu reden, «etwas von unserem
Gesamtzustande ausdrückt».) Als intuitiv bezeichnen wir
ein solches Denken, weil uns die Schnelligkeit imponiert, mit
der der Grundgedanke der Lösung der Preisaufgabe auftauchte.
Ganz abgesehen davon, daß seelisches Erleben überhaupt nicht
der Zeitmessung unterworfen sein kann, was näher auszuführen
hier viel zu weit führen würde, kann Schnelligkeit hier nichts
anderes bedeuten als Vollzug eines hochkomplexen Denkaktes

— ich sage ausdrücklich eines! Statt, wie beim diskursiven Denken,

systematisch einen Denkschritt nach dem andern zu
vollziehen, wobei jeder Denkschritt den adäquaten sprachlichen
Ausdruck finden muß, scheint der Gedanke hier über weite,
ausdrucksunerfüllte Erlebnisstrecken oder «Zustände» hinwegzu-
gleiten. Das beweist aber noch lange nicht, daß jene Erlebnisstrecken

auch ausdrucksunbezogen sind. Bedenken Sie nur, daß

Rousseau innerhalb ihrer prinzipiell jederzeit hätte haltmachen
können und daß er tatsächlich zum mindesten auch in
Wortrudimenten gedacht haben muß. Es gibt keine Ideen, und seien

sie noch so lebhaft, denen die Ausdrucksbezogenheit abgesprochen

werden könnte. Wo das der Fall wäre, handelte es sich

nicht um Ideen, um Ansätze zu einer gedanklichen Bewältigung
des Seienden, sondern um bloße Gefühle oder Stimmungen, also

um das Angeweht- oder Beeindrucktsein von Bedeutsamkeiten,
von Lebensmächten irgendwelcher Art. Aus solchen Gefühlen
oder Stimmungen vermögen nur Ideen emporzusteigen, sofern
sich Bedeutsamkeiten wandeln in Bedeutungen; das aber ist nur
möglich durch den sprachlichen Ausdruck.

Eine ganz andere, nicht o/etspezifische, sondern gegenstands-
spezifische Art des Denkens ist z. B. das intuitive Denken Goethe

s, mit dem wir unsere Untersuchung beschließen wollen. Ich
knüpfe an an den Brief Schillers an Goethe vom 23. August
1794, der die schönste und tiefste Wesensdeutung enthält, die

45



je ein Mensch von einem Menschen entworfen hat. Ich greife
nur die eine Bemerkung heraus: «denn so wie Sie von der
Anschauung zur Abstraktion übergingen, so mußten Sie nun
rückwärts Begriffe wieder in Intuitionen umsetzen, und Gedanken
in Gefühle verwandeln, weil nur durch diese das Genie
hervorbringen kann». Begriffe in Intuitionen umsetzen, Gedanken in
Gefühle verwandeln, heißt den Rückweg antreten aus der Welt
der Bedeutungen, des Verstandes, in die Welt der Bedeutsamkeiten.

Denn anschauen läßt sich nur, was uns «in die Augen
fällt», uns sinnenhaft bedeutsam wird, uns zur Hand geht, uns
gefühlsmäßig stimmt oder verstimmt. Der Bereich solchen
Gestimmt-, Angemutet-, Angesprochen-, Angegangen-, ja Angefallenwerdens,

dieser ganze Bereich wortlosen Daseins, ist, wie Sie

wissen, ungleich reicher, lebendiger, produktiver, wenn Sie wollen

gestaltenträchtiger als der Bereich der Worte des Verstandes.

«Durch Worte», so hat es Goethe selbst ausgedrückt, «sprechen

wir weder die Gegenstände noch uns selbst völlig aus.»
Die Eigenart des Goet/ieschen Denkens liegt gerade darin, daß
ihm in diametralem Gegensatz zu dem Denken eines Descartes

— denken Sie an das Stück Wachs •—- der «Gegenstand»
überhaupt nicht ein Denkgegenstand ist, sondern ein Anschauungsgegenstand

— denken Sie an die Metamorphose der Pflanzen!
Die angeschauten Phänomene und ihre Verwandlungen sind ihm
ungleich wichtiger als die gedachten Gegenstände und ihre
Zusammenhänge. Insofern ist sein ganzes Denken als intuitives, als

anschauendes, zu bezeichnen. Ein Denken bleibt es aber doch,
insofern die Bedeutungen der sprachlichen Ausdrücke auch hier
sich auf Gegenstände beziehen oder Gegenstände meinen, und
zwar mit dem Anspruch, daß dieses Meinen sich auf wirkliche
Gegenstände beziehe. Infolgedessen sieht die Wirklichkeit eines
Descartes aber auch sehr anders aus als diejenige Goethes: dort
Wirklichkeit als denkgegenständlich verarbeitete und umgewandelte

Art der Bedeutsamkeiten, als in festen Bedeutungen und
Bedeutungszusammenhängen aufgelöste und in ihnen begrifflich
nachkonstruierte «Natur», hier Wirklichkeit als
anschauungsgegenständlich festgehaltene Welt der Bedeutsamkeiten, der Ur-
phänomene alles Lebens, als «lebendig angeschaute» und in
durchaus beweglichen Gesichten oder «Ideen» anschauenden
Denkens bildsam nachgebildete «Natur». An dem prinzipiellen

46



Verhältnis von Sprache und Denken ändern diese Unterschiede
natürlich nichts.

Es muß aber klar sein, daß, wo die Wirklichkeit so anders
aussieht wie hei Descartes und Goethe, wo m. a. W. der Denkstil
ein so verschiedener ist, auch Sprache und Sprachstil verschieden

sein müssen. Das hat seinen Grund aber nicht nur in der

innigen Wechselbeziehung beider Stile aufeinander, sondern vor
allem darin, daß Stil überhaupt, als «unzerteilbare Einheit des

höheren Menschen», in allen Weisen des Seins und der Betätigung

des Menschen gleicherweise «zum Ausdruck kommen»
muß.

5. Praktische Schlußfolgerungen.

Ich bin am Schlüsse meiner natürlich nur höchst lückenhaften
und summarischen theoretischen Ausführungen über das
unerschöpfliche Thema von Sprache und Denken. Ich nehme an,
daß Sie aber noch einige praktische Schlußfolgerungen aus dem

Gesagten für den Pädagogen von mir erwarten. Erlauben Sie

mir, mich einen Augenblick an Ihre Stelle zu versetzen und
mir vorzustellen, ich stünde vor einem einzelnen Jüngling oder
einer ganzen Klasse. Dann würde ich meinen Rat in folgenden
sechs Forderungen zusammenfassen:

1. Wenn du denken lernen willst, dann übe dich im Gespräch
mit Andern oder mit dir selbst; denn Denken ist mehr und
anderes als bloße Gedankenassoziation, ist aber auch mehr und
anderes als bloßes Aneinanderreihen von Gedanken nach
logischen Formen und Normen. Der Syllogismus z. B. ist keine Weise
denkender Erkenntnis, sondern nur eine Weise logischer
Darstellung. Denken im prägnanten Sinne ist eine Kunst, und wie
jede Kunst ein Abenteuer des Geistes. In diesem Abenteuer verirrt

sich und irrt nur derjenige nicht, der in eisernem Fleiß die
Erfordernisse und Regeln seiner Kunst gelernt und in unablässiger

Uebung seinen eigenen Kunststil gefunden hat.
2. Gerade die Grundregeln des Denkens lernst du am raschesten

und leichtesten im Gespräch. Da der Gedanke erst
vollendet ist, wenn er seinen adäquaten sprachlichen Ausdruck
gefunden hat, und da du dich selber nur verstehst und von Andern
verstanden wirst, wenn Wort und Gedanke eins geworden sind
und eins bleiben, können die Grundregeln der Kunst des Den-

47



kens nur so lauten: «Gebrauche die Worte in absolut identischer
Bedeutung; schließe alles Schwanken der Bedeutungen aus.
Unterscheide die Bedeutungen und sorge für die Erhaltung ihrer
Unterschiedenheit im Laufe des Gesprächs durch sprachlich
scharf unterschiedene Zeichen.»

Um diese Regeln befolgen zu können, mußt du in erster Linie
deiner Muttersprache mächtig werden. Das aber wirst du nur,
wenn du sie nicht nur als Schriftsprache, sondern auch als

gesprochene Sprache, als Dialekt, ehrst, wenn du ehrfürchtig
sowohl auf ihre gewordenen festen Formen und Gesetze achtest
als auch den Geheimnissen ihres Werdens und Wandels lauschst.
Je mehr deine Gewandtheit im sprachlichen Ausdruck wächst,
zu desto größerer Klarheit und Deutlichkeit werden deine
Gedanken gelangen. Andererseits: Je klarer und lebendiger deine
Gedanken sind, um so leichter werden sie sich aussprechen in
der Sprache; denn beide Erfordernisse befördern sich gegenseitig.

3. Glaube aber nicht, daß es genügt, daß du dich verständlich

ausdrückst; du mußt auch lernen, dir oder Andern zuhören
zu können; denn «Redenkönnen und Zuhörenkönnen sind gleich
ursprünglich». Das Zuhören, das beredte Schweigen im Aufnehmen

und Nachvollziehen der Gedanken des Gesprächspartners,
ist schon eine Art des Antwortens, eine Art und Weise des

Entgegenkommens im Wort. Im Zuhörenkönnen verrät sich nicht

nur die Bildung im Sprechen und Denken, sondern Bildung
überhaupt, verrät sich der Mut, die Ausdauer und die Rücksicht
im Ertragen des Widerspruchs.

4. Vergiß nicht, daß das Gespräch nur eine der unübersehbar
vielen Formen des Mitseins mit Andern oder mit dir selbst ist.
Gespräch ist ein Mitsein in einer nicht nur stimmungsmäßig
gemeinsam erlebten oder handelnd geteilten Welt, sondern in einer
mitteilbaren, d. h. bedeutungsmäßig gegliederten, bedeutungsmäßig

artikulierten Welt, im koinos Kosmos des Verstandes
und der Vernunft. «Sprache», so drückte es schon Herder aus,
«ist der Charakter unserer Vernunft, durch welche sie allein
Gestalt gewinnt und sich fortpflanzet.»

5. Das Achten auf die Bedeutung deiner Worte und ihren

adäquaten Ausdruck, das Zuhörenkönnen, das Wissen um die

Verantwortlichkeit des Lebens im koinös Kosmos der Vernunft,

48



all das wird dich wappnen gegen den schrecklichsten und doch
verbreitetsten Mißbrauch von Sprache und Denken, gegen das

Wüten des lieblosen, leichtfertigen Urteilens und des vorschnellen

Schließens. Beherzige, was ich dir durch den Mund zweier
Dichter und Denker sage, die wie wenige sich der ungeheuren
Last der Verantwortung gegenüber Sprache und Denken bewußt

waren, durch den Mund Valéry''s und Flaubert's: «Toutes les fois

que nous accusons ou que nous jugeons — le fond n'est pas
atteint», und: «La rage de vouloir conclure est une des manies les

plus funestes et les plus stériles qui appartiennent à l'humanité.»
6. Und nun die letzte Forderung, die ich an dich stelle, wenn

du die Kunst des Denkens lernen willst. Sie knüpft unmittelbar
an die vorhergehende Forderung an und lautet: Lerne selbständig

denken! «Durchdenken», sagt Schopenhauer, «kann man
(zwar) nur, was man weiß; daher man etwas lernen soll: aber

man weiß auch nur, was man durchdacht hat.» Laß es also nicht
bewenden heim bloßen Wissen, bei der Aneignung und dem

Nachvollziehen bereits gedachter Gedanken, prüfe vielmehr
jeden Gedanken auf seinen Wahrheitsgehalt, nimm Stellung zu
ihm. Vergiß dabei aber wieder nicht, daß die Bedeutungen, die
Begriffe, die Gedanken und Gedankensysteme nicht in der Luft
hängen, sondern aus den ursprünglichen Bedeutsamkeiten oder
Wesenheiten, in denen uns das Seiende zugänglich wird, als

ihrer Grundlage, ihrem «fond», herauswachsen. Vergiß also

nicht, daß das Denken nicht vom Leben getrennt werden darf.
Derselbe Herder, der gelehrt hat, daß Sprache der Charakter
unserer Vernunft ist, hat auch gelehrt, daß durch Sprache «eine
Geschichte der Menschheit in herabgeerbten Formen des Herzens

und der Seele möglich ward». Bedenke, daß selbst der
große Descartes, bevor er «mit seinem Winterrocke angetan am
Kamin saß», sein Stück Wachs in der Hand hielt und «von
allen Sorgen befreit», in «sicherer Muße und einsamer
Zurückgezogenheit» sein weltbewegendes Selbstgespräch hielt, wie er
uns selber berichtet, «in die Poesie verliebt» war, die alten
Schriftsteller studiert hatte und viele Jahre «in dem großen
Buch des Lebens zu studieren» für notwendig erachtet hat,

«pour voir clair en mes actions et marcher avec assurance en
cette vie». Mit einem Wort: Wisse, daß das Denken sich nicht
allein vom Denken nährt, sondern daß «aus einer Wolke alter

4 49



Ideen der Blitz einer neuen» nur dann zu springen vermag,
wenn Sprachstil und Denkstil sich nicht nur gegenseitig fördern,
sondern herauswachsen aus dem Stil einer Persönlichkeit, aus
der «unzerteilbaren Einheit des höheren Menschen». Denn wo
Stil ist, da ist Liebe zur Form; Stil der Persönlichkeit ist Liebe
zur Einheit von Herz, Seele und Vernunft, von Ich und Du,
von Ich und Gott, von Ich und Welt, von Zeit und Ewigkeit.
Daß dieses Ziel aller Bildung erstrebt werden kann, verdanken
wir der Sprache des Volks, dem Sprechen der Dichter und Denker

und dem über die Jahrtausende hinweg fragenden und
antwortenden Gespräch der Menschheit mit sich selbst.

50


	Über Sprache und Denken

