Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 6 (1946)

Artikel: Uber Sprache und Denken

Autor: Binswanger, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ueber Sprache und Denken™.

Von Ludwig Binswanger.

Aus der Fiille der Themen, die der Problemkreis von Sprache
und Denken umschlieBt, kann ich in einem einstiindigen Vor-
trag begreiflicherweise nur die wichtigsten herausgreifen. Ich
werde mit denjenigen Problemen beginnen, die mir die zentral-
sten zu sein scheinen, dem Problem von Sprache und Welt und
dem von Denken und Gesprich, werde Ihnen dann die Lehre
von der Sprache als sinnbelebtem Ausdruck vor Augen fiihren,
kurz auf die Unterschiede zwischen diskursivem und intuitivem
Denken eingehen und mit einigen praktischen SchluBfolgerun-
gen fiir den Pidagogen schlieBen.

1. Sprache und Welt.

Wenn Sie mich fragen, wo ein Sprechen rein als Intonation
einer Abfolge von artikulierten Lauten und ginzlich isoliert
vom Denken in der Welt vorkomme, so antworte ich: nur beim
Papagei. Und wenn Sie mich fragen, wo ein Denken rein als
Spontaneitit des Geistes und ginzlich isoliert von allem, was
Sprache heiBt, in der Welt vorkomme, so antworte ich: nir-
gends. Wo wir von einem reinen, d.h. nicht-sprachbezogenen,
Denken reden, reden wir von einem auller- oder iiberweltlichen
Wesen, von Gott; denn wo Sprache ist, ist Welt. Es ist daher
ein unausschépfbar tiefer Gedanke des Johannes-Evangeliums,
daBl es sich die Welt entstanden denkt durch das Wort Gottes,
durch das Verbum divinum, den gottlichen Logos. Wenn Gott
spricht, ist er nicht mehr «Gott ohne Welt», sondern Welt-
schopfer. Das Wort ist hier nicht nur verginglicher Laut und
nicht nur bleibender Gedanke, sondern, wie Faust mit Recht
iibersetzt, Tat, einmalige Schopfung. Fragen Sie mich schlieBlich,
wo das Sprechen in der Welt vorkommt als «sinnbelebter Aus-

* Vortrag, gehalten in der Gymnasiallehrervereinigung des Kantons Bern
in Miinchenbuchsee am 5. Juni 1946.

30



druck», als sprachliche Verlautbarung und Mitteilung von Ge-
danken, als Ansprechen und Antworten im Sprechen iiber etwas,
mit einem Wort: als Gesprich, so antworte ich: nur beim Men-
schen. So steht das menschliche Gesprich zwischen dem bloBen
Nachplappern von artikulierten Lauten und dem Sprechen als
kosmogonischer, weltschopferischer Tat. Gleichwohl bleibt auch
fiir die menschliche Sprache der Satz zu Recht bestehen: Wo
Sprache ist, ist Welt, und gleichwohl ist auch die menschliche
Sprache in einem seit Nietzsche und Heidegger genau bestimm-
baren Sinne des Wortes weltschopferisch. Um diesen Sinn von
Welt zu verstehen, miissen Sie sich klarmachen, daB das Seiende
uns nicht unmittelbar zuginglich ist, sondern immer nur als
etwas, als dieses oder jenes, m. a. W. dal es uns nur zuginglich
ist je nach der Art und Weise, wie wir es verstehen, wie es uns
anspricht, und wie wir es aussprechen, wie wir mit ihm um-
gehen, wie es uns anmutet, iiberfillt, stimmt. In all diesen
Arten und Weisen, wie uns das Seiende zuginglich, bedeutsam
oder offenbar wird, konstituiert es sich fiir uns erst als Welt.
Welt bedeutet hier also nicht mehr Universum im Sinne der
Gesamtheit des Seienden als solchen, sondern Kosmos im Sinne
der Art und Weise, wie das Seiende im Ganzen sich dem Men-
schen offenbart, ihm zuginglich oder bedeutsam wird, und zwar
im alltaglichen Umgang mit ihm in Arbeit und Handwerk, im
Bedriicktsein von ihm in Angst und Schrecken, im Gehobensein
von ihm in Freude und Begeisterung, in seinem Genuf}, in sei-
ner kiinstlerischen Gestaltung oder religiosen Verehrung, in
Liebe und Freundschaft, endlich in seiner distanzierten, ruhigen
Betrachtung, Vergleichung und begrifflichen Durchdringung,
mit einem Wort: in seinem Denken. Nun ist es ein Grundzug
des menschlichen Seins, und zwar derjenige, der den Menschen
allererst zum Menschen macht, daB alle diese schier uniiber-
sehbaren Weisen, in denen ihm das Seiende zuginglich wird,
zu Worte kommen, daB ihnen Worte zuwachsen. So innig ist
das Wesen des Menschseins mit der Sprache verkniipft, dal wir
auch heute noch mit W. von Humboldt sagen miissen: «Der
Mensch ist nur Mensch durch Sprache; um aber die Sprache zu
erfinden, miiBte er schon Mensch sein.» In der Sprache werden
die Arten und Weisen, wie das Seiende dem Menschen offen-
bar, zuginglich oder bedeutsam wird, erst festgelegt, fixiert und

31



daher mitteilbar. Erst in der Sprache wird das Seiende nicht
nur zu einer teilbaren, sondern zu einer mitteilbaren Welt, zu
einem Bewandtnisganzen, iiber das eine Verstindigung moglich
ist. Ein Beispiel mag das Gesagte illustrieren: Wenn in den alten
indogermanischen Sprachen dasjenige Seiende, das uns als das
FlieBende schlechthin anspricht und das wir daher als FluB} aus-
sprechen, bald als der Liufer oder der Rauscher, bald als der
Pflug oder der Pfeil, bald als der Beschiitzer oder der Ernidhrer
ausgesprochen wird, so wird dieses Seiende hier ausgesprochen
je nach der Art und Weise, wie es die jeweilige Sprachgemein-
schaft anspricht, wie es ihr offenbar, zuginglich oder bedeut-
sam wird, m. a. W. wie es ihr in die Augen und Ohren faillt, ihr
zur Hand geht, sie beriithrt und stimmt, beruhigt oder beunru-
higt. Und je nach diesen Arten des Wie oder Als-was stellen sich
die Worte fiir das einzelne Seiende ein. Erst insofern den je-
weiligen flieBenden Bedeutsamkeiten Worte zuwachsen, inso-
fern jene sich also zu festen Wortbedeutungen ballen, wird das
Seiende Welt im Sinne einer in der Mitteilung teilbaren Welt
fester Bedeutungen, wird es ein koinés Kosmos im Sinne Hera-
klits, eine gemeinsame Welt von Gnaden des Logos, der ver-
niinftigen Rede oder des Denkens. Auch als Logos ist die Sprache
weltschopferisch, und sie bleibt es so lange, als der Sprach-
gemeinschaft, dem Volk, oder einzelnen Auserwihlten immer
wieder von neuem die geniale Leistung gelingt, «die Wasser der
Sprache zu bewegen», d. h. von den sprachlich fixierten Bedeu-
tungen, den landliufigen Begriffen und Urteilen, wenn ihr Zeit-
gehalt erschopft ist, wieder zur Wortlosigkeit des Daseins, zu
den urspriinglichen stummen Bedeutsamkeiten, Wesenheiten
oder Phinomenen, in denen das Seiende dem Menschen zuging-
lich wird, durchzudringen und diesen Bedeutsamkeiten neuen
sprachlichen Ausdruck zu verleihen. Wenn Sie ein lebendiges
Beispiel fiir ein solches Wiederhindurchdringen zu der Wort-
losigkeit des Daseins finden wollen, so lesen Sie den Brief des
Lord Chandos von Hofmannsthal.

Mit dem Beispiel aus den alten indogermanischen Sprachen
sind wir aber noch in der Welt der sogenannten inneren Sprach-
form, der Welt der «primiren Sprachbegriffe». Nun wissen Sie
aber alle, daB wir im Sprechen und Denken, im Gesprich, nicht
aufgehen in den primiren Wortbedeutungen, in dem, wie die

22



Sprache das Seiende benennt, ja iiberhaupt nicht in den sprach-
lichen Ausdriicken, sondern in dem, was sie bedeuicn oder mei-
nen, mit einem Fachausdruck: in den intentionalen Gegenstin-
den. Ob der Wortlaut Laufer oder Rauscher, Pflug oder Pfeil,
Erniihrer oder Beschiitzer bedeutet, im Gesprich sind wir weder
intentional gerichtet auf die jeweilige primire Wortbedeutung
noch auf den sprachlichen Ausdruck iiberhaupt, sondern auf
den von ihm mittels seiner Bedeutung gemeinten Gegenstand.
Darauf beruht ja auch die Moglichkeit der Uebersetzung einer
Sprache in die andere. Auf Grund der immanenten Verwoben-
heit von Bedeutung und Gegenstand kommt es auf dasselbe hin-
aus, ob wir sagen, dall wir einen sprachlichen Ausdruck sinn-
voll gebrauchen, oder ob wir sagen, daB wir uns ausdriickend
auf einen Gegenstand beziehen, anders ausgedriickt: daB wir
einen Gegenstand «vorstellen»; denn in der Bedeutung konsti-
tuiert sich die Beziehung auf einen Gegenstand.

M.D.u. H.! Wenn wir das Ineinander von Bedeutsamkeit,
Wortbedeutung und intentionalem Gegenstand nicht im Auge
behalten, dann konnen wir nie iiber das Verhiltnis von Spre-
chen, Sprache und Denken ins Reine kommen. Und zwar miis-
sen Sie dieses Ineinander als ein durchaus bewegliches und,
worauf ich bereits hinwies, auch rickliufiges im Auge behalten,
ansonst wiirden Wort und Bedeutung, statt eine sprudelnde
Quelle der Verstindigungsmoglichkeit zu sein, sterile Petrefakte.
Denken Sie einen Augenblick an das Wort Eiche und das von
ihm gemeinte Seiende und beachten Sie, in was fiir verschiede-
nen Bedeutsamkeiten oder «Als-Strukturen» dieses Seiende, als
Eiche benannt und vergegenstindlicht, einem Jiger, einem
schwirmerischen jungen Midchen und einem Holzhindler zu-
ginglich wird (ich entnehme dieses Beispiel dem Biologen
v. Uexkiill), dem Jiger als Deckungsmoglichkeit fiir ihn selbst
oder als Behausungsméglichkeit von Jagdgetier, kurz als spe-
zielle Bewandinisse im Bewandtnisganzen Jagd, dem jungen
Midchen als bezauberndes Bild in einer romantischen Land-
schaft, dem Holzhindler als sachlicher Gegenstand, als ge-
meinte Sache oder als gedachtes Objekt, nimlich als Gegen-
stand zahlenmiBiger Berechnung. All das und noch viel mehr
lebt in dem sprachlichen Ausdruck Eiche. Die Wortbedeutun-
gen petrifizieren, wenn wir nicht immer wieder den Weg zu-

3 33



riicklegen vom Benannten und Gedachten zum Erlebten, von
den ausgedriickten Bedeutungen zu den urspriinglichen Bedeut-
samkeiten, in denen uns das Seiende vor allem Denken, also
vortheoretisch oder vorpradikativ, zuginglich wird. Nicht von
ungefahr steht am Ursprung alles Denkens der Zweifel hinsicht-
lich der Sprach- und Denkgewohnheiten. Denken heillt nicht
nur worthaft Gedachtes weiterspinnen an Hand iiberkommener
Begriffe oder Bedeutungseinheiten, sondern vor allem immer er-
neute Priifung und Revision der in den Worten vermeinten
Denkgegenstinde auf ihre Seinsgrundlagen. Infolgedessen ist
Denken immer Gesprich.

2. Denken als Gesprich.

Der Satz, Denken ist immer Gesprich, wird Sie zunichst be-
fremdlich anmuten. Wir miissen ihn daher niher ins Auge fas-
sen; denn er steht im Brennpunkt des Problems von Sprache
und Denken. Die Sprache, so sahen wir, dichtet und deutet das
Seiende in einen uberschaubaren, gegliederten Kosmos von Be-
deutungen und Bedeutungsbeziigen, in eine mitteilbare und inso-
fern teilbare Welt, eine Welt moglicher Verstindigung oder ge-
meinsamen Meinens. Von der Einsicht in die zentrale Bedeutung
dieser Gemeinsamkeit hingt es m. E. ab, ob wir das Problem
von Sprache und Denken wirklich in den Griff bekommen.

Ich erinnere Sie zuniichst an die leidige, zwischen Hermann
Paul und Wilhelm Wundt entbrannte Streitfrage, ob in der
Sprache dem einzelnen Menschen oder der menschlichen Ge-
meinschaft, ob also der Individualpsychologie oder der Volker-
psychologie der Vorrang gebiihre. Die Erfolglosigkeit, ja Aus-
sichtslosigkeit dieses Streites zeigt Thnen, dal diese Frage nicht
richtig gestellt sein kann, zeigt Thnen ineins damit aber auch,
daB die Psychologie iiberhaupt nicht Ausgangspunkt fiir die
Untersuchung iiber das Verhiltnis von Sprache und Denken bil-
den kann; denn es sind nicht Seelen, die sprechen, sondern leib-
haftige Menschen. Deswegen muf} hier an die Stelle der Psycho-
logie die Anthropologie treten, natiirlich nicht die Anthropo-
logie im naturwissenschaftlichen Sinne, sondern im Sinne der
phinomenologischen Analyse des menschlichen Daseins.

Um iiber den Gegensatz von Einzelnem und Gemeinschaft

34



hinauszukommen, hat man versucht, sich auf dasjenige mensch-
liche Phinomen zu stiitzen, in welchem Sprechen und Sprache
ihren vollstindigsten Ausdruck finden, auf das lebendige Ge-
sprich. Im Gesprich schlieBen sich Sprechen und Denken, Ge-
hort- und Verstandenwerden, Antwort erhalten und wieder spre-
chen zu einer wohl charakterisierbaren Einheit, zu einem ein-
heitlichen Phinomen zusammen. Und dieses Phinomen ist wie-
der eingebettet in das menschliche Miteinandersein iiberhaupt
und seine Geschichte, ausgelegt und festgelegt in der Sprache
iiberhaupt, der Sprache, in der schon unsere Vorfahren mitein-
ander gesprochen haben. Insofern ist die Sprache, um mit Hof-
mannsthal zu reden, ein groBles, unauslotbar tiefes Totenreich,
aber gerade insofern empfangen wir aus ihr das héochste Leben!

Die klassische Quelle der Einsicht in die iiberragende Bedeu-
tung des lebendigen Gesprichs fiir die Sprachwissenschaft fin-
den Sie bei W.v. Humboldt. Der Mensch ist nur «Mensch» im
Miteinander-sprechen, in der Verstindigung von Ich und Du
als Wir auf dem Grunde einer gemeinsamen sprachlichen Welt
oder, wie wir mit Heidegger sagen, eines gemeinsamen sprach-
lichen Weltentwurfs. Sprache ist kein bloBes «Austauschmittel»,
sondern Miteinandersein in einer Welt moglicher Verstindigung.
(Ich weise Sie im Vorbeigehen nur auf die Fortbildung hin, die
diese Grundanschauungen in Karl VoBlers Lehre von der Per-
sona, als der Triagerin jeglichen Gesprichs, des Monologs sowohl
wie des Dialogs, gefunden hat, sowie in Karl Lowiths Schrift
tiber Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen.) Wenn der
Mensch nur Mensch ist durch Sprache, so bedeutet Mensch jetzt
also sowohl den Einzelnen als die Gemeinschaft, sowohl Leib
als Seele, sowohl lebendige Gegenwart als geschichtliche Ver-
gangenheit, sowohl Dialog als Monolog, also sprachliche Ver-
standigung sowohl mit Andern als mit sich selbst. Auch wenn
ich mich frage: «Wir’s moglich, konnt’ ich nicht mehr, wie ich
wollte» verstindige ich mich als Fragender mit Mir als Ge-
fragtem und wieder Antwortendem iiber einen gedanklichen
Gegenstand oder ein Thema, nimlich iiber meine gegenwirtige
Situation in der Welt, iiber die Frage, wie weit ich sie noch
beherrsche, wie weit ich von ihr beherrscht werde. Eine solche
Verstindigung mit sich selbst iiber ein bestimmtes Thema nen-
nen wir Ueberlegen, Nachdenken (meditari) oder kurz Denken.

Ok

o 35



Den Griechen unter Thnen sage ich nichts Neues, wenn ich er-
wihne, dal schon Plato, fir den das Denken mehr als fiir irgend-
einen andern groBBen Denker ein gemeinsames Durchbesprechen
eines Themas, ein dtaléyeodai war, daB schon Plato erklirte, Den-
ken (duavoia, dofdlewr) und Reden (Adyoc, Aéyeww) seien nur ver-
schiedene Ausdriicke fiir ein und dasselbe; da, wo es sich um
den ohne Stimme vorsichgehenden oder schweigenden Dialog
der Seele mit sich selbst handle, gebrauchten wir den Ausdruck
Denken oder Gedanke (duwdvoita) da, wo es sich um den AusfluBl
des Gedankens durch den Mund vermittels des Lautes handle,
den Ausdruck Reden (Sophistes 263). Denken, erkldart er ein
andermal (Theaetet 189), ist eine Rede (1dy0s), welche die Seele
bei sich selbst durchgeht iiber dasjenige, was sie erforschen will.
Dieselbe Einsicht finden wir aber auch bei Hamann, Herder,
Adam Miiller u. a.: «Ich kann nicht», sagt Herder, «den ersten
menschlichen Gedanken denken, nicht das erste besonnene Ur-
theil reihen, ochne daB ich in meiner Seele dialogire, oder zu
dialogiren strebe; der erste menschliche Gedanke bereitet also
seinem Wesen nach, mit andern dialogiren zu konnen. Das erste
Merkmal, was ich erfasse, ist Merkwort fiir mich, und wird Mit-
theilungswort fiur Andre.» (Ueber den Ursprung der Sprache I,
2.) Sie sehen, schon bei Plato steht der Dialog, das dadéysoday,
jenseits der Unterscheidung von Einzelnem und Gemeinschaft,
und schon hier wird der Monolog als eine Sonderform des Dia-
logs erkannt. Damit hingt unmittelbar zusammen die Auffas-
sung des Gegenstandes als einer Bedeutungseinheit, iiber die die
Verstindigung geht. Verstindigung und Gegenstand lassen sich
nicht trennen. Der Begriff der Verstindigung setzt den des Ge-
genstandes voraus, wie der Begriff des Gegenstandes den der
Verstindigung. Wo kein gemeinsames Meinen iiber Etwas, also
kein gemeinsamer Gegenstand, moglich ist, wie z. B. bei der
schizophrenen Psychose, da ist auch keine Verstindigung még-
lich und umgekehrt. Sprechen ist nur da ein Sprechen im
vollen Sinne des Wortes, wo wir das, woriiber wir sprechen,
selber verstehen und hinsichtlich seiner gehért, verstanden und
beantwortet werden wollen, sei es von einem Andern, sei es von
uns selbst, sei es also sprachlich-stimmlich oder sprachlich-
stumm. Dieses volle Phinomen des Sprechens aber ist ein und
dasselbe wie das volle Phinomen des Denkens. Wollen wir beide

36



mit einem Wort bezeichnen, so muB es lauten: Verstindigung.
Verstandigung bedeutet also Moglichkeit gemeinsamen Meinens
tiber Etwas, das aber heiflt: Moglichkeit des Denkens eines
Gegenstandes. Um sich verstindigen und erst recht um sich ver-
stehen zu konnen, mufl man schon in einer Welt gemeinsamen
Meinens sein. Zwar ist Menschsein an und fiir sich schon ein
Sein mit Andern in einer irgendwie gegliederten Welt, einer
Welt irgendwelcher Bedeutsamkeiten, z. B. der Arbeit, des
Sports, des Verkehrs, der Geselligkeit, der Festesfreude, der
Freundschaft, der religisen Andacht usw. Aber erst im Den-
ken schligt die Welt als eine Welt von Bedeutsamkeiten um
in eine Welt von Bedeutungen, schligt die Welt des bloBen
Umgangs und Verkehrs, der bloen Sympathie und der Andacht
um in die Welt der gedanklichen Kommunikation, der Verstin-
digung durch Sprache, mit einem Wort, in die Welt des Logos.

3. Der sprachliche Ausdruck als sinnbelebter Ausdruck.

Menschliches Mitsein und Miteinandersein iiberhaupt reicht
also weit hinaus iiber Verstindigung durch Sprache, durch den
sprachlichen Ausdruck. Ich erinnere Sie nur an die Verstandi-
gung durch Mienen und Gesten, an das riesige Gebiet, das wir
unter dem Titel «Ausdruck der Gemiitsbewegungen» zusammen-
fassen. Wir verstindigen uns aber auch durch konventionelle
Gesten, wie z. B. die von allen «eindeutig» verstandenen Gesten
des Verkehrspolizisten. Ueberall wird hier etwas kundgegeben,
zum Ausdruck gebracht, geiuBert, bezeichnet, aber doch nur im
Sinne von Zeichen von etwas oder Anzeichen fiir etwas und
noch keineswegs im Sinne von Bedeutung und in der Bedeu-
tung gemeintem Gegenstand. AeuBerungen wie Mienenspiel und
Geste sind nicht wie die sprachlichen AeuBerungen, die Rede,
im BewuBtsein des sich AeuBernden mit den geiuBerten Erleb-
nissen phinomenal eins! Wenn wir vom Ausdruck der Gemiits-
bewegungen und im selben Atem von sprachlichem Ausdruck
reden, so miissen wir uns klar sein, daB «Ausdruck» dort und
hier etwas Grundverschiedenes meint. Wollen wir daher den
Ausdruck der Gemiitsbewegungen, z. B. die Schamréte als Aus-
druck der Scham, die Bladsse als Ausdruck der Angst, von dem
sprachlichen Ausdruck scharf unterscheiden, so miissen wir ent-

37



weder zwei verschiedene Worte dafiir wihlen oder, um uns
nicht allzu weit von der Umgangssprache zu entfernen, das eine
Wort durch ein Beiwort vom andern «sinnfillig» unterscheiden.
Wir wihlen das letztere und bezeichnen den sprachlichen Aus-
druck mit Husserl, dem wir auch sonst hier folgen, als den sinn-
belebten Ausdruck. Sinnbelebt sind Ausdriicke, mit denen wir
sinnverleihende Akte vollziehen. Das ist nur der Fall bei sprach-
lichen Ausdriicken. Auch in sprachlichen Ausdriicken wird etwas
kundgegeben, z. B. wenn ich sage, daBB ich mich schime oder
daB} ich Angst habe; was die sprachlichen Ausdriicke zu «sinn-
belebten» Ausdriicken macht, ist aber nicht, daB ich etwas kund-
gebe, sondern dabl sie etwas bedeuten, im Wort etwa einen ding-
lichen oder abstrakten Gegenstand, im Urteil einen Sachverhalt
oder Tatbestand, im Schlufl einen Begriundungszusammenhang
usw. Und all das nennen wir Gegenstinde im logischen Sinne!
Wir verstindigen uns mittels des sprachlichen Ausdrucks wie
gesagt nicht, insofern wir auf das (gesprochene, geschriebene,
gedruckte) Wort als sprachliches Lautgebilde achten, sondern
insofern wir im Verstindnis seiner Bedeutung, im Vollziehen
seines Sinnes oder, was auf dasselbe hinauskommt, in seiner Be-
ziechung auf den Gegenstand «aufgehen». Wo das nicht der Fall
ist, da denken wir auch nicht. Um hiefiir nur ein Beispiel anzu-
filhren, gebe ich Ihnen einige Aeuflerungen wieder, die mir von
schwer Gehirngeschidigten aus dem ersten Weltkrieg gemacht
wurden, so etwa, daBl «das Wort das ganze Denken absorbiert»,
daB «der Geist sich (deshalb) beim Denken nicht mehr fixiert»,
daB sich «viel mehr das Wort fixiert als seine Bedeutung».
Aechnliches konstatieren wir ja Alle beim Einschlafen, bei hoch-
gradiger Ermiidung, aber auch bei der Beobachtung und Unter-
suchung Schizophrener. Nur vermoge der Akte, welche dem
Wortlaut als physischem Phinomen die Bedentung und eventuell
noch die anschauliche Fiille geben, und in welchen sich die Be-
ziehung auf eine ausgedriickte Gegenstindlichkeit konstituiert,
nur vermoge dieser sinnverleihenden und eventuell auch sinn-
erfiillenden Akte wird der Wortlaut zum sprachlichen Aus-
druck, d. h. zu einem solchen, der etwas meint und indem er es
meint, sich auf Gegenstindliches bezieht. Ist also an dem sinn-
belebten sprachlichen Ausdruck zu unterscheiden der Wortlaut,
dessen Sinn oder Bedeutung und die ihm zugehdrende Gegen-

38



standlichkeit, so miissen wir, um uns klarzumachen, was Den-
ken heiflt, immer die Wendung von der realen Beziehung der
sinnverleihenden Akte zur idealen Beziehung ihrer Gegenstinde
vollziehen, miissen wir also von der psychologischen Betrach-
tungsweise fortschreiten zur Logik. Wir diirfen daher nicht die
einsichtig erfaBte ideale Einheit oder Bedeutung, z. B. das Ur-
teil im logischen Sinne, mit dem realen Urteilsakt verwechseln,
diirfen aber ebensowenig die Bedeutung, namlich das, was der
sinnbelebte Ausdruck besagt, verwechseln mit dem, woriiber er
etwas sagt, mit dem gemeinten Gegenstand. Soll daher der
sprachliche Ausdruck eine akiuelle Erkenntnisfunktion ausiiben,
so muB} sich seine Bedeutungsintention mit Anschauung fiillen.
Erst so gewinnt der Begriff, die Bedeutungsintention, seine Klar-
heit und Deutlichkeit, bestitigt er sich als richtig oder als wirk-
lich vollziehbar. Begriffe ohne Anschauung sind, wie Kant sagte,
leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind. Nur von dem
richtigen, dem wirklich vollziehbaren Denken, dem Denken im
prignanten Sinne, nicht aber vom Vorstellen und Denken im
gewohnlichen und subjektiven Sinne kann daher der Satz gel-
ten: Was wir nicht denken konnen, kann nicht sein, was nicht
sein kann, konnen wir nicht denken. Sie sehen also, dal Den-
ken, und gerade das diskursive Denken, etwas ganz anderes be-
deutet als ein bloBes Verkniipfen von Begriffen, ganz abgesehen
davon, daBB schon der Begriff als ideale Einheit oder Bedeu-
tung bereits seinerseits ein Denkgebilde ist.

Nun werden Sie aber fragen, ob denn das Denken tatsichlich
an den sprachlichen Ausdruck gekniipft sei, und ob es nieht ein
vorsprachliches Denken gibe. Sprechen wir doch auch von magi-
schem, von emotionalem, von hypologischem, vortheoretischem,
vorpradikativem, unformuliertem Denken, von einem Nebenden-
ken (neben dem Hauptdenken) usw. Darauf antworte ich: Soll
das Denken eine Erkenntnisfunktion haben, ein Denken gerade
im Sinne der Schule sein, so muB} die Bedingung sprachlichen
Ausgedriicktseins erfiillt sein. «Auch wenn keine Worte erto-
nen», so erklirt einer der groBten psychologischen Zergliederer
aller Zeiten, Augustin, «auch wenn keine Worte ertonen, so
spricht doch der in seinem Herzen, welcher denkt.» Das Wort
ist fiir Augustin der geformte, gestaltete Gedanke: formata
quippe cogitatio (De trinitate 1. XV, ¢. 9 u. 19). «Das Sprechen»,

39



sagt auch Schleiermacher, «...hingt dem Denken so wesentlich
an, daB kein Gedanke fertig ist, ehe er Wort geworden ist»; ja
schon Plato erklirte im Phaedrus (238), dal etwas, ausdriick-
lich gesagt, irgendwie deutlicher (mwc¢ cagéotegov) werde, als
wenn es nicht gesagt wiirde. Sie sehen, wie immer in unserem
endlichen Dasein, haben wir es hier mit einem mehr oder weni-
ger Deutlichen, Fertigen oder Gestalteten zu tun. Wollen wir
die Einheit des Phinomens von Sprechen und Denken in dem
sinnbelebten Ausdruck wahren und doch allen empirischen
Gradunterschieden gerecht werden, so konnen wir mit Hoenigs-
wald nur sagen, daf} alles Denken prinzipiell worthaftig ist und
alles Sprechen prinzipiell sinnhaft. Gedachtsein heifit sprach-
lich prinzipiell formulierbar sein, formuliert werden konnen,
weshalb allein es auch unformuliertes Denken geben kann. Es
gibt jedenfalls keinen Nullwert sprachlicher Reprisentation fiir
den Gedanken, wie es, auBBer beim Papagei, keinen Nullwert
gedanklicher Bedeutung fiir das Sprechen gibt. Nur das muf}
verlangt werden, um das einheitliche Phinomen des sinnbeleb-
ten Ausdrucks zu retten. Empirische Gradunterschiede im Ver-
hiltnis der Teilglieder eines Phinomens zueinander besagen
nie etwas gegen die Einheit und Selbigkeit eines Phinomens.
Bei all diesen Ueberlegungen diirfen Sie im iibrigen nicht ver-
gessen, daB der sinnbelebte Ausdruck nur eines der Phinomene
ist, die zeigen, daB «gerade die reine Funktion des Geistigen
selbst im Sinnlichen ihre konkrete Erfiilllung suchen mufl und
daB es sie hier zuletzt allein zu finden vermag» (Cassirer).
Andere Phinomene, die uns dies vor Augen fiithren, sind die
Kunst und der Mythos. Ferner miissen Sie im Auge behalten,
daB die Sprache keineswegs an die Lautsprache gebunden ist.
Ich erinnere Sie nur an das Tastalphabet und die Sprache der
Taubstummblinden, von denen Helen Keller das leuchtendste
und eindrucksvollste Beispiel ist. Sinnbelebter Ausdruck bleibt
sinnbelebter Ausdruck, ganz unabhingig davon, an welches
physische Medium er sich kniipft, ob die sinnverleihenden Akte
sich also mit lautlichem oder taktilem Material und dessen Arti-
kulierungen vollziehen.

40



4. Diskursives und intuitives Denken.

Wir sind nun in den Stand gesetzt, das, was fruher iiber Den-
ken als Gesprich sowie iiber Denken, Sprache und Welt gesagt
wurde, noch niher zu prazisieren. Der Unterschied zwischen dem
dialogischen und dem monologischen Gespriach trifft insofern
das Wesen des sinnbelebten Ausdrucks und damit des Denkens
nicht, als das Wesen des sinnbelebten Ausdrucks keineswegs in
der Kundgabe liegt, sondern in der Bedeutung. Wenn es nun
auch unsinnig wiare, zu behaupten, daB ich mir selbst etwas
kundgeben konnte, so ist es doch keineswegs unsinnig, sondern
auf der Hand liegend, zu behaupten, da ich mich mit mir
selbst iiber Bedeutungen, Begriffe, Gedanken verstindigen,
mich mit mir selbst vergewissern kann, ob ich richtig denke im
oben erwihnten Sinne. Auch mufl ich dabei nicht laut oder
leise vor mich hinsprechen, was einen Ausnahmefall bedeutet;
auch wenn ich keine Laute von mir gebe, so vollziehe ich im
sogenannten «innerlichen Sprechen» doch sinnverleihende Akte
mit Wort- oder Satzvorstellungen und beantworte ich das Ge-
dachte, die Bedeutungen, dementsprechend. Als klassisches Bei-
spiel hiefiir erwihne ich jenes berihmte Selbstgesprach, nicht
von ungefihr Meditationes benannt, das einen Wendepunkt im
europidischen Denken bedeutet, am Anfang der neuzeitlichen
Philosophie, Naturwissenschaft und analytischen Geometrie
stecht und einen der unerbittlichsten Denker zum Autor hat,
René Descartes. Lesen Sie dieses Selbstgesprich und urteilen
Sie selbst, ob ich es mit Recht so bezeichne oder nicht. Das-
selbe Selbstgesprich kann uns nun aber weiterhin den Unter-
schied verdeutlichen zwischen dem Leben in der Welt der
Bedeutsamkeiten und in der Welt bloBer Bedeutungen, den
Unterschied also zwischen nichtdenkendem oder nichtverstan-
desmiBigem und denkendem oder verstandesmiBigem Leben.
Wunderbar klar zeigt Thnen eine Stelle der zweiten Meditation
den Umschlag von der einen Welt in die andere. Sie betrifft
das seither berithmt gewordene Stiick Wachs: «...nehmen wir
irgendeinen Korper im besonderen, z. B. dieses Stiick Wachs.
Vor kurzem erst hat man es aus der Wachsscheibe gewonnen,
noch verlor es nicht ganz den Geschmack des Honigs, noch
blieb ein wenig zuriick von dem Dufte der Blumen, aus denen

41



es gesammelt worden; seine Farbe, Gestalt, GroBle liegen offen
zutage, es ist hart, auch kalt, man kann es leicht anfassen, und
schldagt man mit dem Knéchel darauf, so gibt es einen Ton von
sich, kurz — es besitzt alles, was erforderlich erscheint, um
irgendeinen Korper aufs deutlichste erkennbar zu machen. Doch
seht! Wahrend ich noch so rede, nihert man es dem Feuer —
was an Geschmack da war, geht verloren, der Geruch entschwin-
det, die Farbe indert sich, seine Gestalt wird vernichtet, die
GroBle wiachst, es wird flissig, wird warm, es liflt sich kaum
mehr anfassen, und wenn man daraufklopft, so wird es keinen
Ton mehr von sich geben. Bleibt es dann noch dasselbe Wachs?
Man mulBl zugestehen — es bleibt, keiner leugnet es, niemand
ist dariiber anderer Meinung! Was also war es an ihm, was
man so deutlich erkannte? Sicherlich nichts von dem, was im
Bereiche der Sinne lag; denn alles, was unter den Geschmack,
den Geruch, das Gesicht, das Gefiihl oder das Gehor fiel, ist
ja jetzt geindert, und doch bleibt es — das Wachs. Vielleicht
war es das, was ich mir jetzt denke, nimlich da das Wachs
selbst nicht jene SuiBigkeit des Honigs, nicht der Duft der Blu-
men, nicht die weile Farbe, nicht die Gestalt oder der Ton
war, sondern ein Korper, der sich kurz zuvor in diesen Weisen
meinem Blick darbot, jetzt in anderen?

Was ist aber genau das, was ich hierbei so in der Einbildung
habe? Betrachten wir es aufmerksam, entfernen wir alles, was
nicht dem Wachse zugehort, und sehen wir zu, was iibrighleibt!
Nun — nichts anderes als etwas Ausgedehntes, Biegsames und
Veridnderliches.

Was ist denn aber dieses Wachs, das sich nur im Denken er-
fassen laBt? Offenbar dasselbe, welches ich sehe, welches ich
betaste, welches ich in der Einbildung habe, kurz, dasselbe,
welches ich von Anfang an gemeint habe; aber — wohlgemerkt —
seine Erkenntnis (perceptio) ist nicht ein Sehen, ein Beriihren,
ein Einbilden und ist es auch nie gewesen, wenngleich es frii-
her so schien, sondern sie ist eine Einsicht einzig und allein
des Verstandes (solius mentis inspectio), die entweder, wie frii-
her, unvollkommen und verworren, oder, wie jetzt, klar und
deutlich sein kann.»

Verfolgen Sie die Denkleistung, die Descartes hier vollbringt:
alles, was uns an diesem Stiick Wachs bedeutsam ist, die SiiBig-

42



keit des Honigs, der Duft der Blumen, seine handliche Ge-
stalt, seine Verwandlung beim Schmelzen, seine Wirme und
Fliissigkeit, all das faBt er auf als ein Eiwas, das trotz aller
sinnenfilligen Verwandlungen als dasselbe durchhilt, nun aber
nur noch als Denkgegenstand «existiert», als comprehensio, Be-
griff, Bedeutung, benannt «Korper». Zugleich ist dieser Begriff
aber fiir Descartes die einzige Gewdhr dafiir, was jenes Stiick
Wachs tatsachlich ist. Sie sehen, wie auch hier der Begriff oder
die Bedeutung den wirklichen Gegenstand meint, aber keines-
wegs er selber ist. Wenn Descartes von diesem Stiick Wachs
spricht, so meint er mit diesem Wort einen lediglich raum-zeit-
lich bestimmten Spezialfall der Ausdehnung, Biegsamkeit und
Veranderlichkeit. Nur dies und ineins damit die raumzeitlichen
Relationen zu andern solchen Spezialfillen enthiilt der Des-
cartessche Begriff des Korpers. Was hier also «definiert» wird,
ist, wie bei jeder echten Definition, nicht der Name und nicht
die Sache, sondern einzig die Bedeutung, der Begriff. Sie sehen
also, Denken heiflt etwas ganz anderes als Sich-etwas-Vorstellen,
heiBt auch nicht nur, einzelne Merkmale zu einem Begriff zu-
sammenfassen und Begriffe miteinander verbinden, sondern es
heilt, wofiir Descartes’ Denken das markanteste Beispiel ist:
entschlossen denken, sich zum Urteilen entscheiden, zum Ur-
teilen iiberhaupt, wie zu jedem einzelnen Urteilsschritt, heifit
seine Gedanken streng methodisch dirigieren, mit sich selbst
dialogisch iiber sie ins Reine kommen, immer beherrscht vom
Zweifel an allem, was nicht der Methode des Denkens, der For-
derung nach Klarheit und Deutlichkeit der Begriffe und nach
der Evidenz des Urteils entspricht. Auch dieses Denken ist
eine Weise des Weltentwerfens, und zwar diejenige, die den
Anspruch erhebt, dal nur gedacht wird, was sein kann, und
nur ist, was gedacht werden kann. Die Welt dieses Entwurfs
ist die Welt des Gedankens, und zwar eines bestimmten Ge-
dankens, nimlich des Gedankens der Welt als Gegenstand einer
an der Mathematik orientierten Wissenschaft von der «Natur».

Worauf es mir ankam, war, Ihnen zu zeigen, wie diese Welt
des Gedankens «aussieht», wie sie aus der Welt sinnenfilliger,
aber bereits worthafter Bedeutsamkeiten herauswichst und sich
in eine Welt gedanklicher Bedeutungen und ihnen entsprechen-
der Ausdriicke wandelt. Vor allem aber wollte ich Ihnen zei-

43



gen, dahh diese Welt nicht die Welt bedeutet, sondern eine der
Weltansichten oder Weltentwiirfe ist, in denen das menschliche
Dasein sich das Seiende im Ganzen zuganglich zu machen im-
stande ist, nimlich die Welt der naturwissenschaftlichen Er-
kenntnis und der technischen Beherrschung.

Zum SchluBl noch ein Problem, das gerade von hier aus in
Angriff genommen werden kann und das Sie, wie ich hdre,
auch beschiftigt hat. Es betrifft das sogenannte intuitive Den-
ken im Gegensatz zu dem bisher erorterten diskursiven. Auch
hier kommt zunichst alles darauf an, sich iiber die sprachlichen
Ausdriicke intuitio, intuitiv zu verstandigen. Mit diesen Aus-
driicken bezeichnen wir ganz Heterogenes, nimlich einerseits
etwa den plétzlichen «intuitiven» Einfall oder Gedanken, ande-
rerseits die intuitiven Denkmethoden etwa eines Goethe, eines
Hegel, eines Bergson, eines Husserl, (Eine dritte Bedeutung
von intuitivem Denken, die ich aber aus Zeitgriinden tibergehen
mull, ist diejenige, die dann gemeint ist, wenn wir z.B. das
weibliche Denken dem miannlichen als «vorwiegend intuitiv»
gegeniiberstellen.) Bleiben wir zunichst beim intuitiven Einfall
oder Gedanken. Beispiele: plotzlich sich einstellende Losung
eines schwierigen mathematischen Problems, plotzliches Auf-
tauchen der Idee einer neuen wissenschaftlichen Methode (vgl.
Descartes’ «Erleuchtung» vom 10. Nov. 1619) oder plétzliche
Einsicht in einen verwickelten Seinszusammenhang; als konkre-
tes Beispiel fiir das zuletzt genannte Phinomenen erwihne ich
die «Offenbarung», die Rousseau zuteil wurde, als ihm auf
einem Spaziergang nach Vincennes im Mercure de France die
Preisaufgabe der Akademie zu Dijon in die Hiande fiel, ob das
Wiederaufleben der Wissenschaften und Kiinste zur Reinigung
der Sitten beigetragen habe. Rousseau hat selber bekannt, mit
welch strahlender Helligkeit und tiberwiltigender Wucht ihn
in diesem Augenblick «ganze Massen der lebhaftesten Ideen»
iiberfielen, aus denen sofort der Grundgedanke seiner Beant-
wortung der Preisschrift heraussprang. Frage: Diirfen wir hier
iiberhaupt von Denken sprechen? Sicherlich! Die «breiten Mas-
sen der lebhaftesten Ideen» sind hier ja nur die sprachliche
Bezeichnung fiir ein lebhaftes Denken. Ein solches Denken ist
aber nur maglich, wo schon viel iiber dasselbe Thema gedacht
oder wo zum mindesten das Thema schon vordem eine groBle

44



Bedeutung im Leben und Denken des Menschen gehabt hat,
so daBl es, wie hier, nur eines duBleren Amnlasses bedarf, um es,
gleich dem Funken im PulverfaBl, zur gedanklich-sprachlichen
Entladung zu bringen. Es muBlte ein Rousseau sein, dieser
Mensch, mit dieser Lebensgeschichte, damit dieser AnlaB diese
Wirkung hervorbringen konnte. (Gerade dieses Beispiel zeigt
Ihnen, daB3 sich im Gedanken, und zwar in jedem wirklichen
Gedanken, um mit Nietzsche zu reden, «etwas von unserem
Gesamtzustande . .. ausdriickt».) Als intuitiv bezeichnen wir
ein solches Denken, weil uns die Schnelligkeit imponiert, mit
der der Grundgedanke der Losung der Preisaufgabe auftauchte.
Ganz abgesehen davon, daB seelisches Erleben iiberhaupt nicht
der Zeitmessung unterworfen sein kann, was miher auszufiihren
hier viel zu weit fithren wiirde, kann Schnelligkeit hier nichts
anderes bedeuten als Vollzug eines hochkomplexen Denkaktes
— ich sage ausdriicklich eines! Statt, wie beim diskursiven Den-
ken, systematisch einen Denkschritt nach dem andern zu voll-
ziehen, wobei jeder- Denkschritt den adiquaten sprachlichen
Ausdruck finden mul, scheint der Gedanke hier iiber weite, aus-
drucksunerfiillte Erlebnisstrecken oder «Zustinde» hinwegzu-
gleiten. Das beweist aber noch lange nicht, dall jene Erlebnis-
strecken auch ansdrucksunbezogen sind. Bedenken Sie nur, daB
Rousseau innerhalb ihrer prinzipiell jederzeit hitte haltmachen
konnen und daB er tatsichlich zum mindesten auch in Wort-
rudimenten gedacht haben muf}. Es gibt keine Ideen, und seien
sie noch so lebhaft, denen die Ausdrucksbezogenheit abgespro-
chen werden konnte. Wo das der Fall wire, handelte es sich
nicht um Ideen, um Ansitze zu einer gedanklichen Bewiltigung
des Seienden, sondern um bloBe Gefiihle oder Stimmungen, also
um das Angeweht- oder Beeindrucktsein von Bedeutsamkeiten,
von Lebensmichten irgendwelcher Art. Aus solchen Gefiihlen
oder Stimmungen vermégen nur Ideen emporzusteigen, sofera
sich Bedeutsamkeiten wandeln in Bedeutungen; das aber ist nur
moglich durch den sprachlichen Ausdruck.

Eine ganz andere, nicht akitspezifische, sondern gegenstands-
spezifische Art des Denkens ist z. B. das intuitive Denken Goe-
thes, mit dem wir unsere Untersuchung beschlieBen wollen. Ich
kniipfe an an den Brief Schillers an Goethe vom 23. August
1794, der die schonste und tiefste Wesensdeutung enthilt, die

45



je ein Mensch von einem Menschen entworfen hat. Ich greife
nur die eine Bemerkung heraus: «denn so wie Sie von der An-
schauung zur Absiraktion iibergingen, so muBlten Sie nun riick-
wirts Begriffe wieder in Intuitionen umsetzen, und Gedanken
in Gefiihle verwandeln, weil nur durch diese das Genie hervor-
bringen kann». Begriffe in Intuitionen umsetzen, Gedanken in
Gefiihle verwandeln, heilt den Riickweg antreten aus der Welt
der Bedeutungen, des Verstandes, in die Welt der Bedeutsam-
keiten. Denn anschauen liBt sich nur, was uns «in die Augen
fallt», uns sinnenhaft bedeutsam wird, uns zur Hand geht, uns
gefiihlsmiBig stimmt oder verstimmt. Der Bereich solchen Ge-
stimmt-, Angemutet-, Angesprochen-, Angegangen-, ja Angefallen-
werdens, dieser ganze Bereich wortlosen Daseins, ist, wie Sie
wissen, ungleich reicher, lebendiger, produktiver, wenn Sie wol-
len gestaltentrdachtiger als der Bereich der Worte des Verstan-
des. «Durch Worte», so hat es Goethe selbst ausgedriickt, «spre-
chen wir weder die Gegenstinde noch uns selbst véllig aus.»
Die Eigenart des Goetheschen Denkens liegt gerade darin, daB
ihm in diametralem Gegensatz zu dem Denken eines Descartes
—— denken Sie an das Stiick Wachs — der «Gegenstand» iiber-
haupt nicht ein Denkgegenstand ist, sondern ein Anschauungs-
gegenstand — denken Sie an die Metamorphose der Pflanzen!
Die angeschauten Phinomene und ihre Verwandlungen sind ihm
ungleich wichtiger als die gedachten Gegenstinde und ihre Zu-
sammenhinge. Insofern ist sein ganzes Denken als intuitives, als
anschauendes, zu bezeichnen. Ein Denken bleibt es aber doch,
insofern die Bedeutungen der sprachlichen Ausdriicke auch hier
sich auf Gegenstinde beziehen oder Gegenstinde meinen, und
zwar mit dem Anspruch, dal dieses Meinen sich auf wirkliche
Gegenstinde beziehe. Infolgedessen sieht die Wirklichkeit eines
Descartes aber auch sehr anders aus als diejenige Goethes: dort
Wirklichkeit als denkgegenstindlich verarbeitete und umgewan-
delte Art der Bedeutsamkeiten, als in festen Bedeutungen und
Bedeutungszusammenhingen aufgeloste und in ihnen begrifflich
nachkonstruierte «Natur», hier Wirklichkeit als anschauungs-
gegenstiandlich festgehaltene Welt der Bedeutsamkeiten, der Ur-
phinomene alles Lebens, als «lebendig angeschaute» und in
durchaus beweglichen Gesichten oder «Ideen» anschauenden
Denkens bildsam nachgebildete «Natur». An dem prinzipiellen

46



Verhaltnis von Sprache und Deunken dndern diese Unterschiede
natiirlich nichts.

Es muB aber klar sein, daB, wo die Wirklichkeit so anders aus-
sicht wie bei Descartes und Goethe, wo m.a. W. der Denkstil
ein so verschiedener ist, auch Sprache und Sprachstil verschie-
den sein miissen. Das hat seinen Grund aber nicht nur in der
innigen Wechselbeziehung beider Stile aufeinander, sondern vor
allem darin, daB Stil iiberhaupt, als «unzerteilbare Einheit des
hoheren Menschen», in allen Weisen des Seins und der Betati-
gung des Menschen gleicherweise «zum Ausdruck kommen»
mufl.

5. Praktische SchluBBfolgerungen.

Ich bin am Schlusse meiner natiirlich nur héchst liickenhaften
und summarischen theoretischen Ausfithrungen iiber das uner-
schopfliche Thema von Sprache und Denken. Ich nehme an,
daB Sie aber noch einige praktische SchluBlfolgerungen aus dem
Gesagten fir den Padagogen von mir erwarten. Erlauben Sie
mir, mich einen Augenblick an Ihre Stelle zu versetzen und
mir vorzustellen, ich stiinde vor einem einzelnen Jiingling oder
einer ganzen Klasse. Dann wiirde ich meinen Rat in folgenden
sechs Forderungen zusammenfassen:

1. Wenn du denken lernen willst, dann tibe dich im Gesprach
mit Andern oder mit dir selbst; denn Denken ist mehr und
anderes als bloBe Gedankenassoziation, ist aber auch mehr und
anderes als bloBes Aneinanderreihen von Gedanken nach logi-
schen Formen und Normen. Der Syllogismus z. B. ist keine Weise
denkender Erkenntnis, sondern nur eine Weise logischer Dar-
stellung. Denken im prignanten Sinne ist eine Kunst, und wie
jede Kunst ein Abenteuer des Geistes. In diesem Abenteuer ver-
irrt sich und irrt nur derjenige nicht, der in eisernem FleiB} die
Erfordernisse und Regeln seiner Kunst gelernt und in unablis-
siger Uebung seinen eigenen Kunststil gefunden hat.

2. Gerade die Grundregeln des Denkens lernst du am rasche-
sten und leichtesten im Gesprich. Da der Gedanke erst voll-
endet ist, wenn er seinen addquaten sprachlichen Ausdruck ge-
funden hat, und da du dich selber nur verstehst und von Andern
verstanden wirst, wenn Wort und Gedanke eins geworden sind
und eins bleiben, konnen die Grundregeln der Kunst des Den-

47



kens nur so lauten: «Gebrauche die Worte in absolut identischer
Bedeutung; schlieBe alles Schwanken der Bedeutungen aus.
Unterscheide die Bedeutungen und sorge fiir die Erhaltung ihrer
Unterschiedenheit im Laufe des Gesprichs durch sprachlich
scharf unterschiedene Zeichen.»

Um diese Regeln befolgen zu konnen, muBt du in erster Linie
deiner Muttersprache michtig werden. Das aber wirst du nur,
wenn du sie nicht nur als Schriftsprache, sondern auch als ge-
sprochene Sprache, als Dialekt, ehrst, wenn du ehrfiirchtig so-
wohl auf ihre gewordenen festen Formen und Gesetze achtest
als auch den Geheimnissen ihres Werdens und Wandels lauschst.
Je mehr deine Gewandtheit im sprachlichen Ausdruck wichst,
7u desto groflerer Klarheit und Deutlichkeit werden deine Ge-
danken gelangen. Andererseits: Je klarer und lebendiger deine
Gedanken sind, um so leichter werden sie sich aussprechen in
der Sprache; denn beide Erfordernisse beférdern sich gegen-
seitig.

3. Glaube aber nicht, dall es geniigt, daB du dich verstind-
lich ausdriickst; du muB3t auch lernen, dir oder Andern zuhoren
zu konnen; denn «Redenkonnen und Zuhorenkénnen sind gleich
urspriinglich». Das Zuhoren, das beredte Schweigen im Aufneh-
men und Nachvollziehen der Gedanken des Gesprachspartners,
ist schon eine Art des Antwortens, eine Art und Weise des
Entgegenkommens im Wort. Im Zuh6renkonnen verrit sich nicht
nur die Bildung im Sprechen und Denken, sondern Bildung
iiberhaupt, verrit sich der Mut, die Ausdauer und die Riicksicht
im Ertragen des Widerspruchs.

4. VergiBB nicht, daB das Gesprach nur eine der uniibersehbar
vielen Formen des Mitseins mit Andern oder mit dir selbst ist.
Gesprich ist ein Mitsein in einer nicht nur stimmungsmaBig ge-
meinsam erlebten oder handelnd geteilten Welt, sondern in einer
mitteilbaren, d. h. bedeutungsmiBig gegliederten, bedeutungs-
mifBig artikulierten Welt, im koinés Kosmos des Verstandes
und der Vernunft. «Sprache», so driickte es schon Herder aus,
«ist der Charakter unserer Vernunft, durch welche sie allein
Gestalt gewinnt und sich fortpflanzet.»

5. Das Achten auf die Bedeutung deiner Worte und ihren
adiquaten Ausdruck, das Zuhorenkonnen, das Wissen um die
Verantwortlichkeit des Lebens im koinés Kosmos der Vernunft,

48



all das wird dich wappnen gegen den schrecklichsten und doch
verbreitetsten MiBBbrauch von Sprache und Denken, gegen das
Wiiten des lieblosen, leichtfertigen Urteilens und des vorschnel-
len SchlieBens. Beherzige, was ich dir durch den Mund zweier
Dichter und Denker sage, die wie wenige sich der ungeheuren
Last der Verantwortung gegeniiber Sprache und Denken bewuBt
waren, durch den Mund Valéry’s und Flaubert’s: «Toutes les fois
que nous accusons ou que nous jugeons — le fond n’est pas at-
teint», und: «La rage de vouloir conclure est une des manies les
plus funestes et les plus stériles qui appartiennent a I’humanité.»

6. Und nun die letzte Forderung, die ich an dich stelle, wenn
du die Kunst des Denkens lernen willst. Sie kniipft unmittelbar
an die vorhergehende Forderung an und lautet: Lerne selbstin-
dig denken! «Durchdenken», sagt Schopenhauer, «kann man
(zwar) nur, was man weill; daher man etwas lernen soll: aber
man weil auch nur, was man durchdacht hat.» LaB es also nicht
bewenden beim bloBen Wissen, bei der Aneignung und dem
Nachvollziehen bereits gedachter Gedanken, priife vielmehr
jeden Gedanken auf seinen Wahrheitsgehalt, nimm Stellung zu
ihm. Vergil dabei aber wieder nicht, dal die Bedeutungen, die
Begriffe, die Gedanken und Gedankensysteme nicht in der Luft
hingen, sondern aus den urspriinglichen Bedeutsamkeiten oder
Wesenheiten, in denen uns das Seiende zuginglich wird, als
ithrer Grundlage, ihrem «fond», herauswachsen. Vergifl also
nicht, daB das Denken nicht vom Leben getrennt werden darf.
Derselbe Herder, der gelehrt hat, daB Sprache der Charakter
unserer Vernunft ist, hat auch gelehrt, dal} durch Sprache «eine
Geschichte der Menschheit in herabgeerbten Formen des Her-
zens und der Seele moglich ward». Bedenke, daB selbst der
groBe Descartes, bevor er «mit seinem Winterrocke angetan am
Kamin saB», sein Stiick Wachs in der Hand hielt und «von
allen Sorgen befreit», in «sicherer MuBBe und einsamer Zuriick-
gezogenheit» sein weltbewegendes Selbstgesprich hielt, wie er
uns selber berichtet, «in die Poesie verliebt» war, die alten
Schrifisteller studiert hatte und viele Jahre «in dem groBen
Buch des Lebens zu studieren» fiir notwendig erachtet hat,
«pour voir clair en mes actions et marcher avec assurance en
cette vie». Mit einem Wort: Wisse, dall das Denken sich nicht
allein vom Denken nihrt, sondern dafl «aus einer Wolke alter

4 49



Ideen der Blitz einer neuen» nur dann zu springen vermag,
wenn Sprachstil und Denkstil sich nicht nur gegenseitig fordern,
sondern herauswachsen aus dem Stil einer Personlichkeit, aus
der «unzerteilbaren Einheit des hoheren Menschen». Denn wo
Stil ist, da ist Liebe zur Form; Stil der Personlichkeit ist Liebe
zur Einheit von Herz, Seele und Vernunft, von Ich und Du,
von Ich und Gott, von Ich und Welt, von Zeit und Ewigkeit.
DaBl dieses Ziel aller Bildung erstrebt werden kann, verdanken
wir der Sprache des Volks, dem Sprechen der Dichter und Den-
ker und dem iiber die Jahrtausende hinweg fragenden und ant-
wortenden Gesprich der Menschheit mit sich selbst.

S50



	Über Sprache und Denken

