
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 4 (1944)

Rubrik: Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahresberichte — Mitteilungen
Rapports — Informations

Schweizerische Philosophische Gesellschaft —

Société Suisse de Philosophie
Ueber die Tätigkeit der S. Pb. G. im Jahre 1943 kann sich der Bericht

kurz fassen. Am 31. Oktober 1943 tagte die Gesellschaft in Bern, wo sie
einen substantiellen Vortrag von Prof. Dr. Herman Schmalenbach (Basel)
über «Die Idee der Logik als Philosophie vom Logos» anhörte. Die lebhafte
und ersprießliche Diskussion, der Prof. Jean de la Harpe mit der gewohnten
Ueberlegenheit vorstand, wurde eingeleitet durch ein eingehendes Korreferat
von Prof. Dr. Arnold Reymond (Lausanne).

Deutschschweizerische PhilosophischeVereinigung
Am 7. Mai 1944 versammelte sich die Deutschschweizerische Philosophische

Vereinigung in Ölten. Fräulein Prof. Dr. Anna Tumarkin (Bern) sprach
über «Das schweizerische Naturrecht». — Auf Grund eines Vergleichs
zwischen den von schweizerischen Denkern des 18. Jahrhunderts stammenden
Naturrechtstheorien und der vorausgegangenen allgemeinen Entwicklung des

neuzeitlichen Naturrechtsbegriffs kommt die Referentin zur Ueberzeugung,
daß die in Betracht kommenden schweizerischen Denker nicht einfach als

späte Nachzügler der im 17. Jahrhundert begründeten und allgemein
anerkannten Naturrechtslehre, sondern als deren grundsätzliche Kritiker und
Ueberwinder aufgefaßt werden müssen. Das den Schweizern natürliche, ihrer
politischen und religiösen Weltanschauung entsprechende Rechtsbewußtsein

mit seiner Forderung eines gerechten Rechtes, an dessen Idee die bestehenden

Rechtsverhältnisse geprüft werden sollten, tritt der im 17. Jahrhundert
herrschenden Theorie eines in dem Sinne «natürlichen» Rechtes entgegen,
da es sich einzig auf dem den Menschen, als vernünftigen Lebewesen,
natürlichen Vermögen, allgemeine Regeln zu bilden, gründet; eines Rechtes
also, das sich vor der Vernunft schon durch die Befolgung der allgemeinsten
unter diesen Vernunftregeln, daß der dauernde und allgemeine Vorteil der
Befriedigung momentaner Bedürfnisse vorgezogen werden müsse, genügend
rechtfertige.

Dieser in der Neuzeit zuerst von Hugo Grotius so formal gefaßte Begriff
eines «richtigen Rechtes», unter den nach Grotius nicht bloß das Vertragsrecht

fällt, sondern auch das positive Recht, sofern es sich als ein nach
dem ursprünglichen Vertragsrecht entstandenes Recht denken läßt, hatte
in dem auf Grotius folgenden philosophischen Denken den religiösen, der

231



Scholastik und dem Altprotestantismus gemeinsamen Begriff eines gerechten

Rechtes immer mehr verdrängt. Das schweizerische Denken aber,
welches ja auch das dem Geiste nach formale römische Recht nicht rezipiert
hatte, konnte sich diesen Rechtsbegriff so wenig aneignen wie die ihm
entsprechende und im 17. Jahrhundert herrschende mechanistische Auffassung
des gesellschaftlichen Lebens. Das muß auch der Grund gewesen sein, aus
dem dieses schweizerische Denken an der ganzen naturrechtlichen, aber auch

an der allgemein philosophischen Diskussion des 17. Jahrhunderts gar keinen
Anteil genommen hat. Erst als in dieser seihst die Grenzen des formalen
Rechtsbegriffs und der damit zusammenhängenden Lehre von dem die
gesamte Wirklichkeit umfassenden mathematisch-mechanischen Zusammenhang
zur Sprache kamen, begannen die Schweizer aus ihrem eigenen
Rechtsbewußtsein heraus auch ein eigenes Naturrecht und eine eigene, ihrem Wesen
nach schweizerische Philosophie zu entwickeln.

Jean Barbeyrac, der von Puffendorf den Gedanken übernahm, daß eine

von der bloßen Berechnung des Vorteils unabhängige und den Menschen
bindende Verpflichtung ohne die Annahme eines göttlichen Gesetzgebers
nicht zu verstehen sei, faßte, darin sich ausdrücklich von dem deutschen
Aufklärer distanzierend, den Begriff des göttlichen Gesetzgebers anders als

dieser: nicht nach Analogie der gesetzgebenden Macht im Staat, die den
Gehorsam ihren Gesetzen gegenüber erzwingen könne, sondern als den gerechten

und gütigen Schöpfer, der auch das Recht habe, den Menschen Gesetze

vorzuschreiben. In seiner philosophischen Begründung des Naturrechts
(science de mœurs) berief er sich nicht, wie Hugo Grotius, auf die
allgemeinen Maximen der römischen Stoa, sondern auf Piatos «Idee des Guten
selbst», die ihm als eine Prophezeiung der christlichen Religion der Liebe
erschien. Das sei, meint die Referentin, ganz im Sinne von Zwingli gedacht,
der nicht nur das Verhältnis zwischen der «göttlichen» und der «menschlichen

Gerechtigkeit» ähnlich faßt wie Plato das Verhältnis zwischen Ideal
und Wirklichkeit, sondern überhaupt keinen Anstand nimmt, «was göttlich
und religiös ist, als philosophisch zu bezeichnen, bedenkend, daß die Wahrheit

immer, wo und von wem sie auch gefunden werde, vom Heiligen Geiste
stammt».

In der von Jean-Jacques Burlamaqui eindringlich verfochtenen Lehre von
der Zuverlässigkeit der menschlichen Vernunfterkenntnis und der darauf
ruhenden Freiheit der Selbstbestimmung erkennt die Referentin den
Ausdruck jener leidenschaftlichen Opposition gegen Calvins Lehre von der sich

seit dem Fall des Menschen «verdorbenen Vernunft» und der für diese
Vernunft unerforschlichen Prädestination, die überhaupt das treibende Motiv
der schweizerischen Aufklärung sei. Aus dieser Opposition allein könne
auch Burlamaquis «natürliche Theologie» verstanden werden, welche in dem

den Menschen gegebenen Versprechen eines einstigen Zusammenfallens von

Glückseligkeit und Tugend die Garantie einer universellen, mit der Notwendigkeit

eines «Naturgesetzes» wirkenden Gerechtigkeit findet und dadurch

allein ein «System des Naturrechts» begründen kann.
Als überzeugter Gegner aller Spekulation stelle aber Rousseau angesichts

der in diesem Leben herrschenden Diskrepanz zwischen dem Verdienst und

232



dem Glück des Menschen zwar nicht den Glauben an eine vollkommene Einheit

der beiden in einem andern Leben, wohl aber die darauf gegründete
Lehre von einer universellen Gerechtigkeit, als «metaphysisch», in Frage.
Daher gebe er aber auch Burlamaquis Forderung eines «Systems» des

gerechten Naturrechts, das an Stelle des im 17. Jahrhundert allgemein
anerkannten Systems eines universellen Mechanismus treten sollte, auf. Dafür
aber stellt der «Bürger von Genf» in seinem unmittelbaren, nicht weiter
begründeten Bewußtsein der persönlichen Verantwortlichkeit des Menschen
der Gemeinschaft gegenüber an den Menschen selbst die Forderung, für die
immer problematisch bleibende universelle Gerechtigkeit einen Ersatz zu
schaffen durch eine von ihm selbst zu verantwortende, weil auf seiner
Mitarbeit in einem freien Staat ruhende Gesetzgebung. Denn nichts anderes
als absolute Verantwortlichkeit des Menschen, und zwar jedes Einzelnen im
Staat, nicht bloß für seine Erfüllung der Forderungen einer gerechten
Gesetzgebung, sondern auch für diese Gesetzgebung selbst, bedeutet Rousseaus

Idee einer «volonté générale» des in bezug auf die Gesetzgebung souveränen
Volkes.

Mit der an «sein Vaterland» gerichteten Forderung, das «Volk» erst zu
diesem Bewußtsein seiner Verantwortlichkeit zu erziehen, geht Pestalozzi
über die Sphäre des Rechts überhaupt hinaus in die Sphäre der reinen
Sittlichkeit über. Hans Barth.

La Société Romande de Philosophie
La Séance annuelle de la Société romande de Philosophie a eu lieu à

Rolle le dimanche 11 juin 1944. M. Pierre Thévenaz, privat-docent à

l'Université de Neuchâtel, présenta une communication intitulée : Intériorité

et méthode reflexive. Ce travail fut suivi d'une discussion intéressante
et animée ; l'un et l'autre seront publiés dans le 1er ou le 2e fascicule de la
Revue de Théologie et de Philosophie de 1945. En voici le résumé (l'article
que M. Pierre Thévenaz publie dans le présent Annuaire sur La notion de
transcendance vers l'intérieur est une étude parallèle qui précise un des

aspects de l'intériorité reflexive) :

Les notions d'intérieur et d'extérieur sont des notions du sens commun.
L'effort de connaissance est une tentative pour jeter un pont entre le monde
intérieur de l'esprit et le monde extérieur des choses ; le problème
philosophique de la réalité du monde extérieur est l'expression de cet écart
fondamental entre l'esprit et les choses. Mais la notion proprement dite
d'intériorité apparaît lorsqu'on distingue un écart analogue dans le moi lui-même.
La méthode réflexive se présente comme une méthode d'intériorisation
permettant de passer du moi superficiel au moi plus intérieur. Elle est un effort
de réduction et de régression, tel qu'il est décrit par Jules Lagneau et Jules
Lachelier : d'une part la réduction sert à dégager l'esprit de l'emprise de la
chose ; d'autre part, par une régression qui est une transcendance ver6 l'intérieur,

on dépasse la physique et l'on s'engage sur la vraie voie de la
recherche métaphysique. Léon Brunschvicg, qui refuse toute transcendance,

16 233



veut interdire à l'analyse reflexive l'accès à la métaphysique. De ce fait il
interrompt le mouvement d'intériorisation et l'empêche de se poursuivre
dans le domaine de la morale et de la métaphysique, contrairement à l'inspiration

profonde de la méthode chez Maine de Biran, Lagneau, Lavelle et
Bergson. L"'inlimior intimo meo auquel l'analyse intériorisante aboutit est
l'acte créateur, comme le montre cette curieuse résorption successive dont
l'œuvre de Bergson nous fournit l'exemple : l'intelligence se résorbant dans

l'intuition, le voir dans le vouloir, la volonté dans l'amour créateur. La
nction même d'intériorité s'évanouirait à la limite. Cependant l'écart entre
l'intérieur et l'extérieur semble ne pouvoir jamais s'abolir entièrement, ce

qui laisse entrevoir la profonde vérité du double mouvement plotinien de

procession et de retour : d'abord acte créateur, puis acte réflexif pour ramener

l'esprit du donné au donnant, de l'extérieur à l'intérieur.

La Société romande de Philosophie apprit au début de cette séance que
Jean de la Harpe, professeur à l'Université de Neuchâtel, demandait,
en raison d'un surcroît d'occupations, à être relevé de ses fonctions de président

central.
En prenant acte avec de vifs regrets de cette décision, l'assemblée désigna

pour lui succéder Henri Reverdin, professeur à l'Université de Genève.
Le nouveau président central se fit l'interprète des membres des groupes

genevois, neuchâtelois et vaudois pour envoyer à Jean de la Harpe un message

de grande reconnaissance pour le dévouement, la distinction et la
maîtrise, avec lesquelles il avait pendant quatre années dirigé les travaux de la
société.

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz (PGI)
Das verflossene Gesellschaftsjahr verlief in dem von den Statuten

festgesetzten Rahmen.
Am 19. und 20. November 1943 führten die PG Freiburg und die PGI

an der Universität Freiburg eine gemeinsame wissenschaftliche
Tagung über erkenntnistheoretische Fragen durch. Nach
dem Eröffnungswort des Präsidenten der PG Freiburg, Univ.-Prof. Dr. P.

Marc de Munnynck, sprachen am ersten Nachmittag zum Erkenntnisproblem
im allgemeinen: Dr. J. Zürcher (Sitten) über «Die Erkenntniskritik von J. de

Vries» und Dr. P. Hildebrand Pfiffner (Einsiedeln-Ascona) über «J. Maré-
chals Schau des kritischen Problems». Dr. P. Maximilian Roesle (Einsiedeln)
hatte die Aufgabe, die grundsätzliche Stellungnahme des «kritischen und des

unkritischen Realismus» zu zeichnen. Da aber unmittelbar vor dieser Tagung
Dr. P. Hildebrand Pfiffner in der Presse den unkritischen oder «natürlichen»
Realismus dargelegt hatte («Erkenntnislehre an der Mailänder katholischen
Universität», Schweiz. Kirchenzeitung, 111. Jahrg. 1943, S. 458—459, 471—472,

488—489), konnte sich der Referent darauf beschränken, den kritischen
Realismus anhand der Arbeiten von Prof. Léon Noël in Löwen zu entwickeln.
Seine Ausführungen finden sich in leicht erweiterter Form im vorliegenden

234



4. Bd. des Jahrbuches der SPG 1944 unter dem Titel «Der Ausgangspunkt
der Philosophie nach dem kritischen und unmittelbaren Realismus von Léon
Noël». Am andern Tage referierten: Univ.-Prof. Dr. P.Marc de Munnynck
(Freiburg) über «La connaissance des qualités secondes», Dr. Emil Spieß

(Schwyz) über «Die Gewißheit der historischen Erkenntnis», Univ.-Prof. Dr.
P. Paul Wyser (Freiburg) über «Die Kritik des Urteils» und endlich Univ.-
Prof. Dr. Irénée Chevalier (Freiburg) über «Problème critique et conscience
de soi». Das Schlußwort dieser interessanten Tagung sprach der Präsident
der PGI, Rektor Chan. Dr. Georges Rageth (St-Maurice). Vgl. die zwei
Berichte von Dr. Gebhard Frei (Schöneck): «Tagung über Erkenntnistheorie an

der Universität Freiburg» in der Wochenbeilage «Christliche Kultur» der
«Neuen Zürcher Nachrichten» vom 26. November 1943 und «Zum
erkenntnistheoretischen Problem, Die Freiburger Philosophentagung» in «Schweizer

Rundschau», 43. Jahrg. 1943/44, S. 508—513.
Am 27. April 1944 widmete die PGI in Luzern ihre III.

wissenschaftliche Tagung dem Problem der Herkunft des
Menschen. Rektor Chan. Dr. Georges Rageth hielt das einführende Referat:
«La Paléontologie et l'Homme». Dann sprach Dr. Julius Seiler (Schöneck)
über «Die Stellung der Philosophie zur Lehre vom tierischen Ursprung des

Menschen». (Ueber die Publikation dieses Vortrages vgl. unten.) Nach Tisch
orientierte als Bibelexeget und Naturwissenschaftler Dr. P. Theodor Schweg-
ler (Einsiedeln) über «Wesen und Werden des Menschen nach den biblischen
Schöpfungsberichten (Gen. 1 und 2)». (Dieser Referent kam seither in
Beantwortung einer Kritik nochmals auf seine Luzerner Gedankengänge zurück:
«Em die Herkunft des Menschenleibes», Schweiz. Rundschau, 44. Jahrg. 1944/

1945, S. 624—637.) Vgl. die Presseberichte von Dr. Gebhard Frei: «Vom

Ursprung des Menschen, Tagung der PGI» in der Wochenbeilage «Christliche
Kultur» der «Neuen Zürcher Nachrichten», 5. Mai 1944, im «Vaterland» vom
gleichen Tage u. a. a. 0., ferner «Das Problem von der Herkunft des

Menschen, Tagung der PGI» in Schweiz. Rundschau, 44. Jahrg. 1944/45, S. 255 bis
259.

Die IV. wissenschaftliche Tagung wird im Winter 1944/45

stattfinden und die Probleme des Unbewußten zur Sprache bringen.
Die PGI hatte auf ihrer ordentlichen Generalversammlung vom 27. Mai

1943 beschlossen, die Vorträge ihrer wissenschaftlicher! Tagungen und
Diskussionsnachmittage in einer geschlossenen Schriftenreihe zu veröffentlichen.
Vor diesem Beschluß ergab sich aus einer persönlichen Rücksprache des In-
itianten, Dr. Emil Spieß, mit einem Vorstandsmitglied der SPG und einem
Vertreter der PG Freiburg, daß dieses geplante Unternehmen dem Jahrbuch
und dem «Divus Thomas, Jahrbuch für Philosophie und spekulative
Theologie» (Freiburg) in keiner Weise nahetritt und nahetreten will. Die neuesten

eidgenössischen Publikationsvorschriften veranlaßten alsdann die
Herausgabe in Form einer Zeitschrift, die den Namen trägt «Annalen der
P. G. I. ». Die Einzelhefte erscheinen jährlich 6—8mal zum Gesamtpreis

von Fr. 4.-— und sind zu beziehen bei der Redaktion und Auslieferung:
Dr. Emil Spieß, Kollegium Maria Hilf, Schwyz. Bisher kamen Heft 1, 2 und
3/4 heraus: Dr. P. Maximilian Roesle, «Die neuthomistische Haltung vor der

235



modernen Philosophie», S. 1—18; Dr. Julius Seiler, «Die Stellung der
Philosophie zur Lehre von der tierischen Herkunft des Menschen», S. 21—44

(Vortrag auf der genannten wissenschaftlichen Tagung der PGI in Luzern)
und Dr. Emil Spieß, «Wege der neuen Philosophie zu Martin Heidegger,
S. 45—66 (Referat an der Jahrestagung der PGI in Einsiedeln, 15. Oktober
1942, erstmals veröffentlicht im Jahrbuch der Schweiz. Philosophischen
Gesellschaft, Bd. 2 1942, S. 47—77).

Eine Arbeitsgemeinschaft von Mitgliedern der PGI besorgt unter
der Herausgeberschaft und Redaktion von Dr. Emil Spieß die Veröffentlichung

eines philosophischen Werkes: «Aufbau der Philosophie nach
Erscheinung und System», Verlag Josef Stocker, Luzern. Bisher erschien Bd. 2

von Dr. P. Agatho Locher (Appenzell), Dr. Gottlieb Scherrer (Schwyz) und
Dr. Emil Spieß (Schwyz): «Propädeutik, Logik, Allgemeine Metaphysik und
Theodizee», XVI und 532 S., 1943. Dr. Hans Urs von Balthasar (Basel)
publizierte: «Analogie und Dialektik, Zur Klärung der theologischen Prinzipienlehre

Karl Barths», Divus Thomas (Freiburg), 22. Jahrg. 1944, S. 171—216.
Dr. P. Ildefons Betschart (Einsiedeln) verfaßte zu den «Nova Acta Paracel-
sica, 1. Jahrbuch der Schweiz. Paracelsus-Gesellschaft» 1944 (Verlag
Birkhäuser, Basel) «Einleitung und Bericht» (S. 9—16) und stellte daselbst die
«Paracelsus-Bibliographie» zusammen (182—192). Er referierte ferner in der
Schweiz. Rundschau, 44. Jahrg. 1944/45, S. 208—213, über den Freiburger
Ferienkurs vom vergangenen April: «Christliche Kulturbesinnung in der
Gegenwart». Dr. Gebhard Frei schrieb außer den bereits genannten an
philosophischen Artikeln noch: «Psychologie und Alchimie», Zum neuesten Werk
von C. G. Jung, Schweiz. Rundschau, 43. Jahrg. 1943/44, S. 464—467; «Oest-

liche und westliche Weisheit», ebendort 44. Jahrg. 1944/45, S. 461—470;
«Peter Wust, ein Mann des Advent», Wochenbeilage «Christliche Kultur»
der «Neuen Zürcher Nachrichten» vom 26. November 1943: «Es dämmert,
Zur geistigen Situation der Gegenwart», ebendort 14. Januar 1944; «Vom
Pendeln als wissenschaftlichem Problem», Wochenbeilage «Der katholische
Gedanke» der «Ostschweiz» vom 8. Januar 1944. Zusammen mit J. Beckmann

publizierte er bei Räber, Luzern: «Altes und neues China, vom Glanz
und Schatten einer Kultur» (1944). Dr. P. Clodobald Hubatka (Stans) hat
im «Divus Thomas», 22. Jahrg. 1944, S. 232—244, zwei Neuerscheinungen
besprochen (W.Keller: Vom Wesen des Menschen, und G. Hauser: Ueber den

Zusammenhang zwischen Geometrie und Philosophie). Dr. P. Ludwig Räber

(Einsiedeln) publizierte ebendort 22. Jahrg. 1944, S. 51—74, seinen Vortrag
an der Thomasfeier der Luzerner theologischen Fakultät von 1943: «Die Be-

der Thomasfeier der Luzerner theologischen Fakultät von 1943: «Die

Bestimmung des Menschen, der philosophische Beweis seiner Unsterblichkeit
im System von Thomas von Aquin und Othmar Spann, ein Vergleich» und

besprach die bereits angeführten Werke von W.Keller und E.Spieß in
Schweiz. Rundschau, 43. Jahrg. 1943/44, S. 594—603 unter dem Titel «Was

ist der Mensch?». Chan. Dr. Georges Rageth (St-Maurice) veröffentlichte im

letzten Band des Jahrbuches der SPG (3. Bd., 1943, S. 72—87) nicht seinen

Einsiedler Vortrag über Gabriel Marcel, wie wir irrtümlich im letzten
Jahresbericht (Bd. 3, 1943, S. 168) sagten, sondern eine selbständige Studie: «Un

236



représentant de l'existentialisme en Italie: Nicola Abbagnano». Dr. Jos. Röösli
(Luzern) schrieb «Der Gottes- und Religionsbegriff von C. G. Jung», Schweiz.
Kirchenzeitung, 112. Jahrg. 1944, S. 302—304. Dr. P. Otmar Scheiwiller
(Einsiedeln) rezensierte in «Das neue Buch, Zeitschrift für Neuerscheinungen
auf dem Büchermarkt» (6. Jahrg., Okt. 1944, S. 48/49) das neue Werk von
Prof. G. M. Manser: «Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung». Dr. Emil
Spieß publizierte zwei geschichtsphilosophische Artikel: «Die Sibylle der
Zeit» und «Politische Divination» in der Wochenbeilage «Der katholische
Gedanke» der «Ostschweiz» vom 22. Juli und vom 19. August 1944. Dr. J.

Strebel (Luzern) hielt an der jährlichen Generalversammlung der Schweiz.
Paracelsus-Gesellschaft vom 15. Oktober 1944 in Einsiedeln ein Referat: «Zur
Echtheitsfrage des Liber de fundamento» und schrieb im genannten Jahrbuch

dieser Gesellschaft zwei Artikel: «Stand und Aufgaben der schweizerischen

Paracelsus-Forschung» (Referat an der Gründungsfeier der Gesellschaft

vom 11. Okt. 1942, S. 28—36) und «Dr. Hans Locher über Paracelsus

anno 1851» (S. 135—154). Dr. Alexander Willwoll (Freiburg) besprach die

psychologischen Werke von Jules Suter (Psychologie, Grundlagen und Aufhau)

und Ludwig Paneth (Seelen ohne Kompaß) in der Schweiz. Rundschau,
43. Jahrg. 1943/44, S. 410—413.

Maximilian Roesle, Sekretär.

Philosophische Gesellschaft Basel

23. Februar 1943: Dr. E. Heuß, Hegels Naturphilosophie und die
Naturwissenschaft; 11. Mai 1943: Prof. Dr. F.Lieb, Die russischen Slawophilen in
ihrer Auseinandersetzung mit der westlichen Kultur; 25. Mai 1943: Prof. Dr.
H. Schmalenbach, Der Gedanke des Apriori; 15. Juni 1943: Prof. Dr. A. Speiser

(Zürich), Philosophie und Mathematik; 6. Juli 1943: Prof. Dr. P. Godet
(Neuchâtel), Du rôle et de la signification du sujet dans les arts plastiques;
11. November 1943: Prof. Dr. H.Scholz (Münster i. W.), Logik, Grammatik,
Metaphysik; 30. November 1943: Prof. Dr. R. Herbertz (Bern), Philosophie
des Barock; 16. Dezember 1943: Prof. Dr. O.Funke (Bern), Anton Martys
sprachphilosophisches Lebenswerk; 28. Januar 1944: Dr. Roman Boos, Analyse

und Synthese des Rechtsbegriffs; 21. Februar 1944: Dr. H. Schultz

(Thun), Der Mensch im Recht.

Philosophische Vereinigung Bern

Frl. Prof. A. Tumarkin (Bern): Der Begriff des Unendlichen bei den
Griechen; Prof. Heinrich Barth (Basel): Kierkegaards Begriff der geschichtlichen
Existenz; Frl. Prof. A. Tumarkin (Bern): Heideggers Existentialphilosophie;
diverse Redner: Das Problem der Bildung, in zwei Diskussionsversammlungen

(Prof. Werner, Prof. Goldmann, Prof. Scherrer, Prof. König, Dr. Strahm,
Dr. Kay6er, Prof. Amonn, Dr. Roetschi); Prof. O.Funke (Bern): Anton Martys

sprachphilosophisches Werk.

237



Groupe genevois de la Société Romande de Philosophie
19 novembre 1943 : Bauer, la nouvelle physique et la philosophie ; 10

décembre 1943 : L. Féraud, Expérimentation et déduction probabiliste ; 18

février 1944 : G. Mottier, Psychologie et liberté ; 8 mars 1944 : F. Gonseth,
Dialectique et connaissance (séance commune avec la Société de physique et
d'histoire naturelle) ; 28 avril 1944 : F.-L. Mueller, Histoire et métaphysique ;

19 mai 1944 : E. Rochedieu, L'insuffisance du nominalisme philosophique
serait-elle à l'origine des réactions théologiques traditionalistes au sein du

protestantisme

Groupe neuchâtelois de la Société Romande de Philosophie
3 novembre 1943 : Werner Günther, Réflexions sur la poésie « absolue » ;

24- novembre 1943 : Georges Dubois, La notion de cycle en biologie ; 15

décembre 1943 : René Schaerer, Métaphysique plantonicienne et métaphysique
chrétienne ; 2 février 1944 : Eugène Porret, Quelques aspects de la
philosophie de Berdiaeff ; 28 février 1944 : Rolin Wavre, A propos de Copernic ;

10 mars 1944 : Fernand Gonseth, Science et philosophie ; 10 mai 1944 : Jean
de la Harpe, Le temps et l'éternité chez Plotin ; 31 mai 1944 : Samuel Ber-
thoud, Le dualisme.

Groupe vaudois de la Soeiété Romande de Philosophie
18 novembre 1943 : Ch. Odier : Les deux sources consciente et inconsciente

de la vie morale ; 18 décembre 1943 : Séance tenue en commun avec
la Société vaudoise de théologie. Sujet : La philosophie spiritualiste de

M. Arnold Reymond. Ont parlé sur ce sujet MM. Henri Miéville, Marcel Rey-
mond et Ed. Rochedieu ; 29 janvier 1944 : Séance bibliographique.
Communications de M. Maurice Gex ; 19 février 1944 : Mlle Jeanne Her6ch :

Equivoques réalistes et idéalistes ; 25 mars 1944 : M. Ernest Bosshard : Quelques

aspects du problème de la personnalité dans le monde antique et dans

le monde chrétien ; 10 mai 1944 : M. Jean Piaget : Perception et intelligence

; 8 juillet 1944 : Séance bibliographique. Communications de MM.
Maurice Gex et E. Bosshard.

Philosophische Gesellschaft Zürich
10. November 1943: Prof. Dr. Heinrich Scholz (Münster i. W.), Logik,

Grammatik, Metaphysik; 8. Dezember 1943: Prof. Dr. Paul Finsler, Was ist
Wahrheit?; 19. Januar 1944: Dr. Gehrand Dekker (Meilen), Sinngebung in
der Ontologie; 16. Februar 1944: Dr. Hans Barth, Edmund Burke und die
deutsche Staatsphilosophie im Zeitalter der Romantik; 10. Mai 1944: Prof.
Dr. Adolf Keller (Genf), Das amerikanische Denken, seine Wurzeln in der

europäischen Philosophie und im amerikanischen Lebensgefühl; 7. Juni 1944:

Prof. Dr. Emil Ahegg, Das Problem der Realität in der indischen
Philosophie.

238


	Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

