
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 4 (1944)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen — Comptes rendus.

Fritz Medicus: Vom Wahren, Schönen und Guten. Erlenbach-
Ziirich, Eugen Rentsch, 1943.

Fritz Medicus: Von der doppelten Basis der menschlichen Dinge.
Nr. 37 der Kultur- und Staatswissenschaftlichen Schriften der
Eidgenössischen Technischen Hochschule. Zürich, Polygraphischer

Verlag 1943.
Wer die Ursachen der gegenwärtigen Geistes- und Lebenskrise Europas

auf den Blättern der Philosophiegeschichte nachzuschlagen versucht, wird
wohl am nachdenklichsten bei jenem Einschnitt im ausgehenden 16. und
beginnenden 17. Jahrhundert verweilen, wo die Säkularisation des modernen
Geisteslebens ihren Anfang genommen hat. Darunter ist nicht etwa nur die

Befreiung der Wissenschaften von der Bevormundung durch die Kirche
verstanden, sondern die Auflösung der noch von Renaissancedenkern und
Barockmystikern wie Paracelsus, Giordano Bruno, Jakob Böhme in
unmittelbarem, schauendem Bewußtsein erfaßten Universaleinheit von Göttlichem
und Menschlichem, Natur und Geist oder, um das tiefsinnige Bild jener Zeit
zu verwenden, von Mikrokosmos und Makrokosmos.

Wenn auch historisch betrachtet diese Säkularisation unter gewissen
Notwendigkeiten vor sich ging, so stellt sich dennoch ihre absolute und letzte
Konsequenz, nämlich die das Leben und Denken breiter Massen
beherrschende materialistische Weltanschauung des 19. und 20. Jahrhunderts, im
Blick auf ihre konkreten Wirkungen zum mindesten als höchst problematisch
dar; denn die Tatsache ist nicht zu verkennen, daß die rein auf dem
Sinnlich-Materiellen fußende Philosophie von Ludwig Feuerbach und Karl Marx
sowie auch die des französischen Positivismus — wir führen diese Namen

nur als bezeichnende Beispiele an — mit der jüngsten Geschichte aufs engste
verbunden ist. Nietzsche machte noch einen letzten großen Versuch, seine

Zeit vor dem konsequenten Materialismus, der in den Nihilismus münden
mußte, zu retten; doch erkannte er nicht, daß seine Welt des «Willens zur
Macht», die Welt des «Ewig-sich-selber-Schaffens» und «Ewig-sich-selber-
Zerstörens», nur eine sublimere Form des Materialismus bedeutet, da das

Geistige sich hier ja nur als etwas Sekundäres, Abhängiges zu entwickeln
vermag.

Einen beachtenswerten Beitrag zu den eben berührten Problemen gibt
Fritz Medicus in seinen sechs kulturphilosophischen Abhandlungen: Vom

Wahren, Guten und Schönen, die in der Zeit von 1918 bis 1939 entstanden
6ind. Zu einem aktuellen Thema äußert sich der Autor ferner in dem separat

erschienenen Aufsatz: Von der doppelten Basis der menschlichen Dinge.
Medicus geht vom Idealismus aus, der in der Geschichte mit Plato beginnt

und durch Kant, Fichte, Schelling und Hegel seine höchste gedankliche Prä-

218



gung erfuhr. Er orientiert sich daher immer wieder am geistesgeschichtlichen
Erbe der Vergangenheit, das er mit exakter Kenntnis souverän beherrscht,
indem er früher Erkanntes bald kritisch diskutiert, bald interpretierend
unterstreicht; dies vermittelt seiner Darstellung anziehende Lebendigkeit.
Das beständige Zurückgreifen auf die Geistesgeschichte bedeutet aber mehr
als bloße Illustrierung: es entspricht der Einsicht des Verfassers, daß vor
den Aufgaben der Gegenwart das Erlernte und Ererbte immer wieder
problematisch wird und daß sich das Wesen der Vergangenheit stets so

erschließt, wie es für die Gegenwart Bedeutung hat.
Bei Plato sind die Ideen des Wahren, Guten und Schönen zeitlos und

haben daher keine Beziehung zum geschichtlichen Leben. Darum besteht für
Plato zwischen der Welt des Sinnlichen und der Ideen, d. h. zwischen Natur
und Geist, eine unüberbrückbare Kluft. Auch bei Descartes ist ja der
Dualismus zwischen Natur und Vernunft, Körper und Seele noch in seiner vollen

Tragweite aufrechterhalten, wobei der Vernunft der Primat zugesprochen

wird. Ein künftiges Kulturbewußtsein muß sich aber nach Medicus'
Ueberzeugung aus dem Einheitsgrund von Natur und Geist herausbilden.

Die Frage der Einheit von Natur und Geist, Körper und Seele, Form und
Gehalt, oder wie man es immer bezeichnen will, hat das Geistesleben der
letzten Jahre, nachdem das Versagen der materialistischen Weltanschauung
zutage getreten war, wieder in starkem Maße beschäftigt. Auf dem Gebiete
der bildenden Kunst möchte der Surrealismus die dualistische Scheidung
von Mensch und Welt überwinden. Aber gerade die Versuche des Surrealismus

stellen die Tatsache, daß sich das heutige Kulturbewußtsein hier durchaus

noch in dunklen Fragen bewegt, am deutlichsten zur Schau; denn die

Surrealisten kommen nicht von der Zufälligkeit der gegenständlichen Welt
los, zugleich aber empfinden sie diese Zufälligkeit als Mangel, so daß sie

also ganz und gar im Problematischen steckenbleiben. Dieses Befangensein
im Zufälligen bedeutet eine letzte Konsequenz der Säkularisation durch das

materialistische Denken, die schließlich dahin geführt hat, daß man sich

nicht mehr am Ewigen orientierte. Die frühern Zeiten, so zum Beispiel die
Denker und Künstler der Renaissance, haben, wie Medicus darlegt, die
gegenständliche Welt gar nicht so als zufällig empfunden, weil sie sie im «Willen
Gottes gegründet» sahen. Ein künftiges aus der Einheit des Seins erwachsendes

Kulturbewußtsein muß daher eine neue, von religiösen Inhalten
erfüllte Beziehung zum Ewigen, den Ideen des Wahren, Guten und Schönen,

finden. «Wesenhaft gegründetes Daseinsrecht erhalten die Dinge der Welt

nur durch Religion.» Damit ist die Distanzierung vom Materialismus deutlich

markiert.
Die Tatsache, daß das Problem des Zufälligen das gegenwärtige Geistesund

Kulturleben besonders beschäftigt, zeigt an, daß neben die in Kants

Epoche aktuelle Frage des Verhältnisses von Subjekt und Objekt immer
mehr auch die Frage des Zeitbegriffs in den Vordergrund gerückt ist und
daß die wechselseitige Beziehung dieser beiden Fragen heute schärfer als

je empfunden wird. Kant zertrümmerte den Zeitbegriff der Aufklärung,
indem er die Zeit als apriorische «Form unserer innern Anschauung» erkannte.
Er sah in ihr die Funktion, durch die die Gegenwartswelt der Erfahrung

219



konstituiert wird, indem er ihr neben der transzendentalen Idealität
empirische Realität zusprach. Schelling fand, Kant weiterführend, tiefe Worte
über das unmittelbare Erlebnis der Zeit, das durch die Beziehung des

Zeitlichen auf das Ewige zustande kommt: «Die wahre Ewigkeit ist die, welche
die Zeit sich unterworfen hält, nicht die, welche alle Zeit ausschließt.» Von
hier aus konnte Hegel zu dem Begriff der Geschichte gelangen, die sich als

Verwirklichung des ewigen absoluten Geistes darstellt. In neuerer Zeit
berührt sich Bergson darin eng mit Schelling, daß er von der Zeit (durée
réelle) als einer Daseinsweise des Menschen spricht, in der das Vergangene,
Gegenwärtige und Zukünftige erlebt wird. Diese Erlebniszeit steht für Bergson

über der Meßzeit (temps longueur).
Medicus schreitet in diesen Spuren fort, wenn er am Erlebnis der Zeit

festhält. Das Neue seiner Formulierung dürfte dabei in der feinen Differenzierung

von «zeitlos» und «überzeitlich» bestehen. «Zeitlos ist, was kein
Verhältnis zur Zeit hat (wie das Einmaleins); überzeitlich, was zu jeder besonderen

Zeit auch sein besonderes Verhältnis beansprucht (wie die Kunst oder
das Recht oder die Moral).»

Plato hat den Ideen zeitloses Leben zugesprochen; auch für Kant steht
das auf die Idee des Guten ausgerichtete sittliche Handeln unter keinen
Zeitbedingungen. Wenn aber die Ideen des Wahren, Guten und Schönen als

überzeitlich erkannt werden, so wird zugleich gesehen, daß sie als Ewiges
in das unter der Zeit stehende menschliche Bewußtsein hineinragen und
daß wir darum nur aus unserer Zeit heraus an ihrer Realisierung teilhaben
können. Neben das Denken muß daher hier auch die vom Zeitlichen ins
Ueberzeitliche dringende Schau treten, zu der beispielsweise Nikolaus Gusanus

fähig war, wenn er in Gott als der «coincidentia oppositorum» die
schließliche Vereinigung und Aufhebung der Gegensätze im Unendlichen
verwirklicht sah.

Es ist nun aber bedeutsam, daß Medicus im Grunde dem Ethischen den

Primat zuspricht. Der Mensch hat letzten Endes nur durch sittliches Handeln

an der überzeitlichen Einheit des Seins teil; denn er ist in der Zeit
vor Entscheidungen gestellt, die er auf Grund seines sittlich-verantwortlichen

Bewußtseins, d. h. seines Gewissens fällen muß. «Nur wo sich ein
Leben in Entscheidungen aufbaut, wird Vergangenheit abgelöst und ,wahre
Gegenwart' gewonnen.» Darin manifestiert sich die sittliche Freiheit, die
den Einzelnen, weil sie verantwortliche Gegenwärtigkeit zeugt, zugleich von
sich selber weg in die Gemeinschaft weist.

Der tiefere Sinn der überzeitlichen Ideen besteht also darin, daß sie

immer wieder neu bestimmt, d. h. in und aus der Zeit heraus neu erkannt,
verwirklicht und gestaltet werden müssen. Die Einheit des Seins im
überzeitlichen Dreiklang des Wahren, Guten und Schönen wirkt nicht
automatisch durch sich selbst, sondern tritt als permanente Aufgabe an den

Einzelnen und die Gemeinschaft heran. «Durch verantwortliches Handeln
wrird die Zeit nicht mit Wesenlosem, mit »Zufälligem' bloß ausgefüllt,
sondern mit sittlich Notwendigem wesenhaft erfüllt. Hingebung an die in ihrer
Tiefe verstandene Pflicht, an die »Forderung des Tages', macht dem
Menschen seine Zeit gehaltvoll.» Und von da aus erschließt sich ein Letztes, in-

220



dem sich nunmehr im zeit- und alltagsbedingten menschlichen Bewußtsein
das Leben in seiner ganzen Fülle und Tiefe unmittelbar ausspricht. «Die
Freiheit eines Menschen ist sein Anteil an der Tiefe der Wirklichkeit.»

Gegenüber den weitgehend von mathematisch-naturwissenschaftlichem
Denken bestimmten Wissenschaftsmethoden, die das lebendige Dasein zu
einer zeitlosen Reihe gegenständlicher oder vergegenständlichter Fakten
erniedrigten, spricht Medicus nun für eine Neuorientierung des Erkenntnisstrebens:

Das von der Zeit aus auf das Ueberzeitliche ausgerichtete Denken
umfaßt das gesamte Leben und schöpft daher seine Wahrheit auch aus dem
Erleben. Damit rehabilitiert Medicus das Wort «erleben», das da und
dort durch eine subjektivistische Psychologie in Verruf geraten war, und
führt auf seinen wesenhaften Sinn zurück. Wieder ist es das Erbe des
deutschen Idealismus, das hier ans Tageslicht gehoben wird; Schelling sprach ja
bereits dasselbe aus, wenn er sagt: «Die Natur weiß nicht durch Wissenschaft,

sondern durch ihr Wesen, oder auf magische Weise. Die Zeit wird
kommen, da die Wissenschaften mehr und mehr aufhören werden und die
unmittelbare Erkenntnis eintreten. Alle Wissenschaften, also solche, sind nur
erfunden aus Mangel der letzteren.»

Diese veränderten Aspekte auf einzelne Wissensgebiete anwendend, sagt
Medicus über die Naturforschung, daß für sie das Leben nicht zu toter
Gegenständlichkeit erstarren dürfe, sondern zur lebendigen Idee werden
müsse, einer «philosophischen Ueberzeugung», für die die Trennung
zwischen Ich und Ding nicht besteht. Es ist dies «eine Philosophie, die hinter
die Trennung von Subjekt und Objekt zurückführt und dabei immer noch
im Wirklichen bleibt, eine Philosophie, die die Natur nicht nur als Gegenstand

kennt, sondern die von einem ursprünglichen Erleben der Natur weiß:
die Natur ist ja nicht nur außer uns, sondern wir selbst gehören ihr, leben

in ihr, erleben sie in uns.»
Von solchem Standpunkt aus muß freilich auch der Begriff der

wissenschaftlichen Objektivität eine Korrektur erfahren. Medicus erläutert dies in
anschaulicher Weise in bezug auf ein Gebiet, wo gern und viel von Objektivität

gesprochen wird, wo aber ihre Fragwürdigkeit oft auch am
auffallendsten in Erscheinung tritt, nämlich in der geschichtlichen Erkenntnis.
Der Verfasser scheut sich nicht zu sagen, daß schlechthinnige geschichtliche

Objektivität, wie sie meist verstanden wird, im Grunde unmöglich ist, wenn
der Historiker weiter als nur zu einer katalogisierenden Registrierung von
Fakten gelangen will. Denn «das Leben eines jeden einzelnen Menschen gliedert

sich in besonderer Weise ein in das geschichtlich bestimmte Leben der
Menschheit. Wo immer die Erkenntnis das umschließende Leben selbst in
irgendeiner seiner Gestalten zum Inhalt hat, da ist sie Modifikation des

Selbstbewußtseins dieses Lebens: in der geschichtlichen Erkenntnis...
erlebt sich das Ich in der Wirklichkeit, nicht in Entgegensetzung gegen sie».

Darum wird jede Zeit an der Vergangenheit so Anteil nehmen und sie so

erklären, wie sie für die Gegenwart Bedeutung hat. Der Einzelne darf
jedoch die Geschichte nicht in subjektivistischer Willkür zurechtbiegen und Diener

von Machtinteressen sein, sondern er ist dem Leben seiner Zeit, d. h. in
diesem Falle den Menschen in der Konkretheit ihres Tuns und Leidens und

221



damit der Gemeinschaft verantwortlich. Die Gemeinschaft ist das Subjekt
des geschichtlichen Lebens und darum das ewige Thema der Historie. Aber
auch hier muß die Einheit des Vielen vom Ueberzeitlichen her gewonnen
werden, das letzten Endes an das geschichtliche Dasein eine einzige Aufgabe
stellt: die «einer Gestaltung der Menschlichkeit des Lebens»; denn «Menschlichkeit

ist die unendliche Aufgabe der Menschheit». Die Idee der Menschlichkeit

bedeutet daher «das transzendentale Prinzip aller geschichtlichen
Erkenntnis». Durch diese Beziehung auf das Ueberzeitliche gewinnt der
Historiker zugleich die Ueberlegenheit über das geschichtlich Bestimmende
und Bedingende. Diese Ueberlegenheit ist gleichbedeutend mit Freiheit, die
der Verantwortlichkeit des Denkens entspringt. Damit wird der Begriff der
geschichtlichen Objektivität neu bestimmt.

Dieses umfassende, aus den tiefen Gründen des Erlebens auf die Höhe
klarer Erkenntnis emporstrebende Wahrheitsbewußtsein ist es, aus dem der
Verfasser letzten Endes die Entstehung eines künftigen Kulturbewußtseins
möglich sieht. «Kultur ist ein sich selbständig gestaltendes Gemeinschaftsleben,

und ein Kulturmensch ist derjenige, der etwas von diesem Leben als

sein eigenes Leben in sich hegt. Nicht vom Gegenständlichen, sondern vom
Unmittelbaren ist die Rede, wenn von Kultur geredet wird; Kultur wird
nicht gezimmert, sondern sie wächst — sie wächst in denen, die ihre freien
Träger sind. Ihr Wachstum macht sich dadurch kund, daß bestimmte, in
steter Umformung begriffene Aufgaben anerkannt und bearbeitet werden.»

Der Aufsatz «Von der doppelten Basis der menschlichen Dinge» fußt auf
den gleichen Grunderkenntnissen, wie sie eben umrissen wurden. Es soll
deshalb im folgenden nur kurz das Besondere herausgestellt werden. Der
Titel läßt nicht ohne weiteres vermuten, daß der größte Teil der Ausführungen

des Verfassers einem der konkretesten Probleme der Gegenwart
gewidmet ist, nämlich der Wirtschaft.

Medicus geht hier von Hegels Unterscheidungen zwischen subjektivem
und objektivem Geist aus, in dem sich der absolute Geist oder, mit Schel-

ling zu sprechen, die absolute Identität verwirklicht. Die Basis des subjektiven

Geistes ist die Natur; denn das geistige Leben des Einzelnen entfaltet
sich auf dem Grunde des physischen, wie z. B. des menschlichen Körpers.
Die Basis des objektiven Geistes, der aus dem subjektiven hervorgeht, ist
das Wirtschaftliche; denn «nur wo die erforderlichen ökonomischen Mittel
zur Verfügung stehen, kommen die Werke, die von Künstlern und Gelehrten

geschaffen werden könnten, ins Dasein und bedeuten sie etwas für das

allgemeine Kulturleben».
Liegt darin aber nicht eine leise Konzession an das materialistische

Denken? Medicus widerlegt diesen Einwand allein schon durch das Wort Basis.

Basis bezeichnet kein existentielles Verhältnis, sie ist kein Seinsgrund, aus

dem die Gestaltungen des Geistes als «Ueberbau» entstehen könnten, wie
Marx es haben will; sondern Basis ist nur der konkrete, neutrale Boden,
über dem der Geist nach eigenen Gesetzen sein Gebäude errichtet. Auf
solche Weise verstanden, ist Basis weder als Natur noch als Wirtschaft sittlich

bestimmt; sie ist also nicht gut und nicht böse und hat darum nichts

mit der Aufgabe verantwortlicher Entscheidung zu tun. Diese kommt allein

222



dem Menschen zu. Die Wirtschaft als Basis ist zwar notwendig, sie ist ein
«Bedürfnis der Lebensnot»; aber der Mensch ist bei der Befriedigung dieses
Bedürfnisses «den Normen des Geistes verantwortlich». Auch im Wirtschaftlichen

ist Menschlichkeit unendliche Aufgabe. Die Wirtschaft soll nicht
herrschen, wie es dieser Tage der Fall ist, sondern mit ihren Zielen «höhern
Zielen dienen» — dadurch wird sie menschlich.

Im Unterschied zur Natur kommt die Wirtschaft immer nur durch
einzelne Willensakte zustande. Darum ist der Einzelne der Gemeinschaft gegenüber

für die Wirtschaft verantwortlich. Nun besteht aber die Tatsache, daß,
obwohl die einzelnen Willensakte innerhalb des wirtschaftlichen Geschehens

aufbauend gemeint sind, aus ihrem Zusammenwirken häufig nur Zerstörung
hervorgeht, «weil ihr Aufbauwille partikulär und auf Kosten anderer wirken
möchte». Und so geschieht es, daß die Wirtschaft letzten Endes oft als

überindividuelles Schicksal in Erscheinung tritt: «Was im großen geschieht,
ist etwas, das niemand so gewollt hat. Und wofür wir dennoch eine sehr
allgemeine Verantwortlichkeit anzuerkennen haben. Schicksalshaft übermächtig,

unberechenbar, wenn auch oft seine Schatten vorauswerfend, kommt,
was kommen muß.» Mit diesen Worten ist die Tragik des modernen
Wirtschaftslebens in ihrer ganzen Abgründigkeit aufgezeigt.

Paul Baumgartner.

Ch.-Eug. Guye : L'évolution physico-chimique. (L'évolution
physico-chimique — Les frontières de la biologie — Appendice.)
Préface de P. Lecomte du Noiiy. 2e édition. Paris, Hermann,
1942, XII, 308 p.1
Malgré les apparences, ce n'est point une simple réédition de l'un ou de

l'autre de ses écrits que Ch.-Eug. Guye a offert au public, quelques mois

avant sa mort. Il a tenu à réunir en un volume ceux de ses articles qui ont
une portée philosophique, nous donnant ainsi une œuvre qui, par l'intégrité,
l'ouverture et la profondeur de pensée dont elle témoigne, est digne de

1 Comme l'indique son sous-titre, ce volume se compose de trois parties ;

les deux premières constituent une édition, revue et complétée, de deux

ouvrages : L'évolution physico-chimique (Bibliothèque de synthèse historique
dirigée par L. Rougier. Paris, Chiron, 1922) et Les frontières de la physique
et de la biologie (Genève, Kündig, 1926), dans lesquels Guye avait réuni une
série d'articles : Réflexions sur la classification et l'unification des sciences

(Archives de psychologie, 1919, t. 27, n° 67), L'évolution des phénomènes
physico-chimiques et le calcul des probabilités (Journal de chimie physique,
1917, t. 15, p. 215-272) et Le principe de Carnot et l'évolution physico-chimique

des organismes vivants (Archives des sciences physiques et naturelles,
1920 [5], vol. 2) dans le premier ; Les frontières de la physique et de

la biologie, I. Equilibre vital et thermo-dynamique (Revue générale des

sciences, 1934, t. XLV, p. 432-436), II. Dissymétrie micellaire (statistique) et
dissymétrie moléculaire (Id., p. 469-472), Les frontières de la physique et de

la biologie, 1er mémoire (Archives des Sciences physiques et naturelles, 1935

[3], vol. 17, p. 5-33), 2e mémoire (Id., p. 226-241), 3e mémoire (Id., 1936 [5],

223



capter l'attention des philosophes et des savants et d'inspirer leurs plus
hautes réflexions.

Deux considérations peuvent guider le lecteur dans l'appréciation de

l'originalité de cette oeuvre philosophique. Elle est due à un physicien —• à

un physicien qui n'a cessé d'instaurer de remarquables expériences. Elle
s'inspire de l'évolution qu'a subie la physique depuis 1890 et à laquelle
Guye a contribué efficacement tout en s'efforçant d'en saisir le sens et d'en

pénétrer la signification.
Le vaste épanouissement de la philosophie scientifique auquel on assiste

depuis la fin du siècle dernier ne doit pas faire oublier que, de tout temps,
les grands savants ont été conduits par leurs recherches à pénétrer dans le
domaine de la philosophie. Bien peu, il est vrai, se sont préoccupés de

dégager leurs conceptions philosophiques de l'ensemble de leur pensée et de
les rendre accessibles au grand public. Lazare Carnot, Laplace, John Herschel,
Ampère, J.-B. Dumas, Whewell, Cournot, Avenarius, et d'autres parmi
lesquels on devrait peut-être citer Descartes, Pascal, Leibniz et Comte, n'ont
cependant pas dédaigné de le faire, témoignant ainsi d'une réelle intention
philosophique. Par le souci qu'il manifeste constamment de relier « les
problèmes particuliers à l'évolution de l'univers pour jeter éventuellement les
bases d'une science qui mériterait plutôt de porter le vénérable et beau nom
de Philosophie Naturelle 2

», Ch.-Eug. Guye s'apparente à ces savants. A ce

titre, son œuvre nous paraît être l'un des premiers témoins, en Suisse

romande, de l'effort des savants pour situer leur science dans le cadre de la
conscience humaine et recréer la véritable unité de l'homme.

Comme Guye le remarque, il a assisté « pour ainsi dire complètement au

prodigieux développement qui aboutit à la nouvelle physique » (p. 277). En

effet, il est né le 15 octobre 1866 à St-Christophe près d'Yverdon3. Sa

famille, d'origine neuchâteloise, ne tarda pas à aller s'établir à Genève où
Guye obtint en 1889 son doctorat ès sciences physiques et où il occupa de

1900 à 1930 la chaire de physique à l'Université. « J'ai donc eu, ajoute-t-il,
un pied dans l'ancienne et un pied dans la nouvelle physique, ayant été bien
souvent le témoin des discussions, hésitations et controverses, parfois pas-

vol. 18, p. 5-20), 4e mémoire (Id., p. 154-171) pour le second. L'appendice
enfin reproduit deux articles : Quelques réflexions sur la « philosophie
scientifique » (Id., 1937 [5], vol.19, p. 5-21) et Un aperçu sur l'évolution de la

pensée des physiciens (Id., 1940 [5], vol.22, p. 63-70 et 73-88).

Le lecteur trouvera à la suite de l'article que M. Jean Weigle a consacré

à son maître : Souvenir de Charles-Eugène Guye (Id., 1943 [5], vol. 25,

p. 57-66) une liste complète de travaux du grand physicien.

2 P. Lecomte du Noiiy : Préface à l'Evolution physico-chimique, 2e éd.,

p. VIII-IX.
3 Sur la vie de Guye, se reporter à l'article de H. Sani : Ch.-Eug. Guye,

C. R. des séances de la Soc. de physique et histoire naturelle de Genève.

1943, vol. 60, p. 18-28.

224



sionnées qui ont marqué cette prodigieuse évolution » (p. 277). On ne s'étonnera

donc pas de voir la pensée philosophique de Guye évoluer parallèlement

à la physique ; on s'en réjouira plutôt, comme d'une preuve d'objectivité,

d'ouverture et de cohérence d'autant plus que ni la continuité, ni
l'unité de la pensée du physicien genevois n'en sont rompues.

En 1916, alors qu'il a déjà derrière lui une œuvre de physicien fort
abondante et qu'il vient de déterminer avec précision, dans des expériences qui
constituèrent l'une des plus remarquables vérifications expérimentales de la

théorie d'Einstein, la variation de la masse de l'électron en fonction de la

vitesse, Guye écrit son premier article philosophique. Le second qui est
consacré à la classification et à l'unification des sciences et qui se trouve aujourd'hui

en tète de l'ouvrage du grand savant, paraît en 1919.

Réfléchissant à la critique que les nouvelles théories faisaient des notions
de temps et d'espace, Guye tente dans cet article « de faire ressortir, quelles
seraient, particulièrement au point de vue de la classification et de

l'unification des sciences, les modifications qu'entraînerait cette corrélation entre
la mesure du temps et celle de l'espace, qui est le fondement même du principe

de relativité» (p. 10). A cet effet, il imagine une classification des

sciences qui repose sur le degré de complexité et le nombre des notions
primordiales qui sont à la base de chacune de celles-ci et en font des

domaines séparés. Alors que l'arithmétique se contente de la notion de nombre,
et la géométrie de celles de nombre et d'espace, la cinématique a besoin en

outre de celle de temps pour se fonder. La physique à laquelle Guye joint la

mécanique, l'astronomie et la chimie fait intervenir la notion de matière ;

la biologie fait en outre appel à la notion de vie et la psychologie enfin,
à celle de pensée. Cette classification que Guye qualifie de métaphysique,
« afin, dit-il, de faire ressortir le caractère profondément énigmatique des

notions fondamentales sur lesquelles elle repose » (p. 13), présente le principe

de relativité comme un premier pas dans cette marche vers la
Science qui doit établir des relations basées sur l'expérience entre les diverses

notions primordiales. Si l'introduction du nouveau principe constitue un
important élément d'unification, elle a d'autre part pour effet de bouleverser
les notions de temps et d'espace. Sans se laisser arrêter par les répugnances
et les oppositions que devait susciter la modification de notions aussi

primitivement évidentes que celles d'espace et de temps, Ch.-Eug. Guye poursuit
sa quête métaphysique : « En résumé, ont voit, dit-il, que les notions
fondamentales qui ont servi à séparer les unes des autres nos diverses sciences

reposent sur des conventions dont le choix paraît lié aux conditions
spéciales du monde dans lequel nous nous trouvons. Mais ces conventions, il
peut y avoir intérêt à les modifier, et il semble même qu'il en soit ainsi

pour les notions d'espace, de temps et de matière, par l'introduction du

principe de relativité » (p. 18-19).

L'article dont je viens d'essayer de rendre compte me paraît éclairer
l'ensemble de la démarche philosophique du physicien genevois. Conscient de

notre impuissance à atteindre La Science et de la nécessité où nous sommes
de subdiviser « l'ensemble de nos connaissances en un certain nombre de

15 225



catégories arbitrairement établies » (p. 12) 4, instruit par la révolution ein-
steinienne de la possibilité de mettre à jour le lien qui unit deux de ces

catégories et poussé par la conviction philosophique « qu'il ne peut y avoir
qu'une science : La Science », Guye se proposera de faire apparaître une
« corrélation » entre les phénomènes physico-chimiques et les phénomènes
biologiques. A cet effet, il reprendra l'hypothèse d'Helmholtz qui fait du
second principe de la thermodynamique « la ligne de démarcation du phénomène

physico-chimique et du phénomène vital » et cherchera à préciser les

conditions sous lesquelles elle répondrait aux exigences combinées des théories

physico-chimiques et biologiques modernes.
Ce programme imposait à l'éminent savant une étude attentive de

l'interprétation qu'il fallait donner des résultats statistiques dus à l'introduction
du calcul des probabilités dans la physique.

La mise à jour de la structure discontinue de la matière a ramené les

physiciens et les chimistes à abandonner le modèle mécanique et astronomique

dont ils usaient pour expliquer les phénomènes physico-chimiques.
C'est ainsi que la Physique de « Fille de l'Astronomie » qu'elle était devint
une « Physique des Principes », dans laquelle on renonçait à pénétrer le
mécanisme intime des phénomènes et on prenait pour guide des principes
généraux tels que ceux de la conservation de la matière, d'action et de réaction,

d'équivalence du travail et de la chaleur.
Le développement parallèle des théories cinétiques, résultant de la structure

discontinue attribuée à la matière, exigeait de nouvelles méthodes de

calcul. La complexité des phénomènes à étudier et la nature discrète des

nombreux éléments qui y intervenaient, désignaient le calcul des
probabilités.

Suivons Ch.-Eug. Guye dans l'analyse qu'il donne des fondements de ce

nouveau moyen d'investigation. Après avoir souligné les difficultés qu'entraîne

le fait que tous les cas possibles doivent être également probables,
il montre comment la loi des grands nombres trouve une limite dans le

phénomène des fluctuations. En effet, plus le nombre d'éléments qui
interviennent dans un phénomène est restreint, plus l'amplitude des fluctuations,
c'est-à-dire, des oscillations autour de la position la plus probable, tend à

masquer la tendance générale, la loi statistique. Cette constatation n'a guère
qu'une importance théorique pour les phénomènes physico-chimiques ; les

lois qui les régissent apparaissent comme des lois statistiques que seul « le
miracle d'une fluctuation de grande amplitude, pourrait un jour, théoriquement

du moins, mettre en défaut » (p. 87).
« Il en résulte que le savant, dans l'exercice de la recherche scientifique,

restera un déterministe convaincu, soit qu'il conçoive la loi physico-chimique
comme un arrêt absolument irrévocable, soit qu'il adopte la conception
nouvelle » qui en fait une loi statistique (p. 87). Il n'en est pas de même au

point de vue philosophique. Cependant, au stade de l'évolution de la
physique auquel nous faisons allusion ici, « l'hypothèse des lois physico-chimi-

4 Guye ajoute : « ...c'est parce que nous ne possédons pas La Science que
nous avons les sciences. »

226



gues n'exclut pas celle d'un déterminisme rigoureux ; mais ce déterminisme
absolu, s'il existe, est relégué dans le monde encore presque inconnu
expérimentalement, des actions individuelles entre atomes, molécules ou électrons »

(p. 92). Le développement de la physique moderne ne tardera pas d'ailleurs
à faire justice de cette réserve et Guye pourra écrire dans un de ses

derniers articles : « Chaque fois que l'on cherche à atteindre le déterminisme
absolu il semble qu'il échappe, et jusqu'ici on n'est pas encore parvenu à

l'introduire dans ce sous-sol invisible où nous localisons les phénomènes

intra-atomiques » (p. 297—298).
Et maintenant, revenons au second principe de la thermo-dynamique et à

l'idée d'en faire la ligne de démarcation des phénomènes physico-chimiques
et des phénomènes vitaux. Si on l'interprète au point de vue de la
thermodynamique classique, il peut être considéré : « comme une sorte de principe
d'évolution dans le domaine des phénomènes physico-chimiques ; en ce sens

que l'évolution d'un système isolé se traduit toujours par un accroissement
de son entropie» (p. 29). Cette augmentation de l'entropie est toujours
corrélative des phénomènes irréversibles qui se passent à l'intérieur du système.
Sous l'action de ceux-ci, le système finira par atteindre un état d'équilibre
auquel correspond un maximum de l'entropie. Dans cette perspective, « il
n'y a, d'après Ch.-Eug. Guye, aucune raison scientifique d'admettre que ce

principe ne soit pas applicable à l'évolution physico-chimique des organismes
vivants » (p. 108).

Il n'en est plus de même lorsqu'on fait de ce principe un principe statistique.

Boltzmann a en effet montré que l'augmentation de l'entropie d'un
système isolé correspond au passage d'un état moins probable à un état plus
probable ; les phénomènes physico-chimiques qui se passent à l'intérieur d'un
système isolé ont pour effet de faire évoluer le système vers des états de

plus en plus probables, de sorte que le système atteint un état d'équilibre
lorsque la probabilité de cet état est un maximum. Les fluctuations
apportent certaines restrictions à cette façon de voir. Cette réserve est sans

importance pratique dans le cas des phénomènes physico-chimiques. Par

contre, le nombre des éléments intervenant dans une statistique biologique
étant incomparablement plus restreint, le second principe pourra être mis

en défaut, une fluctuation de grande amplitude pouvant ramener le système
à un état antérieur, voire à son état initial. En définitive, l'idée de faire du
second principe la ligne de démarcation entre les phénomènes
physicochimiques et les phénomènes vitaux repose sur la possibilité des fluctuations
dans les organismes vivants, c'est-à-dire sur le degré de ténuité que le
biologiste attribuera à la structure des tissus et de la matière vivante.

De cette réflexion sur les notions qui servent de fondement aux diverses
sciences, de cette recherche de corrélation entre les phénomènes biologiques
et leur substratum physico-chimique, de cette préoccupation continue de

rendre compte de l'évolution de la physique, se dégagent aussi bien une
attitude générale à l'égard des problèmes humains, qu'un ensemble de vues

propres à orienter les savants dans leur effort pour se saisir pleinement de leur
science. Cette attitude est faite de modestie et de générosité, d'un respect
des valeurs humaines et morales inspiré par l'assouplissement de la doctrine

15* 227



déterministe, d'un optimisme raisonné qui contraste singulièrement avec le

pessimisme tapageur de M. Jean Rostand. Cet ensemble de vues s'apparente
à la « philosophie de seconde zone » dont le grand mathématicien français,
Henri Lebesgue, disait que « c'est peut-être la seule voie d'accès à la
philosophie véritable 5». Henri -S. Gagnebin.

« Etre et penser. » Cahiers de Philosophie, sous la direction de
Pierre Thévenaz. Editions de la Baconnière, Neuchâtel.
Es ist gewiß ein Wagnis, im fünften Kriegsjähr mit einer Schriftenreihe

vor die Oeffentlichkeit zu treten, deren Anliegen einzig die Erörterung
philosophischer Fragen ist. Und doch hat dieses Wagnis Mutige gefunden, die es

angegriffen haben: unter der Leitung von Pierre Thévenaz erscheint
seit 1943 in den «Editions de la Baconnière» mit dem bedeutenden Titel
«Etre et Penser» eine Reihe philosophischer Schriften. Die Tatsache, daß

nun schon neun wertvolle und beachtliche Beiträge vorliegen, scheint für
ein glückliches Fortschreiten des Unternehmens zu sprechen.

Die Reihe der schweizerischen Publikationen auf dem Gebiet der
Philosophie — es sei nur an die «Revue de Théologie et de Philosophie», an die

junge «Revue Suisse de Psychologie» und das vorliegende Jahrbuch
erinnert — ist um ein bedeutendes Glied erweitert worden. Und doch ist
mehr geschehen als nur das: sie hat zugleich auch ein anderes Gesicht
erhalten. «Etre et Penser» hält die Mitte zwischen der umfassenden
wissenschaftlichen Abhandlung und dem Beitrag, der vornehmlich Teilprobleme
behandelt. Beide Formen der Untersuchung richten sich in erster Linie an
den Gelehrten. Der vorliegenden Reihe dagegen eignet mehr die Form des

Traktats: von verschiedenen Gesichtspunkten und durch immer neu
anhebendes Fragen versucht sie, ihren Gegenstand ins Licht zu rücken und zu
erhellen. Durch die Projektion auf verschiedene Ebenen wird trotz dem
Verzicht auf die logisch geschlossene Deduktion eine Totalität erreicht, die vor
allem den Gebildeten anspricht, der noch an die Wirklichkeit und Wesentlichkeit

philosophischen Denkens glaubt.
Die Methode der Untersuchung bestimmt auch den Stil der Darstellung:

sie verzichtet auf jede bloß vorgebliche Wissenschaftlichkeit der -ismen, ohne
andererseits einer verflachenden und unehrlichen Verwässerung zu verfallen.
Einfach und klar nennt sie die Dinge beim Namen, in diesem Punkt dem
Geist der französischen Sprache als ihrem natürlichen Medium verpflichtet.

Dieser Versuch ist großenteils gelungen. So zeichnet sich etwa Ch. Odiers

Beitrag, der durch seinen psychologischen Gegenstand besonders der
Sprachverwirrung ausgesetzt ist, durch hohe methodische und sprachliche Sauberkeit

aus. Andere Hefte, unter ihnen kaum weniger wertvolle, werden jedoch

wegen der Schwierigkeit und Abstraktheit der behandelten Gegenstände nur
dem Eingeweihten verständlich sein.

5 La controverse sur la théorie des ensembles et la question des

fondements, dans Les Entretiens de Zurich sur les fondements et la méthode des

sciences mathématiques, publiés par F. Gonseth. Zurich, Leemann, 1941,

p. 109.

228



Eine solche Bescheidung schließt auch jede vorsätzliche Parteinahme aus.
Wo vor allem die Gegenstände wesentlich sind, verbietet sich jede doktrinäre

oder nationale Ausschließlichkeit. «Etre et Penser» will nicht das

Sprachrohr einer Schule sein. Vielmehr liegt ihr Ziel gerade darin — und
in diesem Punkt erweist sie sich als in einem hohen Sinne schweizerisch —,
zwischen den verschiedensten Geistern zu vermitteln, die Gegensätze zu
versöhnen in fruchtbarer Auseinandersetzung.

Wenn nun trotzdem die Reihe nicht in das zufällige Nebeneinander
verschiedener Meinungen auseinanderfällt, sondern ein lebendiges Ganzes bleibt,
so darum, weil eine Unruhe alle Beiträge anregt. Thévenaz legt sie im
Vorwort dar. Philosophieren ist ihm im Akt des Denkens und des Seins gegeben.
Ihre höchste Erfüllung liegt darin, diese beiden Enden der philosophischen
Kette zu vereinigen. Ihr Gelingen wäre erreicht, «wenn das Sein für das

Denken durchsichtig würde und das Denken die bewußte Erfüllung des Seins

wäre». Descartes und Bergson erscheinen als die vornehmlichsten Vertreter
zweier Richtungen, die es zu vereinigen gilt. Descartes' «cogito, ergo sum»
wird, ergänzt durch das «sum, ergo cogito» der Existentialphilosophie, zum
Leitspruch des Unternehmens. In diesem Sinne bemüht sich «Etre et Penser»

um die Vereinigung von Immanenz und Transzendenz, von Leben und
Geist.

Es wäre reizvoll, den Variationen dieses Hauptthemas in den verschiedenen

Beiträgen nachzugehen. Dieses Aufspüren soll auf beschränktem Räume
hier noch kurz versucht werden.

Das erste Heft, eine Sammelnummer, unternimmt es, das geistige Gelände
abzustecken. H. Paissac zeigt, in welcher Richtung die angestrebte Verbindung

zu suchen sei. Er sieht sie in dem durch die Diskrepanz von Essenz und
Existenz geforderten Rückgreifen auf die Metaphysik, die nun wieder zum
zentralen Anliegen der Philosophie wird. Thévenaz bestimmt sodann Sinn
und Bedeutung metaphysischer Erkenntnis. Im Selbstbewußtsein als dem
Zusammenfall von Subjektivem und Objektivem sieht er eine ursprüngliche
Gegebenheit, zu der die metaphysische Fragestellung zurückzukehren hat.
Durch diese «Umkehr» auf das Innere nähert sie sich der Moral, die Thévenaz

als die «création de soi par soi» definiert. In der «Umkehr» liegt somit
die Vereinigung von Wissen und Wollen beschlossen; sie ist die Anerkennung

der Tatsache, daß der Mensch in seiner notwendigen Fragwürdigkeit
das Absolute anstrebt. Ein solches Anstreben, eine Intention, ist auch nach
Th. Chevalier der Sinn des Dogmas, des Ortes also, wo das Absolute in den

fragwürdigen menschlichen Bereich eingreift und nach Begreifen verlangt.
W. Keller erörtert sodann kurz die verschiedenen Bilder, unter denen der
Mensch sich im Laufe der Geschichte zu begreifen versucht hat.

In der zweiten Schrift analysiert Maurice Müller sehr eingehend die Wandlung

des Begriffs der Reflexion von Descartes bis Proust. Die Umkehr, von
der Thévenaz spricht, führt zu einem intellektuellen und einem existentiellen

Nachdenken. Diesen beiden Formen entspricht eine unterschiedliche

Auffassung vom Wesen, das einmal mehr als Relation, ein andermal mehr
als psychische Tatsächlichkeit erscheint. Ihnen gesellt sich die Kontrolle
durch die Erfahrung zu, ohne die echtes Nachdenken nicht mehr sein kann.

229



J. Segond untersucht im nächsten Beitrag Formen und Wesen des Gebetes
als zentraler Ausdruck des Geistes, sich das Absolute zu vergegenwärtigen
und sich mit ihm zu vereinigen.

Ein psychologisches Thema greift Ch. Odier in der umfänglicheren Studie
über «Les deux sources de la vie morale» auf. Er zeigt, wie die Verdrängungen

seelischer Inhalte ins Unbewußte neben dem bewußten Gewissen gleichsam

eine zweite Instanz schaffen, das unbewußte Gewissen, dessen
Reaktionen aber nicht mehr moralischen Charakter haben, da ihnen die Freiheit
und die reinigende Wirkung abgehen.

Jean Wahl faßt unter dem Titel «Existence humaine et transcendance»
die fundamentalen Thesen noch einmal zusammen. Er geht von der Existenz
der Dichterphilosophen wie Kierkegaard, Nietzsche und Rimbaud aus. In
ihrer existentiellen Gespaltenheit sieht er den Ausdruck der Spannung
zwischen transzendenter Immanenz in der Perzeption und immanenter
Transzendenz in der Ekstase. Diese Dialektik zu überwinden, jenseits oder diesseits

von Realismus und Idealismus eine Mystik der Dinge zu gründen,
darauf zielt sein Versuch. Sein Werk gipfelt in der Frage, ob nicht die
Existenz der Dichterphilosophen existentieller ist als die der Existentialphilo-
sophen, und untersucht daraufhin die Beziehungen zwischen Metaphysik
und Poesie. In der Poesie sieht er die geforderte Vereinigung von Subjektivem

und Objektivem verwirklicht; so wird also jede Poesie metaphysisch
und die Metaphysik vielleicht im letzten Grunde Poesie sein.

Gerade diese letzte Schrift zeigt, wie wertvolle Ausblicke von dieser Warte
aus gewonnen werden können. Nicht nur der Philosoph, jeder, der erkannt
hat, daß die Verbindung von Geist und Leben ein fundamentales und
drängendes Anliegen unserer Zeit ist, wird in diesen Heften wertvolle Aufschlüsse

finden. Fritz Schaufelberge r.

230


	Besprechungen = Comptes rendus

