Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 4 (1944)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus.

Fritz Medicus: Vom Wahren, Schonen und Guten. Erlenbach-
Ziirich, Eugen Rentsch, 1943.

Fritz Medicus: Von der doppelten Basis der menschlichen Dinge.
Nr. 37 der Kultur- und Staatswissenschaftlichen Schriften der
Eidgenossischen Technischen Hochschule. Ziirich, Polygraphi-
scher Verlag 1943.

Wer die Ursachen der gegenwirtigen Geistes- und Lebenskrise Europas
auf den Blittern der Philosophiegeschichte nachzuschlagen versucht, wird
wohl am nachdenklichsten bei jenem Einschnitt im ausgehenden 16. und be-
ginnenden 17. Jahrhundert verweilen, wo die Sikularisation des modernen
Geisteslebens ihren Anfang genommen hat. Darunter ist nicht etwa nur die
Befreiung der Wissenschaften von der Bevormundung durch die Kirche ver-
standen, sondern die Auflésung der noch von Renaissancedenkern und
Barockmystikern wie Paracelsus, Giordano Bruno, Jakob Bthme in unmit-
telbarem, schauendem BewuBtsein erfaBten Universaleinheit von Gottlichem
und Menschlichem, Natur und Geist oder, um das tiefsinnige Bild jener Zeit
zu verwenden, von Mikrokosmos und Makrokosmos.

Wenn auch historisch betrachtet diese Sikularisation unter gewissen Not-
wendigkeiten vor sich ging, so stellt sich dennoch ihre absolute und letzte
Konsequenz, nimlich die das Leben und Denken breiter Massen beherr-
schende materialistische Weltanschauung des 19. und 20. Jahrhunderts, im
Blick auf ihre konkreten Wirkungen zum mindesten als hochst problematisch
dar; denn die Tatsache ist nicht zu verkennen, dall die rein auf dem Sinn-
lich-Materiellen fuBende Philosophie von Ludwig Feuerbach und Karl Marx
sowie auch die des franzéosischen Positivismus — wir fithren diese Namen
nur als bezeichnende Beispiele an — mit der jiingsten Geschichte aufs engste
verbunden ist. Nietzsche machte noch einen letzten groBen Versuch, seine
Zeit vor dem konsequenten Materialismus, der in den Nihilismus miinden
muBte, zu retten; doch erkannte er nicht, daB} seine. Welt des «Willens zur
Macht», die Welt des «Ewig-sich-selber-Schaffens» und «Ewig-sich-selber-
Zerstorens», nur eine sublimere Form des Materialismus bedeutet, da das
Geistige sich hier ja nur als etwas Sekundires, Abhingiges zu entwickeln
vermag.

Einen beachtenswerten Beitrag zu den eben beriihrten Problemen gibt
Fritz Me dicus in seinen sechs kulturphilosophischen Abhandlungen: Vom
Wahren, Guten und Schénen, die in der Zeit von 1918 bis 1939 entstanden
sind. Zu einem aktuellen Thema iuBert sich der Autor ferner in dem sepa-
rat erschienenen Aufsatz: Von der doppelten Basis der menschlichen Dinge.

Medicus geht vom Idealismus aus, der in der Geschichte mit Plato beginnt
und durch Kant, Fichte, Schelling und Hegel seine hochste gedankliche Pra-

218



gung erfuhr. Er orientiert sich daher immer wieder am geistesgeschichtlichen
Erbe der Vergangenheit, das er mit exakter Kenntnis souverin beherrscht,
indem er frither Erkanntes bald kritisch diskutiert, bald interpretierend
unterstreicht; dies vermittelt seiner Darstellung anziehende Lebendigkeit.
Das bestindige Zuriickgreifen auf die Geistesgeschichte bedeutet aber mehr
als bloBe Illustrierung: es entspricht der Einsicht des Verfassers, daB vor
den Aufgaben der Gegenwart das Erlernte und Ererbte immer wieder pro-
blematisch wird und daB sich das Wesen der Vergangenheit stets so er-
schlieBt, wie es fiir die Gegenwart Bedeutung hat.

Bei Plato sind die Ideen des Wahren, Guten und Schonen zeitlos und
haben daher keine Beziehung zum geschichtlichen Leben. Darum besteht fiir
Plato zwischen der Welt des Sinnlichen und der Ideen, d. h. zwischen Natur
und Geist, eine uniiberbriickbare Kluft. Auch bei Descartes ist ja der Dua-
lismus zwischen Natur und Vernunft, Kérper und Seele noch in seiner vol-
len Tragweite aufrechterhalten, wobei der Vernunft der Primat zugespro-
chen wird. Ein kiinftiges KulturbewuBtsein mufB} sich aber nach Medicus’
Ueberzeugung aus dem Einheitsgrund von Natur und Geist herausbilden.

Die Frage der Einheit von Natur und Geist, Kérper und Seele, Form und
Gehalt, oder wie man es immer bezeichnen will, hat das Geistesleben der
letzten Jahre, nachdem das Versagen der materialistischen Weltanschauung
zutage getreten war, wieder in starkem MaBe beschiiftigt. Auf dem Gebiete
der bildenden Kunst mochte der Surrealismus die dualistische Scheidung
von Mensch und Welt tiberwinden. Aber gerade die Versuche des Surrealis-
mus stellen die Tatsache, daB sich das heutige KulturbewuBtsein hier durch-
aus noch in dunklen Fragen bewegt, am deutlichsten zur Schau; denn die
Surrealisten kommen nicht von der Zufilligkeit der gegenstindlichen Welt
los, zugleich aber empfinden sie diese Zufalligkeit als Mangel, so dafl sie
also ganz und gar im Problematischen steckenbleiben. Dieses Befangensein
im Zufilligen bedeutet eine letzte Konsequenz der Sikularisation durch das
materialistische Denken, die schlieflich dahin gefiihrt hat, daB man sich
nicht mehr am Ewigen orientierte. Die frithern Zeiten, so zum Beispiel die
Denker und Kiinstler der Renaissance, haben, wie Medicus darlegt, die gegen-
stindliche Welt gar nicht so als zufillig empfunden, weil sie sie im «Willen
Gottes gegriindet» sahen. Ein kiinftiges aus der Einheit des Seins erwach-
sendes KulturbewuBtsein mull daher eine neue, von religisen Inhalten er-
fiillte Beziehung zum Ewigen, den Ideen des Wahren, Guten und Schénen,
finden. «Wesenhaft gegriindetes Daseinsrecht erhalten die Dinge der Welt
nur durch Religion.» Damit ist die Distanzierung vom Materialismus deut-
lich markiert.

Die Tatsache, daB das Problem des Zufilligen das gegenwirtige Geistes-
und Kulturleben besonders beschiftigt, zeigt an, daB neben die in Kants
Epoche aktuelle Frage des Verhiltnisses von Subjekt und Objekt immer
mehr auch die Frage des Zeitbegriffs in den Vordergrund geriickt ist und
daB die wechselseitige Bezichung dieser beiden Fragen heute schirfer als
je empfunden wird. Kant zertriimmerte den Zeitbegriff der Aufklirung, in-
dem er die Zeit als apriorische «Form unserer innern Anschauung» erkannte.
Er sah in ihr die Funktion, durch die die Gegenwartswelt der Erfahrung

219



konstituiert wird, indem er ihr neben der transzendentalen Idealitit empi-
rische Realitit zusprach. Schelling fand, Kant weiterfithrend, tiefe Worte
iiber das unmittelbare Erlebnis der Zeit, das durch die Beziehung des Zeit-
lichen auf das Ewige zustande kommt: «Die wahre Ewigkeit ist die, welche
die Zeit sich unterworfen hilt, nicht die, welche alle Zeit ausschlieBt.» Von
hier aus konnte Hegel zu dem Begriff der Geschichte gelangen, die sich als
Verwirklichung des ewigen absoluten Geistes darstellt. In neuerer Zeit be-
rithrt sich Bergson darin eng mit Schelling, daB er von der Zeit (durée
réelle) als einer Daseinsweise des Menschen spricht, in der das Vergangene,
Gegenwirtige und Zukiinftige erlebt wird. Diese Erlebniszeit steht fiir Berg-
son iiber der Mefzeit (temps longueur).

Medicus schreitet in diesen Spuren fort, wenn er am Erlebnis der Zeit
festhilt. Das Neue seiner Formulierung diirfte dabei in der feinen Differen-
zierung von «zeitlos» und «iiberzeitlich» bestehen. «Zeitlos ist, was kein Ver-
hiltnis zur Zeit hat (wie das Einmaleins); tiberzeitlich, was zu jeder beson-
deren Zeit auch sein besonderes Verhilinis beansprucht (wie die Kunst oder
das Recht oder die Moral).»

Plato hat den Ideen zeitloses Leben zugesprochen; auch fiir Kant steht
das auf die Idee des Guten ausgerichtete sittliche Handeln unter keinen
Zeitbedingungen. Wenn aber die Ideen des Wahren, Guten und Schénen als
iiberzeitlich erkannt werden, so wird zugleich gesehen, daB sie als Ewiges
in das unter der Zeit stehende menschliche BewuBtsein hineinragen und
daBl wir darum nur aus unserer Zeit heraus an ihrer Realisierung teilhaben
konnen. Neben das Denken muB daher hier auch die vom Zeitlichen ins
Ueberzeitliche dringende Schau treten, zu der beispielsweise Nikolaus Cusa-
nus fihig war, wenn er in Gott als der «coincidentia oppositorum» die
schlieBliche Vereinigung und Aufhebung der Gegensiitze im Unendlichen
verwirklicht sah.

Es ist nun aber bedeutsam, daB Medicus im Grunde dem Ethischen den
Primat zuspricht. Der Mensch hat letzten Endes nur durch sittliches Han-
deln an der iiberzeitlichen Einheit des Seins teil; denn er ist in der Zeit
vor Entscheidungen gestellt, die er auf Grund seines sittlich-verantwort-
lichen BewuBtseins, d.h. seines Gewissens fillen muBl. «Nur wo sich ein
Leben in Entscheidungen aufbaut, wird Vergangenheit abgelost und ,wahre
Gegenwart’ gewonnen.» Darin manifestiert sich die sittliche Freiheit, die
den Einzelnen, weil sie verantwortliche Gegenwiirtigkeit zeugt, zugleich von
sich selber weg in die Gemeinschaft weist.

Der tiefere Sinn der iiberzeitlichen Ideen besteht also darin, dall sie
immer wieder neu bestimmt, d.h. in und aus der Zeit heraus neu erkannt,
verwirklicht und gestaltet werden miissen. Die Einheit des Seins im iiber-
zeitlichen Dreiklang des Wahren, Guten und Schénen wirkt nicht auto-
matisch durch sich selbst, sondern tritt als permanente Aufgabe an den
Einzelnen und die Gemeinschaft heran. «Durch verantwortliches Handeln
wird die Zeit nicht mit Wesenlosem, mit ,Zufiilligem’ bloB ausgefiillt, son-
dern mit sittlich Notwendigem wesenhaft erfiillt. Hingebung an die in ihrer
Tiefe verstandene Pflicht, an die ,Forderung des Tages’, macht dem Men-
schen seine Zeit gehaltvoll.» Und von da aus erschlieBt sich ein Letztes, in-

220



dem sich nunmehr im zeit- und alltagsbedingten menschlichen BewuBtsein
das Leben in seiner ganzen Fiille und Tiefe unmittelbar ausspricht. «Die
Freiheit eines Menschen ist sein Anteil an der Tiefe der Wirklichkeit.»

Gegeniiber den weitgehend von mathematisch-naturwissenschaftlichem
Denken bestimmten Wissenschaftsmethoden, die das lebendige Dasein zu
einer zeitlosen Reihe gegensténdlicher oder vergegenstindlichter Fakten er-
niedrigten, spricht Medicus nun fiir eine Neuorientierung des Erkenntnis-
strebens: Das von der Zeit aus auf das Ueberzeitliche ausgerichtete Denken
umfaBt das gesamte Leben und schopft daher seine Wahrheit auch aus dem
Erleben. Damit rehabilitiert Medicus das Wort «erleben», das da und
dort durch eine subjektivistische Psychologie in Verruf geraten war, und
fithrt auf seinen wesenhaften Sinn zuriick, Wieder ist es das Erbe des deut-
schen Idealismus, das hier ans Tageslicht gehoben wird; Schelling sprach ja
bereits dasselbe aus, wenn er sagi: «Die Natur weill nicht durch Wissen-
schaft, sondern durch ihr Wesen, oder auf magische Weise. Die Zeit wird
kommen, da die Wissenschaften mehr und mehr aufhéren werden und die
unmittelbare Erkenntnis eintreten. Alle Wissenschaften, also solche, sind nur
erfunden aus Mangel der letzteren.»

Diese verinderten Aspekte auf einzelne Wissensgebiete anwendend, sagt
Medicus iiber die Naturforschung, daB fir sie das Leben nicht zu toter
Gegenstindlichkeit erstarren diirfe, sondern zur lebendigen Idee werden
miisse, einer «philosophischen Ueberzeugung», fiir die die Trennung zwi-
schen Ich und Ding nicht besteht. Es ist dies «eine Philosophie, die hinter
die Trennung von Subjekt und Objekt zuriickfithrt und dabei immer noch
im Wirklichen bleibt, eine Philosophie, die die Natur nicht nur als Gegen-
stand kennt, sondern die von einem urspriinglichen Erleben der Natur weil3:
die Natur ist ja nicht nur auBler ums, sondern wir selbst gehoren ihr, leben
in ihr, erleben sie in uns.»

Von solchem Standpunkt aus muf -freilich auch der Begriff der wissen-
schaftlichen Objektivitit eine Korrektur erfahren. Medicus erldutert dies in
anschaulicher Weise in bezug auf ein Gebiet, wo gern und viel von Objek-
tivitit gesprochen wird, wo aber ihre Fragwiirdigkeit oft auch am auffal-
lendsten in Erscheinung tritt, nimlich in der geschichtlichen Erkenntnis.
Der Verfasser scheut sich nicht zu sagen, dall schlechthinnige geschichtliche
Objektivitiit, wie sie meist verstanden wird, im Grunde unméglich ist, wenn
der Historiker weiter als nur zu einer katalogisierenden Registrierung von
Fakten gelangen will. Denn «das Leben eines jeden einzelnen Menschen glie-
dert sich in besonderer Weise ein in das geschichtlich bestimmte Leben der
Menschheit. Wo immer die Erkenntnis das umschlieBende Leben selbst in
irgendeiner seiner Gestalten zum Inhalt hat, da ist sie Modifikation des
SelbstbewuBtseins dieses Lebens: in der geschichtlichen Erkenntnis... er-
lebt sich das Ich in der Wirklichkeit, nicht in Entgegensetzung gegen sies.
Darum wird jede Zeit an der Vergangenheit so Anteil nehmen und sie so
erkliren, wie sie fiir die Gegenwart Bedeutung hat. Der Einzelne darf je-
doch die Geschichte nicht in subjektivistischer Willkiir zurechtbhiegen und Die-
ner von Machtinteressen sein, sondern er ist dem Leben seiner Zeit, d. h. in
diesem Falle den Menschen in der Konkretheit ihres Tuns und Leidens und

221



damit der Gemeinschaft verantwortlich. Die Gemeinschaft ist das Subjekt
des geschichtlichen Lebens und darum das ewige Thema der Historie. Aber
auch hier mufl die Einheit des Vielen vom Ueberzeitlichen her gewonnen
werden, das letzten Endes an das geschichtliche Dasein eine einzige Aufgabe
stellt: die «einer Gestaltung der Menschlichkeit des Lebens»; denn «Mensch-
lichkeit ist die unendliche Aufgabe der Menschheit». Die Idee der Mensch-
lichkeit bedeutet daher «das transzendentale Prinzip aller geschichtlichen
Erkenntnis». Durch diese Beziehung auf das Ueberzeitliche gewinnt der
Historiker zugleich die Ueberlegenheit iiber das geschichtlich Bestimmende
und Bedingende. Diese Ueberlegenheit ist gleichbedeutend mit Freiheit, die
der Verantwortlichkeit des Denkens entspringt. Damit wird der Begriff der
geschichtlichen Objekiivitit neu bestimmt.

Dieses umfassende, aus den tiefen Griinden des Erlebens auf die Hohe
klarer Erkenntnis emporstrebende WahrheitshewuBtsein ist es, aus dem der
Verfasser letzten Endes die Entstehung eines kiinftigen KulturbewuBtseins
moglich sieht. «Kultur ist ein sich selbstindig gestaltendes Gemeinschafts-
leben, und ein Kulturmensch ist derjenige, der etwas von diesem Leben als
sein eigenes Leben in sich hegt. Nicht vom Gegenstindlichen, sondern vom
Unmittelbaren ist die Rede, wenn von Kultur geredet wird; Kultur wird
nicht gezimmert, sondern sie wichst — sie wichst in denen, die ihre freien
Triger sind. Thr Wachstum macht sich dadurch kund, dal bestimmte, in
steter Umformung begriffene Aufgaben anerkannt und bearbeitet werden.»

Der Aufsatz «Von der doppelten Basis der menschlichen Dinge» fullt auf
den gleichen Grunderkenntnissen, wie sie eben umrissen wurden. Es soll
deshalb im folgenden nur kurz das Besondere herausgestellt werden. Der
Titel 1iBt nicht ohne weiteres vermuten, daB der grioBite Teil der Ausfiib-
rungen des Verfassers einem der konkretesten Probleme der Gegenwart ge-
widmet ist, nimlich der Wirtschaft.

Medicus geht hier von Hegels Unterscheidungen zwischen subjektivem
und objektivem Geist aus, in dem sich der absolute Geist oder, mit Schel-
ling zu sprechen, die absolute Identitiit verwirklicht. Die Basis des subjek-
tiven Geistes ist die Natur; denn das geistige Leben des Einzelnen entfaltet
sich auf dem Grunde des physischen, wie z. B. des menschlichen Kérpers.
Die Basis des objektiven Geistes, der aus dem subjektiven hervorgeht, ist
das Wirtschaftliche; denn «nur wo die erforderlichen okonomischen Mittel
zur Verfiigung stehen, kommen die Werke, die von Kiinstlern und Gelehr-
ten geschaffen werden kénnten, ins Dasein und bedeuten sie etwas fiir das
allgemeine Kulturleben».

Liegt darin aber nicht eine leise Konzession an das materialistische Den-
ken? Medicus widerlegt diesen Einwand allein schon durch das Wort Basis.
Basis bezeichnet kein existentielles Verhiltnis, sie ist kein Seinsgrund, aus
dem die Gestaltungen des Geistes als «Ueberbau» entstehen kénnten, wie
Marx es haben will; sondern Basis ist nur der konkrete, neutrale Boden,
iiber dem der Geist nach eigenen Gesetzen sein Gebiude errichtet. Auf
solche Weise verstanden, ist Basis weder als Natur noch als Wirtschaft sitt-
lich bestimmt; sie ist also nicht gut und nicht bése und hat darum nichts
mit der Aufgabe verantwortlicher Entscheidung zu tun. Diese kommt allein

222



dem Menschen zu. Die Wirtschaft als Basis ist zwar notwendig, sie ist ein
«Bediirfnis der Lebensnot»; aber der Mensch ist bei der Befriedigung dieses
Bediirfnisses «den Normen des Geistes verantwortlich». Auch im Wirtschaft-
lichen ist Menschlichkeit unendliche Aufgabe. Die Wirtschaft soll nicht herr-
schen, wie es dieser Tage der Fall ist, sondern mit ihren Zielen «hohern
Zielen dienen» — dadurch wird sie menschlich.

Im Unterschied zur Natur kommt die Wirtschaft immer nur durch ein-
zelne Willensakte zustande. Darum ist der Einzelne der Gemeinschaft gegen-
itber fiir die Wirtschaft verantwortlich. Nun besteht aber die Tatsache, daB,
obwohl die einzelnen Willensakte innerhalb des wirtschaftlichen Geschehens
aufbauend gemeint sind, aus ihrem Zusammenwirken hiufig nur Zerstérung
hervorgeht, «weil ihr Aufbauwille partikulir und auf Kosten anderer wirken
méchtes. Und so geschieht es, daB die Wirtschaft letzten Endes oft als
iiberindividuelles Schicksal in Erscheinung tritt: «Was im groBen geschieht,
ist etwas, das niemand so gewollt hat. Und wofiir wir dennoch eine sehr all-
gemeine Verantwortlichkeit anzuerkennen haben. Schicksalshaft iibermich-
tig, unberechenbar, wenn auch oft seine Schatten vorauswerfend, kommt,
was kommen muBl.» Mit diesen Worten ist die Tragik des modernen Wirt-
schaftslebens in ihrer ganzen Abgriindigkeit aufgezeigt.

Paul Baumgartner.

Ch.-Eug. Guye : L’évolution physico-chimique. (L’évolution phy-
sico-chimique — Les frontiéres de la biologie — Appendice.)
Préface de P. Lecomte du Noiiy. 2¢ édition. Paris, Hermann,
1942, XII, 308 p. *

Malgré les apparences, ce n’est point une simple réédition de 'un ou de
I’autre de ses écrits que Ch.-Eug. Guye a offert au public, quelques mois
avant sa mort. Il a tenu a réunir en un volume ceux de ses articles qui ont
une portée philosophique, nous donnant ainsi une ceuvre qui, par 'intégrité,
Iouverture et la profondeur de pensée dont elle témoigne, est digne de

! Comme l'indique son sous-titre, ce volume se compose de trois parties ;
les deux premiéres constituent une édition, revue et complétée, de deux
ouvrages : L’évolution physico-chimique (Bibliothéque de synthése historique
dirigée par L. Rougier. Paris, Chiron, 1922) et Les frontiéres de la physique
et de la biologie (Genéve, Kiindig, 1926), dans lesquels Guye avait réuni une
série d’articles : Réflexions sur la classification et lunification des sciences
(Archives de psychologie, 1919, t. 27,n° 67), L’évolution des phénoménes phy-
sico-chimiques et le calcul des probabilités (Journal de chimie physique,
1917, t. 15, p. 215-272) et Le principe de Carnot et I’évolution physico-chimi-
que des organismes vivants (Archives des sciences physiques et naturelles,
1920 [5], vol. 2) dans le premier; Les frontiéres de la physique et de
la biologie, 1. Equilibre vital et thermo-dynamique (Revue générale des
sciences, 1934, t. XLV, p. 432-436), II. Dissymétrie micellaire (statistique) et
dissymétrie moléculaire (Id., p.469-472), Les frontiéres de la physique et de
la biologie, 1T mémoire (Archives des Sciences physiques et naturelles, 1935

13], vol. 17, p.5-33), 2¢ mémoire (Id., p. 226-241), 3¢ mémoire (Id., 1936 [5],

223



capter l’attention des philosophes et des savants et d’inspirer leurs plus
hautes réflexions.

Deux considérations peuvent guider le lecteur dans D’appréciation de
Voriginalité de cette ceuvre philosophique. Elle est due a un physicien — 2
un physicien qui n’a cessé d’instaurer de remarquables expériences. Elle
g’inspire de 1’évolution qu’a subie la physique depuis 1890 et a laquelle
Guye a contribué efficacement tout en s’efforgant d’en saisir le sens et d’en
pénétrer la signification.

Le vaste épanouissement de la philosophie scientifique auquel on assiste
depuis la fin du siécle dernier ne doit pas faire oublier que, de tout temps,
les grands savants ont été conduits par leurs recherches a pénétrer dans le
domaine de la philosophie. Bien peu, il est vrai, se sont préoccupés de dé-
gager leurs conceptions philosophiques de 1’ensemble de leur pensée et de
les rendre accessibles au grand public. Lazare Carnot, Laplace, John Herschel,
Ampére, J.-B. Dumas, Whewell, Cournot, Avenarius, et d’autres parmi les-
quels on devrait peut-étre citer Descartes, Pascal, Leibniz et Comte, n’ont
cependant pas dédaigné de le faire, témoignant ainsi d’une réelle intention
philosophique. Par le souci qu’il manifeste constamment de relier « les pro-
blémes particuliers & I’évolution de l'univers pour jeter éventuellement les
bases d’une science qui mériterait plutot de porter le vénérable et beau nom
de Philosophie Naturelle? », Ch.-Eug. Guye s’apparente a ces savants. A ce
titre, son auvre nous parait étre I'un des premiers témoins, en Suisse ro-
mande, de Peffort des savants pour situer leur science dans le cadre de la
conscience humaine et recréer la véritable unité de ’homme.

Comme Guye le remarque, il a assisté « pour ainsi dire complétement au
prodigieux développement qui aboutit a la nouvelle physique » (p.277). En
effet, il est né le 15 octobre 1866 a St-Christophe prés d’Yverdon?®. Sa
famille, d’origine neuchateloise, ne tarda pas a aller s’établir & Genéve ou
Guye obtint en 1889 son doctorat és sciences physiques et ou il occupa de
1900 a 1930 la chaire de physique a I"Université. « J’ai donc eu, ajoute-t-il,
un pied dans I’ancienne et un pied dans la nouvelle physique, ayant été bien
souvent le témoin des discussions, hésitations et controverses, parfois pas-

-

vol. 18, p.5-20), 4¢ mémoire (Id., p.154-171) pour le second. L’appendice
enfin reproduit deux articles : Quelques réflexions sur la « philosophie scien-
tifique » (Id., 1937 [5], vol. 19, p.5-21) et Un apergu sur lévolution de la
pensée des physiciens (Id., 1940 [5], vol. 22, p. 63-70 et 73-88).

Le lecteur trouvera a la suite de l’article que M. Jean Weigle a consacré
A son maitre : Souvenir de Charles-Eugéne Guye (Id., 1943 [5], vol. 25,
p.57-66) une liste compléte de travaux du grand physicien.

2 P. Lecomte du Noiiy : Préface a I’Evolution physico-chimique, 2¢ éd.,

p. VIILIX.

3 Sur la vie de Guye, se reporter a 'article de H.Sani: Ch.-Eug. Guye,
C.R. des séances de la Soc. de physique et histoire naturelle de Genéve.

1943, vol. 60, p. 18-28.

224,



sionnées qui ont marqué cette prodigieuse évolution » (p.277). On ne s’éton-
nera donc pas de voir la pensée philosophique de Guye évoluer paralléle-
ment a la physique ; on s’en réjouira plutdét, comme d’une preuve d’objec-
tivité, d’ouverture et de cohérence d’autant plus que ni la continuité, ni
I’'unité de la pensée du physicien genevois n’en sont rompues.

En 1916, alors qu’il a déja derriére lui une ceuvre de physicien fort abon-
dante et qu’il vient de déterminer avec précision, dans des expériences qui
constituérent 'une des plus remarquables vérifications expérimentales de la
théorie d’Einstein, la variation de la masse de ’électron en fonction de la
vitesse, Guye écrit son premier article philosophique. Le second qui est con-
sacré a la classification et a 'unification des sciences et qui se trouve aujour-
d’hui en téte de I'ouvrage du grand savant, parait en 1919,

Réfléchissant a la critique que les nouvelles théories faisaient des notions
de temps et d’espace, Guye tente dans cet article « de faire ressortir, quelles
seraient, particuliérement au point de vue de la classification et de l'unmi-
fication des sciences, les modifications qu’entrainerait cette corrélation entre
la mesure du temps et celle de I’espace, qui est le fondement méme du prin-
cipe de relativité » (p.10). A cet effet, il imagine une classification des
sciences qui repose sur le degré de complexité et le nombre des notions
primordiales qui sont a la base de chacune de celles-ci et en font des do-
maines séparés. Alors que ’arithmétique se contente de la notion de nombre,
et la géométirie de celles de nombre et d’espace, la cinématique a besoin en
outre de celle de temps pour se fonder. La physique a laquelle Guye joint la
mécanique, 'astronomie et la chimie fait intervenir la notion de matiére ;
la biologie fait en outre appel a la notion de vie et la psychologie enfin,
a celle de pensée. Cette classification que Guye qualifie de métaphysique,
« afin, dit-il, de faire ressortir le caractére profondément énigmatique des
votions fondamentales sur lesquelles elle repose » (p.13), présente le prin-
cipe de relativité comme un premier pas dans cette marche vers la
Science qui doit établir des relations basées sur I’expérience entre les diver-
ses notions primordiales. Si l'introduction du nouveau principe constitue un
important élément d’unification, elle a d’autre part pour effet de bouleverser
les notions de temps et d’espace. Sans se laisser arréter par les répugnances
et les oppositions que devait susciter la modification de notions aussi primi-
tivement évidentes que celles d’espace et de temps, Ch.-Eug. Guye poursuit
sa quéte métaphysique : « En résumé, ont voit, dit-il, que les notions fonda-
mentales qui ont servi a séparer les unes des autres nos diverses sciences
reposent sur des conventions dont le choix parait lié aux conditions spé-
ciales du monde dans lequel nous nous trouvons. Mais ces conventions, il
peut y avoir intérét a les modifier, et il semble méme qu’il en soit ainsi
pour les notions d’espace, de temps et de matiére, par Pintroduction du
principe de relativité » (p.18-19).

L’article dont je viens d’essayer de rendre compte me parait éclairer ’en-
semble de la démarche philosophique du physicien genevois. Conscient de
notre impuissance a atteindre La Science et de la nécessité oli nous sommes
de subdiviser « I’ensemble de nos connaissances en um certain nombre de

15 225



catégories arbitrairement établies » (p.12) %, instruit par la révolution ein-
steinienne de la possibilité de metire a jour le lien qui unit deux de ces
catégories et poussé par la conviction philosophique « qu’il ne peut y avoir
qu’une science : La Science », Guye se proposera de faire apparaitire une
« corrélation » entre les phénoménes physico-chimiques et les phénomeénes
biologiques. A cet effet, il reprendra I’hypothése d’Helmholtz qui fait du
second principe de la thermodynamique « la ligne de démarcation du phéno-
méne physico-chimique et du phénoméne vital » et cherchera a préciser les
conditions sous lesquelles elle répondrait aux exigences combinées des théo-
ries physico-chimiques et biologiques modernes.

Ce programme imposait a4 ’éminent savant une étude attentive de l'inter-
prétation qu’il fallait donner des résultats statistiques dus a l'introduction
du calcul des probabilités dans la physique.

La mise a jour de la structure discontinue de la matiére a ramené les
physiciens et les chimistes a abandonner le modéle mécanique et astrono-
mique dont ils usaient pour expliquer les phénoménes physico-chimiques.
C’est ainsi que la Physique de « Fille de ’Astronomie » qu’elle était devint
une « Physique des Principes », dans laquelle on renoncait i pénétrer le
mécanisme intime des phénoménes et on prenait pour guide des principes
généraux tels que ceux de la conservation de la matiére, d’action et de réac-
tion, d’équivalence du travail et de la chaleur.

Le développement paralléle des théories cinétiques, résultant de la struc-
ture discontinue attribuée a la matiére, exigeait de nouvelles méthodes de
calcul. La complexité des phénoménes a étudier et la nature discréte des
nombreux éléments qui y intervenaient, désignaient le calcul des proba-
bilités.

Suivons Ch.-Eug. Guye dans I’analyse qu’il donne des fondements de ce
nouveau moyen d’investigation. Aprés avoir souligné les difficultés qu’en-
traine le fait que tous les cas possibles doivent &tre également probables,
il montre comment la loi des grands nombres trouve une limite dans le
phénoméne des fluctuations. En effet, plus le nombre d’éléments qui inter-
viennent dans un phénoméne est restreint, plus ’amplitude des fluctuations,
c’est-a-dire, des oscillations autour de la position la plus probable, tend a
masquer la tendance générale, la loi statistique. Cette constatation n’a guére
qu’une importance théorique pour les phénoménes physico-chimiques ; les
lois qui les régissent apparaissent comme des lois statistiques que seul «le
miracle d’une fluctuation de grande amplitude, pourrait un jour, théorique-
ment du moins, mettre en défaut » (p.87).

« Il en résulte que le savant, dans ’exercice de la recherche scientifique,
restera un déterministe convaincu, soit qu’il congoive la loi physico-chimique
comme un arrét absolument irrévocable, soit qu’il adopte la conception nou-
velle » qui en fait une loi statistique (p.87). Il n’en est pas de méme au
point de vue philosophique. Cependant, au stade de I’évolution de la phy-
sique auquel nous faisons allusion ici, « I’hypothése des lois physico-chimi-

% Guye ajoute : «...c’est parce que nous ne possédons pas La Science que
nous avons les sciences. » g

226



ques n’exclut pas celle d'un déterminisme rigoureux ; mais ce déterminisme
absolu, s’il existe, est relégué dans le monde encore presque inconnu expéri-
mentalement, des actions individuelles entre atomes, molécules ou électrons »
(p. 92). Le développement de la physique moderne ne tardera pas d’ailleurs
a faire justice de ceite réserve et Guye pourra écrire dans un de ses der-
niers articles: « Chaque fois que 1’on cherche a atteindre le déterminisme
absolu il semble qu’il échappe, et jusqu’ici on n’est pas encore parvenu a
I'introduire dans ce sous-sol invisible ot nous localisons les phénoménes
intra-atomiques » (p. 297—298).

Et maintenant, revenons au second principe de la thermo-dynamique et a
I'idée d’en faire la ligne de démarcation des phénoménes physico-chimiques
et des phénoménes vitaux. Si on Iinterpréte au point de vue de la thermo-
dynamique classique, il peut &tre considéré : « comme une sorte de principe
d’évolution dans le domaine des phénoménes physico-chimiques ; en ce sens
que I’évolution d’un systéme isolé se traduit toujours par un accroissement
de son entropie » (p.29). Cette augmentation de I’entropie est toujours cor-
rélative des phénoménes irréversibles qui se passent i 'intérieur du systéme.
Sous I’action de ceux-ci, le systéme finira par atteindre un état d’équilibre
auquel correspond un maximum de D’entropie. Dans cette perspective, « il
n’y a, d’aprés Ch.-Eug. Guye, aucune raison scientifique d’admettre que ce
principe ne soit pas applicable a I’évolution physico-chimique des organismes
vivants » (p. 108).

Il n’en est plus de méme lorsqu’on fait de ce principe un principe statis-
tique. Boltzmann a en effet montré que l’augmentation de I’entropie d’un
systéme isolé correspond au passage d’un état moins probable i un état plus
probable ; les phénoménes physico-chimiques qui se passent a l'intérieur d’un
systéme isolé ont pour effet de faire évoluer le systéme vers des états de
plus en plus probables, de sorte que le systéme atteint un état d’équilibre
lorsque la probabilité de cet état est un maximum. Les fluctuations ap-
portent certaines restrictions a cette facon de voir. Cette réserve est sans
importance pratique dans le cas des phénoménes physico-chimiques. Par
contre, le nombre des éléments intervenant dans une statistique biologique
étant incomparablement plus restreint, le second principe pourra &tre mis
en défaut, une fluctuation de grande amplitude pouvant ramener le systéme
3 un état antérieur, voire a son état initial. En définitive, I'idée de faire du
second principe la ligne de démarcation entre les phénomeénes physico-
chimiques et les phénoménes vitaux repose sur la possibilité des fluctuations
dans les organismes vivants, c’est-d-dire sur le degré de ténuité que le bio-
logiste attribuera a la structure des tissus et de la matiére vivante.

De cette réflexion sur les motions qui servent de fondement aux diverses
sciences, de cette recherche de corrélation entre les phénoménes biologiques
et leur substratum physico-chimique, de cette préoccupation continue de
rendre compte de ’évolution de la physique, se dégagent aussi bien une atti-
tude générale a I’égard des problémes humains, qu’un ensemble de vues pro-
pres a orienter les savants dans leur effort pour se saisir pleinement de leur
science. Cette attitude est faite de modestie et de générosité, d’un respect
des valeurs humaines et morales inspiré par I’assouplissement de la doctrine

15% 227



déterministe, d’un optimisme raisonné qui contraste singuliérement avec le
pessimisme tapageur de M. Jean Rostand. Cet ensemble de vues s’apparente
a la « philosophie de seconde zone » dont le grand mathématicien francais,
Henri Lebesgue, disait que « c’est peut-étre la seule voie d’accés a la phile-
sophie véritable ® ». Henri-S. Gagnebin.

« Etre et penser.» Cahiers de Philosophie, sous la direction de
Pierre Thévenaz. Editions de la Baconniére, Neuchatel.

Es ist gewil ein Wagnis, im fiinften Kriegsjahr mit einer Schriftenreihe
vor die Oeffentlichkeit zu treten, deren Anliegen einzig die Erdorterung philo-
cophischer Fragen ist. Und doch hat dieses Wagnis Mutige gefunden, die es
angegriffen haben: unter der Leitung von Pierre Thévenaz erscheint
seit 1943 in den «Editions de la Baconniére» mit dem bhedeutenden Titel
«Etre et Penser» eine Reihe philosophischer Schriften. Die Tatsache, da8
nun schon neun wertvolle und beachtliche Beitriige vorliegen, scheint fiir
ein gliickliches Fortschreiten des Unternehmens zu sprechen.

Die Reihe der schweizerischen Publikationen auf dem Gebiet der Philo-

sophie — es sei nur an die «Revue de Théologie et de Philosophie», an die
junge «Revue Suisse de Psychologie» und das vorliegende Jahrbuch er-
innert — ist um ein bedeutendes Glied erweitert worden. Und doch ist

mehr geschehen als nur das: sie hat zugleich auch ein anderes Gesicht er-
halten. «Etre et Penser» hilt die Mitte zwischen der umfassenden wissen-
schaftlichen Abhandlung und dem Beitrag, der vornehmlich Teilprobleme
behandelt. Beide Formen der Untersuchung richten sich in erster Linie an
den Gelehrten. Der vorliegenden Reihe dagegen eignet mehr die Form des
Traktats: von verschiedenen Gesichtspunkten und durch immer neu an-
hebendes Fragen versucht sie, ihren Gegenstand ins Licht zu riicken und zu
erhellen. Durch die Projektion auf verschiedene Ebenen wird trotz dem Ver-
zicht auf die logisch geschlossene Deduktion eine Totalitdt erreicht, die vor
allem den Gebildeten anspricht, der noch an die Wirklichkeit und Wesent-
lichkeit philosophischen Denkens glaubt.

Die Methode der Untersuchung bestimmt auch den Stil der Darstellung:
sie verzichtet auf jede bloB vorgebliche Wissenschaftlichkeit der -ismen, ohne
andererseits einer verflachenden und unehrlichen Verwiisserung zu verfallen.
Einfach und klar nennt sie die Dinge beim Namen, in diesem Punkt dem
Geist der franzosischen Sprache als ihrem natiirlichen Medium verpflichtet.

Dieser Versuch ist groBenteils gelungen. So zeichnet sich etwa Ch. Odiers
Beitrag, der durch seinen psychologischen Gegenstand besonders der Sprach-
verwirrung ausgesetzt ist, durch hohe methodische und sprachliche Sauber-
keit aus. Andere Hefte, unter ihnen kaum weniger wertvolle, werden jedoch
wegen der Schwierigkeit und Abstraktheit der behandelten Gegenstinde nur
dem Eingeweihten verstindlich sein.

5 La controverse sur la théorie des ensembles et la question des fonde-
ments, dans Les Entretiens de Zurich sur les fondements et la méthode des
sciences mathématiques, publiés par F.Gonseth. Zurich, Leemann, 1941,
p. 109.

228



Eine solche Bescheidung schlieBt auch jede vorsétzliche Parteinahme aus.
Wo vor allem die Gegenstinde wesentlich sind, verbietet sich jede doktri-
nire oder nationale AusschlieBlichkeit. «Etre et Penser» will nicht das
Sprachrohr einer Schule sein. Vielmehr liegt ihr Ziel gerade darin — und
in diesem Punkt erweist sie sich als in einem hohen Sinne schweizerisch —,
zwischen den verschiedensten Geistern zu vermitteln, die Gegensiitze zu ver-
sohnen in fruchtbarer Auseinandersetzung.

Wenn nun trotzdem die Reihe nicht in das zufillige Nebeneinander ver-
schiedener Meinungen auseinanderfillt, sondern ein lebendiges Ganzes bleibt,
so darum, weil eine Unruhe alle Beitrige anregt. Thévenaz legt sie im Vor-
wort dar. Philosophieren ist ihm im Akt des Denkens und des Seins gegeben.
Thre hochste Erfilllung liegt darin, diese beiden Enden der philosophischen
Kette zu vereinigen. Ihr Gelingen wire erreicht, «<wenn das Sein fiir das
Denken durchsichtig wiirde und das Denken die bewuBte Erfiillung des Seins
wire». Descartes und Bergson erscheinen als die vornehmlichsten Vertreter
zweier Richtungen, die es zu vereinigen gilt. Descartes’ «cogito, ergo sum»
wird, erginzt durch das «sum, ergo cogito» der Existentialphilosophie, zum
Leitspruch des Unternehmens. In diesem Sinne bemiiht sich «Etre et Pen-
ser» um die Vereinigung von Immanenz und Transzendenz, von Leben und
Geist.

Es wire reizvoll, den Variationen dieses Hauptthemas in den verschiede-
nen Beitrigen nachzugehen. Dieses Aufspiiren soll auf beschrinktem Raume
hier noch kurz versucht werden.

Das erste Heft, eine Sammelnummer, unternimmt es, das geistige Gelinde
abzustecken. H.Paissac zeigt, in welcher Richtung die angestrebte Verbin-
dung zu suchen sei. Er sieht sie in dem durch die Diskrepanz von Essenz und
Existenz geforderten Riickgreifen auf die Metaphysik, die nun wieder zum
zentralen Anliegen der Philosophie wird. Thévenaz bestimmt sodann Sinn
und Bedeutung metaphysischer Erkenntnis. Im SelbstbewuBtsein als dem
Zusammenfall von Subjektivem und Objektivem sieht er eine urspriingliche
Gegebenheit, zu der die metaphysische Fragestellung zuriickzukehren hat.
Durch diese «Umkehr» auf das Innere nihert sie sich der Moral, die Théve-
naz als die «création de soi par soi» definiert. In der «Umkehr» liegt somit
die Vereinigung von Wissen und Wollen beschlossen; sie ist die Anerken-
nung der Tatsache, daB der Mensch in seiner notwendigen Fragwiirdigkeit
das Absolute anstrebt. Ein solches Anstreben, eine Intention, ist auch nach
Th. Chevalier der Sinn des Dogmas, des Ortes also, wo das Absolute in den
fragwiirdigen menschlichen Bereich eingreift und nach Begreifen verlangt.
W.Keller erdrtert sodann kurz die verschiedenen Bilder, unter denen der
Mensch sich im Laufe der Geschichte zu begreifen versucht hat.

In der zweiten Schrift analysiert Maurice Miiller sehr eingehend die Wand-
lung des Begriffs der Reflexion von Descartes bis Proust. Die Umkehr, von
der Thévenaz spricht, fiihrt zu einem intellektuellen und einem existentiel-
len Nachdenken. Diesen beiden Formen entspricht eine wunterschiedliche
Auffassung vom Wesen, das einmal mehr als Relation, ein andermal mehr
als psychische Tatsichlichkeit erscheint. Ihnen gesellt sich die Kontrolle
durch die Erfahrung zu, ohne die echtes Nachdenken nicht mehr sein kann.

229



J. Segond untersucht im nichsten Beitrag Formen und Wesen des Gebetes
als zentraler Ausdruck des Geistes, sich das Absolute zu vergegenwirtigen
und sich mit ihm zu vereinigen.

Ein psychologisches Thema greift Ch. Odier in der umfinglicheren Studie
iiber «Les deux sources de la vie morale» auf. Er zeigt, wie die Verdringun-
gen seelischer Inhalte ins UnbewuBlte neben dem bewuBiten Gewissen gleich-
sam eine zweite Instanz schaffen, das unbewuBte Gewissen, dessen Reak-
tionen aber nicht mehr moralischen Charakter haben, da ihnen die Freiheit
und die reinigende Wirkung abgehen.

Jean Wahl faBt unter dem Titel «Existence humaine et transcendance»
die fundamentalen Thesen noch einmal zusammen. Er geht von der Existenz
der Dichterphilosophen wie Kierkegaard, Nietzsche und Rimbaud aus. In
ihrer existentiellen Gespaltenheit sieht er den Ausdruck der Spannung zwi-
schen transzendenter Immanenz in der Perzeption und immanenter Tran-
szendenz in der Ekstase. Diese Dialektik zu iiberwinden, jenseits oder dies-
seits von Realismus und Idealismus eine Mystik der Dinge zu griinden,
darauf zielt sein Versuch. Sein Werk gipfelt in der Frage, ob nicht die Exi-
stenz der Dichterphilosophen existentieller ist als die der Existentialphilo-
sophen, und untersucht daraufhin die Beziehungen zwischen Metaphysik
und Poesie. In der Poesie sieht er die geforderte Vereinigung von Subjek-
tivem und Objektivem verwirklicht; so wird also jede Poesie metaphysisch
und die Metaphysik vielleicht im letzten Grunde Poesie sein.

Gerade diese letzte Schrift zeigt, wie wertvolle Ausblicke von dieser Warte
aus gewonnen werden konnen. Nicht nur der Philosoph, jeder, der erkannt
hat, daB die Verbindung von Geist und Leben ein fundamentales und drén-
gendes Anliegen unserer Zeit ist, wird in diesen Heften wertvolle Aufschliisse
finden. Fritz Schaufelberger.

230



	Besprechungen = Comptes rendus

