Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 4 (1944)

Artikel: La notion de transcendance vers l'intérieur
Autor: Thévenaz, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883863

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La notion de transcendance vers l'intérieur.
par Pierre Thévenaaz.

L’&étre ne peut jamais étre saisi par le dehors.
Jules Lagneau.

La notion de transcendance est une notion complexe et con-
fuse, mais familiére ; la notion de transcendance vers l'inté-
rieur, non moins complexe, n’est méme pas familiére. Or le
renouveau de la réflexion métaphysique en France nous con-
duit a reconnaitre en elle une notion importante et féconde,
quoique mal dégagée encore. Nous tentons ici d’en débrouiller
un peu les implications et d’en découvrir les assises historiques,
espérant que cette analyse pourra servir a la fois a caractériser
une orientation traditionnelle de la métaphysique francaise et
a justifier mieux sa raison d’&tre et sa tiche actuelle.

« Nous voguons, dit Pascal *, sur un milieu vaste, toujours
incertains et flottants, poussés d’un bout vers l'autre. » Nous
sommes dans un état « qui tient le milieu entre deux extrémes »,
tout juste capables « d’apercevoir quelque apparence du milieu
des choses ». Anthropocentrisme forcé dont I'orgueil humain
a quelque peine a s’accommoder ! A mi-chemin entre deux in-
finis, inconfortablement suspendu entre eux comme entre deux
chaises, ’homme a beau &tre au milieu, il n’y trouve pas son
véritable centre. Flottant dans les apparences, il aspire a s’ins-
taller dans I’étre. Excentrique ou décentré par nature, vu qu’il
croupit dans une insupportable « médiocrité », il voudrait se
centrer en tendant vers I'un ou l'autre de ces « extrémes ». La
philosophie n’est-elle pas ’expression méme de cet effort pour
passer de I’excentricité d’un milieu trop juste a une extrémité
plus centrée, a une résidence apparemment plus exotique mais
qui soit notre « chére patrie », comme disaient Platon et Plo-
tin ? Le philosophe, c’est 'homme en route, las de '« a mi-
chemin » quotidien. En route vers quoi ? A partir de notre

1 Pensées n° 72, éd. Brunschvicg.

194



médiocrité, deux chemins s’ouvrent, puisque nous sommes a mi-
chemin de ces extrémes qui semblent se disposer symétrique-
ment par rapport 4 nous-mémes. Nous nous situons dans ’entre-
deux, entre la droite et la gauche, le haut et le bas, 'intérieur
et ’extérieur, le bien et le mal, 'infini et le néant. Mais nous
valorisons toujours un des deux termes et — a moins d’Umwer-
tung aller Werte — le sens commun place « plus haut » le haut,
juge « meilleur » le bien, « plus profond » l'intérieur. Notre
cheminement sera donc élévation ou dépassement, amélioration
ou progrés moral, approfondissement ou intériorisation.

Pour notre analyse, ce sont des notions, spatiales a I'origine,
telles que haut — bas, intérieur — extérieur, qui entrent en ligne
de compte. Morale et métaphysique s’édifient sur ces méta-
phores ; preuve en soit la devise de saint Augustin : ab exterio-
ribus ad interiora, ab inferioribus ad superiora®. Le mot trans-
cendance fait penser a extérieur et a haut. Cependant cela
n’entraine pas que son antonyme immanence (qui est lié a inté-
rieur) contienne aussi la notion de bas, ni que transcendance
soit d’emblée incompatible avec intérieur et bas. Le mot latin
altus désignait aussi bien la hauteur que la profondeur: a par-
tir du milieu, on peut envisager aussi une transcendance dans
les deux sens de l'altitudo, un dépassement vers le haut ou vers
le bas, une transascendance et une transdescendance (selon les
termes de Jean Wahl ?®).

D’autre part, le mot transcendance, dans la mesure ou il dé-
signe un dépassement, un changement de plan, implique une
discontinuité et par li-méme une extériorité. Un Dieu trans-
cendant est nécessairement extérieur au monde a certains
égards, méme s’il est « en tout » : il y a solution de continuité
entre Dieu et le monde ; un saut nous transporte a un autre
niveau. Autre implique extériorité. Et pourtant I'immanence
n’a pas le monopole de l'intériorité. La transcendance peut
aussi nous conduire vers l'intérieur. Le changement de plan
peut se faire dans le semns vertical vers le haut ou vers le bas ;
il peut aussi se dérouler sur le plan « horizontal » vers I'exté-
rieur ou vers l'intérieur. Il est permis de parler d’extratrans-

2 Enarr. in Ps. 145, 5.
3 Existence humaine et transcendance (Etre et Penser, cahier n°6), 1944,
p- 37.

13% 195



cendance et d’intratranscendance, comme le fait René Le
Senne *.

Il n’en reste pas moins que le mot transcendance conserve
nécessairement 1'idée de montée, sans toutefois que cette mon-
tée s’entende fatalement dans un sens spatial ; parler de trans-
cendance ne nous condamne nullement, comme le croit L. Brun-
schvicg >, a étre victime d’imaginations spatiales. Dés que
homme quitte le milieu pour dépasser sa premiére condition,
il s’oriente vers une valeur qu’il juge supérieure ; peu importe
que ce supérieur soit ‘spatial ou métaphorique ; il peut étre
aussi bien en haut qu’en bas, a 'extérieur qu’a 'intérieur, car,
en morale ou en métaphysique, ces notions d’origine spatiale
ne gardent souvent qu’une valeur purement métaphorique.

Il y a transcendance vers I’extérieur lorsque I’on cherche a
dépasser le monde sensible vers une sorte de second monde.
La métaphysique apparait alors comme une seconde physique,
la physique d’'un monde transcendant. C’est en allant au dela
de notre monde, plus loin vers I'extérieur, plus loin que les
choses déja extérieures, qu'un Platon cherche a rejoindre le
vrai monde. Dépaysé dans le monde extérieur de la connais-
sance premiére (de l'opinion et du devenir), Platon sort de
la caverne, s’enfuit « la-bas », dans sa chére patrie perdue. Pour
des siecles il a inspiré a la métaphysique la nostalgie d’un autre
monde extérieur qu’on atteindrait par une perception supé-
rieure (raison ou intuition intellectuelle). Le métaphysicien
espérait qu’une sorte de longue-vue rajoutée a nos faibles yeux
nous découvrirait le pays de lumiére que notre regard incer-
tain pressent derriére notre horizon borné. La connaissance
métaphysique serait un don de double vue, ou de longue vue,
qui assouvirait notre besoin de voir toujours plus loin, notre
insatiable passion d’agrandir le champ de notre contemplation.
Or qui dit voir, dit voir quelque chose d’extérieur. L’ceil est
une tentacule qui s’étire vers lextérieur pour saisir. Il n’est
pas tourné naturellement vers l'intérieur et, si d’aventure il
se replie sur soi, il se lasse bien vite des maigres glanures de
I'introspection.

* Introduction a la philosophie, 1939, p. 265.
5 La raison et la religion, 1939, p. 41 et 48.

196



Il y aura en revanche transcendance wvers intérieur, si 1’on
dépasse le monde sensible vers un « monde » plus intérieur,
psychologique ou moral. C’est seulement a partir de saint
Augustin que cette démarche apparait clairement, mais elle se
forme déja- dans la pensée hellénistique. Le Greec a le génie
« optique » ; sa tendance contemplative I’a rendu plus ou moins
sourd aux appels de Socrate qui veoulait ramener son attention
vers l'intérieur. Il faut attendre les Stoiciens pour voir se dé-
gager la notion d’intériorité morale ®. Cette intériorité autar-
cique du sage stoicien, Plotin la transposera sur le plan méta-
physique pour décrire, dans les derniéres Ennéades, la parfaite
intériorité de 1'Un. Par I'image du cercle dont les rayons ont
leur source dans un centre unique, Plotin nous laisse entendre
que «le centre est plus que I’extrémité des rayons » 7 et que
« nous nous rattachons par notre propre centre au centre uni-
versel, comme les centres des grands cercles d’une sphére coin-
cident avec le centre de la sphére qui les comprend » 5. Ce
centre est Dieu qui « n’est extérieur a aucun étre »° et qui
est « a l'intérieur, dans la profondeur » (ciow év fade) *°.

Chez Plotin, le mouvement vers I'intérieur, par lequel on re-
vient de la périphérie au centre, est étroitement lié a la vision
unitive. Aussi est-il un mouvement de résorption annulatrice ;
I’ame en se rattachant a I’'Un, au centre universel, « devient ou
plutot est dieu » **; elle se résorbe dans I'Un, le moi s’annule,
le mouvement s’annule dans le repos éternel et absolu. La
transcendance vers l'intérieur n’a d’autre sens que la répara-
tion de la chute hors de I’Un, car la chute est précisément la
distension qui fait apparaitre ’espace, le temps, la matiére et
Pextériorité. De la démarche de retour qui annule l'effet de
la chute, il ne reste rien ; a son terme, rarement atteint dans
les moments d’extase privilégiés, elle débouche dans imma-
nence du panthéisme radical : celle de 'Un-centre.

8 Cf. Lintériorité chez Sénéque, in Mélanges M. Niedermann, Neuchatel
1944, p. 189—194.

? Ennéades, VI, 8, 18.

8 Ibid., VI, 9, 8.

® Ibid., VI, 9, 7.

10 Ibid., VI, 8, 18.

1 Jbid., VI, 9, 9 fin.

197



Cette ubiquité non spatiale ** qui caractérise ’intériorité de
I’Un, Plotin I’hérite de conceptions animistes et biologistes de
la physique stoicienne et la transmettra a saint Augustin. Les
philosophes du Portique défendaient I'idée d’une sympathie
universelle et concevaient I’dme individuelle, aussi bien que
I’ame du monde, comme un souffle ou un feu subtil parcourant
le corps tout entier **. Cette omniprésence de I’dme dans le
corps est précisément ce qui représente en lui le principe vital.
Le corps pourrait donc dire a I’dme : tu es intimior intimo
meo. La compénétration récriproque des Intelligibles dans I'In-
telligence chez Plotin est une extrapolation, sur un plan spiri-
tuel encore tout biologisé, de cette présence intérieure de I’ame
au corps. L'Un, de méme, rayonne partout ; il est comme une
lumiére infuse dans l'univers entier. Cette sorte de « trans-

cendance infuse » !

* qui fait que « tout conspire », nous la re-
trouvons encore sur un plan nouveau chez sainft Augustin. De
méme que I’dme vivifie le corps du dedans, Dieu vivifie ’ame
du dedans. Sur le plan biologique, I’ame est le principe vital
du corps ; sur le plan spirituel, Dieu est le principe animateur
de I’dme : ut vita carnis anima est, ita beata vita hominis Deus
est . L’intériorité spirituelle consiste en une vie redoublée,
une vie a la puissance deux : Deus vitae vita est**. C’est tout
un étagement de profondeurs qui se dessine : ’dme intérieure
au corps, Dieu intérieur a I'dme. Désormais se trouve tracé le
nouvel itinéraire de I'dame a Dieu qui sera celui de 'augusti-
nisme 3 travers tous les siecles. On peut accéder au Dieu trans-
cendant par l'intérieur, et I'dme voit s’ouvrir devant elle une
intériorisation infini‘e, une transcendance vers l'intérieur. Une

12 ¢« C’est une sphére dont le centre est partout, la circonférence nulle

part », Pascal, Pensées n® 72. Cf. Ernest Jovy, Etudes pascaliennes, t.
VII: La «sphére infinie » de Pascal.

13 Stoicorum veterum fragmenta, éd. Arnim II, n° 1027 : wvedua duijxov o4
oAov 1o xoopov. Cf. I, nos 310, 416 et 441 ; I, n®495.

1 1expression est de Maurice Blondel, Aspects actuels du probléeme de
la transcendance, Travaux du Congrés Descartes, t. VIII, p. 12.

15 De civ. Dei, XIX, 26. Cf. Maine de Biran, Nouveaux Essais d’An-
thropologie (Morc. Choisis par H. Gouhier, p.309) : « Dieu est a I'ame hu-
maine ce que ’ime est au corps ».

18 Confessions, X, 6, 10; cf. VII, 1, 2; In Joan. Evang. XIX, 5, 12.
L’Un est « cause de la cause », disait Plotin, VI, 8, 18.

198



démarche métaphysico-morale nouvelle (sinon sa notion expli-
cite) apparait dés lors en pleine clarté.

La présence de Dieu au plus profond de I’Ame est le fonde-
ment de toute connaissance et de toute vie. L’argument onto-
logique, centre de l’augustinisme spéculatif, nous en fournit
I’expression méme. « La seule présence a la pensée de I’homme
d’'une donnée (I'idée de Dieu) si manifestement transcendante
a I’homme implique ’existence de son objet.» L’argument
ontologique de saint Anselme ou de Descartes n’est pas pure-
ment et simplement le passage de l'idée a D'existence réelle,
que Kant avait raison de critiquer. Il signifie plutot que I'étre
de Dieu est déja implicitement contenu dans la démarche par
laquelle on cherche a I’atteindre — dans toute démarche du ceeur
ou de la pensée. L’argument est la justification purement ra-
tionnelle de D’affirmation préalable de ’existence divine d’oui
le croyant part. Il ne s’agit pas de se mettre en quéte de Dieu
comme s’il était un &tre extérieurement transcendant. « Il est
la, disait Plotin *®, présent pour qui peut le toucher, absent
pour qui ne le peut pas.» « Rentre en toi-méme»* et tu
t'apercevras que tu ne le chercherais pas si tu ne 'avais déja
trouvé. Dieu est implicitement la; il suffit de le reconnaitre
partout et en tout, puisqu’il est en tout et partout.

La transcendance vers I'intérieur est donc pour les Augusti-
niens une explicitation de "implicite, rendue possible par la con-
naturalité de Dieu et de ’Ame, et par la grace de I'illumination
divine. « Le royaume de Dieu est dans notre intérieur », dira
saint Bonaventure **. L’Etre est donc en nous et les choses
extérieures ne sont que miroir ou reflet de cette réalité in-
térieure. Le chemin véritable qui méne a Dieu et a son
royaume est intérieur. L’ame, recueillie sur elle-méme, se di-
late pour saisir la présence intime et pourtant transcendante
qui se manifeste en elle. Par une double illumination simulta-
née, d'une part elle découvre et crée sa propre essence d’ime
particuliére en cette transcendance intime, et d’autre part elle

17 E. Gilson, Introduction & Pétude de saint Augustin, 1929, p. 29.

18 Ennéades, VI, 9, 1.

19 S, Augustin, De lib. arb., I, 16, 41 : in teipsum redeas.

20 Soliloque, IV ((Euvres présentées par V.-M.Breton, Paris, Aubier,
p. 346.)

199



reconnait que ce Dieu intérieur est en méme temps « superior
summo meo » *. Ce n’est plus, comme chez Plotin, un mouve-
ment d’intériorisation qui s’annule. L’Ame ne coincide plus
avec Dieu puisque celui-ci se dérobe dans une transcendance
toujours plus lointaine (dans sa proximité!) a mesure que
I’ame progresse dans D’explicitation de sa présence implicite :
ce Dieu qui s’explicite est toujours plus intérieur que ce que
jai de plus intérieur ; Dieu chrétien, il se cache en méme
temps qu’il se révele, il est superior en méme temps qu’inti-
mior **. Transcendant sans cesse mon intimité la plus secréte,
il est comme le stimulant — et aussi ’objet — d’une recherche
toujours plus avide. Le mouvement d’'intériorisation n’a pas de
terme ; aussi ne débouche-t-il plus dans 'immanence. Il fait
jaillir a la fois la personne humaine et la transcendance divine.
L’itinéraire de 'dme a Dieu est un itinéraire spirituel qui dé-
veloppe les puissances personnelles de I'ame. L’idéal contem-
platif des Grecs qui avait compromis l’essor de la morale
antique fait place a un processus de création de soi par soi, de
recréation de soi par Dieu. Amour et volonté participent a
I’ceuvre de connaissance.

Pour la tradition augustinienne, Dieu est un Etre objectif,
atteint plus facilement et plus réellement a priori par la voie
de I'immédiateté intérieure que e posteriori par la voie mé-
diate a contingentia mundi. La méthode d’intériorisation augus-
tinienne vise un objet. La philosophie francaise moderne a éla-
boré une méthode d’intériorisation assez semblable qui vise,
non plus un objet, mais, si 'on peut dire, un sujet, et qui pré-
sente des caractéres nettement distincts. C’est la méthode de
I’analyse réflexive **Vs, qui a ses sources chez Descartes et Spi-
noza et qui est devenue en France, au XIXe siécle, grice a
Maine de Biran et a ses continuateurs, une méthode philoso-
phique des plus fécondes. Elle est une méthode intérieure qui,
par une régression et une réduction, veut nous ramener de

S, Agustin, Confessions, III, 6, 11.

2 Leibniz est plus augustinien que thomiste quand il concoit que I'uni-
vers entier est enveloppé dans la perception d’une monade et qu’il suffirait
de le développer ou de I’expliciter en aperception.

2bis Cf. pour plus de détails notre étude Intériorité et méthode réfle-
xive a paraitre en 1945 dans la Revue de Théologie et de Philosophie.

200



I’objet au sujet pur, du connu i I'acte qui connait, des choses
a leur condition. Nous voyons cette régression amorcée chez
Descartes dans la démarche qui le conduit des choses sensibles
au cogito par le chemin du doute méthodique. C’est une inté-
riorisation ol le moi parvient a se saisir comme sujet pensant
dans D’acte réflexif méme qui le fait douter des cogitata exté-
rieurs. Mais la régression proprement réflexive s’arréte au mo-
ment précis ou Descartes, par un saut qu'on lui a assez re-
proché, ré-objective ce sujet pensant en y voyant une chose
pensante. C’est bien par une voie intérieure encore qu’il s’é-
léve, dans une seconde étape, 3 un Dieu-objet (la voie de la
preuve cartésienne et de la preuve ontologique de son exis-
tence), mais il ne s’agit plus maintenant de réflexion. Descartes
explicite simplement cette présence implicite de Dieu dans la
pensée que constitue l'idée de Dieu. Dans une troisiéme étape,
pour redescendre aux choses, Descartes suit un processus dé-
ductif qui n’a plus rien a voir avec 'intériorité. La transcen-
dance vers l'intérieur présente donc chez lui un double carac-
tére : d’abord amorce de régression réflexive (qui est interrom-
pue), puis régression par explicitation.

Chez Maine de Biran, la méthode réflexive fait un progrés
décisif en atteignant la pure intériorité et en « désobjectivant
la conscience ». Fidéle a I'expérience mais infidéle a I'empi-
risme du XVIIIe siécle, il s’appuie sur un fait nouveau, un fait
intérieur et primitif. Ce fait n’est rien d’autre que la cons-
cience active qu'un Condillac avait négligée. Maine de Biran
échappe ainsi au substantialisme de Descartes qui dénature le
moi en en faisant une chose. Grace au sens intime il saisit
non pas une chose pensante mais « une force voulante qui passe
du virtuel a ’actuel par sa propre énergie » **. Biran ne veut
« songer qu’a ce que I’homme, ou le sujet pensant et sentant in
concreto est pour lui-méme a D'ceil intérieur de la conscience
quand il veut descendre au fond de lui-méme pour s’étudier,
se connaitre dans sa constitution actuelle comme étant lui et
non chose » **, « Ma pensée intérieure est... la manifestation
premiére et I'enfantement du moi qui nait pour lui-méme en

2 Nouveaux Essais d’Anthropologie, éd. Naville III, p.413.
2 Ibid., p. 416.

201



commencant a se connaitre *>. » C’est le seul cas ou 'on soit
« fondé de dire avec Bacon que ratio essendi et ratio cogno-
scendi idem sunt » *°. Le fait primitif est « un fait qui se fait
lui-méme, c’est une donnée qui se donne elle-méme » *. La
réflexion est I'acte de « penser ce qui nous fait penser » .

La conscience ne nous dit rien sur I’Ame-« substance passive »
comme étre durable. C’est qu’en effet « le nous-mémes ne peut
se connaitre du dehors comme objet, pas plus qu'un homme ne
peut se mettre a une fenétre pour se voir passer » **. « Deman-
der que la conscience... prenne un caractére d’objectivité ou de
représentation extérieure, c’est détruire le moi..., c’est cher-
cher a se voir du dehors en dedans, prendre pour se voir d’au-
tres yeux que les siens et se chercher la ou il n’y a plus de
soi *. » Cette « mise a part du sujet actuel » ®* est difficile, car
elle va a ’encontre des habitudes premiéres de l’esprit mou-
lées sur le monde extérieur. D’intérieure a l’acte, I'affirma-
tion du moi tend toujours a devenir extérieure et a «s’objec-
tiver dans I’absolu ». Rien de plus opposé a la méthode con-
créte de Biran. Seul 'accomplissement de I’effort ou I'exer-
cice de la volonté active nous donne la connaissance spécifique
de l'intérieur. Des horizons tout nouveaux par rapport aux
XVIIe et XVIIIe siécles se sont ouverts et la philosophie mo-
derne de l'intériorité a trouvé sa voie sans s’éloigner de I'expé-
rience. Maine de Biran s’est apercu que «la pensée ne peut
saisir immédiatement le réel dans toute sa profondeur » : les
choses s’étagent sur plusieurs plans et une croissance intérieure,
qui assure un véritable progrés réflexif, permet simultanément
de se hausser a des niveaux de réalité toujours plus élevés et
de découvrir un « monde qui s’étale en profondeur » **.

La démarche intériorisante s’ouvrira ces profondeurs a con-

% Ibid., p.410.

26 Ibid., p.410 et (Buvres, éd. Tisserand, XI, p. 368.

27 E. Robef, Leibniz et Maine de Biran, Paris, 1925, p. 54.

8 (Euvres, éd.Naville II, p.224, cité par G.Fessard, La méthode de
réflexion chez Maine de Biran. Paris, 1938, p.47.

2 Naville, III, p.433.

0 Ibid., p. 447.

3 Ibid., p.416. Cf. J. Paliard, Intuition et réflexion, p.112.

32 Georges Le Roy, L'expérience de Ueffort et de la grace chez Maine de
Biran, 1937, p.430-431.

202



dition de rester fidéle a 'intériorité en ne la laissant jamais se
reprojeter au dehors, en ne permettant pas que le sujet se
laisse réobjectiver. « La distinction de I’homme intérieur et de
I’homme extérieur est capitale **. » Une transcendance vers I’in-
térieur ou vers le sujet est donc tracée et Biran affirmera dans
son Journal®*: « On peut trouver une autre ame au fond de
cette Ame qu’on analyse et qu’on peint par le dehors. »

Il pouvait sembler que la philosophie biranienne de la cause,
substituée a la philosophie cartésienne de la substance, avait
réussi a saisir I'intériorité du sujet dans toute sa pureté et que
le substantialisme était désormais éliminé ainsi que I’extério-
rité qu’il véhicule avec lui. Et en effet, depuis cent ans, la
philosophie francaise semble donner raison a Bergson qui se
demandait «si la voie que ce philosophe a ouverte n’est pas
celle ot la métaphysique devra marcher définitivement » **. La
petite étude de Jules Lagneau De [’existence de Dieu, I’ceuvre
entiécre de Bergson ou de Lavelle, la « trilogie » de Maurice
Blondel, la philosophie personnaliste de Laberthonniére (pour
ne citer que les principales) se développent chacune a sa ma-
niére et, malgré des divergences fondamentales entre elles,
sous le signe commun de la transcendance vers l'intérieur et
du refus de toute philosophie substantialiste ou chosiste. Philo-
sophies de la personne, de la valeur, de la création, de 'acte
ou de I'action, elles procédent toutes, a des degrés divers, du
moi biranien ou de l'intériorité augustinienne.

Cependant un métaphysicien de lintériorité et de I’acte,
rompant avec cette tradition, a poussé plus loin encore. Clest
un philosophe belge, 4 la pensée exigeante et austére, Paul
Decoster. Dans son dernier livre®® (posthume), il caractérise
ainsi sa position : « Tandis que la philosophie francaise, fidéle
A ses origines cartésiennes et biraniennes, demeurait inébran-
lablement attachée au Moi, 2 la personne, nous n’avons pas
tardé quant a nous... a licencier décidément tout sujet pensant,
tant individuel que transcendantal. L’unité intellectuelle... n’est

33 Journal intime, 28 octobre 1819 et 19 mars 1824.

3 Journal intime, 5 juin 1815, inédit cité par P. Tisserand, Essai sur
I’Anthropologie de Maine de Biran, 1908, p. 205.

% La science francaise, 1915, p.15.

36 Positions et Confessions, Bruxelles 1940, p.9-10.

203



pas essentiellement celle d’un Soi... L’acte obéit a2 un principe
interne d’autonomie auquel nous avons donné le nom d’intrin-
seque ou d’tmmeédiate médiation ». Pour comprendre ce terme
quelque peu sibyllin, essayons de dégager I’essentiel de la dif-
ficile pensée de Decoster.

Sa préoccupation centrale est la métaphysique; or «une
discipline vraiment premiére veut ne tenir que de soi ses lettres
de créance » . « L’affirmation de l'inconditionné doit revétir
elle-méme la dignité de I'inconditionné » *® ; elle doit donc se
fonder sur ce que Decoster appelle « une dénomination rigou-
reusement intrinséque ». « On ne constate pas la dénomination
intrinséque : on la produit, on la crée. Mieux encore, elle se
produit et se joue en nous *’. » Seul I’acte de pensée comporte
cette dénomination purement intrinséque « antérieure en droit
a toute détermination objective ». Decoster cherche donc 2
s’affranchir de la « hantise de I’Etre » et de la « hantise du
sujet », « car le sujet évoque facheusement le souvenir atté-
nué, mais toujours reconnaissable, de la substance a laquelle
les accidents sont inhérents » **. Avec un souci de pureté fa-
rouche il pousse la régression réflexive jusqu’a sa pointe ex-
tréme, comme le montre cette page trés significative *'. « La
méthode réflexive se transcende elle-méme en vertu de sa
propre logique, et toute réflexion se subordonne enfin au mou-
vement indivisible de cette pensée créatrice qui est la pensée
véritable. Quoi que je pense, il reste que je pense. Il apparait,
dés lors, que la réduction réflexive de la méthode réflexive
constitue la démarche décisive... Il n’est point inconsidéré de
chercher la pensée au plus profond de I’acte de pensée. La ré-
flexion, prenant — et c’est la sa caractéristique essentielle —
la pensée pour objet, dissipe, en se surmontant ou se transcen-
dant soi-méme, la derniére apparence de ’objet. La réflexion
surmontée, c¢’est I’objectivité abolie et, du coup, la subjectivité
dominée. A mesure que le sujet pensant réduit a 'unité de la
pensée les éléments divers qu’il découvre d’abord dans I'acte

% Ibid., p. 18.
38 De l'unité métaphysique, 1934, p. 20.
3 Le régne de la pensée, 1922, p.11.
2 De lunité métaph., p.29 ; Le régne de la pensée, p.32 et 47.
M Le régne de la pensée, p.42. Cf. De 'unité métaph., p.25n.

204



de pensée, a mesure aussi il les produit et connait que c’est
a I'appel de la pensée qu’il les produit. Il faut poursuivre la
réduction dialectique jusqu’a réduire la notion méme de réduc-
tion dialectique. »

Intrinséque et transcendance : c’est donec autour de ces deux
notions que gravite la pensée de Decoster. Sur la transcendance
et I'immanence, il a écrit quelques pages qu’il vaut la peine
d’analyser **. Il constate « I’entrelacement inextricable de I’im-
manence et de la transcendance » méme dans les systémes les
plus anxieux d’assurer la prééminence de I'une sur I’autre. Une
transcendance absolue est impensable puisqu’elle devrait trans-
cender la pensée elle-méme. « Aussi voit-on les partisans les plus
déterminés de la transcendance (Decoster pense certainement
a Blondel) s’efforcer de faire prévaloir leur thése a I’aide d’une
« méthode d’immanence » attentive a mettire en relief 'imma-
nence du transcendant ».

L’immanence, malgré les apparences, ne se suffit pas davan-
tage a elle-méme : « On ne tarde guére a voir surgir une ma-
niére de transcendance dans I'immanence.» L’immanence, a
moins de se réduire d une identité absolue, cache en elle le
germe de quelque transcendance. Il est trés significatif que
dans I'équation fondamentale du spinozisme, Deus sive natura,
I’ordre soit irréversible. Dieu est immanent au monde, mais la
formule est inconvertible, bien qu’en fait, comme I’a va Hegel,
le spinozisme soit bien moins un panthéisme naturaliste qu’un
acosmisme : loin de se répandre dans la nature, Dieu parait au
contraire I’absorber en soi. Et I'on ne peut pourtant pas dire
que la nature soit immanente a Dieu. Cette asymétrie de la
relation d’immanence fait éclater la « transcendance latente »
qui s’y joue; c’est donec que « immanence n’est que transcen-
dance atténuée ; transcendance, qu’immanence transfigurée...
immanence transposée, renversée, réfractée par le prisme de
la dénomination extrinséque », immanence d’ordre supérieur.

L’élévation par laquelle on passe d'un niveau d’immanence
i I'autre se réalise grace a la conversion. «Conversion est essen-
tiellement et par destination conversion a Iintrinséque » *2,

% De P'unité métaph., p. 98-104.
 Ibid,, p.94 et 103.

205



donc « du méme coup conversion au transcendant ». Dans ce
retour a l'intrinséque a partir de la dénomination extrinséque,
la conversion se caractérise par ce que Decoster appelle « un
appétit insatiable » ou une « soif de transcendance ». La con-
version est amorcée par l'inquiétude « double sentiment ou se
confondent le détachement a I’égard de ce qui est donné et la
quéte incertaine de ce dont nous savons seulement qu’il ne sau-
rait Pétre » **. Précisons que Decoster est un intellectualiste
austére, trés méfiant a 1’égard de toute philosophie existen-
tielle et convaincu que « le métaphysicien exigeant ne saurait
s’accommoder des effusions souvent émouvantes ou se complait

15, Cest dire que cette

une ontologie volontiers pathétique »
inquiétude ne reléve pas seulement de 'ordre de la sensibi-
lité : «elle est pensée authentique ». Dans son premier livre
déja *, Decoster, « loin de bannir 'inquiétude éternelle du sys-
teme de l'esprit, la place au ceceur des choses afin qu’elle de-
vienne la raison profonde de notre activité ». Le passage sui-
vant montre 'importance de 'inquiétude pour le dépassement
vers lintérieur : « L’inquiétude est la seule valeur philoso-
phique permanente. Elle est I’expérience que nulle expérience
ne contredit. Les systémes passent et elle demeure. L’inten-
sité de notre angoisse donne la mesure de la profondeur de
notre pensée. Tendue vers la possession souveraine, I'inquié-
tude passe, en réalité, toute réalité. Elle est en nous la marque
de I’Etre... L’inquiétude constitue le fait primitif au dela du-

t*.» Elle est premiére par nature et

quel on ne remonte poin
d’un ordre a part; elle passe la raison, car «elle évite toute
espéce de détermination objective » *°.

Concourant avec la joie, elle lui communique «le pouvoir
infini d’approfondissement et de rayonnement qui lui est
propre » **. On voit désormais son rapport avec la transcen-
dance ou plutot avec les deux degrés de I'immanence : « elle

est tendue vers cette intériorité authentique qui se dissimule

" Ipid., p.134.

% Posit. et Conf., p.13. Cf. p.47-48 ; De l'unité m., p. 106.
% La réforme de la conscience, 1919, p.54.

7 Ibid, p.55.

% [bid., p. 56.

% Ibid., p. 68.

206



sous le voile d’une intériorité d’emprunt faite de piéces rap-
portées », donc encore extrinséque. Cette conversion ne va pas
sans une ascése inbellectuelle laborieuse, « puisque le retour a
Iintrinséque est au prix de la quéte de quelque transcendance »,
c’est-a-dire au prix du détachement de I'immanence premiére.
« L’ascétisme intellectuel est la premiére expression de la con-
version au transcendant. » L’expérience est alors tout illumi-
née « de cette clarté intérieure dont l'inquiétude apporta la
promesse » °°.

Dans tout ceci, on le voit, I'accent est sur I'immanence ; la
transcendance est comme un moment d'un progrés dans 'im-
manence. Dans son dernier livre, Decoster caractérise encore
mieux ce quil appelle la « réduction a I'acte », qui le conduira
« du moins profond au plus profond » **. Et ici la transcen-
dance prend un peu sa « revanche » : car « comment appliquer
les ressources de la pensée a une opération qui en recule les
limites ? » Decoster a raison de rappeler que « penser une caté-
gorie, c’est-a-dire soit la définir, soit la rencontrer au terme de
quelque réduction appropriée, n’exige pas le moins du monde
que l'on pense selon cette catégorie, autrement dit que 1’on
conduise normalement ses pensées selon cette norme peut-étre

transcendante » °

. Et si I'on objecte ensuite que la dénomina-
tion intrinséque supposerait une pensée absolue puisque « notre
pensée incertaine et trébuchante ne constitue nullement la
norme de l'intrinséque » et que par conséquent elle est con-
damnée a observer cette dénomination intrinséque du dehors —
a cette objection ’on répondra encore que la méthode de ré-
duction nous meéne jusqu’au seuil de l'acte supréme. « Sans
doute ne pénétre-t-elle pas dans I'intime de cet acte, dont l'illu-
mination originelle lui demeure transcendante. Du moins §’in-
cline-t-elle en connaissance de cause devant cette transcendance
qui lui apparait valablement, puisqu’aucune considération ex-
trinséque ne s’y méla, comme le signe en quelque sorte tan-
gible de 'intrinséque enfin restitué en sa pureté *’. » Decoster
dit bien «le signe » et, en intellectualistel qu’il est, il ne veut

5 De l'unité métaph., p.135-138.
51 Posit. et Conf., p.51.

5 Ihid., p. 62,

5 Ibid., p. 8L

207



pas franchir, par un coup d’Etat intellectuel ou avec les ailes
de la «fragile » preuve cosmologique, le passage de la pensée
a I'Etre. « 5’1l est illégitime de conclure de la pensée a I’Etre,
il n’est pas moins absurde de vouloir aller de I’Etre a la pen-
sée. » Le plus haut degré ou nous conduit la réduction a I'acte
n’est encore que modalité, car elle ressortit encore a la seule
pensée. Est-ce a dire que I’Etre nous échappe ? Non, la réalité
simplement modale du fondement premier requiert, sous peine
de se perdre dans le vide, une réalité absolue : « I’Etre ainsi
conquis transcende la réalité modale, et partant la pensée nor-
male ». Plutét qu’a une réduction de I’Etre a la pensée, nous
assistons a une « adaptation réciproque » de la pensée a
I'Etre °%.

La pensée ne pose pas I’Etre et ne se pose pas elle-méme :
« il est temps d’en finir avec la métaphore d’une pensée cons-
tructive » ®°. Si la dénomination intrinséque fonciére n’est pas
posée, «il semble indiqué de la considérer comme contemplée
par la pensée. De fait I'acte d’accomplissement se mue aisé-
ment et presque insensiblement en contemplation ». La réduc-
tion a ’acte ne méne donc pas a I'idéalisme absolu. La « plé-
nitude fonciére » jaillit au ceceur de l’acte par le jeu d’une
mutation subtile qui est 'immédiate médiation, médiation in-
trinséque a ’acte ou médiation en acte, quelque chose comme
« la pensée d’une pensée », mais assouplie en ce sens que I'acte
supréme est déja « pétri de médiation ». Si je comprends bien
Decoster, un acte qui ne serait qu’immédiat, une pensée abso-
lue qui pose ou crée, nous ferait redescendre de l'intrinséque
a I'extrinséque : comment parvenir a fondre dans le posant un
posé qui risque de lui étre dés l'origine étranger ?

Decoster tente de « reculer le point ou s’inscrit non pas sans
doute la premiére certitude, mais la premiére manifestation
irréfragable d’une pensée autonome, au dela des limites qu’a-
vait atteintes Descartes » *. Il rapproche jusqu’a I'extréme
limite du possible &tre et pensée sans toutefois qu’ils par-
viennent jamais a s’identifier. Il a beau chercher dans I'immé-
diate médiation l'origine radicale des choses dont parlait Leib-

% Ibid., p.83-87.
5 Ibid., p.89 et suiv.
% De I'unité m., p. 29.

208



niz, elle ne suffit pourtant pas a «nous livrer le secret de
I’'Univers ». « De ce secret que Dieu garde jalousement, c’est
ici le premier mot, le seul qu’il nous soit permis d’épeler *°. »
« La réduction a ’acte nous conduit au seuil de la solitude di-
vine » %8, solitude qui est plémitude. Decoster se sent au « seuil
du mystére » résiduel et impénétrable de ’acte créateur. Il re-
fuse d’y voir un mystére ontologique comme G. Marcel *°, car ce
mystére est d’emblée théologique, car I'idée méme de création
est théologique. Decoster a la conviction que sa dialectique
s’oppose avantageusement a toute preuve ontologique ou syn-
thése constructive. Il I'appelle synthése pure ou concréte ®.
D’ailleurs la dialectique n’est pas autre chose qu'une expé-
rience métaphysique et le chemin d’une transcendance vers
Iintérieur. « On doute si la dialectique fut jamais, chez ses
représentants les plus autorisés, autre chose que l'expression
d’une expérience intime, dense et profonde, aussi irréductible
a la forme a priori qu’a I'empirisme grossier. Pareille expé-
rience défie manifestement la vérification objective. On ne la
saurait rendre justiciable d’aucune validité logique. Dialectique
en définitive est expérience « stylisée ». Inversement, 'expé-
rience interne prise en son intégrité constitue une maniére de
dialectique avant la lettre ®*. »

Il est permis de voir dans la dialectique de Decoster, pous-
sée avec une méticuleuse intransigeance jusqu’a des limites ex-
trémes ol la pensée s’exténue, la tentative la plus radicale non
pas tant de saisir l'intérieur (un intérieur quasi-substantiel et
par la-méme encore lourd d’« extrinséque ») que de convertir
la pensée 2 un cheminement vers l'intérieur et de la purifier
de toute extériorité. Privée ainsi des soutiens contestables de
la substance et de I’ipséité (du moi), la démarche vers l'inté-
rieur exige I’ascése la plus audacieuse. En celle-ci elle trouve

57 Posit. et Conf., p.96.

5 Ibid., p.104.

5 Position et approches concrétes du mystére ontologique, in Le monde
cassé, p. 251-301.

80 Acte et synthése, p.15 et 48. Decoster assure l'originalité de son
actualisme vis-a-vis de celui de Lavelle, en montrant que médiation est
préférable i participation (Posit. et Conf., p.99-101).

8 Posit. et Conf., p.120.

14 209



le fondement inconditionné, but de toute métaphysique. Nous
sommes loin de la tradition augustinienne, cartésienne et bira-
nienne, si vivante dans la pensée francaise contemporaine, car
la dialectique de Decoster se relie a Plotin et a la dialectique
platonicienne par une autre ligne que celle de saint Augustin :
par celle de Spinoza et Hegel.

* % *

La transcendance vers 'intérieur ouvre comme une nouvelle
dimension de l'univers, dimension non spatiale puisque ni I'in-
tériorité de la conscience ni I'intériorité de ’acte ne sont loca-
lisables dans I’espace. Il faudrait pouvoir montrer que la trans-
cendance vers l’extérieur et la transcendance vers l’intérieur
impliquent chacune une attitude différente de I’esprit, chacune
une théorie particuliére de la connaissance et une conception
particuliére du moi. Plus exactement encore : c’est le rapport
intime du moi lui-méme a la connaissance du réel qui est pro-
fondément différent. La transcendance vers ’extérieur suppose
une vision sur deux plans en retrait I'un sur l'autre, le plan
physique et le plan métaphysique. Certes, méme en ce cas, le
moi peut étre transformé intérieurement par sa connaissance
du réel au fur et & mesure qu’elle progresse, car toute décou-
verte du monde retentit sur la vie intérieure et modifie I’atti-
tude morale. Cependant cette transformation morale ou inté-
rieure du moi connaissant n’est ici que la conséquence ou le
corollaire des connaissances acquises. Le moi en tant qu’il con-
nait est une sorte de centre de perspective neutre, voire inamo-
vible en tant que tel, un il braqué ; il est tendu en avant vers
le réel qu’il saisit ; en se projetant ainsi hors de lui-méme, il a
tendance a se réduire de plus en plus a sa seule fonction vi-
suelle, 2 son organe de connaissance. Car une vision qui s’af-
fine et qui se porte plus loin exige une concentration d’éner-
gie ; elle fait taire les multiples tendances du moi qui risquent
de la distraire, de disperser son effort ou d’obscurcir la clarté
de sa vision. On pourrait dire que le moi se réduit a n’étre
plus qu’un ceil qui voit, une faculté de connaitre, ou méme une
unité transcendentale d’aperception.

Dans la transcendance vers l’intérieur, c’est 'inverse : c’est
le moi qui se creuse a l'intérieur, qui se dilate aux dépens des

210



choses extérieures. Il acquiert une dimension nouvelle. Il est
engagé tout entier, et pas seulement son ceil, dans la démarche
de saisie du réel ; et encore ce « tout entier » s’agrandit-il sans
cesse. Le moi se découvre et se crée tout a la fois (comment
distinguer dés lors ce qui est création et ce qui est découverte,
le moi qui se crée et le moi qui voit ?) au fur et 4 mesure qu’il
découvre par une voie intérieure des dépassements successifs.
La connaissance n’est plus simple vision ; elle entraine dans
son mouvement la volonté ; une sorte de compénétration ou
de fusion s’opére, qui pourra prendre par exemple la forme
d’une connaissance-amour chez saint Augustin ou d’une résorp-
tion du voir dans le vouloir chez Bergson . Quoi qu’il en soit,
Iattitude éthique ou pratique ne sera plus un corollaire de la
connaissance contemplative ou théorique ; elle lui sera d’em-
blée consubstantielle. Est-ce a dire que la démarche vers 'inté-
rieur sera moins désintéressée et par conséquent moins objec-
tive ? On craindra sans doute quune découverte qui ne se dis-
tingue plus guére d’une création n’ouvre la porte a Parbitraire
des fabrications métaphysiques, en confondant a plaisir ’ob-
jectif et le subjectif. Il est clair que la critériologie du valable
dans la démarche de transcendance vers l’intérieur est infini-
ment plus délicate a fixer que dans le domaine de I’extériorité.
Mais, s’il y a un risque, le métaphysicien ne refusera pas de
I’assumer, car il sait qu’on a toujours distingué des critéres ex-
trinséques et des critéres intrinséques : or les seconds, quand
il s’agit de vérité philosophique, ne sont pas nécessairement
les plus méprisables ni les moins siirs. Veritas index sui!

Dans la démarche vers ’extérieur, nous nous adossons en
quelque sorte a notre intériorité, intériorité qui, en face de
I’objet extérieur, tend 3 n’étre bientdt plus que Dintériorité
punctiforme d’un sujet connaissant. Nous avons un centre de
références fixe et stable a partir duquel nous mesurons le
monde physique et ses dépassements métaphysiques.

Dans la démarche vers I'intérieur, toute attache stable nous
est refusée : tout au plus avons-nous les choses extérieures a
titre de repoussoir. Rien a quoi nous adosser. Le moi en
marche trouve dans sa démarche méme et ses découvertes in-

8 Evolution créatrice, p.258.

14* 211



térieures une sorte d’assise mobile, de consistance en mouve-
ment. Il se voit désormais dans l’obligation de se donner son
donné. « La philosophie n’a d’autre objet que celui qu’elle se
donne . »

Resterait a préciser s’il faut parler de transcendance wvers
I'intérieur ou par l'intérieur. La méthode réflexive est, plus
que toute autre, une méthode au sens propre (uéd-odog) :
un chemin vers, avec tout 'impréva que réserve un itinéraire
aventureux et jamais susceptible d’étre tracé d’avance.

Selon I'ordo cognoscendi, au point de vue de ’homme qui
philosophe et qui opére en lui-méme wune conversion ré-
flexive, et méme au point de vue psychologique, on devra
parler de transcendance vers I'intérieur, puisque seule ’orien-
tation est fixée d’avance. Mais selon l'ordo essendi, au point
de vue ontologique, on pourra dire que chaque plan successive-
ment atteint, ou, a la limite, le fondement inconditionnelle-
ment premier, sont transcendants par l'intérieur ®*; on mar-
querait ainsi que précisément le chemin n’est pas indifférent et
que le but atteint reste essentiellement et ontologiquement
solidaire de la démarche qui y meéne. On retomberait déja
dans la transcendance vers I’extérieur si I’on employait le mot
« transcendant » tout seul sans le lier a l'intériorisation.

S’il est interdit de parler de réalité transcendante dans le
sens courant du terme qui est celui du réalisme naif, comment
se représenter ce transcendant atteint par l'intérieur, le but
ou le contenu de I’expérience réflexive et intériorisante ? C’est
ici que les voies se séparent. Mais une chose en tous cas reste
acquise : La transcendance extérieure d’une chose en soi est
absolument exclue. Nécessairement il y aura au moins partielle
intériorité du transcendant, car la transcendance vers l’'inté-

% Decoster, Le régne de la pensée, p.9.

6% Sans faire cette distinction, Le Senne use de termes analogues quand
il parle de «transcendance par l’intimité de nous-mémes», « transcen-
dance intra-mentale» ou «intratranscendance ». (Introd. a la philos.,
p. 264-5.) En revanche, si J. Wahl parle de «transcendance vers l'imma-
nence», il s’agit d’autre chose : elle consiste d transcender la transcendance
et A atteindre « une seconde immanence aprés la transcendance détruite ».
« L’idée de transcendance, on pourrait la concevoir comme nécessaire pour
nous faire prendre le sentiment de notre immergence en une imma-
nence autre que la pensée ». (Existence humaine et transcendance, p.38).

212



rieur n’est jamais un tunnel par lequel on s’astreindrait de pas-
ser pour déboucher dans un nouveau monde extérieur : I'inté-
riorité n’est pas seulement la méthode ou le chemin qui, une
fois franchi, pourrait fort bien €tre oublié ou ignoré, car ce
serait encore faire I’économie d’une conversion. Ou plutot la
méthode n’est pas une simple formalité préalable a remplir
avant de s’installer dans I’Etre. But et chemin, fond et forme
réagissent 'un sur l'autre et c’est pourquoi la conversion est
indispensable : ratio essendi et ratio cognoscendi idem sunt.

Rappelons de facon schématique les principales conceptions
de ce transcendant intérieur :

1° Il y a Vintimior et superior de I'augustinisme. Le transcen-
dant, c’est le Dieu omniprésent que I’homme entrevoit au terme
de toutes les voies par lesquelles il progresse ou retourne vers
son Créateur. Omniprésence voilée pour I’homme déchu ou
isolé dans I'immanence de son péché. Illumination recréatrice
pour I’dme, soit qu’en se dépassant elle se ressaisisse et retrouve
Dieu a la racine d’elle-mé&me, au ceeur de son ceeur, soit qu’elle
le retrouve encore a la source de toutes les choses créées, aussi
loin qu’elle tende vers I'extérieur. '

2° Il y a lidéalisme critique ou I'immanentisme de L.
Brunschvicg, fondé sur I'analyse réflexive. Il ne retient de la
transcendance que l'intimior et rejette le superior . Cest dire
que le transcendant n’est en somme qu'un approfondissement
réflexif dans l'immanence, qui reste en deca du plan méta-
physique proprement dit. Le transcendant est ’esprit lui-méme
toujours plus autonome, toujours mieux libéré des imaginations
empiriques d’un « moi haissable », toujours plus proche de I'im-
personnalité objective de la connaissance adéquate.

3° La méthode réflexive peut aussi conduire a la reconnais-
sance d’une authentique transcendance, comme chez Lagneau,
Bergson ou Lavelle. C’est ’acte créateur lui-méme restitué par
la régression réflexive. Remontant a sa source, 'acte réflexif
peut rejoindre I'acte créateur qui le dépasse et qui pourtant le
soutient et lui est consubstantiel. Il ne s’agit plus d’imma-
nence pure, car d'une part I'acte réflexif constitue le moi dans

65 J.a raison et la religion, p.48 et Transcendance et immanence, Tra-
vaux du Congrés Descartes, VIII, p.22.

213



sa personnalité propre et d’autre part I’acte créateur le dépasse
constamment et subsiste indépendamment de lui, car il est
ontologiquement premier. Cette conception est une sorte
d’augustinisme interprété en termes d’acte plutét que de subs-
tance. Le transcendant est intérieur a I'acte réflexif (intimior),
mais, en tant que transcendant, il est superior dans le sens d’une
extériorité nouvelle, purement spirituelle, qui resterait a dé-
finir *® et qui n’a plus rien a voir avec l'extériorité spatiale
liée au réalisme substantialiste.

Notons la différence entre I'attitude chrétienne d’un saint
Augustin et I'attitude réflexive d’un Descartes, d’'un Lagneau
ou d’un Bergson. Pour le premier, Dieu est présent dés le dé-
part dans un acte de foi conscient et il soutient toute recherche
dont I’aboutissement ne sera que confirmation ou explicitation
de sa réalité transcendante. Pour les seconds, il n’y a pas de
Dieu au départ de la réflexion, et I’on ne sait pas d’avance
quel transcendant on va atteindre. C’est un Dieu purement
philosophique qu’on pourra éventuellement découvrir au terme
en s’apercevant qu’il soutenait déja I’acte par lequel on le cher-
chait.

4° Decoster au contraire ne considére pas l’acte créateur
comme consubstantiel a ’acte réflexif, mais comme le mystére
transcendant de la solitude divine dont I’accés nous est inter-
dit. La réduction a I’acte maintient un écart entre la pensée et
I’étre. Au lieu d’aboutir a un transcendant intérieur absolu, la
dialectique de Decoster conduit au seuil d’un transcendant
inaccessible. En atteignant l'intrinséque pur, nous avons éliminé
toute extériorité, mais il reste, au dela encore, ’acte créateur
dans une transcendance dont I’ « extériorité » n’a plus rien de
spatial.

Peut-étre les progrés de la métaphysique permettront-ils
un jour de déterminer de facon univoque et plus précise la
nature de ce transcendant intérieur. Pour l'instant il s’agit
avant tout de s’affranchir des entraves de ’ancienne méta-
physique et de dégager la méthode propre a la nouvelle. L’ex-

% La berthonniére 1’a tenté dans son Esquisse d’une philosophie per-
sonnaliste ((Euvres publiées par les soins de Louis Canet, Paris 1942, p. 223,
283, 306).

214



ploration méthodique du domaine métaphysique ainsi délimité
reste encore a faire. Cependant nous voyons déja que quelques
notions qu’on voyait traditionnellement liées a la métaphysique
sont déchues de leurs privileges. Révolution copernicienne s’il
en fut jamais, qui s’efforce de nous libérer d’'un joug séculaire
consacré par le sens commun ! La substance, jadis modele par-
fait de l’intériorité, et la chose ont succombé aujourd’hui sous
les coups de la réflexion tant philosophique que scientifique.
De méme, l’espace, repaire de toute extériorité: apreés avoir
vécu sur pied d’égalité avec son frére le temps, il est détroné a
son tour (par la durée chez Bergson par exemple). De méme
enfin la passivité contemplative parce qu’elle est en étroite
connexion avec ’extériorité. Précisons un peu en quel sens.

La métaphysique se retourne du c6té de 'acte ou méme de
I’action ; elle cherche a dégager le sujet actif a 1’état pur.
Toutefois, dans la démarche réflexive, il ne s’agit pas de rame-
ner purement et simplement le passif a I'actif : la « voix » pro-
pre a I'intériorité n’est ni la voix passive ni la voix active, mais
la voix moyenne du verbe pronominal ou réfléchi . On sait
qu’en grammaire 'actif et le passif sont interchangeables par
simple renversement: c’est comme si tous deux participaient
également a ’extériorité ; on peut méme se demander si le pas-
sif n’est pas plus prés de lintériorité que l'actif, ’étre que
Iavoir ®. L’acte dont parle une métaphysique réflexive est un
acte réfléchi. Ni le donné, ni le donnant, mais le « se donnant ».
Nous disions plus haut : le fait primitif est un fait qui se fait
lui-méme ; c’est une donnée qui se donne elle-méme. Lavelle
insiste sur le fait que I’acte « est a la fois recu et exercé » ; il
est « une flamme qui se nourrirait elle-méme ». « Le verbe ré-
fléchi exprime ‘admirablement I'identité du moi posant et du
moi posé : il est le verbe méme de la réflexion. Et dans le verbe
de la réflexion je saisis I’acte par lequel I’8tre se pose, non pas
seulement individuellement, mais universellement, en Soi et
non pas seulement en moi. Bien plus il ne faut pas me deman-
der de poser ’étre d’abord, car je ne saurais plus m’introduire,
moi qui le pose, dans un étre que j’aurais moi-méme posé. Je

87 Cf. L’intériorité chez Sénéque in Mélanges Niedermann.

88 Cf. G. Marcel, Etre et avoir, Paris 1935.

215



ne puis donc poser ’Etre que par I’acte par lequel je me pose
moi-méme *. » '

Bergson de méme voit dans I'intériorité la création de soi par
soi, le se faisant par opposition au tout fait. L’'intuition berg-
sonienne n’est ni contemplation passive, ni création active,
mais justement réflexion ™, c’est-a-dire une sorte de vision
transfigurée en création.

Nous comprenons que cette réflexivité fonciére de la dé-
marche vers I'intérieur aille de pair avec la nécessité d’une con-
version, conversion de ’objet au sujet, de la chose a I'acte, et
méme de I’espace au temps (Bergson). La réflexion est loin de
la simple explicitation de I'implicité, de la simple analyse (mal-
gré son nom d’analyse réflexive). La simple introspection ne
pourrait constituer qu'une sorte de physique de Uintérieur,
paralléle a la physique proprement dite qui est la physique des
choses extérieures. Mais les limites de la méthode introspec-
tive en psychologie sont bien connues; la psycho-physique en
est issue, qui se bornait a étudier le phénoméne psychologique
par sa face externe : physique de I’dme qui n’était méme pas
une physique de lintérieur. La méthode réflexive au con-
traire use de ce qu'on a nommé une « introspection régres-
sive » "t : par des actes d’identification régressive on appro-
fondit I'intériorité psychologique, on la dépasse en atteignant
le plan de l'intériorité morale ou métaphysique, pour aboutir
méme a une sorte d’inconditionnel concret ou expérimental. Le
dépassement, tout en comservant une parfaite continuité gréce
a l'unité de la méthode réflexive, se réalise par changement de
plan ; le « de plus en plus profond » mobilise progressivement
toutes les puissances du moi en les unifiant dans leur centre
commun. Cette transcendance réflexive mérite donc le nom de
métaphysique de Uintérieur.

De la sorte, la notion de transcendance s’est purifiée de ses
attaches spatiales, au point méme que ’expression « transcen-
dance vers ’extérieur » nous semble maintenant impliquer une
inacceptable contradiction : transcendance et extérieur ne

8 De I'Acte, 1937, p.13, 31, 17, 39.

" La Pensée et le Mouvant, p.109.

 A.Burloud, L’analyse réflexive dans son usage strictement psycho-
logique, Trav. du Congrés Descartes, VIII, p.115.

216



peuvent paraitre compatibles qu’en vertu d’une longue illu-
sion entretenue par une ontologie substantialiste ou un réalisme
naif. La seule transcendance possible (et par la-méme la seule
métaphysique possible) est liée a Dintériorité. La transcen-
dance vers l'intérieur a tué la transcendance vers l’extérieur.
Mais il n’est pas certain que Kant soit, autant qu’on I'a dit, la
charniére décisive entre I’ancienne métaphysique et la nou-
velle : certes il a porté le coup de grice a ces métaphysiques
qui prétendaient étre comme des physiques de I’au-dela, ou le
monde vu par 'entendement divin. Mais au fond Plotin et
saint Augustin en étaient déja partiellement affranchis et les
philosophes de la transcendance vers l'intérieur dont nous
avons parlé procédent davantage de saint Augustin, de Des-
cartes ou de Biran que de Kant.

Il est permis de penser que la métaphysique a enfin pris
plus nette conscience d’elle-méme, de son domaine propre et
de sa méthode authentique. Elle a conquis ainsi de haute lutte
sa spécificité, lentement mais sfirement. Signe de 1’époque ! La
poésie aussi, comme I’a va Jacques Maritain ", a pris cons-
cience d’elle-méme depuis Baudelaire. Il faut reconnaitre que
la théologie, elle aussi, avec Karl Barth a pris mieux que ja-
mais conscience de sa spécificité. Désormais ces éternels con-
flits de compétence entre la science et la métaphysique, entre
la métaphysique et la théologie, entre la science et la religion,
qui proviennent toujours d’une prise de comscience encore in-
suffisamment spécifique de chacune des disciplines de I'esprit,
cesseront d’exister. Chacune, ayant conquis sa personnalité,
peut engager le dialogue avec les autres, un dialogue véritable,
respectueux et fécond, et non plus ces discussions méfiantes
qui se terminaient immanquablement par une Kraftprobe et
out chacun restait d’auntant plus cramponné a ses positions
ébranlées qu’il se sentait plus menacé et dérangé par ses soi-
disant adversaires. Certes les problémes de frontiéres n’en sont
devenus que plus aigus ; ce ne seront du moins plus de stériles
conflits.

7 Situation de la poésie, 1938, p.79.

217



	La notion de transcendance vers l'intérieur

