
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 4 (1944)

Artikel: La notion de transcendance vers l'intérieur

Autor: Thévenaz, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La notion de transcendance vers l'intérieur.

par Pierre Thévenaz.

L'être ne peut jamais être saisi par le dehors.
Jules Lagneau.

La notion de transcendance est une notion complexe et
confuse, mais familière ; la notion de transcendance vers l'intérieur,

non moins complexe, n'est même pas familière. Or le

renouveau de la réflexion métaphysique en France nous conduit

à reconnaître en elle une notion importante et féconde,
quoique mal dégagée encore:. Nous tentons ici d'en débrouiller
un peu les implications et d'en découvrir les assises historiques,
espérant que cette analyse pourra servir à la fois à caractériser
une orientation traditionnelle de la métaphysique française et
à justifier mieux sa raison d'être et sa tâche actuelle.

« Nous voguons, dit Pascal1, sur un milieu vaste, toujours
incertains et flottants, poussés d'un bout vers l'autre. » Nous

sommes dans un état « qui tient le milieu entre deux extrêmes »,
tout juste capables « d'apercevoir quelque apparence du milieu
des choses ». Anthropocentrisme forcé dont l'orgueil humain
a quelque peine à s'accommoder A mi-chemin entre deux
infinis, inconfortablement suspendu entre eux comme entre deux
chaises, l'homme a beau être au milieu, il n'y trouve pas son
véritable centre. Flottant dans les apparences, il aspire à

s'installer dans l'être. Excentrique ou décentré par nature, vu qu'il
croupit dans une insupportable « médiocrité », il voudrait se

centrer en tendant vers l'un ou l'autre de ces « extrêmes ». La
philosophie n'est-elle pas l'expression même de cet effort pour
passer de l'excentricité d'un milieu trop juste à une extrémité
plus centrée, à une résidence apparemment plus exotique mais

qui soit notre « chère patrie », comme disaient Platon et Plo-
tin Le philosophe, c'est l'homme en route, las de 1'« à mi-
chemin » quotidien. En route vers quoi A partir de notre

1 Pensées n° 72, éd. Brunschvicg.

194



médiocrité, deux chemins s'ouvrent, puisque nous sommes à mi-
chemin de ces extrêmes qui semblent se disposer symétriquement

par rapport à nous-mêmes. Nous nous situons dans l'entre-
deux, entre la droite et la gauche, le haut et le bas, l'intérieur
et l'extérieur, le bien et le mal, l'infini et le néant. Mais nous
valorisons toujours un des deux termes et — à moins d'Umwertung

aller Werte — le sens commun place « plus haut » le haut,
juge « meilleur » le bien, « plus profond » l'intérieur. Notre
cheminement sera donc élévation ou dépassement, amélioration
ou progrès moral, approfondissement ou intériorisation.

Pour notre analyse, ce sont des notions, spatiales à l'origine,
telles que haut — bas, intérieur — extérieur, qui entrent en ligne
de compte. Morale et métaphysique s'édifient sur ces

métaphores ; preuve en soit la devise de saint Augustin : ab exterio-
ribus ad interiora, ab inferioribus ad superiora 2. Le mot
transcendance fait penser à extérieur et à haut. Cependant cela

n'entraîne pas que son antonyme immanence (qui est lié à

intérieur) contienne aussi la notion de bas, ni que transcendance
soit d'emblée incompatible avec intérieur et bas. Le mot latin
altus désignait aussi bien la hauteur que la profondeur : à partir

du milieu, on peut envisager aussi une transcendance dans

les deux sens de Yaltitudo, un dépassement vers le haut ou vers
le bas, une transascendance et une transdescendance (selon les

termes de Jean Wahl3).
D'autre part, le mot transcendance, dans la mesure où il

désigne un dépassement, un changement de plan, implique une
discontinuité et par là-même une extériorité. Un Dieu
transcendant est nécessairement extérieur au monde à certains

égards, même s'il est « en tout » : il y a solution de continuité
entre Dieu et le monde ; un saut nous transporte à un autre
niveau. Autre implique extériorité. Et pourtant l'immanence
n'a pas le monopole de l'intériorité. La transcendance peut
aussi nous conduire vers l'intérieur. Le changement de plan

peut se faire dans le sens vertical vers le haut ou vers le bas ;

il peut aussi se dérouler sur le plan « horizontal » vers l'extérieur

ou vers l'intérieur. Il est permis de parler (Yextratrans-

2 Enarr. in Ps. 145, 5.
3 Existence humaine et transcendance (Etre et Penser, cahier n°6), 1944,

p. 37.

13* 195



cendance et cVintratranscendance, comme le fait René Le
Senne 4.

II n'en reste pas moins que le mot transcendance conserve
nécessairement l'idée de montée, sans toutefois que cette montée

s'entende fatalement dans un sens spatial ; parler de
transcendance ne nous condamne nullement, comme le croit L. Brun-
schvicg5, à être victime d'imaginations spatiales. Dès que
l'homme quitte le milieu pour dépasser sa première condition,
il s'oriente vers une valeur qu'il juge supérieure ; peu importe
que ce supérieur soit spatial ou métaphorique ; il peut être
aussi bien en haut qu'en has, à l'extérieur qu'à l'intérieur, car,
en morale ou en métaphysique, ces notions d'origine spatiale
ne gardent souvent qu'une valeur purement métaphorique.

Il y a transcendance vers l'extérieur lorsque l'on cherche à

dépasser le monde sensible vers une sorte de second monde.
La métaphysique apparaît alors comme une seconde physique,
la physique d'un monde transcendant. C'est en allant au delà
de notre monde, plus loin vers l'extérieur, plus loin que les
choses déjà extérieures, qu'un Platon cherche à rejoindre le
vrai monde. Dépaysé dans le monde extérieur de la connaissance

première (de l'opinion et du devenir), Platon sort de

la caverne, s'enfuit « là-bas », dans sa chère patrie perdue. Pour
des siècles il a inspiré à la métaphysique la nostalgie d'un autre
monde extérieur qu'on atteindrait par une perception
supérieure (raison ou intuition intellectuelle). Le métaphysicien
espérait qu'une sorte de longue-vue rajoutée à nos faibles yeux
nous découvrirait le pays de lumière que notre regard incertain

pressent derrière notre horizon borné. La connaissance

métaphysique serait un don de double vue, ou diel longue vue,
qui assouvirait notre besoin de voir toujours plus loin, notre
insatiable passion d'agrandir le champ de notre contemplation.
Or qui dit voir, dit voir quelque chose d'extérieur. L'oeil est

une tentacule qui s'étire vers l'extérieur pour saisir. Il n'est

pas tourné naturellement vers l'intérieur et, si d'aventure il
se replie sur soi, il se lasse bien vite des maigres glanures de

l'introspection.

1 Introduction à la philosophie, 1939, p. 265.
5 La raison et la religion, 1939, p. 41 et 48.

196



Il y aura en revanche transcendance vers l'intérieur, si l'on
dépasse le monde sensible vers un « monde » plus intérieur,
psychologique ou moral. C'est seulement à partir de saint
Augustin que cette démarche apparaît clairement, mais elle se

forme déjà dans la pensée hellénistique. Lie' Grec a le génie
« optique » ; sa tendance contemplative l'a rendu plus ou moins
sourd aux appels de Socrate qui voulait ramener son attention
vers l'intérieur. Il faut attendre les Stoïciens pour voir se

dégager la notion d'intériorité morale6. Cette intériorité autarcique

du sage stoïcien, Plotin la transposera sur le plan
métaphysique pour décrire, dans les dernières Ennéades, la parfaite
intériorité de l'Un. Par l'image du cercle dont les rayons ont
leur source dans un centre unique, Plotin nous laisse entendre

que « le centre est plus que l'extrémité des rayons » 7 et que
« nous nous rattachons par notre propre centre au centre
universel, comme les centres des grands cercles d'une sphère
coïncident avec le centre de la sphère qui les comprend » 8. Ce

centre est Dieu qui « n'est extérieur à aucun être » 9 et qui
est « à l'intérieur, dans la profondeur » (eïaco êv ßädei) 10.

Chez Plotin, le mouvement vers l'intérieur, par lequel on
revient de la périphérie au centre, est étroitement lié à la vision
unitive. Aussi est-il un mouvement de résorption annulatrice ;

l'âme en se rattachant à l'Un, au centre universel, « devient ou

plutôt est dieu »
11

; elle se résorbe dans l'Un, le moi s'annule,
le mouvement s'annule dans le repos éternel et absolu. La
transcendance vers l'intérieur n'a d'autre sens que la réparation

de la chute hors de l'Un, car la chute est précisément la
distension qui fait apparaître l'espace, le temps, la matière et
l'extériorité. Dei la démarche de retour qui annule l'effet de

la chute, il ne reste rien ; à son terme, rarement atteint dans

les moments d'extase privilégiés, elle débouche dans l'immanence

du panthéisme radical : celle de l'Un-centre.

0 Cf. L'intériorité chez Sénèque, in Mélanges M. Niedermann, Neuchâtel
1944, p. 189—194.

7 Ennéades, VI, 8, 18.
8 Ibid., VI, 9, 8.
9 Ibid., VI, 9, 7.

10 Ibid., VI, 8, 18.
11 Ibid., VI, 9, 9 fin.

197



Cette ubiquité non spatiale 12 qui caractérise l'intériorité de

l'Un, Plotin l'hérite de conceptions animistes et biologistes de
la physique stoïcienne et la transmettra à saint Augustin. Les
philosophes du Portique défendaient l'idée d'une sympathie
universelle et concevaient l'âme individuelle, aussi bien que
l'âme du monde, comme un souffle ou un feu subtil parcourant
le corps tout entier13. Cette omniprésence de l'âme dans le

corps est précisément ce qui représente en lui le principe vital.
Le corps pourrait donc dire à l'âme : tu es intimior intimo
meo. La compénétration récriproque des Intelligibles dans

l'Intelligence chez Plotin est une extrapolation, sur un plan spirituel

encore tout biologisé, de cette présence intérieure de l'âme
au corps. L'Un, de même, rayonne partout ; il est comme une
lumière infuse dans l'univers entier. Cette sorte de «

transcendance infuse » 14 qui fait que « tout conspire », nous la
retrouvons encore sur un plan nouveau chez saint Augustin. De
même que l'âme vivifie le corps du dedans, Dieu vivifie l'âme
du dedans. Sur le plan biologique, l'âme est le principe vital
du corps ; sur le plan spirituel, Dieu est le principe animateur
de l'âme : ut vita carnis anima est, ita beata vita hominis Deus
est15. L'intériorité spirituelle consiste en une vie redoublée,
une vie à la puissance deux : Deus vitae vita est10. C'est tout
un étagement de profondeurs qui se dessine : l'âme intérieure
au corps, Dieu intérieur à l'âme. Désormais se trouve tracé le
nouvel itinéraire de l'âme à Dieu qui sera celui de l'augusti-
nisme à travers tous les siècles. On peut accéder au Dieu
transcendant par l'intérieur, et l'âme voit s'ouvrir devant elle une
intériorisation infinie, une transcendance vers l'intérieur. Une

12 « C'est une sphère dont le centre est partout, la circonférence nulle

part », Pascal, Pensées n° 72. Cf. Ernest Jovy, Etudes pascaliennes, t.
VII : La «sphère infinie » de Pascal.

13 Stoïcorum veterum fragmenta, éd. Arnim II, n° 1027 : stvsvfia ôifjxov Si'

oXov xov xôo/xov. Cf. II, nos 310, 416 et 441 ; I, n° 495.
14 L'expression est de Maurice Blondel, Aspects actuels du problème de

la transcendance, Travaux du Congrès Descartes, t. VIII, p. 12.
15 De civ. Dei, XIX, 26. Cf. Maine de Biran, Nouveaux Essais

d'Anthropologie (More. Choisis par H. Gouhier, p. 309) : « Dieu est à l'âme
humaine ce que l'âme est au corps ».

16 Confessions, X, 6, 10 ; cf. VII, 1, 2 ; In Joan. Evang. XIX, 5, 12.

L'Un est « cause de la cause », disait Plotin, VI, 8, 18.

198



démarche métaphysico-morale nouvelle (sinon sa notion explicite)

apparaît dès lors en pleine clarté.
La présence de Dieu au plus profond de l'âme est le fondement

de toute connaissance et de toute vie. L'argument
ontologique, centre de l'augustinisme spéculatif, nous en fournit
l'expression même1. « La seule présence à la pensée de l'homme
d'une donnée (l'idée de Dieu) si manifestement transcendante
à l'homme implique l'existence de son objet » L'argument
ontologique de saint Anselme ou de Descartes n'est pas purement

et simplement le passage de l'idée à l'existence réelle,
que Kant avait raison de critiquer. Il signifie plutôt que l'être
de Dieu est déjà implicitement contenu dans la démarche par
laquelle on cherche à l'atteindre — dans toute démarche du cœur
ou de la pensée. L'argument est la justification purement
rationnelle de l'affirmation préalable de l'existence divine d'où
le croyant part. Il ne s'agit pas de se mettre en quête de Dieu
comme s'il était un être extérieurement transcendant. « Il est

là, disait Plotin1S, présent pour qui peut lei toucher, absent

pour qui ne le peut pas. » « Rentre en toi-même » 19 et tu
t'apercevras que tu ne le chercherais pas si tu ne l'avais déjà
trouvé. Dieu est implicitement là ; il suffit de le reconnaître

partout et en tout, puisqu'il est en tout et partout.
La transcendance vers l'intérieur est donc pour les Augusti-

niens une explicitation de l'implicite, rendue possible par la con-
naturalité de Dieu et de l'âme, et par la grâce de l'illumination
divine. « Le royaume de Dieu est dans notre intérieur », dira
saint Bonaventure20. L'Etre est donc en nous et les choses

extérieures ne sont que miroir ou reflet de cette réalité
intérieure. Le chemin véritable qui mène à Dieu et à son

royaume est intérieur. L'âme, recueillie sur elle-même, se

dilate pour saisir la présence intime et pourtant transcendante

qui se manifeste en elle. Par unie double illumination simultanée,

d'une part elle découvre et crée sa propre essence d'âme

particulière en cette transcendance intime, et d'autre part elle

17 E. Gilson, Introduction à l'étude de saint Augustin, 1929, p. 29.
18 Ennéades, VI, 9, 7.
19 S. Augustin, De lib. arb., II, 16, 41 : in teipsum redeas.
20 Soliloque, IV (Œuvres présentées par V.-M. Breton, Paris, Aubier,

p. 346.)

199



reconnaît que ce Dieu intérieur est en même temps « superior
summo meo » 21. Ce n'est plus, comme chez Plotin, un mouvement

d'intériorisation qui s'annule. L'âme ne coïncide plus
avec Dieu puisque celui-ci se dérobe dans une transcendance
toujours plus lointaine (dans sa proximité à mesure que
l'âme progresse dans l'explicitation de sa présence implicite :

ce Dieu qui s'explicite est toujours plus intérieur que ce que
j'ai de plus intérieur ; Dieu chrétien, il se cache en même

temps qu'il se révèle, il est superior en même temps qu'mii-
rnior22. Transcendant sans cesse mon intimité la plus secrète,
il est comme le stimulant — et aussi l'objet — d'une recherche
toujours plus avide. Le mouvement d'intériorisation n'a pas de

terme ; aussi nei débouche-t-il plus dans l'immanence. Il fait
jaillir à la fois la personne humaine et la transcendance divine.
L'itinéraire de l'âme à Dieu est un itinéraire spirituel qui
développe les puissances personnelles de l'âme. L'idéal contemplatif

des Grecs qui avait compromis l'essor de la morale
antique fait place à un processus de création de soi par soi, de

recréation de soi par Dieu. Amour et volonté participent à

l'œuvre de connaissance.
Pour la tradition augustinienne, Dieu est un Etre objectif,

atteint plus facilement et plus réellement a priori par la voie
de l'immédiateté intérieure que a posteriori par la voie
médiate a contingentia mundi. La méthode d'intériorisation
augustinienne vise un objet. La philosophie française moderne a

élaboré une méthode d'intériorisation assez semblable qui vise,

non plus un objet, mais, si l'on peut dire, un sujet, et qui
présente des caractères nettement distincts. C'est la méthode de

Yanalyse réflexive 22bis, qui a ses sources chez Descartes et
Spinoza et qui est devenue en France, au XIXe siècle, grâce à

Maine de Biran et à ses continuateurs, une méthode philosophique

des plus fécondes. Elle est une méthode intérieure qui,

par une régression et une réduction, veut nous ramener de

21 S. Agustin, Confessions, III, 6, 11.
22 Leibniz est plus augustinien que thomiste quand il conçoit que l'univers

entier est enveloppé dans la perception d'une monade et qu'il suffirait
de le développer ou de l'expliciter en aperception.

22bis Cf. pour plus de détails notre étude Intériorité et méthode réflexive

à paraître en 1945 dans la Revue de Théologie et de Philosophie.

200



l'objet au sujet pur, du connu à l'acte qui connaît, des choses
à leur condition. Nous voyons cette régression amorcée chez
Descartes dans la démarche qui le conduit des choses sensibles

au cogito par le chemin du doute méthodique. C'est une
intériorisation où le moi parvient à se saisir comme sujet pensant
dans l'acte réflexif même qui le fait douter des cogitata
extérieurs. Mais la régression proprement réflexive s'arrête au
moment précis où Descartes, par un saut qu'on lui a assez
reproché, ré-objective ce sujet pensant en y voyant une chose

pensante. C'est bien par une voie intérieure encore qu'il
s'élève, dans une seconde étape, à un Dieu-objet (la voie de la

preuve cartésienne et de la preuve ontologique de son
existence), mais il ne s'agit plus maintenant de réflexion. Descartes

explicite simplement cette présence implicite de Dieu dans la
pensée que constitue l'idée de Dieu. Dans une troisième étape,

pour redescendre aux choses, Descartes suit un processus dé-

ductif qui n'a plus rien à voir avec l'intériorité. La transcendance

vers l'intérieur présente donc chez lui un double caractère

: d'abord amorce de régression réflexive (qui est interrompue),

puis régression par explicitation.
Chez Maine de Biran, la méthode réflexive fait un progrès

décisif en atteignant la pure intériorité et en « désobjectivant
la conscience ». Fidèle à l'expérience mais infidèle à l'empirisme

du XVIIIe siècle, il s'appuie sur un fait nouveau, un fait
intérieur et primitif. Ce fait n'est rien d'autre que la
conscience active qu'un Condillac avait négligée. Maine de Biran
échappe ainsi au substantialisme de Descartes qui dénature le

moi en en faisant une chose. Grâce au sens intime il saisit

non pas unie chose pensante mais « une force voulante qui passe
du virtuel à l'actuel par sa propre énergie » 23. Biran ne veut
« songer qu'à ce que l'homme, ou le sujet pensant et sentant in
concreto est pour lui-même à l'œil intérieur de la conscience

quand il veut descendre au fond de lui-même pour s'étudier,
se connaître dans sa constitution actuelle comme étant lui et

non chose » 24. « Ma pensée intérieure >est... la manifestation
première et l'enfantement du moi qui naît pour lui-même en

23 Nouveaux Essais d'Anthropologie, éd. Naville III, p. 413.
21 Ibid., p. 416.

201



commençant à se connaître 25. » C'est le seul cas où l'on soit
« fondé de dire avec Bacon que ratio essendi et ratio cogno-
scendi idem sunt » 26. Le fait primitif est « un fait qui se fait
lui-même, c'est une donnée qui se donne elle-même » 27. La
réflexion est l'acte de « penser ce qui nous fait penser » 2S.

La conscience ne nous dit rien sur l'âme-« substance passive »

comme être durable. C'est qu'en effet « le nous-mêmes ne peut
se connaître du dehors comme objet, pas plus qu'un homme ne

peut se mettre à une fenêtre pour se voir passer » 20. « Demander

que la conscience... prenne un caractère d'objectivité ou de

représentation extérieure, c'est détruire le moi..., c'est chercher

à se voir du dehors en dedans, prendre pour se voir d'autres

yeux que les siens et se chercher là où il n'y a plus de
soi30. » Cette « mise à part du sujet actuel » 31 est difficile, car
elle va à l'encontre des habitudes premières de l'esprit moulées

sur le monde extérieur. D'intérieure à l'acte, l'affirmation

du moi tend toujours à devenir extérieure et à « s'objectiver

dans l'absolu ». Rien de plus opposé à la méthode
concrète de Biran. Seul l'accomplissement de l'effort ou l'exercice

de la volonté active nous donne la connaissance spécifique
de l'intérieur. Des horizons tout nouveaux par rapport aux
XVIIe et XVIIIe siècles se sont ouverts et la philosophie
moderne de l'intériorité a trouvé sa voie sans s'éloigner de
l'expérience. Maine de Biran s'est aperçu que « la pensée ne peut
saisir immédiatement le réel dans toute sa profondeur » : les

choses s'étagent sur plusieurs plans et une croissance intérieure,
qui assure un véritable progrès réflexif, permet simultanément
de se hausser à des niveaux de réalité toujours plus élevés et
de découvrir un « monde qui s'étale en profondeur » 32.

La démarche intériorisante s'ouvrira ces profondeurs à con-

25 Ibid., p. 410.
26 Ibid., p. 410 et Œuvres, éd. Tisserand, XI, p. 368.
27 E. Robef, Leibniz et Maine de Biran, Paris, 1925, p. 54.
28 Œuvres, éd. Naville II, p. 224, cité par G. Fessard, La méthode de

réflexion chez Maine de Biran. Paris, 1938, p. 47.
28 Naville, III, p. 433.
30 Ibid., p. 447.
31 Ibid., p. 416. Cf. J. Paliard, Intuition et réflexion, p. 112.
32 Georges Le Roy, L'expérience de l'effort et de la grâce chez Maine de

Biran, 1937, p. 430-431.

202



dition de rester fidèle à l'intériorité en ne la laissant jamais se

reprojeter au dehors, en ne permettant pas que le sujet se
laisse réobjectiver. « La distinction de l'homme intérieur et de
l'homme extérieur est capitale 33. » Une transcendance vers
l'intérieur ou vers le sujet est donc tracée et Biran affirmera dans

son Journal34 : « On peut trouver une autre âme au fond de

cette âme qu'on analyse et qu'on peint par le dehors. »

Il pouvait sembler que la philosophie biranienne de la cause,
substituée à la philosophie cartésienne de la substance, avait
réussi à saisir l'intériorité du sujet dans toute sa pureté et que
le substantialisme était désormais éliminé ainsi que l'extériorité

qu'il véhicule avec lui. Et en effet, depuis cent ans, la

philosophie française semble donner raison à Bergson qui se

demandait « si la voie que ce philosophe a ouverte n'est pas
celle où la métaphysique devra marcher définitivement » 35. La

petite étude de Jules Lagneau De l'existence de Dieu, l'œuvre
entière de Bergson ou de Lavelle, la « trilogie » de Maurice
Blondel, la philosophie personnaliste de Laberthonnière (pour
ne citer que les principales) se développent chacune à sa

manière et, malgré des divergences fondamentales entre elles,

sous le signe commun de la transcendance vers l'intérieur et
du refus de toute philosophie substantialiste ou chosiste.
Philosophies de la personne, de la valeur, de la création, de l'acte

ou de l'action, elles procèdent toutes, à des degrés divers, du

moi biranien ou de l'intériorité augustinienne.

Cependant un métaphysicien de l'intériorité et de l'acte,

rompant avec cette tradition, a poussé plus loin encore. C'est

un philosophe belge, à la pensée exigeante et austère, Paul
Decoster. Dans son dernier livre36 (posthume), il caractérise
ainsi sa position : « Tandis que la philosophie française, fidèle
à ses origines cartésiennes et biraniennes, demeurait inébran-
lablement attachée au Moi, à la personne, nous n'avons pas
tardé quant à nous... à licencier décidément tout sujet pensant,
tant individuel que transcendantal. L'unité intellectuelle... n'est

33 Journal intime, 28 octobre 1819 et 19 mars 1824.
34 Journal intime, 5 juin 1815, inédit cité par P. Tisserand, Essai sur

VAnthropologie de Maine de Biran, 1908, p. 205.
35 La science française, 1915, p. 15.

36 Positions et Confessions, Bruxelles 1940, p. 9-10.

203



pas essentiellement celle d'un Soi... L'acte obéit à un principe
interne d'autonomie auquel nous avons donné le nom d''intrinsèque

ou d'immédiate médiation ». Pour comprendre ce terme
quelque peu sibyllin, essayons de dégager l'essentiel de la
difficile pensée de Decoster.

Sa préoccupation centrale est la métaphysique ; or « une
discipline vraiment première veut ne tenir que de soi ses lettres
de créance » 37. « L'affirmation de l'inconditionné doit revêtir
elle-même la dignité de l'inconditionné » 38

; elle doit donc se

fonder sur ce que Decoster appelle « une dénomination
rigoureusement intrinsèque ». « On ne constate pas la dénomination
intrinsèque : on la produit, on la crée. Mieux encore, elle se

produit et se joue en nous 39. » Seul l'acte de pensée comporte
cette dénomination purement intrinsèque « antérieure en droit
à toute détermination objective ». Decoster cherche donc à

s'affranchir de la « hantise de l'Etre » et de la « hantise du

sujet », « car le sujet évoque fâcheusement le souvenir atténué,

mais toujours reconnaissahle, de la substance à laquelle
les accidents sont inhérents » 40. Avec un souci de pureté
farouche il pousse la régression réflexive jusqu'à sa pointe
extrême, comme le montre cette page très significative 41. « La
méthode réflexive se transcende elle-même en vertu de sa

propre logique, et toute réflexion se subordonne enfin au
mouvement indivisible de cette pensée créatrice qui est la pensée
véritable. Quoi que je pense, il reste que je pense. Il apparaît,
dès lors, que la réduction réflexive de la méthode réflexive
constitue la démarche décisive... Il n'est point inconsidéré de

chercher la pensée au plus profond de l'acte de pensée. La
réflexion, prenant — et c'est là sa caractéristique essentielle —
la pensée1 pour objet, dissipe, en se surmontant ou se transcendant

soi-même, la dernière apparence de l'objet. La réflexion
surmontée, c'est l'objectivité abolie et, du coup, la subjectivité
dominée. A mesure que le sujet pensant réduit à l'unité de la

pensée les éléments divers qu'il découvre d'abord dans l'acte

57 Ibid., p. 18.
38 De l'unité métaphysique, 1934, p. 20.
39 Le règne de la pensée, 1922, p. 11.
40 De l'unité métaph., p. 29 ; Le règne de la pensée, p. 32 et 47.
41 Le règne de la pensée, p. 42. Cf. De l'unité métapli., p. 25 n.

204



de pensée, à mesure aussi il les produit et connaît que c'est
à l'appel de la pensée qu'il les produit. Il faut poursuivre la
réduction dialectique jusqu'à réduire la notion même de réduction

dialectique. »

Intrinsèque et transcendance : c'est donc autour de ces deux
notions que gravite la pensée de Decoster. Sur la transcendance
et l'immanence, il a écrit quelques pages qu'il vaut la peine
d'analyser 42. Il constate « l'entrelacement inextricable de
l'immanence et de la transcendance » même dans les systèmes les

plus anxieux d'assurer la prééminence de l'une sur l'autre. Une
transcendance absolue est impensable puisqu'elle devrait
transcender la pensée elle-même. « Aussi voit-on les partisans les plus
déterminés de la transcendance (Decoster pense certainement
à Blondel) s'efforcer de faire prévaloir leur thèse à l'aide d'une
« méthode d'immanence » attentive à mettre! en relief l'immanence

du transcendant ».

L'immanence, malgré les apparences, ne se suffit pas davantage

à elle-même : « On ne tarde guère à voir surgir une
manière de transcendance dans l'immanence. » L'immanence, à

moins de se réduire à une identité absolue, cache en elle le

germe de quelque transcendance. Il est très significatif que
dans l'équation fondamentale du spinozisme, Deus sive natura,
l'ordre soit irréversible. Dieu est immanent au monde, mais la
formule est inconvertible, bien qu'en fait, comme l'a vu Hegel,
le spinozisme soit bien moins un panthéisme naturaliste qu'un
acosmisme : loin de se répandre dans la nature, Dieu paraît au
contraire l'absorber en soi. Et l'on ne peut pourtant pas dire

que la nature soit immanente à Dieu. Cette asymétrie de la
relation d'immanence fait éclater la « transcendance latent© »

qui s'y joue ; c'est donc que « immanence n'est que transcendance

atténuée ; transcendance, qu'immanence transfigurée...
immanence transposée, renversée, réfractée par le prisme de

la dénomination extrinsèque », immanence d'ordre supérieur.
L'élévation par laquelle on passe d'un niveau d'immanence

à l'autre se réalise grâce à la conversion. «Conversion est
essentiellement et par destination conversion à l'intrinsèque »43,

42 De l'unité métaph., p. 98-104.
43 Ibid., p. 94 et 103.

205



donc « du même coup conversion au transcendant ». Dans ce

retour à l'intrinsèque à partir de la dénomination extrinsèque,
la conversion se caractérise par ce que Decoster appelle « un
appétit insatiable » ou une « soif de transcendance ». La
conversion est amorcée par l'inquiétude « double sentiment où se

confondent le détachement à l'égard de ce qui est donné et la

quête incertaine de ce dont nous savons seulement qu'iZ ne saurait

l'être » 44. Précisons que Decoster est un intellectualiste
austère, très méfiant à l'égard de toute philosophie existentielle

et convaincu que « le métaphysicien exigeant ne saurait
s'accommoder des effusions souvent émouvantes où se complaît
une ontologie volontiers pathétique » 45. C'est dire que cette
inquiétude ne relève pas seulement de l'ordre de la sensibilité

: « elle est pensée authentique ». Dans son premier livre
déjà 46, Decoster, « loin de bannir l'inquiétude éternelle du
système de l'esprit, la place au cœur des choses afin qu'elle
devienne la raison profonde de notre activité ». Le passage
suivant montre l'importance de l'inquiétude pour le dépassement
vers l'intérieur : « L'inquiétude est la seule valeur philosophique

permanente. Elle est l'expérience que nulle expérience
ne contredit. Les systèmes passent et elle demeure. L'intensité

de notre angoisse donne la mesure de la profondeur de

notre pensée. Tendue vers la possession souveraine, l'inquiétude

passe, en réalité, toute réalité. Elle est en nous la marque
de l'Etre... L'inquiétude constitue le fait primitif au delà
duquel on ne remonte point 47. » Elle est première par nature et
d'un ordre à part ; elle passe la raison, car « elle évite toute
espèce de détermination objective » 4S.

Concourant avec la joie, elle lui communique « le pouvoir
infini d'approfondissement et de rayonnement qui lui est

propre » 40. On voit désormais son rapport avec la transcendance

ou plutôt avec les deux degrés de l'immanence : « elle
est tendue vers cette intériorité authentique qui se dissimule

44 Ibid,., p. 134.
45 Posit, et Conf., p. 13. Cf. p. 47-48; De l'unité m., p. 106.
40 La réforme de la conscience, 1919, p. 54.
47 Ibid. p. 55.
48 Ibid., p. 56.
49 Ibid., p. 68.

206



sous le voile d'une intériorité d'emprunt faite de pièces
rapportées », donc encore extrinsèque. Cette conversion ne va pas
sans une ascèse intellectuelle laborieuse, « puisque le retour à

l'intrinsèque est au prix de la quête de quelque transcendance »,
c'est-à-dire au prix du détachement de l'immanence première.
« L'ascétisme intellectuel est la première expression de la
conversion au transcendant. » L'expérience est alors tout illuminée

« de cette clarté intérieure dont l'inquiétude apporta la

promesse » 50.

Dans tout ceci, on le voit, l'accent est sur l'immanence ; la
transcendance est comme un moment d'un progrès dans

l'immanence. Dans son dernier livre, Decoster caractérise encore
mieux ce qu'il appelle la « réduction à l'acte », qui le conduira
« du moins profond au plus profond » 51. Et ici la transcendance

prend un peu sa « revanche » : car « comment appliquer
les ressources de la pensée à une opération qui en recule les

limites » Decoster a raison de rappeler que « penser une
catégorie, c'est-à-dire soit la définir, soit la rencontrer au terme de

quelque réduction appropriée, n'exige pas le moins du monde

que l'on pense selon cette catégorie, autrement dit quel l'on
conduise normalement ses pensées selon cette norme peut-être
transcendante » 52. Et si l'on objecte ensuite quel la dénomination

intrinsèque supposerait une pensée absolue puisque « notre
pensée incertaine et trébuchante ne constitue nullement la

norme de l'intrinsèque » et que par conséquent elle est
condamnée à observer cette dénomination intrinsèque du dehors —
à cette objection l'on répondra encore que la méthode de

réduction nous mène jusqu'au seuil de l'acte suprême. « Sans

doute ne pénètre-t-elle pas dans l'intime de cet acte, dont
l'illumination originelle lui demeure transcendante. Du moins s'in-
cline-t-elle en connaissance de cause devant cette transcendance

qui lui apparaît valablement, puisqu'aucune considération
extrinsèque ne s'y mêla, comme le signe en quelque sorte
tangible de l'intrinsèque enfin restitué en sa pureté 53. » Decoster

dit bien « le signe » et, en intellectualiste qu'il est, il ne veut

50 De l'unité métaph., p. 135-138.
51 Posit, et Conf., p. 51.
52 Ibid., p. 62.
63 Ibid., p. 81.

207



pas franchir, par un coup d'Etat intellectuel ou avec les ailes
de la « fragile » preuve cosmologique, le passage de la pensée
à l'Etre. « S'il est illégitime de conclure de la pensée à l'Etre,
il n'est pas moins absurde de vouloir aller de l'Etre à la pensée.

» Le plus haut degré où nous conduit la réduction à l'acte
n'est encore que modalité, car elle ressortit encore à la seule

pensée. Est-ce à dire qu© l'Etre nous échappe Non, la réalité
simplement modale du fondement premier requiert, sous peine
de se perdre dans le vide, une réalité absolue : « l'Etre ainsi
conquis transcende la réalité modale, et partant la pensée
normale ». Plutôt qu'à une réduction dei l'Etre à la pensée, nous
assistons à une « adaptation réciproque » de la pensée à

l'Etre 54.

La pensée ne pose pas l'Etre et ne se pose pas elle-même :

« il est temps d'en finir avec la métaphore d'une pensée
constructive » 55. Si la dénomination intrinsèque foncière n'est pas
posée, « il semble indiqué de la considérer commiei contemplée

par la pensée. De fait l'acte d'accomplissement se mue
aisément et presque insensiblement en contemplation ». La réduction

à l'acte ne mène donc pas à l'idéalisme absolu. La «

plénitude foncière » jaillit au cœur de l'acte par le jeu d'une
mutation subtile qui est l'immédiate médiation, médiation
intrinsèque à l'acte ou médiation en acte, quelque chose comme
« la pensée d'une pensée », mais assouplie en ce sens que l'acte
suprême est déjà « pétri de médiation ». Si je comprends bien
Decoster, un acte qui ne serait qu'immédiat, une pensée absolue

qui pose ou crée, nous ferait redescendre de l'intrinsèque
à l'extrinsèque : comment parvenir à fondre dans le posant un
posé qui risque de lui être dès l'origine étranger

Decoster tente de « reculer le point où s'inscrit non pas sans

doute la première certitude, mais la première manifestation
irréfragable d'une pensée autonome, au delà des limites qu'avait

atteintes Descartes » 50. Il rapproche jusqu'à l'extrême
limite du possible être et pensée sans toutefois qu'ils
parviennent jamais à s'identifier. Il a beau chercher dans l'immédiate

médiation l'origine radicale des choses dont parlait Leib-

64 Ibid., p. 83-87.
65 Ibid., p. 89 et suiv.
60 De l'unité m., p. 29.

208



niz, elle ne suffit pourtant pas à « nous livrer le secret de

l'Univers ». « De ce secret que Dieu garde jalousement, c'est
ici le premier mot, le seul qu'il nous soit permis d'épeler 57. »

« La réduction à l'acte nous conduit au seuil de la solitude
divine » 5S, solitude qui est plénitude. Decoster se sent au « seuil
du mystère » résiduel et impénétrable de l'acte créateur. Il
refuse d'y voir un mystère ontologique comme G. Marcel 5", car ce

mystère est d'emblée théologique, car l'idée même de création
est théologique. Decoster a la conviction que sa dialectique
s'oppose avantageusement à toute preuve ontologique ou
synthèse constructive. Il l'appelle synthèse pure ou concrète60.
D'ailleurs la dialectique n'est pas autre chose qu'une
expérience métaphysique et le chemin d'une transcendance vers
l'intérieur. « On doute si la dialectique fut jamais, chez ses

représentants les plus autorisés, autre chose que l'expression
d'une expérience intime, dense et profonde, aussi irréductible
à la forme « priori qu'à l'empirisme grossier. Pareille
expérience défie manifestement la vérification objective. On ne la
saurait rendre justiciable d'aucune validité logique. Dialectique
en définitive est expérience « stylisée ». Inversement, l'expérience

interne prise en son intégrité constitue unie manière de

dialectique avant la lettre 61. »

Il est permis de voir dans la dialectique de Decoster, poussée

avec une méticuleuse intransigeance jusqu'à des limites
extrêmes où la pensée s'exténue, la tentative la plus radicale non
pas tant de saisir l'intérieur (un intérieur quasi-substantiel et

par là-même encore lourd d'« extrinsèque ») que de convertir
la pensée à un cheminement vers l'intérieur et de la purifier
de toute extériorité. Privée ainsi des soutiens contestables de

la substance et de l'ipséité (du moi), la démarche vers l'intérieur

exige l'ascèse la plus audacieuse. En celle-ci elle trouve

57 Posit, et Conf., p. 96.
58 Ibid., p. 104.
08 Position et approches concrètes du mystère ontologique, in Le monde

cassé, p. 251-301.
60 Acte et synthèse, p. 15 et 48. Decoster assure l'originalité de son

actualisme vis-à-vis de celui de Lavelle, en montrant que médiation est

préférable à participation (Posit, et Conf., p. 99-101).
61 Posit, et Conf., p. 120.

14 209



le fondement inconditionné, but de toute métaphysique. Nous
sommes loin de la tradition augustinienne, cartésienne et bira-
nienne, si vivante dans la pensée française contemporaine, car
la dialectique de Decoster se relie à Plotin et à la dialectique
platonicienne par une autre ligne que celle de saint Augustin :

par celle de Spinoza et Hegel.

* **

La transcendance vers l'intérieur ouvre comme une nouvelle
dimension de l'univers, dimension non spatiale puisque ni
l'intériorité de la conscience ni l'intériorité de l'acte ne sont
localisables dans l'espace. Il faudrait pouvoir montrer que la
transcendance vers l'extérieur et la transcendance vers l'intérieur
impliquent chacune une attitude différente de l'esprit, chacune

une théorie particulière de la connaissance et une conception
particulière du moi. Plus exactement encore : c'est le rapport
intime du moi lui-même à la connaissance du réel qui est
profondément différent. La transcendance vers l'extérieur suppose
une vision sur deux plans en retrait l'un sur l'autre, le plan
physique et le plan métaphysique. Certes, même en ce cas, le

moi peut être transformé intérieurement par sa connaissance
du réel au fur et à mesure qu'elle progresse, car toute découverte

du monde retentit sur la vie intérieure et modifie l'attitude

morale. Cependant cette transformation morale ou
intérieure du moi connaissant n'est ici que la conséquence ou le

corollaire des connaissances acquises. Le moi en tant qu'il connaît

est une sorte de centre de perspective neutre, voire inamovible

en tant que tel, un œil braqué ; il est tendu en avant vers
le réel qu'il saisit ; en se projetant ainsi hors de lui-même, il a

tendance à se réduire de plus en plus à sa seule fonction
visuelle, à son organe de connaissance. Car une vision qui s'affine

et qui se porte plus loin exige une concentration d'énergie

; elle fait taire les multiples tendances du moi qui risquent
de la distraire, de disperser son effort ou d'obscurcir la clarté
de sa vision. On pourrait dire que le moi se réduit à n'être
plus qu'un œil qui voit, une faculté de connaître, ou même une
unité transcendentale d'aperception.

Dans la transcendance vers l'intérieur, c'est l'inverse : c'est
le moi qui se creuse à l'intérieur, qui se dilate aux dépens des

210



choses extérieures. Il acquiert une dimension nouvelle. Il est

engagé tout entier, et pas seulement son œil, dans la démarche
de saisie du réel ; et encore ce « tout entier » s'agrandit-il sans

cesse. Le moi se découvre <et se crée tout à la fois (comment
distinguer dès lors ce qui est création et ce qui est découverte,
le moi qui se crée et le moi qui voit au fur et à mesure qu'il
découvre par une voie intérieure des dépassements successifs.
La connaissance n'est plus simple vision ; elle entraîne dans

son mouvement la volonté ; une sorte de compénétration ou
de fusion s'opère, qui pourra prendre par exemple la forme
d'une connaissance-amour chez saint Augustin ou d'une résorption

du voir dans le vouloir chez Bergson 62. Quoi qu'il en soit,
l'attitude éthique ou pratique ne sera plus un corollaire de la
connaissance contemplative ou théorique ; elle lui sera d'emblée

consubstantielle. Est-ce à dire que la démarche vers l'intérieur

sera moins désintéressée et par conséquent moins objective

On craindra sans doute qu'une découverte qui ne se

distingue plus guère d'une création n'ouvre la porte à l'arbitraire
des fabrications métaphysiques, en confondant à plaisir
l'objectif et le subjectif. Il est clair que la critériologie du valable
dans la démarche de transcendance vers l'intérieur est infiniment

plus délicate à fixer que dans le domaine de l'extériorité.
Mais, s'il y a un risque, le métaphysicien ne refusera pas de

l'assumer, car il sait qu'on a toujours distingué des critères
extrinsèques et des critères intrinsèques : or les seconds, quand
il s'agit de vérité philosophique, ne sont pas nécessairement
les plus méprisables ni les moins sûrs. Veritas index sui

Dans la démarche vers l'extérieur, nous nous adossons en

quelque sorte à notre intériorité, intériorité qui, en face de

l'objet extérieur, tend à n'être bientôt plus que l'intériorité
punctiforme d'un sujet connaissant. Nous avons un centre de

références fixe et stable à partir duquel nous mesurons le
monde physique et ses dépassements métaphysiques.

Dans la démarche vers l'intérieur, toute attache stable nous
est refusée : tout au plus avons-nous les choses extérieures à

titre de repoussoir. Rien à quoi nous adosser. Le moi en
marche trouve dans sa démarche même et ses découvertes in-

62 Evolution créatrice, p. 258.

211



térieures une sorte d'assise mobile, de consistance en mouvez
ment. Il se voit désormais dans l'obligation de se donner son
donné. « La philosophie n'a d'autre objet que celui qu'elle se

donne 63. »

Resterait à préciser s'il faut parler de transcendance vers
l'intérieur ou par l'intérieur. La méthode réflexive est, plus
que toute autre, une méthode au sens propre (péd-oôoç) :

un chemin vers, avec tout l'imprévu que réserve un itinéraire
aventureux et jamais susceptible d'être tracé d'avance.

Selon Yordo cognoscendi, au point de vue de l'homme qui
philosophe et qui opère en lui-même une conversion
réflexive, et même au point de vue psychologique, on devra
parler de transcendance vers l'intérieur, puisque seule l'orientation

est fixée d'avance. Mais selon Yordo essendi, au point
de vue ontologique, on pourra dire que chaque plan successivement

atteint, ou, à la limite, le fondement inconditionnellement

premier, sont transcendants par l'intérieur04 ; on
marquerait ainsi que précisément le chemin n'est pas indifférent et
que le but atteint reste essentiellement et ontologiquement
solidaire de la démarche qui y mène. On retomberait déjà
dans la transcendance vers l'extérieur si l'on employait le mot
« transcendant » tout seul sans le lier à l'intériorisation.

S'il est interdit de parler de réalité transcendante dans le
sens courant du terme qui est celui du réalisme naïf, comment
se représenter ce transcendant atteint par l'intérieur, le but
ou le contenu de l'expérience réflexive et intériorisante C'est
ici que les voies se séparent. Mais une chose en tous cas reste
acquise : La transcendance extérieure d'une chose en soi est
absolument exclue. Nécessairement il y aura au moins partielle
intériorité du transcendant, car la transcendance vers l'inté-

63 Decoster, Le règne de la pensée, p. 9.
04 Sans faire cette distinction, Le Senne use de termes analogues quand

il parle de « transcendance par l'intimité de nous-mêmes », « transcendance

intra-mentale » ou « intratranscendance ». (Introd. à la philos.,

p. 264-5.) En revanche, si J. Wahl parle de « transcendance vers

l'immanence», il s'agit d'autre chose : elle consiste à transcender la transcendance

et à atteindre « une seconde immanence après la transcendance détruite ».

« L'idée de transcendance, on pourrait la concevoir comme nécessaire pour
nous faire prendre le sentiment de notre immergence en une immanence

autre que la pensée ». (Existence humaine et transcendance, p. 38).

212



rieur n'est jamais un tunnel par lequel on s'astreindrait de passer

pour déboucher dans un nouveau monde extérieur :

l'intériorité n'est pas seulement la méthode ou le chemin qui, une
fois franchi, pourrait fort bien être oublié ou ignoré, car ce
serait encore faire l'économie d'une conversion. Ou plutôt la
méthode n'est pas une simple formalité préalable à remplir
avant de s'installer dans l'Etre. But et chemin, fond et forme
réagissent l'un sur l'autre et c'est pourquoi la conversion est
indispensable : ratio essendi et ratio cognoscendi idem, sunt.

Rappelons de façon schématique les principales conceptions
de ce transcendant intérieur :

1° Il y a Yintimior et superior de l'augustinisme. Le transcendant,

c'est le Dieu omniprésent que l'homme entrevoit au terme
de toutes les voies par lesquelles il progresse ou retourne vers
son Créateur. Omniprésence voilée pour l'homme déchu ou
isolé dans l'immanence de son péché. Illumination recréatrice

pour l'âme, soit qu'en se dépassant elle se ressaisisse et retrouve
Dieu à la racine d'elle-même, au cœur de son cœur, soit qu'elle
le retrouve encore à la source de toutes les choses créées, aussi

loin qu'elle tende vers l'extérieur.
2° Il y a l'idéalisme critique ou l'immanentisme de L.

Brunschvicg, fondé sur l'analyse réflexive. Il ne retient de la
transcendance que Yintimior et rejette le superior e5. C'est dire

que le transcendant n'est en somme qu'un approfondissement
réflexif dans l'immanence, qui reste en deçà du plan
métaphysique' proprement dit. Le transcendant est l'esprit lui-même

toujours plus autonome, toujours mieux libéré des imaginations
empiriques d'un « moi haïssable », toujours plus proche de l'im-
personnalité objective de la connaissance adéquate.

3° La méthode réflexive peut aussi conduire à la reconnaissance

d'une authentique transcendance, comme chez Lagneau,

Bergson ou Lavelle. C'est l'acte créateur lui-même restitué par
la régression réflexive. Remontant à sa source, l'acte réflexif
peut rejoindre l'acte créateur qui le dépasse et qui pourtant le
soutient et lui est consubstantiel. Il ne s'agit plus d'immanence

pure, car d'une part l'acte réflexif constitue le moi dans

65 La raison et la religion, p. 48 et Transcendance et immanence,
Travaux du Congrès Descartes, VIII, p. 22.

213



sa personnalité propre et d'autre part l'acte créateur le dépasse
constamment et subsiste indépendamment de lui, car il est
ontologiquement premier. Cette conception est une sorte
d'augustinisme interprété en termes d'acte plutôt que de
substance. Le transcendant est intérieur à l'acte réflexif (intimior),
mais, en tant que transcendant, il est superior dans le sens d'une
extériorité nouvelle, purement spirituelle, qui resterait à

définir 66 et qui n'a plus rien à voir avec l'extériorité spatiale
liée au réalisme substantialiste.

Notons la différence entre l'attitude chrétienne d'un saint
Augustin et l'attitude réflexive d'un Descartes, d'un Lagneau
ou d'un Bergson. Pour le premier, Dieu est présent dès le

départ dans un acte de foi conscient et il soutient toute recherche
dont l'aboutissement ne sera que confirmation ou explicitation
de sa réalité transcendante. Pour les seconds, il n'y a pas de

Dieu au départ de la réflexion, et l'on ne sait pas d'avance

quel transcendant on va atteindre. C'est un Dieu purement
philosophique qu'on pourra éventuellement découvrir au terme
en s'apercevant qu'il soutenait déjà l'acte par lequel on le
cherchait.

4° Decoster au contraire ne considère pas l'acte créateur
comme consubstantiel à l'acte réflexif, mais comme le mystère
transcendant de la solitude divine dont l'accès nous est interdit.

La réduction à l'acte maintient un écart entre la pensée et
l'être. Au lieu d'aboutir à un transcendant intérieur absolu, la

dialectique de Decoster conduit au seuil d'un transcendant
inaccessible. En atteignant l'intrinsèque pur, nous avons éliminé
toute extériorité, mais il reste, au delà encore, l'acte créateur
dans une transcendance dont 1' « extériorité » n'a plus rien de

spatial.
Peut-être les progrès de la métaphysique permettront-ils

un jour de déterminer de façon univoque et plus précise la
nature de ce transcendant intérieur. Pour l'instant il s'agit
avant tout de s'affranchir des entraves de l'ancienne
métaphysique et de dégager la méthode propre à la nouvelle. L'ex-

60 La berthonnière l'a tenté dans son Esquisse d'une philosophie
personnaliste (Œuvres publiées par les soins de Louis Canet, Paris 1942, p. 223,

283, 306).

214



ploration méthodique du domaine métaphysique ainsi délimité
reste encore à faire. Cependant nous voyons déjà que quelques
notions qu'on voyait traditionnellement liées à la métaphysique
sont déchues de leurs privilèges. Révolution copernicienne s'il
en fut jamais, qui s'efforce de nous libérer d'un joug séculaire
consacré par le sens commun La substance, jadis modèle parfait

de l'intériorité, et la chose ont succombé aujourd'hui sous
les coups de la réflexion tant philosophique que scientifique.
De même, l'espace, repaire de toute extériorité : après avoir
vécu sur pied d'égalité avec son frère le temps, il est détrôné à

son tour (par la durée chez Bergson par exemple). De même

enfin la passivité contemplative parce qu'elle est en étroite
connexion avec l'extériorité. Précisons un peu en quel sens.

La métaphysique se retourne du côté de l'acte ou même de

l'action ; elle cherche à dégager le sujet actif à l'état pur.
Toutefois, dans la démarche réflexive, il ne s'agit pas de ramener

purement et simplement le passif à l'actif : la « voix » propre

à l'intériorité n'est ni la voix passive ni la voix active, mais
la voix moyenne du verbe pronominal ou réfléchi 67. On sait
qu'en grammaire l'actif et le passif sont interchangeables par
simple renversement : c'est comme si tous deux participaient
également à l'extériorité ; on peut même se demander si le passif

n'est pas plus près de l'intériorité que l'actif, l'être que
Yavoir 68. L'acte dont parle une métaphysique réflexive est un
acte réfléchi. Ni le donné, ni le donnant, mais le « se donnant ».

Nous disions plus haut : le fait primitif est un fait qui se fait
lui-même ; c'est une donnée qui se donne elle-même. Lavelle
insiste sur le fait que l'acte « est à la fois reçu et exercé » ; il
est « une flamme qui se nourrirait elle-même ». « Le verbe
réfléchi exprime admirablement l'identité du moi posant et du

moi posé : il est le verbe même de la réflexion. Et dans le verbe
de la réflexion je saisis l'acte par lequel l'être se pose, non pas
seulement individuellement, mais universellement, en Soi et
non pas seulement en moi. Bien plus il ne faut pas me demander

de poser l'être d'abord, car je ne saurais plus m'introduire,
moi qui le pose, dans un être que j'aurais moi-même posé. Je

07 Cf. L'intériorité chez Sénèque in Mélanges Niedermann.
68 Cf. G. Marcel, Etre et avoir, Paris 1935.

215



ne puis donc poser l'Etre que par l'acte par lequel je me pose
moi-même 69. »

Bergson de même voit dans l'intériorité la création de soi par
soi, le se faisant par opposition au tout fait. L'intuition berg-
sonienne n'est ni contemplation passive, ni création active,
mais justement réflexion70, c'est-à-dire une sorte de vision
transfigurée en création.

Nous comprenons que cette réflexivité foncière de la
démarche vers l'intérieur aille de pair avec la nécessité d'une
conversion, conversion de l'objet au sujet, de la chose à l'acte, et
même de l'espace au temps (Bergson). La réflexion est loin de

la simple explicitation de l'implicité, de la simple analyse (malgré

son nom d'analyse réflexive). La simple introspection ne

pourrait constituer qu'une sorte de physique de l'intérieur,
parallèle à la physique proprement dite qui est la physique des

choses extérieures. Mais les limites de la méthode introspective

en psychologie sont bien connues ; la psycho-physique en
est issue, qui se bornait à étudier le phénomène psychologique
par sa face externe : physique de l'âme qui n'était même pas
une physique de l'intérieur. La méthode réflexive au
contraire use de ce qu'on a nommé une « introspection régressive

»71 : par des actes d'identification régressive on approfondit

l'intériorité psychologique, on la dépasse en atteignant
le plan de l'intériorité morale ou métaphysique, pour aboutir
même à une sorte d'inconditionnel concret ou expérimental. Le
dépassement, tout en conservant une parfaite continuité grâce
à l'unité de la méthode réflexive, se réalise par changement de

plan ; le « de plus en plus profond » mobilise progressivement
toutes les puissances du moi en les unifiant dans leur centre
commun. Cette transcendance réflexive mérite donc le nom de

métaphysique de l'intérieur.
De la sorte, la notion de transcendance s'est purifiée de ses

attaches spatiales, au point même que l'expression « transcendance

vers l'extérieur » nous semble maintenant impliquer une
inacceptable contradiction : transcendance et extérieur ne

69 De l'Acte, 1937, p. 13, 31, 17, 39.
70 La Pensée et le Mouvant, p. 109.
71 A. Burloud, L'analyse réflexive dans son usage strictement

psychologique, Trav. du Congrès Descartes, VIII, p. 115.

216



peuvent paraître compatibles qu'en vertu d'une longue illusion

entretenue par une ontologie substantialiste ou un réalisme
naïf. La seule transcendance possible (et par là-même la seule

métaphysique possible) est liée à l'intériorité. La transcendance

vers l'intérieur a tué la transcendance vers l'extérieur.
Mais il n'est pas certain que Kant soit, autant qu'on l'a dit, la
charnière décisive entre l'ancienne métaphysique et la
nouvelle : certes il a porté le coup de grâce à ces métaphysiques
qui prétendaient être comme des physiques de l'au-delà, ou le

monde vu par l'entendement divin. Mais au fond Plotin et
saint Augustin en étaient déjà partiellement affranchis et les

philosophes de la transcendance vers l'intérieur dont nous
avons parlé procèdent davantage de saint Augustin, de

Descartes ou de Biran que de Kant.

Il est permis de penser que la métaphysique a enfin pris
plus nette conscience d'elle-même, de son domaine propre et
de sa méthode authentique. Elle a conquis ainsi de haute lutte
sa spécificité, lentement mais sûrement. Signe de l'époque La

poésie aussi, comme l'a vu Jacques Maritain72, a pris
conscience d'elle-même depuis Baudelaire. Il faut reconnaître que
la théologie, elle aussi, avec Karl Barth a pris mieux que
jamais conscience de sa spécificité. Désormais ces éternels conflits

de compétence entre la science et la métaphysique, entre
la métaphysique et la théologie, entre la science et la religion,
qui proviennent toujours d'une prise de conscience encore
insuffisamment spécifique de chacune des disciplines de l'esprit,
cesseront d'exister. Chacune, ayant conquis sa personnalité,

peut engager le dialogue avec les autres, un dialogue véritable,
respectueux et fécond, et non plus ces discussions méfiantes

qui se terminaient immanquablement par une Kraftprobe et
où chacun restait d'autant plus cramponné à ses positions
ébranlées qu'il se sentait plus menacé et dérangé par ses soi-

disant adversaires. Certes les problèmes de frontières n'en sont
devenus que plus aigus ; ce ne seront du moins plus de stériles
conflits.

72 Situation de la poésie, 1938, p. 79.

217


	La notion de transcendance vers l'intérieur

