
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 4 (1944)

Artikel: Der Ausgangspunkt der Philosophie nach dem kritischen und
unmittelbaren Realismus von Léon Noël

Autor: Roesle, Maximilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Ausgangpunkt der Philosophie
nach dem kritischen und unmittelbaren Realismus

von Léon Noël1.

Von Maximilian Roesle.

I. Neuscholastik und moderne Erkenntnislehre.

Die Philosophie unserer Zeit ist weit entfernt vom großen
Selbstvertrauen der letzten philosophischen Jahrhunderte. Sie
weiß nämlich, daß Philosophieren eine mühsame und
langwierige kollektive Geistesarbeit von Jahrhunderten bedeutet, so
daß es Vermessenheit wäre, vorschnell zu behaupten, es
vermöchte einer in seinem eigenen System die buntschillernde Vielfalt

von Geist und Welt endgültig einzufangen. Daher das
Bedürfnis der Philosophen des 20. Jahrhunderts, sich in
philosophischen Gesellschaften und auf nationalen und internationalen

Philosophentreffen über gemeinsame Fachprobleme und
persönliche Forschungen zu unterhalten. Aus der nämlichen
Ueberzeugung, daß die Philosophie eine kollektive Geistesarbeit

ist, erklärt sich dann auch die stark historische Inspiration der

Philosophie unserer Tage. Man weiß nämlich heute, daß die

Philosophie der Gegenwart nicht zu deuten ist ohne die
geistesgeschichtliche Entwicklung der vorausgehenden Jahrhunderte.
Deshalb will der heutige Denker in den schwierigen philosophischen

Grundfragen nicht Stellung beziehen, bevor er nicht die

Problemgruppierungen und Lösungsversuche eingesehen hat, die

von den größten Philosophen in 25 Jahrhunderten abendländischer

Geistesgeschichte erdacht wurden. Daher der starke
Einfluß der philosophischen Vergangenheit auf unsere Tage, so

besonders von Hegel, dann aber auch der kantischen Tradition,
von Descartes, Spinoza und Leibniz, von Plato und dem Neu-

1 Diese Studie entspricht im wesentlichen einem Referat, das der
Verfasser an der wissenschaftlichen Tagung der Philosophischen Gesellschaften

von Freiburg und der Innerschweiz vom 19./20. November 1943 in Freiburg
gehalten hat.

170



platonismus, aber auch von Aristoteles und der Philosophie des
13. Jahrhunderts, der sog. Scholastik.

Die aristotelisch-scholastische Philosophie freilich galt in der
modernen Philosophie der letzten Jahrhunderte bis vor ungefähr
60 Jahren als völlig überholt und unbrauchbar. Aber der Niederbruch

alles philosophischen Denkens im brutalen Materialismus
und im sturen Positivismus des letzten Jahrhunderts und der
Einsturz unserer neuzeitlichen Kultur in den gewaltigen sozialen

und internationalen Erschütterungen der Gegenwart zwangen
schließlich zu einer ideengeschichtlichen Betrachtung unserer
Kultur- und Geisteskrise. Dabei entdeckte man die geistigen
Ansätze zu den neuzeitlichen Katastrophen bereits in der Aufklärung,

bei Descartes, in der Renaissance, ja sogar schon in der
Spätscholastik. Daraus ergab sich die Notwendigkeit, in der
philosophischen Vergangenheit über diese genannten Epochen
hinaus noch weiter zurückzugreifen. Damit stieß man auf der
Suche nach einer soliden philosophischen Grundlage der
abendländischen Kultur auf die Hochscholastik des 13. Jahrhunderts
und erkannte in der Philosophie von Thomas von Aquin die
vollendetste philosophische Synthese jener Zeit, entstanden aus der
harmonischen Verschmelzung des überlieferten Ideengutes der
Griechen, Lateiner und Araber mit dem mittelalterlich-christlichen

Denken. So kam es, daß gegen Ende des letzten Jahrhunderts

verschiedene Faktoren zum Erwachen einer neuscholastischen

und besonders einer neuthomistischen Bewegung führten.
Diese wuchs seither — vorab im katholischen Geistesleben der

ganzen Welt — zu einer mächtigen Strömung an. Aber auch die

sog. moderne Philosophie begann Thomas von Aquin als großen
Philosophen zu bewerten und fand im 13. Jahrhundert wertvolle
Anregung und in der Neuscholastik kräftige Unterstützung für
ihre größten philosophischen Leistungen in unserem Jahrhundert:

für den Wiederaufstieg der Philosophie, die Wiedergeburt
der Metaphysik, die Untersuchungen der menschlichen
Existenzgrundlage und der Werthierarchie, das Wiedererstarken des

Realismus, die neugewonnene Ganzheitsbetrachtung und
neuerkannte Eigengesetzlichkeit des Lebendigen und der psychischen
Prozesse gegenüber dem rein-physikalischen Geschehen usw.

Freilich oblag dem Neuthomismus vorerst eine absolut
unabdingbare und sehr mühsame Arbeit. Aus der Philosophie des

171



historischen Thomas im 13. Jahrhundert galt es zunächst alles
Ueberholte und Unhaltbare herauszulösen, besonders in
physikalischer, astronomischer, biologischer und physiologischer
Beziehung, und an dessen Stelle mußte in das Allzeitgiiltige und
kritisch Erprobte am thomistischen philosophischen System all
das eingebaut werden, was das moderne Denken und Forschen
von 1274 bis heute an Wertvollem und Gesichertem erdacht und
entdeckt hatte. Nur dann durfte ein «Neuthomismus» den
Namen des großen Thomas von Aquin tragen, wenn er sich
auch heute — wie einst Thomas mit den Vertretern der sog.
«alten» Scholastik und des lateinischen Averroimus im 13.
Jahrhundert — mit der modernen Gegenwartsphilosophie konstruktiv

auseinandersetzen wollte. Nur dann konnte der Neuthomismus

sich auf seinen großen Förderer, Papst Leo XIII., berufen,
der seiner Thomasenzyklika als Leitmotiv gegeben hatte:
«Vetera novis augere et perficere», und der darin schrieb: «Edi-
cimus libenti gratoque animo excipiendum esse quidquid sapien-
ter dictum, quidquid utiliter fuerit a quopiam inventum atque
excogitatums.» Glücklicherweise hat die Neuscholastik diese

Notwendigkeit erkannt und haben ihre Zentren in Löwen, Paris,
Rom, Freiburg i. Ue., Mailand u. a. a. O. auch die moderne

Philosophie und die neueste physikalische, biologische und expe-
rimentalpsychologische Forschung in ihre Betrachtungen
einbezogen, ja auf diesen Gebieten z. T. sogar mit eigenen
Untersuchungen mitgearbeitet3.

Doch damit die Gegenwartsphilosophie vom philosophischen
Denken des 13. Jahrhunderts profitieren kann und damit sich

anderseits auch die Neuscholastik im Schöße von nationalen und
internationalen Philosophengesellschaften mit Vertretern anderer

philospohischer Richtungen über die nämlichen brennenden
Probleme unserer Zeit unterhalten kann, braucht es auf beiden
Seiten die Ueberzeugung, daß eine nicht völlig unterbrochene
ideengeschichtliche Entwicklungslinie das 13. mit dem 20.
Jahrhundert verbindet, und daß kein unüberbrückbarer Gegensatz

2 Acta Sanctae Sedis: 12., 1879, 114.
3 Vgl. darüber unsere Studie: Die neuthomistische Haltung vor der modernen

Philosophie. Schw. Kirchenztg. 110., 1942, 133—5, 150—3, 161—2 und
leicht erweitert als Heft 1 der «Annalen der Philos. Gesellschaft
Innerschweiz» (1944), S. 2—18.

172



besteht zwischen der realistischen Haltung, aus der vor 700 Jahren

die Metaphysik des hl. Thomas entstand, und dem kritischen
Gesichtspunkt des denkenden Subjektes, in dem die moderne
Philosophie ihren Anfang sieht4. Aber auch von dieser
grundsätzlichen Haltung der Neuscholastik vor der modernen
Philosophie her stellt sich die entscheidende Frage der Realitäts-
begründung und einer wissenschaftlichen Erkenntnissicherung
in einer allgemeinen neuscholastischen Erkenntnislehre. Die
letzten 300 Jahre abendländischer Philosophie haben ja die
Realitätsgegebenheit in Zweifel gezogen, und auch noch für
weite Kreise des heutigen Idealismus ist die Welt der sog. Gegenstände

eine Schöpfung des denkenden Subjektes. Daher hat sich
der Neuthomismus denn auch bald mit dieser modernen
Problemstellung unserer Erkenntnis befaßt. Und es bleibt für immer
das Verdienst von Joseph Désiré Mercier, dem Gründer der sog.
Löwener Schule, diese Fragen zeitaufgeschlossen ein für allemal

auf die neuthomistische Tagesordnung gesetzt zu haben5.
Prof. de Munnynck in Freiburg hat das s. Zt. deutlich
ausgesprochen wenn er schreibt: «Reconnaissons-le sans ambage:

longtemps la philosophie de Kant a été un épouvantail pour les

écoles catholiques. On se plaisait à l'éviter avec prudence, parfois

à le défigurer d'une manière peu édifiante Mgr. Mercier
a résolument saisi le taureau par les cornes. Il a posé le
problème d'une manière aiguë. Avec cette droiture qui lui était une
seconde nature il en a montré toutes les épines, toutes les fron-
dières, toutes les difficultés.» Seither hat eine stattliche Reihe

bedeutender Neuscholastiker diese Probleme weiter verfolgt7.
4 Es ist unseres Erachtens das große Verdienst der philosophischen

Forschungen von Léon Noël, dies in sorgfältiger Kleinarbeit an einem besonders

wichtigen Punkt, nämlich in der Frage nach dem Ausgangspunkt der

systematisch aufbauenden Philosophie, gezeigt zu haben.
6 Sein Hauptwerk in dieser Hinsicht ist: Critériologie générale ou théorie

générale de la certitude. 8e éd. Louvain-Paris 1923.
6 Schweiz. Rundschau: Bd. 25, 1925/26, 725.
7 So z.B. Donat, Jos.: Critica, 7. Aufl. Innsbruck 1933. Feuling, D.:

Hauptfragen der Metaphysik, Salzburg-Leipzig 1936. Forest, A.: Du

consentement à l'être, Paris 1936. Garrigou-Lagrange, R.: Le réalisme du principe

de finalité, Paris 1932. Gény, P.: Critica, De cognitionis humanae valore

disquisitio, Romae 1927. Geyser, Jos.: Erkenntnistheorie, Munster 1922.

G redt, Jos.: Unsere Außenwelt, Eine Untersuchung über den gegenständlichen

Wert der Sinneserkenntnis, Innsbruck 1921. Ders.: De cognitione

173



Es war die Aufgabe der genannten Wissenschaftlichen Tagung in
Freiburg vom November 1943, mit dem Arbeiten und den
Stellungnahmen dieser — zum großen Teil fremdsprachigen —
neuscholastischen Forschungen über das moderne Erkenntnisproblem

bekannt zu machen 8.

sensuum externorum, Inquisitio psychologico-criteriologica circa realismum
criticum et objectivitatem qualitatum sensibilium, ed. altera Romae 1924.

Guggenberger, A.: Der Menschengeist und das Sein, Wewel, Verlag, Krailing
vor München 1943. Hayen, A.: L'Intentionnel dans la Philosophie de Saint
Thomas, Bruxelles-Paris 1942. Hufnagel, A.: Intuition und Erkenntnis nach
Thomas von Aquin, Fulda 1934. Jolivet, R.: Le Thomisme et la Critique de

la Connaissance, Paris 1933. Keeler, L.: The Problem of Error from Plato
to Kant, Rome 1934. Maréchal, Jos.: Le point de départ de la métaphysique,
bes. Cahier V: Le thomisme devant la philosophie critique, Paris-Louvain
1926. Maritain, J.: Les degrés du savoir, 2e éd. Paris 1934. Ders.: Anti-
modern, Die Vernunft in der modernen Philosophie und Wissenschaft und
in der aristotelisch-thomistischen Erkennlnisordnung (Uebersetzung), Augsburg

1930. Masnovo, A.: Problemi di metafisica e di criteriologia, Milano
1930. Naber, A.: Theoria cognitionis critica, Romae 1932. Nink, C.: Grundlegung

der Erkenntnistheorie, Frankfurt a. M. 1930. Olgiati, F., u. Carlini, A.:
Neoscolastica, idealismo e spiritualismo, Milano 1933. Picard, G.: Le
problème critique fondamental, Archives de Philos., vol. 1, cahier 2, Paris 1923.

Przywara, E.: Analogia Entis, Metaphysik I. Prinzip, München 1932. Roland-
Gosselin, M. D.: Essai d'une critique de la connaissance, Paris 1932.

Romeyer, B.: Saint Thomas et notre connaissance de l'esprit humain, 2e éd.,
Paris 1932. Rousselot, P.: L'intellectualisme de S.Thomas, Paris 1908. San-

teler, J.: Intuition und Wahrheitserkenntnis, Innsbruck 1934. Schwarz, B.:
Der Irrtum in der Philosophie, Münster 1934. Simon, Y.: Introduction à

l'ontologie du connaître, Paris 1934. Söhngen, G.: Sein und Gegenstand,
Münster 1930. De Tonquédec, J.: La critique de la connaissance, Paris 1929.
De Vries, J.: Denken und Sein, Ein Aufbau der Erkenntnistheorie, Freiburg
i. B. 1937. Ders.: Critica, in usum scholarum, Institutiones philosophiae
scholasticae, pars 2., Freiburg i. B. 1937. Wilmsen, A.: Zur Kritik des
logischen Transzendentalismus, Paderborn 1935. Wilpert, P.: Das Problem der
Wahrheitssicherung bei Thomas von Aquin, Münster 1931. Zamboni, G.: La
gnoseologia dell'atto come fondamento della filosofia dell'essere, Milano
1923. Ders.: Introduzione alla gnoseologia pura, Milano 1924. Ders.: Sistema

di gnoseologia e morale, Roma 1930. Ders.: La gnoseologia di S. Tommaso

d'Aquino, Verona 1935. Ders.: Metafisica e gnoseologia, Riposta a Mgr.
F. Olgiati, Verona 1935. Acta Hebdomadae thomisticae Romae celebratae
19-25 nov. 1924, Romae 1924. Acta primi Congressus thomistici inter-
nationalis, Romae 1925. Acta secundi Congressus thomistici internationalis,
Romae, nov. 1936, Taurini, Romae 1937.

8 Vgl. Jahresbericht der Philosophischen Gesellschaft Innerschweiz in
diesem Bd. IV. des Jahrbuch der SPG. 1944.

174



Welches sind nun aber die verschiedenen Strömungen der
neuscholastischen Erkenntnislehre? Zunächst ist zu sagen, daß

alle Neuscholastiker Realisten sind; d. h. sie nehmen an, daß es

eine vom Denken des Subjektes unabhängige Welt der Gegenstände

gibt. Innerhalb dieses neuscholastischen Realismus ist
sodann der natürliche und der kritische Realismus zu
unterscheiden. Der natürliche Realismus will die Realität der
Gegenstandswelt wissenschaftlich dartun mit dem Hinweis auf unsere
sinnlichen und geistigen Erkenntnisvermögen, die ihrer Natur
nach — darum «natürlicher» Realismus — als Erkenntnismittel
auf die Erfassung der Wahrheit angelegt und unter bestimmten
Bedingungen sogar unfehlbar sind9. Der kritische Realismus
dagegen sagt: gerade diese sinnlichen und geistigen Erkenntnisvermögen

und ihre natürliche Befähigung, die Wahrheit zu
erkennen, sind in der Philosophie seit 300 Jahren bezweifelt und
geleugnet worden. Daher darf ein Philosoph des 20. Jahrhunderts

die Realität der Außenwelt nicht annehmen, ohne ihre
Existenz vorher kritisch gerechtfertigt zu haben; d. h. er muß

mit der modernen Philosophie an eine wissenschaftliche
Realitätsbegründung herantreten, indem er womöglich vom Denkakt
des Subjektes ausgeht.

Je nach der Art, wie dann von hier aus die Realität der
Gegenstandswelt wissenschaftlich dargelegt wird, unterscheidet
man weiterhin den mittelbaren und den unmittelbaren kritischen
Realismus. Der mittelbare kritische Realismus möchte vom be-

wußtseinsiriwendigen Denkobjekt mit Hilfe des Kausalitätsprinzips

— also mittelbar — auf dessen bewußtseinsjenseitige
Ursache in der Gegenstandswelt schließen; er wird neuestens

vertreten in den beiden zitierten Werken von J. de Aries (vgl.
Bibliographie). Der unmittelbare kritische Realismus dagegen
betrachtet das reale Außending als dem denkenden Subjekt
bereits in seinem Denkakt unmittelbar gegenwärtig.

Aufgabe dieser Arbeit ist es nun, die Auffassung vom
Ausgangspunkt der Philosophie nach dem kritischen und unmittelbaren

Realismus von Léon Noël in einem kurzen Aufriß dar-

9 Diesen «natürlichen» Realismus zeichnete vorgängig der Freiburger
Tagung Dr. P. Hildebrand Pfiffner in der Schweiz. Kirchenzeitung, 111, 1943,

458/9, 471/2, 488/9: Erkenntnislehre an der Mailänder katholischen
Universität.

175



zustellen. Léon Noël folgte Désiré Mercier, dem Gründer des
der Universität Löwen zugehörigen «Institut Supérieur de
Philosophie», auf dem Lehrstuhl für Logik und Erkenntnislehre
nach, als dieser 1906 zum Erzbischof von Mecheln erhoben
wurde und damit seine erkenntnistheoretischen Studien
unvollendet abbrechen mußte. Noël hat die Arbeiten von Mercier
fortgeführt und vertieft und steht auch seit 1928 an der Spitze
des genannten philosophischen Institutes 10. Seine feinnuancierten

Studien und abgewogenen Stellungnahmen können hier
natürlich nur schemenhaft umrissen werden. Noël stellt sich
indessen mit seinem kritischen und unmittelbaren Realismus in
Gegensatz zum unkritischen «réalisme méthodique» von Etienne
Gilson11, zum kritischen, aber mittelbaren Realismus von de

10 Noëls zwei Hauptwerke sind betitelt: Notes d'épistémologie thomiste,
242 S. Louvain-Paris 1925 und Le Réalisme immédiat, 298 S., Louvain 1938.

Von seinen erkenntnistheoretischen Fachartikeln seien erwähnt: Comment

poser le problème de la connaissance? (Referat auf dem Thomistenkongreß
in Rom vom April 1925, abgedruckt in seinen Notes d'épistémologie thomiste
233—242 und in Réalisme immédiat 259—266). — La présence de l'intelligible

à la connaissance selon S. Thomas et Cajetan, in Philosophia Perennis
(Festgabe Geyser), Regensburg 1930, Bd. 1, 159—166. — La présence des

choses à l'intelligence, Rev. néoscol. de philos. 32, 1930, 145—165. — L'intelligible,

Rev. néoscol. de philos. 32, 1930, 396—402 (Referat auf dem internat.

Philosophenkongreß in Oxford, 4. Sept. 1930). — La méthode du

réalisme, Rev. néoscol. de philos. 33, 1931, 433—477. — Réalisme méthodique

ou réalisme critique? Bullet, de l'Académie Roy. de Belgique, Classe

Lettres, 17, 1931, 111 ss. — Le progrès de l'épistémologie thomiste, Rev.
néoscol. de philos. 34, 1932, 429—448. — La critique de l'intelligible et de

sa valeur réelle, Rev. néoscol. de philos., 38, 1935, 5—23. — Bulletin
d'épistémologie, Rev. néoscol. de philos., 38, 1935, 329—343. — La critique du

jugement selon S. Thomas, in «Aus der Geisteswelt des Mittelalters» (Festgabe

Grabmann), Münster 1935, (Supplementband 3 der Beiträge zu
Geschichte d. Philosophie u. Theologie des Mittelalters) 710—719. — L'épistémologie

thomiste (Referat am 2. Internat. Thomistenkongreß von Rom), in
Acta secundi Congressus thomist. Internat. 1936, Romae 1937, 31—42,
abgedruckt in Réalisme immédiat 281—289. — Encore «l'Illationisme» du
Cardinal Mercier, Rev. néoscol. de philos. 42, 1939, 585—590. — Le «réalisme

critique» et le «bon désaccord», Rev. néoscol. de philos. 43, 1940, 41—66. —
Noël, L, und De Waelhens, A.: Bulletin d'épistémologie, Rev. néoscol. de

philos. 40, 1937, 441—468.
11 Seine Schriften gegen Noël: Le réalisme méthodique, in Philosophia

Perennis (Festgabe Geyser), Regcnsburg 1930, Bd. 2, 742—755. — Réalisme
et méthode, Rev. des sciences philos, et théol., mai 1932, 161 ss. — Le

176



Vries12 sowie zu den Publikationen von Masnovo13 und
Olgiati14 aus der Mailänder Schule, während weitgehende Ueber-
einstimmung besteht mit den hervorragenden Studien des allzu
früh verblichenen P. Roland-Gosselin 15.

II. Noëls kritischer Ausgangspunkt.

Der kritische Realismus von Léon Noël läßt sich in folgende
Punkte zusammenfassen.

1. Descartes hatte recht, als er von der Philosophie verlangte,
daß sie sich von einem unmittelbar-einsichtigen Ausgangspunkt
her klar und methodisch aufbauen müsse. Alle weiteren
philosophischen Untersuchungen sollten alsdann nach ihrem Platz
im Gesamtsystem eingeordnet und nach einem streng-logischen
Plane aufgebaut werden — wie es Descartes in der modernen
Geometrie bewunderte.

2. Descartes hatte ferner darin recht, daß er als Mittel, um
diesen letzten unmittelbar-einsichtigen Ausgangspunkt der
Philosophie aufzufinden, den allgemeinen, methodischen Zweifel
anwandte.

Aehnlich verlangte auch Thomas von Aquin in seinem

Metaphysikkommentar im Anschluß an Aristoteles mit allem
Nachdruck, daß jede Wissenschaft mit dem methodischen Zweifel
zuerst ihre eigene Grundlage sichere 16. Das gilt für ihn sowohl

Réalisme méthodique, 101 S. Paris, Téqui. — Réalisme thomiste et Critique
de la connaissance, 239 S., Paris, Vrin 1939.

12 Vgl. oben Bibliographie, Note 7.
13 Vgl. oben Bibliographie, Note 7.
14 Vgl. oben Bibliographie, Note 7; ferner Ferro, C.: Il realismo imme-

diato di Möns. Leone Noël, Rivista di Filosofia neoscolast. 31, 1939, 55—77.
15 Vgl. oben Bibliographie, Note 7. Noël haben sich seither u. a.

angeschlossen Hilckmann, A.: Noëls Epistemologie, Philos. Jahrbuch (Fulda) 43,

1930, 338—356; — Maritain, J.: in seinem zitierten Werk: Les degrés du

savoir und in seinem Artikel: Du réalisme critique, in Nova et Vetera

(Fribourg), 1932, 1—17; — Mansion, A.: L. Noël, Le réalisme immédiat
(Besprechung), Rev. néoscol. de philos. 41, 1938, 315—318; — Forest, A.: Mgr.
Léon Noël: Le Réalisme immédiat (Besprechung). Bulletin thomiste 5, 1938,

275—282.
16 In Metaphysicam Aristotelis Commentaria: 3. Buch, lect. 1 (Ed. Cathala,

Taurini 1926, Nr. 338—343).
(Nr. 338) Dicit ergo... (sc. Aristoteles), quod ad hanc scientiam (sc.

Metaphysicam), quam quaerimus de primis principiis, et universali veritate

12 177



von den Teilwissenschaften, die die Wahrheit nur «particu-
lariter» untersuchen, als auch für die Philosophie — und hier
besonders für die Metaphysik —, die eine «universalis con-
sideratio de veritate» betreibt: sie muß zuerst den allgemeinen
methodischen Zweifel anwenden, «ad eam pertinet universalis

rerum, necesse est ut primum aggrediaraur ea de quibus opportet dubitare,
antequam Veritas determinetur

(Nr. 339) et primo dicit (sc. Aristoteles) quod volentibus investigare
veritatem contingit prae opere, idest ante opus, bene dubitare, idest bene

attingere ad ea quae sunt dubitabilia. Et hoc ideo quia posterior investigatio
veritatis, nihil aliud est quam solutio prius dubitatorum. Manifestum est

autem in solutione corporalium ligaminum, quod ille qui ignorât vinculum,
non potest solvere ipsum. Dubitatio autem de aliqua re hoc modo se habet
ad mentem, sicut vinculum corporale ad corpus, et eumdem effectum de-

monstrat. Inquantum enim aliquis dubitat, infantum patitur aliquid simile
his qui sunt stricte ligati. Sicut enim ille qui habet pedes ligatos, non potest
in anteriora procedere secundum viam corporalem, ita ille qui dubitat, quasi
babens mentem ligatam, non potest ad anteriora procedere secundum viam
speculationis. Et ideo sicut ille qui vult solvere vinculum corporale, oportet
quod prius inspiciat vinculum et modum ligationis, ita ille qui vult solvere
dubitationem, oportet quod prius speculetur omnes difficultates et earum
causas.

(Nr. 340) Secundam rationem ponit (6C. Aristoteles) et dicit quod illi
qui volunt inquirere veritatem non considerando prius dubitationem, assimi-
lantur illis qui neseiunt quo vadant. Et ideo, quia sicut terminus viae est
illud quod intenditur ab ambulante, ita exclusio dubitationis est finis qui
iritenditur ab inquirente veritatem. Manifestum est autem quod ille qui
nescit quo vadat, non potest directe ire, nisi forte a casu: ergo nec aliquis
potest directe inquirere veritatem, nisi prius videat dubitationem.

(Nr. 341) Tertiam rationem ponit, et dicit, quod sicut ex hoc quod
aliquis nescit quo vadat, sequitur quod quando pcrvenit ad locum quern
intendebat, nescit utrum sit quiescendum vel ulterius eundum, ita etiam
quando aliquis non praecognoscit dubitationem, cujus solutio est finis inqui-
6itionis, non potest scire quando invenit veritatem quaesitam, et quando non;
quia nescit finem suae inquisitionis, qui est manifestus ei qui primo
dubitationem cognovit.

(Nr. 342) Quartani rationem ponit, quae sumitur ex parte auditoris.
Auditorem enim oportet judicare de auditis. Sicut autem in judiciis nullus
potest judicare nisi audiat rationem utriusque partis, ita necesse est eum,
qui debet audire philosophiam, melius se habere in judicando si audierit
omnes rationes quasi adversariorum dubitatium.

(Nr. 343) Est autem attendendum, quod propter has rationes consue-
tudo Aristoteli8 fuit fere in omnibus libris suis, ut inquisitioni veritatis vel
determinationi praemitteret dubitationes emergentes.

178



dubitatio de veritate 17». Denn der vorausgehende Zweifel hat
die Aufgabe, alle Schwierigkeiten der späteren Wahrheitserkenntnis

zu untersuchen: «oportet quod prius speculetur (sc.

dubitans) omnes difficultates et earum causas 18». Alle unklaren
und nebensächlichen Gedanken sollen dadurch beiseite
geschoben werden, um zu einer unzweifelhaft sicheren Grundlage
der Philosophie zu gelangen; besteht doch die Wahrheitserkenntnis

in der Lösung der eingangs aufgeworfenen Zweifel:
«quia posterior investigatio veritatis nihil aliud est quam solutio
prius dubitatorum19». Soweit sagt Thomas genau das gleiche,
was Descartes in seinem «Discours de la méthode 20» in den
berühmten Satz kleidete: «Pour ce qu'alors je désirais vaquer
seulement à la recherche de la vérité, je pensai qu'il fallait que
je fisse tout le contraire, et que je rejetasse comme absolument
faux tout ce en quoi je pourrais imaginer le moindre doute, afin
de voir s'il ne me resterait point après cela quelque chose en

ma créance qui fût entièrement indubitable.»
Nichts hindert also den Neuthomisten daran, wie die moderne

Philosophie mit dem allgemeinen methodischen Zweifel einen
letzten unmittelbaren-einsichtigen Ausgangspunkt der
Philosophie zu suchen, sofern er nicht auch die sog. «ersten
Prinzipien» strikte bezweifeln und beweisen möchte, was Thomas

deutlich als «apedeusia» und «ineruditio» verwirft21. P. Roland-

17 Im Anschluß an die vorgenannten Darlegungen fährt Thomas in seinem

Metaphysikkommentar nämlich weiter: Sed in aliis libris singillatim ad

singulas determinationes praemittit dubitationes... et postea secundum

ordinem debitum déterminât veritatem. — Cujus ratio est, quia aliae scien-

tiae considérant particulariter de veritate: unde et particulariter ad eas

pertinet circa singulas veritates dubitare: sed ista scientia (sc. Metaphysica)
sicut habet universalem consideralionem de veritate, ita etiam ad earn

pertinet universalis dubitatio de veritate: et ideo non particulariter, sed simul

universalem duhitationem prosequitur. (Nr. 343.) Potest etiam et alia esse

ratio
18 Vgl. Note 16, Nr. 339.
16 Vgl. Note 16, Nr. 339.
20 Quatrième partie.
21 In Metaphysicam Aristotelis Commentaria: 4. Buch, lect. 6 (Ed. Cathala,

Nr. 607): Dicit ergo primo (sc. Aristoteles), quod quidam dignum ducunt,
sive volunt demonstrare praedictum principium (sc. contradictionis). Et hoc

propter apaedeusiam, idest ineruditionem sive indisciplinationem. Est enim

ineruditio, quod homo nesciat quorum oportet quaerere demonstrationem,
et quorum non: non enim possunt omnia demonstrari...

12* 179



Gosselin hat in seinem tiefdurchdachten «Essai d'une étude
critique de la connaissance 22» in dieser Hinsicht die markanten
Worte geschrieben: «C'est la condition élémentaire de l'attitude
scientifique de se mettre dans l'expectative à l'égard des preuves
cherchées et des solutions qu'elles commandent. Même si l'on a

par ailleurs des raisons d'ordre extra-scientifique de croire vraie
telle solution plutôt que telle autre. Même si ces raisons d'ordre
extra-scientifique ont toute la force des convictions religieuses.
Un saint Thomas d'Aquin, malgré sa foi très assurée ne croyait-il
pas devoir s'interroger très loyalement sur l'existence de
Dieu? .»

3. Descartes fand schließlich, daß alles Zweifeln doch eines
nicht entkräften könne, die Tatsache nämlich, daß er zweifle
und denke, das unmittelbare Bewußtsein vom eigenen Denkakt
des denkenden Subjektes, das «.Te pense», das «Cogito 23».

Auch die thomistische Philosophie kennt diese Erfassung des

eigenen Denkaktes in der sog. Reflexion. Das Primärobjekt des

menschlichen Intellektes, das «id. quod primo cognoscitur ab

intellectu humano», ist ihr zwar die «natura materialis rei».
Aber sekundär, d. h. in der Reflexion, erfaßt der Menschengeist
seinen eigenen Denkakt und darin die Natur des Denkvermögens:

Secundario cognoscitur ipse actus quo cognoscitur
objectum», sagt Thomas von Aquin 24. Descartes trifft sich also

auch darin inhaltlich mit Thomas, wenn er die Erfassung des

eigenen Denkaktes in der Reflexion als unzweifelhafte Gegebenheit

bezeichnet. P.Roland-Gosselin schreibt in diesem Sinne25:
«Du point de vue de la réflexion critique, l'étude de l'esprit
repose solidement sur le fait que l'acte de penser se peut saisir

22 Vgl. Bibliographie, Note 7, S. 14.
23 Discours de la méthode, quatrième partie: «... aussitôt après je pris

garde que, pendant que je voulais ainsi penser que tout était faux, il fallait
nécessairement que moi qui le pensais fusse quelque chose; et remarquant
que cette vérité: je pense, donc je suis, était si ferme et si assurée que
toutes les plus extravagantes suppositions des sceptiques n'étaient pas
capables de l'ébranler, je jugeais que je pouvais la recevoir sans scrupule

pour le premier principe de la philosophie que je cherchais.» Wenn im
folgenden wiederholt vom «Cogito» gesprochen wird, so soll darunter stets
die Reflexion des Denkens über seinen eigenen Denkakt verstanden sein.

24 Summa theologica: Ia pars, q. 87, art. 3 u.a. zahlreichen a. 0.
25 A. a. 0., S. 11.

180



immédiatement dans la connaissance de soi. L'homogénéité
parfaite, l'identité du connaissant et du connu dans l'acte de
réflexion est immédiatement évidente, et aucune réflexion
ultérieure s'exerçant sur la réflexion première ne peut introduire en
elle l'obscurité et le doute. Il y a là un point de départ absolu,

parce qu'il y a d'abord là un point de retour absolu de l'esprit
sur soi.»

4. Descartes' Fehler lag nach Noëls Darstellung darin, daß er
nur den Denkart als unzweifelhaft bezeichnete, daß er in diesem
Denkakt die ganze Philosophie eingekapselt, gleichsam «in

nuce», vorfinden wollte, daß er sein Cogito 1637 im
«Discours de la méthode26» zum «premier principe de la
philosophie» machte, um daraus alsdann alle Wahrheiten
materiellinhaltlich ableiten zu können. Noël nennt dieses Cogito
Descartes' von 1637 das «Cogito fermé». Zwar hat Descartes sein

eigenes philosophisches System gar nicht einzig aus seinem
Denkakt abgeleitet, wie er vorgab; denn z. B. sein berühmter
und allzu dogmatischer Objektivismus der «idées claires et
distinctes» und seine Demonstration der Außenwelt sind durchaus

nicht ausschließlich auf seinem Cogito aufgebaut. Seine

Verengung des Denkakles als einziges Prinzip der Philosophie, d. h.

also dieses Cogito «fermé», mußte dann allerdings notwendig
zum Idealismus führen und hat auch erstmals bei Fichte diese

Frucht gezeitigt, dessen Philosophie sich streng deduktiv vom
schöpferischen Ich her entwickelte. — Kant aber hat hier
bedeutend klarer gesehen, wenn er in seiner «Kritik der reinen
Vernunft27» eine «Déduction universelle» aller Wahrheiten von
einem einzigen Prinzip her ablehnt: «Wenn Wahrheit in der

Uebereinstimmung einer Erkenntnis mit ihrem Gegenstande
besteht, so muß dadurch dieser Gegenstand von andern
unterschieden werden; denn eine Erkenntnis ist falsch, wenn sie mit
dem Gegenstande, worauf sie bezogen wird, nicht übereinstimmt,

ob sie gleich etwas enthält, was wohl von andern
Gegenständen gelten könnte. Nun würde ein allgemeines Kriterium
der Wahrheit dasjenige sein, welches von allen Erkenntnissen,
ohne Unterschied ihrer Gegenstände, gültig wäre. Es ist aber

klar, daß, da man bei demselben von allem Inhalt der Er-

26 Quatrième partie.
27 Ausg. 1781, S. 58/9.

181



kenntnis (Beiziehung auf ihr Objekt) abstrahiert, und Wahrheit
gerade diesen Inhalt angeht, es ganz unmöglich und ungereimt
sei, nach einem Merkmale der Wahrheit dieses Inhalts der
Erkenntnis (Beziehung auf ihr Objekt) abstrahiert, und Wahrheit
zugleich allgemeines Kennzeichen der Wahrheit unmöglich
angegeben werden könne. Da wir oben schon den Inhalt einer
Erkenntnis die Materie derselben genannt haben, so wird man

sagen müssen: von der Wahrheit der Erkenntnis der Materie
nach läßt sich kein allgemeines Kennzeichen verlangen, weil es

in sich selbst widersprechend ist.»
5. Tatsächlich kann das Cogito aber auch in einem anderen,

weniger einseitigen Sinne verstanden werden, so daß es dann
nicht notwendig zum Idealismus führen muß, sondern im Gegenteil

einen modernen Zugang zum Realismus bildet. Dieses Cogito
wurde nun von Noël «Cogito ouvert», offenes Cogito, genannt.
Er versteht darunter die Erfassung des eigenen Denkaktes ohne
das einschränkende Postulat, dabei nur den leeren Denka/ct
betrachten zu wollen. So aufgefaßt ist das Cogito nun die
Reflexion über den eigenen Denkakt, um darin die formellen
Bedingungen aller menschlichen Erkenntnis festzustellen, so daß

dieses «offene» Cogito dann nicht mehr im Sinne von Descartes'
Discours als «premier principe» die ganze Philosophie irgendwie
schon inhaltlich einschließen möchte, sondern bloß unmittelbarster

Ansatz- und Ausgangspunkt der philosophischen Spekulation

und Systematik ist. Tatsächlich hat Descartes sein Cogito im
«Discours» einseitig auf den bloßen Denkakt beschränkt. Noëls

Kritik hat dagegen wirksam nachgewiesen, daß es einen leeren

Denkakt, ein objektloses Denken, nicht gibt und nicht geben

kann. Der allgemeine methodische Zweifel stößt demgegenüber
nämlich immer auf das unzweifelhafte Bewußtsein vom eigenen

Denkakt des Subjektes im Sinne des «offenen» Cogito;
denn in unserem Denkakt gibt es nur den Denkakt, der ein

Denkobjekt erfaßt; — unser Denkakt ist immer und notwendig
ein «Je pense — quelque chose», ein «Cogito — aliquid», ein
«offenes» Cogito.

Es war daher für Noël besonders reizvoll festzustellen, daß

Descartes noch 1628, also neun Jahre vor dem ersten Erscheinen

seines «Discours», in den «Regulae ad directionem ingenii28»

28 Regula VIII.

182



diese zweite Bedeutung des Cogito im Sinne eines Cogito
«ouvert» vertreten hat. Der methodische Zweifel hatte ihn schon
damals dazu geführt, «nihil prius cognosci posse quam intellec-
tum, cum ab hoc caeterorum omnium cognitio dependeat, et non
contra». Daher schloß Descartes schon damals: «Nihil hic utilius
quaeri potest, quam quid sit humana cognitio et quousque ex-
tendatur; quoniam in illius investigatione vera instrumenta
sciendi et tota methodus continentur.» Und nochmals formuliert
er die Bedeutung der kritischen Untersuchung unseres Denkens
im Sinne von Noëls «offenem» Cogito: «Res omnes in hac uni-
versitate contentas cogitatione velle complecti, ut, quomodo sin-

gulae mentis nostrae examini subjectae sint, agnoscamus.» Unter
diesem Gesichtspunkt war es besonders folgenschwer, daß
Descartes neun Jahre später zur verengenden Formulierung seines

Cogito im Sinne eines Cogito fermé, im Sinne eines «premier
principe de la philosophie que je cherchais 29» übergegangen ist.
Noël versuchte daher vom Cogito «ouvert» aus eine moderne
Erkenntnislehre aufzubauen. Denn tatsächlich ist es an dieser
Stelle von Noëls Systemaufbau allen Objekten eigen, daß sie

offenbar vom erkennenden Subjekt im Denken irgendwie erfaßt
werden. Folglich kann unsere Reflexion vom Denkakt in Akt
ausgehen, um von hier aus zu untersuchen, wie weit sich seine

Erkenntnis erstreckt, und um damit die natürlichen
vorphilosophischen und außerphilosophischen Sicherheiten wissenschaftlich

und kritisch zu rechtfertigen.
6. Hier ist es nun ungemein interessant festzustellen, daß,

obgleich für Thomas im 13. Jahrhundert das moderne kritische
Problem noch keineswegs existierte und der Meister deshalb

auch keine Veranlassung hatte, seiner allgemeinen Metaphysik
eine allgemeine Erkenntnislehre voranzustellen, er dennoch an

einigen Stellen mehr oder weniger implicite die Elemente einer
grundlegenden modernen Erkenntniskritik eingestreut hat.
Diese gilt es nun aber für den gegenwartsoffenen Neuthomisten

im Geiste des hl. Thomas zu entwickeln. Es handelt sich vor
allem um Art. 9 der iQuaestio 1 De Veritate 30 und um dessen ver-

29 Discours: quatrième partie.
30 Veritas est in intellectu et in sensu, licet non eodem modo. In intel-

lectu enim est (sc. Veritas) 1. sicut consequens actum intellectus, et 2. sicut

cognita per intellectum; (ad 1.) consequitur namque (sc. Veritas) intellectus

183



kürzte Fassung in der Summa Theologica 31. Thomas sagt im
erstgenannten Texte, daß der menschliche Intellekt nicht nur
wahr ist, weil er die Dinge erkennt, wie sie wesentlich sind,
sondern daß er im Gegensatz zur Sinneserkenntnis auch weiß,
daß er im Besitz der Wahrheit ist; denn die Wahrheit — und
jetzt spricht er die entscheidenden Worte aus — «cognoscitur
ab intellectu secundum quod intellectus reflectitur supra actum
suum, non solum secundum quod cognoscit actum suum, sed
secundum quod cognoscit proportionem ejus ad rem .» usw.
(Vgl. den Text im Zusammenhang unter Note 30.)

In diesem bedeutungsvollen Texte ist zunächst gesagt, daß die
Wahrheitsbeziehung dank der Verstandestätigkeit zustande
kommt, da sich das Urteil des Verstandes auf das Ding seinem
Sein nach bezieht. Doch dazu kommt noch, daß der Menschengeist

die Wahrheit nicht bloß erfaßt, sondern auch um die Wahrheit

seiner eigenen Erkenntnis weiß. Das geschieht indessen

wesentlich, indem er über seinen Denkakt reflektieren kann und
dabei nicht nur seinen Erkenntnisa/ci, sondern auch dessen Er-
henntnisbeziehung zu den Außendingen erfaßt. Diese
Erkenntnisbeziehung aber ist nur erfaßbar für uns auf Grund der
gleichzeitigen Erfassung der Natur unseres Tfenkahtes, und dabei der
Natur des Intellektes als Erkenntnisvermögen; die Natur des

Erkenntnisvermögens endlich besteht wesentlich darin, den

Außendingen gleichförmig zu werden. So betont Thomas, daß

operationem secundum quod judicium intellectus est de re secundum quod

est; (ad 2.) cognoscitur autem (sc. Veritas) ab intellectu secundum quod
intellectus reflectitur supra actum suum, non solum secundum quod cognoscit
actum suum, sed secundum quod cognoscit proportionem ejus ad rem: quod

quidem cognosci non potest nisi cognita natura ipsius actus; quae cognosci

non potest, nisi cognoscatur natura principii activi, quod est ipse intellectus,
in cujus natura est ut rebus conformetur; unde secundum hoc cognoscit
veritatem intellectus quod supra seipsum reflectitur. Sed Veritas est in

sensu...
31 la pars, quaest. 87, art. 3: Est autem... intellectus... humanus, qui

nec est suum intelligere, nec eui intelligere est objectum primum ipsa ejus

essentia, sed aliquid extrinsecum, scilicet natura materialis rei. Et ideo id
quod primo cognoscitur ab intellectu humano, est hujusmodi objectum et
secundario cognoscitur ipse actus, quo cognoscitur objectum; et per actum
cognoscitur ipse intellectus, cujus est perfectio ipBum intelligere. Et ideo
Philosoplius dicit (De Anima: lib. 2, text. 53) quod objecta praecognoscun-
tur actibus, et actus potentiis.

184



unser Intellekt wirklich die Wahrheit erfaßt und daß er in der
Reflexion über seinen eigenen Akt auch gewahrt, daß er im
Besitz der Wahrheit ist.

Ohne hier näher auf Noëls genauere Exegese dieses Thomastextes

im Lichte von verwandten Stellen aus anderen Werken
des Meisters und unter Berücksichtigung seiner besten
Kommentatoren einzugehen, läßt sich hier doch behaupten, daß diese

Gedankengänge wirklich eine kritische Reflexion von Thomas
darstellen im Sinne der oben zitierten Worte von Descartes in
seinen «Regulae» am Anfang der modernen Philosophie. Denn
für Thomas baut sich die Erkenntnis so auf, daß sich aus der

«simplex apprehensio» der Außendinge durch Sinne und Geist

sogleich die urteilsmäßige Vergleichung von Ding und Begriff
entwickelt. Die kritische Reflexion stellt nun die Klärung und
Bewußtmachung der Vorgänge im Urteil dar und entfaltet
damit die Sicherheit des Urteils. Der genannte De-Veritate-Text
ist daher der wertvolle thomistische Ansatz zu einer modernen
erkenntnistheoretischen Reflexion. Er entdeckt dabei im eigenen

Denkakt dessen Wahrheitsbeziehung zu den Dingen
dadurch, daß er darlegt, wie der Intellekt hei der Reflexion über
seinen Denkakt zuerst eine de-facto-Uebereinstimmung mit dem

Objekt erfaßt. Von dieser Uebereinstimmungstatsache aus findet
er dann aber das notwendige Gesetz, die de-jure-Uebereinstim-
stimmung mit dem Objekt; denn in seinem Akte enthüllt sich
dem Intellekt die «natura ipsius actus» — und mit dieser ihre
natürliche Neigung und Anlage, sich den Dingen anzugleichen,
«natura principii activi, quod est ipse intellectus, in cujus natura
est ut rebus conformetur.»

Schließlich ist aber auch die berühmte aristotelisch-thomi-
stische Lehre, daß der Intellekt sich wie eine reine Potenz
verhält gegenüber den intelligiblen Dingen und daher auch für sich
selber nur erkennbar ist, soweit er durch die Außenerkenntnis
aktuiert wurde 32, ein Beweis, daß Thomas keinen objektlosen
Denkakt, sondern nur das «offene» Cogito kennt.

Mit dem «Cogito ouvert» ist also der Weg zu einer modernen
realistischen Erkenntnistheorie gewonnen: die Reflexion über
den eigenen Denkakt erfaßt sich als Denkakt, der sich immer

32 Vgl. z. B. Summa theol.: Ia pars, quaest. 79, art. 2 und quaest. 87, art. 1.

185



und notwendig über ein Denkobjekt erstreckt. Dieses
Denkobjekt stellt dem Denkakt nämlich immer gegenüber, wird von
ihm stets umworben, betrachtet und abgebildet, ohne doch
jemals von ihm verschlungen und aufgezehrt zu werden. In
diesem Sinne sagte Noël auf dem Internationalen Thomistenkon-
greß in Rom vom November 1936 33: «Au lieu d'être fermé, le

Cogito sera ouvert Une réflexion qui essayera sincèrement
se saisir l'acte de penser humain sera bientôt forcée de reconnaître

qu'elle ne peut s'y tenir. Il n'y a pas de pensée sans objet,
une pensée vide est un néant de pensée Il faut donc qu'à
côté du sujet la réflexion trouve l'objet, elle y est sincèrement
poussée sous peine de ne pas trouver davantage le sujet.» Prof.
P. De Munnynck drückte vor Jahren den gleichen Gedanken aus
in einer Rezension über das Buch von Jolivet: Le Thomisme et
la Critique de la Connaissance 34; Gilson habe recht, so führt er
dort aus, wenn er das Cogito fermé von Descartes verwerfe;
sein Vorwurf treffe aber nicht ein Cogito ouvert: «. il (Gilson)
a parfaitement raison, si l'on s'en tient au «cogito» de Descartes,

qui implique manifestement, par une pétition de principe, tout
l'idéalisme. Mais le «cogito» concret, qui, dans sa réalité
existentielle, se révèle immédiatement à la conscience, est le point
de départ de toute investigation critique de la connaissance. Il
livre immédiatement l'Etre, le non-moi, qu'aucun artifice ne
réduira à la «cogitation pure», au moi. Il établit le «réalisme

immédiat», dont il faut bien s'occuper à cause des déviations
idéalistes, mais qui n'est en somme que le préambule, le point
de départ de toute critique. Quoi qu'en dise M. Gilson, la position

de Noël est parfaitement solide. Nous croyons même qu'elle
s'impose inéluctablement.»

III. Noëls kritischer und unmittelbarer Realismus.

Nachdem Noël auf dem angegebenen Wege eine neuthomi-
stische kritische Reflexion über das eigene Denken gerechtfertigt

hatte, galt es noch, die Natur dieses Denkob/e/ctes im Cogito
näher zu bestimmen. Wenn auch Mercier das Verdienst hat,
der neuthomistischen Erkenntnislehre den modernen kritischen

33 Abgedruckt in Noël, Le Réalisme immédiat, S. 285/6.
34 Divus Thomas (Freiburg-Schweiz), 1934, Bd. 12, S. 121/2.

186



Weg gewiesen zu haben, so ist es doch die persönliche Tat seines

Schülers und Nachfolgers Léon Noël, den kritischen Realismus

endgültig und eindeutig zum kritischen und unmittelbaren
Realismus weiterentwickelt zu haben. Uebrigens hat Noël unter
sorgfaltiger Reiziehung aller gedruckten und ungedruckten Quellen

nachgewiesen, daß Mercier trotz längeren Schwankens den

berüchtigten «Illationismus» nicht eindeutig verfochten und
definitiv festgehalten hat, den man ihm vorgeworfen hatte 35.

Seit mehr als 35 Jahren predigt nun Noël klar den unmittelbaren

Realismus. Dieser läßt sich kurz in folgende Punkte
zusammenfassen:

1. Die kritische Reflexion, die unser unmittelbarstes Bewußtsein

untersucht, findet also in unserem Denkakt immer ein
Denkobjekt vor, das zwar mit dem Denkakt stets verbunden ist,
das sich aber dennoch von diesem wesentlich unterscheidet und
unabhängig erweist.

Der mittelbare (oder indirekte) kritische Realismus versucht

nun von diesem unmittelbar-gegebenen, bewußtseinsinwendigen
Denkobjekt mit Hilfe des Kausalitätsprinzips — darum «mittelbarer»

oder «indirekter» Realismus — auf dessen bewußtseinsjenseitige

Ursachen in der Realität zu schließen. Das Denkobjekt
im Denkakt würde also nach dieser Auffassung als Abbild, als

Kopie den Kausalschluß auf das Vorbild, das Original in der

Realität, gestatten. Diese Art von Realitätsbegründung verwirft
Noël aber nicht nur als methodisch unrichtig, weil sie die

Gültigkeit des Kausalitätsprinzips schon hier am Eingang der
Philosophie postuliert, noch bevor sie in der allgemeinen Metaphysik
dargetan wurde. Sondern nach ihm ist der Beweis für die
Existenz einer realen Außenwelt hei dieser Problemstellung des

mittelbaren Realismus überhaupt gar nicht zu erbringen, weil

gar nicht bewiesen werden kann, warum ein mentales
Denkobjekt von einer realen Ursache hervorgebracht werden muß,

und warum es nicht ebensogut bloß von einer gedanklichen
Ursache abhängen kann. Der mittelbare Realismus vermag daher
nach Noël dem Idealismus nicht zu entrinnen, weil er von einem
rein-mentalen und bewußtseinsinwendigen Denkobjekt
ausgehend stets nur «Abbilder» und «Kopien» miteinander verglei-

35 Vgl. z. B. Noël in seinem «Réalisme immédiat» S. 120—142 u. a. a 0.

187



chen kann, ohne sie je mit einem bewußtseinsjenseitigen, realen
Originalobjekt vergleichen und an ihm verifizieren zu können.
So führt denn der mittelbare Realismus nach Noël notwendig
zum Idealismus; und auch geschichtlich gesehen hat er bei
einigen Spätscholastikern, besonders aber von Descartes, Leibniz
und Kant her, tatsächlich zum Idealismus geführt. Denn alle
diese Denker standen im Banne des mittelbaren Realismus. Noël
schreibt darüber in seinen Notes d'Epistémologie thomiste36:
«Disons-le tout de suite, le problème ainsi posé est insoluble.
Jamais nous ne connaîtrons quoi que ce soit autrement que par
la connaissance, jamais donc nous ne comparerons l'objet connu
qu'à un objet connu, et si l'objet connu est une image, nous ne
ferons que comparer entre elles des images. Nous avons dans

nos musées une, deux ou cinquante copies d'un tableau perdu:
elles ne remplaceront pas l'original.»

2. Demgegenüber erklärt der unmittelbare (oder direkte)
Realismus das Denkobjekt im «offenen» Cogito anders. Von zwei
Seiten her kommt er zu seinem Immediatismus.

a) Einmal und zuerst von der kritischen Reflexion über
unseren Denkakt her. Die Reflexion erfaßt nämlich in unserem
Denkakt nicht etwa — wie der mittelbare Realismus will —
zuerst ein bewußtseinsinwendiges und gedankliches Denkobjekt,
von dem aus wir dann bloß mittelbar auf eine bewußtseinsjenseitige

Ursache schließen könnten, so wie man etwa gemeinhin
vom Rauch auf ein verborgenes Feuer schließt. Sondern das

Unmittelbarste in unserem Denken liegt gerade darin, daß es

sich direkt dem realen Ding gegenüber weiß —, daß der Denkakt

sein Denkobjekt als unmittelbar bewußtseinsjenseitig, als

mit der Realität identisch, oder wenigstens als zur Realität
gehörig erfaßt. Diese unerschütterliche Grundgegebenheit in aller
Erkenntnis vermag die kritische Reflexion nicht aufzuheben
und der Idealismus nicht zu erklären: dieses Unmittelbarste in
jeder Erkenntnis, dieser eigentliche Erlebnisschock des «Gegenüber»,

des Nicht-ich, des «ob-jectum», des «Gegen-standes». —
Somit zeigt sich schon in der sorgfältigen kritischen Reflexion,
daß die räumliche Formulierung des Erkenntnisproblems im
mittelbaren Realismus nicht richtig ist; denn die Frage ist nicht:
wie vermag die Erkenntnis eine «Brücke» zu schlagen über den

30 S. 33/34.

188



«Abgrund», der zwischen meinem denkenden Hirn und jenem
Objekt «dort drüben» klafft; sondern das Denkobjekt ist im
Denkakt selber irgendwie unmittelbar gegenwärtig.

b) Diese kritische Feststellung findet nun aber ihre wertvolle
Ergänzung undBegründung in der thomistischenErkenntnismetaphysik.

Für Thomas ist die Erkenntnis nämlich nicht ein
räumlicher Vorgang, wie die moderne Philosophie und der mittelbare
Realismus immer wieder voraussetzen. Sondern Erkennen ist
für ihn ein immanenter und immaterieller Vorgang, wobei das

erkennende Subjekt zu seiner substantiellen Formvollkommenheit

noch die «intentionale» Form des Erkannten hinzugewinnt.
«Cognoscentia a non cognoscentihus in hoc distinguuntur, quia
non-cognoscentia nihil habent nisi forman suam tantum. Im-
materialitas alicujus rei est ratio quod est cognoscitiva; et
secundum modum immaterialitatis est modus cognitionis37.»
Dort aber, wo Thomas sagt, daß sich im Erkennenden eine

«species» oder «similitudo» des Erkannten bildet, präzisiert er
sofort im Sinne des unmittelbaren Realismus: «Species intelligi-
bilis se habet ad intellectum ut id quo intelligit intellectus;,
sed id quod intelligitur primo est res, cujus species intelligibilis
est similitudo 3S.»

So gibt also Noël seinem Realismus einen kritischen Zugang,
weil er Quellen, Wert und Grenzen unserer menschlichen
Erkenntnis wissenschaftlich untersuchen will —, und zwar vom
methodischen Ausgangspunkt der modernen Philosophie her, im
unmittelbar erfaßten Denkakt. Er schreibt, um ihn nochmals

zu zitieren 30: «La science dont l'objet est le plus général se doit
de poser d'abord les questions les plus générales. Or la question
la plus générale de toutes, pour nous, c'est celle qui atteint
l'être sous l'aspect sous lequel nous entrons d'abord en relation
avec lui: le problème de la connaissance ou de la vérité. Tel est

précisément le thème fondamental de Descartes: quomodo res

omnes in hac universitate contentae, cogitationi nostrae sub-

jectae sint.»
Dieser Realismus ist aber immer und wesentlich ein unmittel-

37 Summa theologica: Ia pars, quaest. 14, art. 1.
38 Summa theologica: Ia pars, quaest. 85, art. 2; vgl. ibid. quaest. 87, art. 3

und quaest. 76, art. 2 ad 4.
39 Revue néoscolast. de philos. 43., 1940, S. 52.

189



barer Realismus, weil wir bei der Reflexion bereits in unserem
Denkakt direkt und unmittelbar die reale Außenwelt erfassen.
Noël bekennt darum unmißverständlich von sich40: «A vrai
dire, dans tout ce que j'ai écrit sur l'épistémologie, mon souci
essentiel a toujours été d'insister sur le caractère immédiat et
direct du réalisme, et de m'opposer à un réalisme indirect. Si

j'ai parlé du Cogito ou du doute méthodique, c'était pour
montrer comment l'immédiatisme, introduit dans ces points de

vue classiques de la pensée moderne, en modifiait le climat et
en excluait les conséquences idéalistes. Je me suis donc attaché
à exposer que, si les choses sont immédiatement présentes à la
conscience, un retour réflexif de la pensée sur elle-même la
conduira à reconnaître cette présence des choses.»

IV. Aufbau der Erkenntnislehre von diesem kritischen
und unmittelbaren Realismus her.

Aus dieser Stellungnahme von Léon Noël ergeben sich nun
zum Schlüsse noch einige Bemerkungen über Rolle und Aufbau
seiner kritischen und unmittelbaren Realitätsbegründung im
Rahmen der gesamten Philosophie.

1. Das Erkenntnisproblem vom Wert und den Grenzen

unserer Erkenntnis kann sich schon einigermaßen für den Nicht-
philosophen stellen, der sich gelegentlich auf Täuschungen
ertappt und dann fragt: Welche Sicherheit habe ich, daß ich mich
nicht immer täusche? — Das nämliche Problem stellt sich aber

viel dringender von der modernen Experimentalpsychologie und
Physiologie her; denn diese Wissenschaften haben in den letzten
Jahrzehnten durch sorgfältige Versuche endgültig bewiesen, daß

sich unsere Wahrnehmungen nicht eindeutig durch die Natur
und Reizstärke des äußeren Rcizohjektes erklären lassen,
sondern immer beeinflußt sind von der augenblicklichen
physiologischen Gesamtreizsituation des ganzen Menschen. Das

Erkenntnisproblem stellt sich sodann mit gebieterischer Dringlichkeit

auch vom Weltbild der modernen Physik her, das von
demjenigen unserer unmittelbaren Wahrnehmungen weit entfernt
ist und das ganze Universum in Bewegung auflöst, um von
dieser auch nur jene arithmetischen Meßzahlen und ihre alge-

40 ibid. S. 46.

190



braischen Verhältnisse festzuhalten, die unter ganz bestimmten
Versuchsbedingungen gewonnen wurden. Endlich stellt sich das

Erkenntnisproblem und damit die Notwendigkeit einer
Erkenntnislehre auch von der Geschichte der Philosophie her, die
zeigt, wie dieses Problem den Kampf der philosophischen
Geister während der letzten 300 Jahre beherrschte. Das

Erkenntnisproblem stellt sich also unausweichlich für den
Philosophen des 20. Jahrhunderts.

2. Weil uns aber all unser Wissen erkenntnismäßig gegeben
ist, stellt sich das Erkenntnisproblem am Anfang einer metho-
disch-aufbauenden Philosophie. Dennoch kann es sich nicht
darum handeln, mit der Erkenntnislehre praktisch das

Philosophiestudium zu beginnen, oder gar losgelöst von allen
vorwissenschaftlichen und spontanen Ueberzeugungen eine
Erkenntnistheorie aufzutürmen. Sondern es gilt vielmehr, soweit
als möglich, die vorwissenschaftliche und natürliche Sicherheit
durch die kritisch erhärtete wissenschaftliche Erkenntnis zu

rechtfertigen und zu ersetzen. Wir haben oben gezeigt, daß das

der Weg des kritischen und unmittelbaren Realismus von
Noël ist.

3. Die Einteilung einer neuthomistischen Erkenntnislehre im
Sinne Noëls fußt auf dem bereits zitierten Text von Thomas
im 3. Buch seines Metaphysikkommentars, wo er sagt, jede
Wissenschaft müsse mit Hilfe des methodischen Zweifels zuerst
ihre eigene Grundlage sichern, und zwar die Teilwissenschaften

«particulariter», die Metaphysik aber universell. Daraus ergibt
sich ungefähr das folgende Schema einer methodisch aufsteigenden

Erkenntnislehre:

a) Allgemeine Erkenntnislehre.

Sie steht zusammen mit der allgemeinen Metaphysik am
Anfang der Philosophie und geht dort der Metaphysik voraus. Ihre
Aufgabe ist es, nach Aufzeigung der Notwendigkeit einer
allgemeinen philosophischen Erkenntnislehre den grundsätzlichen
Erweis der Realitätsgegebenheit im allgemeinen zu geben (wie
wir ihn im II. und III. Teil dieser Darstellung versuchten), d. h.

zuerst in der kritischen Reflexion über den eigenen Denkakt
und hernach im Erweis der unmittelbaren Gegebenheit von
Realem in unserem Denken.

191



h) Ontologie der Erkenntnis.

Sie steht hinter der allgemeinen und der speziellen
Metaphysik; d. h. nachdem die allgemeinen Probleme der Seienden
im Sein behandelt wurden, nachdem sodann die Kosmologie die
realen Körperwesen näher erklärt und ihre Stufungen und
gegenseitigen Einwirkungsmöglichkeiten aufgezeigt hat, und
nachdem endlich die rationelle Psychologie die Natur der Lebe-
und der Geistwesen formuliert und das gegenseitige Verhältnis
von Stoff und Geist näher bestimmt hat. Die Ontologie der
Erkenntnis würde dann an dieser Stelle dartun, wie unsere
sinnliche und geistige Erkenntnis seinsmäßig zu erklären ist. Dabei
würde also vor dem Einbau von Ergebnissen der modernen
Philosophie und Experimentalpsychologie das Wesentliche der
thomistischen Lehre von den verschiedenen Species, dem Intel-
lectus agens und possibilis entwickelt. Zuletzt wäre dann der
Aufbau unserer Erkenntnis nach Thomas zu zeichnen: zuerst
die unmittelbare und unfehlbare Erfassung der einfachen «propria

sensibilia» durch die einzelnen äußeren Sinne und der

«quidditas rei» durch den Intellekt. Hernach müßte die
Möglichkeit des Irrtums, sowohl bei der zusammenfassenden Arbeit
der sog. «inneren Sinne 41», als auch in der urteilsmäßigen
Verarbeitung des unmittelbar Erfaßten, behandelt werden. Damit
ist dann der Weg offen für eine nachherige kritische Wahrheitssicherung

und allfällige Irrtumskorrektur.

c) Erkenntniskritik.
Sie ruht auf der allgemeinen Erkenntnislehre und auf der

Ontologie unserer Erkenntnis auf; denn sie setzt voraus: eine
wissenschaftliche, allgemeine Realitätsbegründung und den
Erweis, daß uns Reales in vielfältiger Gestalt gegeben ist. Andernfalls

ist ja eine geistige Verarbeitung und Synthese von unmittelbar

erfaßtem Realem nicht möglich, und damit auch weder
Reflexion noch Urteil und Irrtum. Die Aufgabe der Erkenntniskritik

ist es daher, den Aufbau und die sukzessive Verarbeitung
unserer Erkenntnisse von den unmittelbaren Realitätsgegebenheiten

her nachzuprüfen, die Urteile des vorkritischen
und unkritischen sog. gesunden Menschenverstandes kritisch zu

41 Summa theologica: Ia pars, quaest. 17, art. 2 und art. 3, u. a. a. 0.

192



sichten und die Aussagen der verschiedenen Wissenschaften zu
ordnen, gegenseitig abzugrenzen und auszuwerten.

Die Philosophie hat diese mehr allgemeine Erkenntniskritik
dann fortzusetzen in einer speziellen Erkenntniskritik am
Eingang der physikalischen, mathematischen, biologischen,
psychologischen, historischen und sogar der theologischen
Wissenschaften.

In dieser Darstellung ging es darum, einen besonders interessanten

neuthomistischen Versuch einer Erkenntnislehre in
seinen Ansatzpunkten zu zeichnen. Sein Kern liegt in einer, wie
mir scheint, besonders hochstehenden Haltung vor der modernen

Philosophie. Noël hat seine neuscholastische Haltung und
Methode auf dem Internationalen Philosophenkongreß an der

Universität Harvard U. S. A. vom September 1926 dahin
charakterisiert: «The problems considered are the problems of today,
and the solution of these problems is sought in traditional
principles —, rethought in function of present 42.»

42 Noël: Réalisme immédiat, S. 268.

13 193


	Der Ausgangspunkt der Philosophie nach dem kritischen und unmittelbaren Realismus von Léon Noël

