Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 4 (1944)

Artikel: Der Ausgangspunkt der Philosophie nach dem kritischen und
unmittelbaren Realismus von Léon Noél

Autor: Roesle, Maximilian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883862

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Ausgangpunkt der Philosophie
nach dem kritischen und unmittelbaren Realismus
von Léon Noéll.

Von Maximilian Roesle.

I. Neuscholastik und moderne Erkenntnislehre.

Die Philosophie unserer Zeit ist weit entfernt vom groflen
Selbstvertrauen der letzten philosophischen Jahrhunderte. Sie
weill nidmlich, daB Philosophieren eine miihsame und lang-
wierige kollektive Geistesarbeit von Jahrhunderten bedeutet, so
daBl es Vermessenheit wire, vorschnell zu behaupten, es ver-
mochte einer in seinem eigenen System die buntschillernde Viel-
falt von Geist und Welt endgiiltig einzufangen. Daher das Be-
diirfnis der Philosophen des 20. Jahrhunderts, sich in philo-
sophischen Gesellschaften und auf nationalen und internatio-
nalen Philosophentreffen iiber gemeinsame Fachprobleme und
personliche Forschungen zu unterhalten. Aus der nimlichen
Ueberzeugung, daB die Philosophie eine kollektive Geistesarbeit
ist, erklirt sich dann auch die stark historische Inspiration der
Philosophie unserer Tage. Man weill ndmlich heute, dall die
Philosophie der Gegenwart nicht zu deuten ist ohne die geistes-
geschichtliche Entwicklung der vorausgehenden Jahrhunderte.
Deshalb will der heutige Denker in den schwierigen philosophi-
schen Grundfragen nicht Stellung beziechen, bevor er nicht die
Problemgruppierungen und Losungsversuche eingesehen hat, die
von den groflten Philosophen in 25 Jahrhunderten abendlin-
discher Geistesgeschichte erdacht wurden. Daher der starke Ein-
fluB der philosophischen Vergangenheit auf unsere Tage, so
besonders von Hegel, dann aber auch der kantischen Tradition,
von Descartes, Spinoza und Leibniz, von Plato und dem Neu-

! Diese Studie entspricht im wesentlichen einem Referat, das der Ver-
fasser an der wissenschaftlichen Tagung der Philosophischen Gesellschaften
von Freiburg und der Innerschweiz vom 19./20. November 1943 in Freiburg
gehalten hat.

170



platonismus, aber auch von Aristoteles und der Philosophie des
13. Jahrhunderts, der sog. Scholastik.

Die aristotelisch-scholastische Philosophie freilich galt in der
modernen Philosophie der letzten Jahrhunderte bis vor ungefihr
60 Jahren als vollig iiberholt und unbrauchbar. Aber der Nieder-
bruch alles philosophischen Denkens im brutalen Materialismus
und im sturen Positivismus des letzten Jahrhunderts und der
Einsturz unserer neuzeitlichen Kultur in den gewaltigen sozia-
len und internationalen Erschiitterungen der Gegenwart zwangen
schlielich zu einer ideengeschichtlichen Betrachtung unserer
Kultur- und Geisteskrise. Dabei entdeckte man die geistigen An-
sitze zu den neuzeitlichen Katastrophen bereits in der Aufkli-
rung, bei Descartes, in der Renaissance, ja sogar schon in der
Spitscholastik. Daraus ergab sich die Notwendigkeit, in der
philosophischen Vergangenheit iiber diese genannten Epochen
hinaus noch weiter zuriickzugreifen. Damit stieB man auf der
Suche nach einer soliden philosophischen Grundlage der abend-
landischen Kultur auf die Hochscholastik des 13. Jahrhunderts
und erkannte in der Philosophie von Thomas von Aquin die voll-
endetste philosophische Synthese jener Zeit, entstanden aus der
harmonischen Verschmelzung des iiberlieferten Ideengutes der
Griechen, Lateiner und Araber mit dem mittelalterlich-christ-
lichen Denken. So kam es, daB gegen Ende des letzten Jahrhun-
derts verschiedene Faktoren zum Erwachen einer neuscholasti-
schen und besonders einer neuthomistischen Bewegung fiihrten.
Diese wuchs seither — vorab im katholischen Geistesleben der
ganzen Welt — zu einer michtigen Stromung an. Aber auch die
sog. moderne Philosophie begann Thomas von Aquin als groBen
Philosophen zu bewerten und fand im 13. Jahrhundert wertvolle
Anregung und in der Neuscholastik kriftige Unterstiitzung fir
ihre groBten philosophischen Leistungen in unserem Jahrhun-
dert: fiir den Wiederaufstieg der Philosophie, die Wiedergeburt
der Metaphysik, die Untersuchungen der menschlichen Existenz-
grundlage und der Werthierarchie, das Wiedererstarken des
Realismus, die neugewonnene Ganzheitsbetrachtung und neu-
erkannte Eigengesetzlichkeit des Lebendigen und der psychischen
Prozesse gegeniiber dem rein-physikalischen Geschehen usw.

Freilich oblag dem Neuthomismus vorerst eine absolut unab-
dingbare und sehr miihsame Arbeit. Aus der Philosophie des

171



historischen Thomas im 13. Jahrhundert galt es zuniichst alles
Ueberholte und Unhaltbare herauszulosen, besonders in physi-
kalischer, astronomischer, biologischer und physiologischer Be-
ziehung, und an dessen Stelle muBlte in das Allzeitgiiltige und
kritisch Erprobte am thomistischen philosophischen System all
das eingebaut werden, was das moderne Denken und Forschen
von 1274 bis heute an Wertvollem und Gesichertem erdacht und
entdeckt hatte. Nur dann durfte ein «Neuthomismus» den
Namen des groBen Thomas von Aquin tragen, wenn er sich
auch heute — wie einst Thomas mit den Vertretern der sog.
«alten» Scholastik und des lateinischen Averroimus im 13. Jahr-
hundert — mit der modernen Gegenwartsphilosophie konstruk-
tiv auseinandersetzen wollte. Nur dann konnte der Neuthomis-
mus sich auf seinen groflen Forderer, Papst Leo XIII., berufen,
der seiner Thomasenzyklika als Leitmotiv gegeben hatte:
«Vetera novis augere et perficere», und der darin schrieb: «Edi-
cimus libenti gratoque animo excipiendum esse quidquid sapien-
ter dictum, quidquid utiliter fuerit a quopiam inventum atque
excogitatum “.» Gliicklicherweise hat die Neuscholastik diese
Notwendigkeit erkannt und haben ihre Zentren in Léwen, Paris,
Rom, Freiburg i.Ue., Mailand u.a.a. 0. auch die moderne
Philosophie und die neueste physikalische, biologische und expe-
rimentalpsychologische Forschung in ihre Betrachtungen ein-
bezogen, ja auf diesen Gebieten z.T. sogar mit eigenen Unter-
suchungen mitgearbeitet ®.

Doch damit die Gegenwartsphilosophie vom philosophischen
Denken des 13. Jahrhunderts profitieren kann und damit sich
anderseits auch die Neuscholastik im Schofle von nationalen und
internationalen Philosophengesellschaften mit Vertretern ande-
rer philospohischer Richtungen iiber die nimlichen brennenden
Probleme unserer Zeit unterhalten kann, braucht es auf beiden
Seiten die Ueberzeugung, dall eine nicht vollig unterbrochene
ideengeschichtliche Entwicklungslinie das 13. mit dem 20. Jahr-
hundert verbindet, und daB kein uniiberbriickbarer Gegensatz

2 Acta Sanctae Sedis: 12., 1879, 114.

3 Vgl. dariiber unsere Studie: Die neuthomistische Haltung vor der moder-
nen Philosophie. Schw. Kirchenztg. 110., 1942, 133—5, 150—3, 161—2 und
leicht erweitert als Heft 1 der «Annalen der Philos. Gesellschaft Inner-
schweiz» (1944), S. 2—18.

172



besteht zwischen der realistischen Haltung, aus der vor 700 Jah-
ren die Metaphysik des hl. Thomas entstand, und dem kritischen
Gesichtspunkt des denkenden Subjektes, in dem die moderne
Philosophie ihren Anfang sicht®. Aber auch von dieser grund-
satzlichen Haltung der Neuscholastik vor der modernen Philo-
sophie her stellt sich die entscheidende Frage der Realitits-
begriindung und einer wissenschaftlichen Erkenntnissicherung
in einer allgemeinen neuscholastischen Erkenntnislehre. Die
letzten 300 Jahre abendlindischer Philosophie haben ja die
Realitiitsgegebenheit in Zweifel gezogen, und auch noch fiir
weite Kreise des heutigen Idealismus ist die Welt der sog. Gegen-
stinde eine Schopfung des denkenden Subjektes. Daher hat sich
der Neuthomismus denn auch bald mit dieser modernen Pro-
blemstellung unserer Erkenntnis befalt. Und es bleibt fiir immer
das Verdienst von Joseph Désiré Mercier, dem Griinder der sog.
Lowener Schule, diese Fragen zeitaufgeschlossen ein fiir alle-
mal auf die neuthomistische Tagesordnung gesetzt zu haben °.
Prof. de Munnynck in Freiburg hat das s.Zt. deutlich ausge-
sprochen °, wenn er schreibt: «Reconnaissons-le sans ambage:
longtemps la philosophie de Kant a été un épouvantail pour les
écoles catholiques. On se plaisait a I’éviter avec prudence, par-
fois a le défigurer d’une maniére peu édifiante ... Mgr. Mercier
a résolument saisi le taureau par les cornes. Il a posé le pro-
bléme d’une maniére aigué. Avec cette droiture qui lui était une
seconde nature il en a montré toutes les épines, toutes les fron-
diéres, toutes les difficultés.» Seither hat eine stattliche Reihe
bedeutender Neuscholastiker diese Probleme weiter verfolgt?.

% Es ist unseres Erachtens das groBe Verdienst der philosophischen For-
schungen von Léon Noél, dies in sorgfiltiger Kleinarbeit an einem beson-
ders wichtigen Punkt, nimlich in der Frage nach dem Ausgangspunkt der
systematisch aufbauenden Philosophie, gezeigt zu haben.

5 Sein Hauptwerk in dieser Hinsicht ist: Critériologie générale ou théo-
rie générale de la certitude. 8¢ éd. Louvain-Paris 1923.

6 Schweiz. Rundschau: Bd. 25, 1925/26, 725.

7 So z.B. Donat, Jos.: Critica, 7. Aufl. Innsbruck 1933. Feuling, D.:
Hauptfragen der Metaphysik, Salzburg-Leipzig 1936. Forest, A.: Du con-
sentement a ’étre, Paris 1936. Garrigou-Lagrange, R.: Le réalisme du prin-
cipe de finalité, Paris 1932. Gény, P.: Critica, De cognitionis humanae valore
disquisitio, Romae 1927. Geyser, Jos.: Erkenntnistheorie, Miinster 1922.
Gredt, Jos.: Unsere AuBenwelt, Eine Untersuchung iiber den gegenstind-
lichen Wert der Sinneserkenntnis, Innsbruck 1921. Ders.: De cognitione

173



Es war die Aufgabe der genannten Wissenschaftlichen Tagung in
Freiburg vom November 1943, mit dem Arbeiten und den Stel-
lungnahmen dieser — zum groBen Teil fremdsprachigen — neu-
scholastischen Forschungen iiber das moderne Erkenntnispro-
blem bekannt zu machen ®.

sensuum externorum, Inquisitio psychologico-criteriologica circa realismum
criticum et objectivitatem qualitatum sensibilium, ed. altera Romae 1924.
Guggenberger, A.: Der Menschengeist und das Sein, Wewel, Verlag, Krailing
vor Miinchen 1943. Hayen, A.: L’Intentionnel dans la Philosophie de Saint
Thomas, Bruxelles-Paris 1942. Hufnagel, A.: Intuition und Erkenntnis nach
Thomas von Aquin, Fulda 1934. Jolivet, R.: Le Thomisme et la Critique de
la Connaissance, Paris 1933. Keeler, L.: The Problem of Error from Plato
to Kant, Rome 1934. Maréchal, Jos.: Le point de départ de la métaphysique,
bes. Cahier V: Le thomisme devant la philosophie critique, Paris-Louvain
1926. Maritain, J.: Les degrés du savoir, 2¢ éd. Paris 1934. Ders.: Anti-
modern, Die Vernunft in der modernen Philosophie und Wissenschaft und
in der aristoielisch-thomistischen Erkenntnisordnung (Uebersetzung), Augs-
burg 1930. Masnovo, A.: Problemi di metafisica e di criteriologia, Milano
1930. Naber, A.: Theoria cognitionis critica, Romae 1932. Nink, C.: Grund-
legung der Erkenntnistheorie, Frankfurt a. M. 1930. Olgiati, F., u. Carlini, A.:
Neoscolastica, idealismo e spiritualismo, Milano 1933. Picard, G.: Le pro-
hléme critique fondamental, Archives de Philos., vol. 1, cahier 2, Paris 1923.
Przywara, E.: Analogia Entis, Metaphysik I. Prinzip, Miinchen 1932. Roland-
Gosselin, M. D.: Essai d’une critique de la connaissance, Paris 1932,
Romeyer, B.: Saint Thomas et notre connaissance de ’esprit humain, 2e¢ éd.,
Paris 1932. Rousselot, P.: L’intellectualisme de S. Thomas, Paris 1908. San-
teler, J.: Intuition und Wahrheitserkenntnis, Innsbruck 1934. Schwarz, B.:
Der Irrtum in der Philosophie, Miinster 1934. Simon, Y.: Introduction a
I’ontologie du connaitre, Paris 1934. Sohngen, G.: Sein und Gegenstand,
Miinster 1930. De Tonquédec, J.: La critique de la connaissance, Paris 1929,
De Vries, J.: Denken und Sein, Ein Aufbau der Erkenntnistheorie, Freiburg
i.B. 1937. Ders.: Critica, in usum scholarum, Institutiones philosophiae
scholasticae, pars 2., Freiburg i, B. 1937. Wilmsen, A.: Zur Kritik des logi-
schen Transzendentalismus, Paderborn 1935. Wilpert, P.: Das Problem der
Wahrheitssicherung bei Thomas von Aquin, Miinster 1931. Zamboni, G.: La
gnoseologia dell’atto come fondamento della filosofia dell’essere, Milano
1923. Ders.: Introduzione alla gnoseologia pura, Milano 1924. Ders.: Sistema
di gnoseologia e morale, Roma 1930. Ders.: La gnoseologia di S.Tommaso
d’Aquino, Verona 1935. Ders.: Metafisica e gnoseologia, Riposta a Mgr.
F. Olgiati, Verona 1935. Acta Hebdomadae thomisticae Romae celebratae
19-25 nov. 1924, Romae 1924. Acta primi Congressus thomistici inter-
nationalis, Romae 1925. Acta secundi Congressus thomistici internationalis,
Romae, nov. 1936, Taurini, Romae 1937.

8 Vgl. Jahresbericht der Philosophischen Gesellschaft Innerschweiz in
diesem Bd.IV. des Jahrbuch der SPG. 1944.

174



Welches sind nun aber die wverschiedenen Stromungen der
neuscholastischen Erkenntnislehre? Zunichst ist zu sagen, daB}
alle Neuscholastiker Realisten sind; d. h. sie nehmen an, daB es
eine vom Denken des Subjektes unabhingige Welt der Gegen-
stinde gibt. Innerhalb dieses neuscholastischen Realismus ist
sodann der natiirliche und der kritische Realismus zu unter-
scheiden. Der natiirliche Realismus will die Realitdt der Gegen-
standswelt wissenschaftlich dartun mit dem Hinweis auf unsere
sinnlichen und geistigen Erkenntnisvermogen, die ihrer Natur
nach — darum «natiirlicher» Realismus — als Erkenntnismittel
auf die Erfassung der Wahrheit angelegt und unter bestimmten
Bedingungen sogar unfehlbar sind®. Der Eritische Realismus
dagegen sagt: gerade diese sinnlichen und geistigen Erkenntnis-
vermogen und ihre natiirliche Befihigung, die Wahrheit zu er-
kennen, sind in der Philosophie seit 300 Jahren bezweifelt und
geleugnet worden. Daher darf ein Philosoph des 20. Jahrhun-
derts die Realitit der AuBlenwelt nicht annehmen, ohne ihre
Existenz vorher kritisch gerechtfertigt zu haben; d. h. er muf}
mit der modernen Philosophie an eine wissenschaftliche Reali-
titsbegriindung herantreten, indem er woméglich vom Denkakt
des Subjektes ausgeht.

Je nach der Art, wie dann von hier aus die Realitit der
Gegenstandswelt wissenschaftlich dargelegt wird, unterscheidet
man weiterhin den mittelbaren und den unmittelbaren kritischen
Realismus. Der mittelbare kritische Realismus méchte vom be-
wuBtseinsinwendigen Denkobjekt mit Hilfe des Kausalitats-
prinzips — also mittelbar — auf dessen bewuBtseinsjenseitige
Ursache in der Gegenstandswelt schlieBen; er wird neuestens
vertreten in den beiden zitierten Werken von J. de Vries (vgl.
Bibliographie). Der unmittelbare kritische Realismus dagegen
betrachtet das reale AuBending als dem denkenden Subjekt be-
reits in seinem Denkakt unmittelbar gegenwirtig.

Aufgabe dieser Arbeit ist es nun, die Auffassung vom Aus-
gangspunkt der Philosophie nach dem kritischen und unmittel-
baren Realismus von Léon Noél in einem kurzen Aufrifl dar-

9 Diesen «natiirlichen» Realismus zeichnete vorgingig der Freiburger
Tagung Dr. P. Hildebrand Pfiffner in der Schweiz. Kirchenzeitung, 111, 1943,
458/9, 471/2, 488/9: Erkenntnislehre an der Mailinder katholischen Uni-
versitit.

175



zustellen. Léon Noél folgte Désiré Mercier, dem Griinder des
der Universitit Lowen zugehérigen «Institut Supérieur de
Philosophie», auf dem Lehrstuhl fiir Logik und Erkenntnislehre
nach, als dieser 1906 zum FErzbischof von Mecheln erhoben

wurde und damit seine erkenntnistheoretischen Studien un-
vollendet abbrechen muBlte. Noél hat die Arbeiten von Mercier
fortgefiithrt und vertieft und steht auch seit 1928 an der Spitze
des genannten philosophischen Institutes *°. Seine feinnuancier-
ten Studien und abgewogenen Stellungnahmen konnen hier
natiirlich nur schemenhaft umrissen werden. Noél stellt sich
indessen mit seinem kritischen und unmittelbaren Realismus in
Gegensatz zum unkritischen «réalisme méthodique» von Etienne
Gilson **, zum kritischen, aber mittelbaren Realismus von de

10 Noéls zwei Hauptwerke sind betitelt: Notes d’épistémologie thomiste,
242 S. Louvain-Paris 1925 und Le Réalisme immédiat, 298 S., Louvain 1938.
Von seinen erkenntnistheoretischen Fachartikeln seien erwihnt: Comment
poser le probléme de la connaissance? (Referat auf dem ThomistenkongreB
in Rom vom April 1925, abgedruckt in seinen Notes d’épistémologie thomiste
233—242 und in Réalisme immédiat 259—266). — La présence de lintel-
ligible a la connaissance selon S. Thomas et Cajetan, in Philosophia Perennis
(Festgabe Geyser), Regensburg 1930, Bd.1, 159—166. — La présence des
choses a l'intelligence, Rev. néoscol. de philos. 32, 1930, 145—165. — L’intel-
ligible, Rev. néoscol. de philos. 32, 1930, 396—402 (Referat auf dem inter-
nat. Philosophenkongref in Oxford, 4. Sept. 1930). — La méthode du
réalisme, Rev. néoscol. de philos. 33, 1931, 433—477. — Réalisme métho-
dique ou réalisme critique? Bullet. de ’Académie Roy. de Belgique, Classe
Lettres, 17, 1931, 111ss. — Le progrés de I’épistémologie thomiste, Rev.
néoscol. de philos. 34, 1932, 429—448. — La critique de l'intelligible et de
sa valeur réelle, Rev. néoscol. de philos., 38, 1935, 5—23. — Bulletin d’¢pis-
témologie, Rev. néoscol. de philos., 38, 1935, 329—343. — La critique du
jugement selon S. Thomas, in «Aus der Geisteswelt des Mittelalters» (Fest-
gabe Grabmann), Miinster 1935, (Supplementband 3 der Beitrige zu Ge-
schichte d. Philosophie u. Theologie des Mittelalters) 710—719. — L’épisté-
mologie thomiste (Referat am 2. Internat. Thomistenkongre8 von Rom), in
Acta secundi Congressus thomist. Internat. 1936, Romae 1937, 31—42, abge-
druckt in Réalisme immédiat 281—289. — Encore «l’Illationisme» du
Cardinal Mercier, Rev. néoscol. de philos. 42, 1939, 585—590, — Le «réalisme
critique» et le «bon désaccord», Rev.néoscol. de philos. 43, 1940, 41—66. —
Noél, L, und De Waelhens, A.: Bulletin d’épistémologie, Rev. néoscol. de
philos. 40, 1937, 441—468.

11 Seine Schriften gegen Noél: Le réalisme méthodique, in Philosophia
Perennis (Festgabe Geyser), Regensburg 1930, Bd. 2, 742—755. — Réalisme
et méthode, Rev. des sciences philos. et théol., mai 1932, 161ss. — Le

176



Vries ** sowie zu den Publikationen von Masnovo*® wund
Olgiati ** aus der Mailander Schule, wihrend weitgehende Ueber-

einstimmung besteht mit den hervorragenden Studien des allzu
frith verblichenen P. Roland-Gosselin *°.

Il. Noéls Eritischer Ausgangspunkt.

Der kritische Realismus von Léon Noél liBt sich in folgende
Punkte zusammenfassen.

1. Descartes hatte recht, als er von der Philosophie verlangte,
daf} sie sich von einem unmittelbar-einsichtigen Ausgangspunkt
her klar und methodisch aufbauen miisse. Alle weiteren philo-
sophischen Untersuchungen sollten alsdann nach ihrem Platz
im Gesamtsystem eingeordnet und nach einem streng-logischen
Plane aufgebaut werden — wie es Descartes in der modernen
Geometrie bewunderte.

2. Descartes hatte ferner darin recht, dal er als Mittel, um
diesen letzten unmittelbar-einsichtigen Ausgangspunkt der Philo-
sophie aufzufinden, den allgemeinen, methodischen Zweifel an-
wandte.

Aehnlich verlangte auch Thomas von Aquin in seinem Meta-
physikkommentar im Anschlufl an Aristoteles mit allem Nach-
druck, daB jede Wissenschaft mit dem methodischen Zweifel
zuerst ihre eigene Grundlage sichere *°. Das gilt fir ihn sowohl

Réalisme méthodique, 101 S. Paris, Téqui. — Réalisme thomiste et Critique
de la connaissance, 239 S., Paris, Vrin 1939.

12 V¢l. oben Bibliographie, Note 7.

13 Vgl. oben Bibliographie, Note 7.

1% Vgl. oben Bibliographie, Note 7; ferner Ferro, C.: Il realismo imme-
diato di Mons. Leone Noél, Rivista di Filosofia neoscolast. 31, 1939, 55—77.

15 Vgl. oben Bibliographie, Note 7. No&l haben sich seither u.a. ange-
schlossen Hilckmann, A.: Noéls Epistemologie, Philos. Jahrbuch (Fulda) 43,
1930, 338—356; — Maritain, J.: in seinem zitierten Werk: Les degrés du
savoir und in seinem Artikel: Du réalisme critique, in Nova et Vetera
(Fribourg), 1932, 1—17; — Mansion, A.: L. No&l, Le réalisme immédiat (Be-
sprechung), Rev. néoscol. de philos. 41, 1938, 315—318; — Forest, A.: Mgr.
Léon Noé&l: Le Réalisme immédiat (Besprechung). Bulletin thomiste 5, 1938,
275—282.

16 In Metaphysicam Aristotelis Commentaria: 3. Buch, lect. 1 (Ed. Cathala,
Taurini 1926, Nr. 338—343).

(Nr. 338) ... Dicit ergo... (sc. Aristoteles), quod ad hanc scientiam (sc.
Metaphysicam), quam quaerimus de primis principiis, et universali veritate

12 177



von den Teilwissenschaften, die die Wahrheit nur «particu-

lariter» untersuchen, als auch fiir die Philosophie — und hier
besonders fiir die Metaphysik —, die eine «universalis con-

sideratio de veritate» betreibt: sie mull zuerst den allgemeinen
methodischen Zweifel anwenden, «ad eam pertinet universalis

rerum, necesse est ut primum aggrediamur ea de quibus opportet dubitare,
antequam veritas determinetur...

(Nr.339) ... et primo dicit (sc. Aristoteles) quod volentibus investigare
veritatem contingit prae opere, idest ante opus, bene dubitare, idest bene
attingere ad ea quae sunt dubitabilia. Et hoc ideo quia posterior investigatio
veritatis, nihil aliud est quam solutio prius dubitatorum. Manifestum est
autem in solutione corporalium ligaminum, quod ille qui ignorat vinculum,
non potest solvere ipsum. Dubitatio autem de aliqua re hoc modo se habet
ad mentem, sicut vinculum corporale ad corpus, et eumdem effectum de-
monstrat. Inquantum enim aliquis dubitat, intantum patitur aliquid simile
his qui sunt stricte ligati. Sicut enim ille qui habet pedes ligatos, non potest
in anteriora procedere secundum viam corporalem, ita ille qui dubitat, quasi
habens mentem ligatam, non potest ad anteriora procedere secundum viam
speculationis. Et ideo sicut ille qui vult solvere vinculum corporale, oportet
quod prius inspiciat vinculum et modum ligationis, ita ille qui vult solvere
dubitationem, oportet quod prius speculetur omnes difficultates et earum
causas.

(Nr. 340) ... Secundam rationem ponit (sc. Aristoteles) et dicit quod illi
qui volunt inquirere veritatem non considerando prius dubitationem, assimi-
lantur illis qui nesciunt quo vadant. Et ideo, quia sicut terminus viae est
illud quod intenditur ab ambulante, ita exclusio dubitationis est finis qui
intenditur ab inquirente veritatem. Manifestum est autem quod ille qui
nescit quo vadat, non potest directe ire, nisi forte a casu: ergo nec aliquis
potest directe inquirere veritatem, nisi prius videat dubitationem.

(Nr. 341) ... Tertiam rationem ponit, et dicit, quod sicut ex hoc quod
aliquis nescit quo vadat, sequitur quod quando pervenit ad locum quem
intendebat, nescit utrum sit quiescendum vel ulterius eundum, ita etiam
quando aliquis non praecognoscit dubitationem, cujus solutio est finis inqui-
sitionis, non potest scire quando invenit veritatem quaesitam, et quando non;
quia nescit finem suae inquisitionis, qui est manifestus ei qui primo dubi-
tationem cognovit.

(Nr. 342) ... Quartam rationem ponit, quae sumitur ex parte auditoris.
Auditorem enim oportet judicare de auditis. Sicut autem in judiciis nullus
potest judicare nisi audiat rationem utriusque partis, ita necesse est eum,
qui debet audire philosophiam, melius se habere in judicando si audierit
omnes rationes quasi adversariorum dubitatium.

(Nr.343) ... Est autem attendendum, quod propter has rationes consue-
tudo Aristotelis fuit fere in omnibus libris suis, ut inquisitioni veritatis vel
determinationi praemitteret dubitationes emergentes.

178



dubitatio de veritate *'». Denn der vorausgehende Zweifel hat
die Aufgabe, alle Schwierigkeiten der spiiteren Wahrheits-
erkenntnis zu untersuchen: «oportet quod prius speculetur (sc.
dubitans) omnes difficultates et earum causas *®*». Alle unklaren
und nebensichlichen Gedanken sollen dadurch beiseite ge-
schoben werden, um zu einer unzweifelhaft sicheren Grundlage
der Philosophie zu gelangen; besteht doch die Wahrheits-
erkenntnis in der Losung der eingangs aufgeworfenen Zweifel:
«quia posterior investigatio veritatis nihil aliud est quam solutio
prius dubitatorum *». Soweit sagt Thomas genau das gleiche,
was Descartes in seinem «Discours de la méthode *°» in den be-
rilhmten Satz kleidete: «Pour ce qu’alors je désirais vaquer
seulement a la recherche de la vérité, je pensat qu’il fallait que
je fisse tout le contraire, et que je rejetasse comme absolument
faux tout ce en quoi je pourrais imaginer le moindre doute, afin
de voir s’il ne me resterait point aprés cela quelque chose en
ma créance qui fiit entierement indubitable.»

Nichts hindert also den Neuthomisten daran, wie die moderne
Philosophie mit dem allgemeinen methodischen Zweifel einen
letzten unmittelbaren-einsichtigen Ausgangspunkt der Philo-
sophie zu suchen, sofern er nicht auch die sog. «ersten Prin-
zipien» strikte bezweifeln und beweisen mochte, was Thomas
deutlich als «apedeusia» und «ineruditio» verwirft**. P. Roland-

17 Im AnschluB an die vorgenannten Darlegungen fihrt Thomas in seinem
Metaphysikkommentar nimlich weiter: Sed in aliis libris singillatim ad
singulas determinationes praemittit dubitationes... et postea secundum
ordinem debitum determinat veritatem. — Cujus ratio est, quia aliae scien-
tiae considerant particulariter de veritate: unde et particulariter ad eas
pertinet circa singulas veritates dubitare: sed ista scientia (sc. Metaphysica)
sicut habet universalem considerationem de veritate, ita etiam ad eam per-
tinet universalis dubitatio de veritate: et ideo non particulariter, sed simul
universalem dubitationem prosequitur. (Nr. 343.) Potest etiam et alia esse
ratio...

18 Vgl. Note 16, Nr. 339.

19 Vgl. Note 16, Nr.339.

20 Quatriéme partie.

21 In Metaphysicam Aristotelis Commentaria: 4. Buch, lect. 6 (Ed. Cathala,
Nr. 607): Dicit ergo primo (sc. Aristoteles), quod quidam dignum ducunt,
sive volunt demonstrare praedictum principium (sc. contradictionis). Et hoc
propter apaedeusiam, idest ineruditionem sive indisciplinationem. Est enim
ineruditio, quod homo nesciat quorum oportet quaerere demonstrationem,
et quorum non: non enim possunt omnia demonstrari...

12* 179



Gosselin hat in seinem tiefdurchdachten «Essai d’une étude
critique de la connaissance **» in dieser Hinsicht die markanten
Worte geschrieben: «C’est la condition élémentaire de ’attitude
scientifique de se mettre dans ’expectative a I’égard des preuves
cherchées et des solutions qu’elles commandent. Méme si I’on a
par ailleurs des raisons d’ordre extra-scientifique de croire vraie
telle solution plutdt que telle autre. Méme si ces raisons d’ordre
extra-scientifique ont toute la force des convictions religieuses.
Un saint Thomas d’Aquin, malgré sa foi trés assurée ne croyait-il
pas devoir s’interroger trés loyalement sur D’existence de
Dieu?...»

3. Descartes fand schlieBlich, dafl alles Zweifeln doch eines
nicht entkriiften konne, die Tatsache nimlich, daB er zweifle
und denke, das unmittelbare BewuBltsein vom eigenen Denkakt
des denkenden Subjektes, das «Je pense», das «Cogito **».

Auch die thomistische Philosophie kennt diese Erfassung des
eigenen Denkaktes in der sog. Reflexion. Das Primirobjekt des
menschlichen Intellektes, das «id quod primo cognoscitur ab
intellectu humano», ist ihr zwar die «natura materialis rei».
Aber sekundir, d. h. in der Reflexion, erfallit der Menschengeist
seinen eigenen Denkakt und darin die Natur des Denkver-
mogens: Secundario cognoscitur ipse actus quo cognoscitur
objectum», sagt Thomas von Aquin **. Descartes trifft sich also
auch darin inhaltlich mit Thomas, wenn er die Erfassung des
eigenen Denkaktes in der Reflexion als unzweifelhafte Gegeben-
heit bezeichnet. P. Roland-Gosselin schreibt in diesem Sinne *°:
«Du point de vue de la réflexion critique, I'étude de D'esprit
repose solidement sur le fait que ’acte de penser se peut saisir

22 Vgl. Bibliographie, Note 7, S. 14.

23 Discours de la méthode, quatriéme partie: «...aussitdt aprés je pris
garde que, pendant que je voulais ainsi penser que tout était faux, il fallait
nécessairement que moi qui le pensais fusse quelque chose; et remarquant

que cette vérité: je pense, donc je suis, était si ferme et si assurée que

toutes les plus extravagantes suppositions des sceptiques n’étaient pas

capables de I’ébranler, je jugeais que je pouvais la recevoir sans scrupule

pour le premier principe de la philosophie que je cherchais.» Wenn im

folgenden wiederholt vom «Cogito» gesprochen wird, so soll darunter stets

die Reflexion des Denkens iiber seinen eigenen Denkakt verstanden sein.
2 Summa theologica: Ia pars, q.87, art.3 u. a. zahlreichen a. 0.

% A,a0, 8.1L

180



immédiatement dans la connaissance de soi. L’homogénéité par-
faite, I'identité du connaissant et du connu dans 1’acte de ré-
flexion est immédiatement évidente, et aucune réflexion ulté-
rieure s’exercant sur la réflexion premiére ne peut introduire en
elle 'obscurité et le doute. Il y a 1a un point de départ absolu,
parce qu’il y a d’abord la un point de retour absolu de I’esprit
sur soi.»

4. Descartes’ Fehler lag nach Noéls Darstellung darin, daBl er
nur den Denkalt als unzweifelhaft bezeichnete, dall er in diesem
Denkaki die ganze Philosophie eingekapselt, gleichsam «in
nuce», vorfinden wollte, daBl er sein Cogito 1637 im «Dis-
cours de la méthode **» zum «premier principe de la philo-
sophie» machte, um daraus alsdann alle Wahrheiten materiell-
inhaltlich ableiten zu konnen. Noél nennt dieses Cogito Des-
cartes’ von 1637 das «Cogito fermé». Zwar hat Descartes sein
eigenes philosophisches System gar nicht einzig aus seinem
Denkakt abgeleitet, wie er vorgab; denn z.B. sein beriihmter
und allzu dogmatischer Objektivismus der «idées claires et
distinctes» und seine Demonstration der AuBenwelt sind durch-
aus nicht ausschlieBlich auf seinem Cogito aufgebaut. Seine Ver-
engung des Denkaktes als einziges Prinzip der Philosophie, d. h.
also dieses Cogito «fermé», muflite dann allerdings notwendig
zum Idealismus fithren und hat auch erstmals bei Fichte diese
Frucht gezeitigt, dessen Philosophie sich streng deduktiv vom
schopferischen Ich her entwickelte. — Kant aber hat hier be-
deutend klarer gesehen, wenn er in seiner «Kritik der reinen
Vernunft **» eine «Déduction universelle» aller Wahrheiten von
einem einzigen Prinzip her ablehnt: «Wenn Wahrheit in der
Uebereinstimmung einer Erkenntnis mit ihrem Gegenstande be-
steht, so muB dadurch dieser Gegenstand von andern unter-
schieden werden; denn eine Erkenntnis ist falsch, wenn sie mit
dem Gegenstande, worauf sie bezogen wird, nicht iiberein-
stimmt, ob sie gleich etwas enthilt, was wohl von andern Gegen-
stinden gelten konnte. Nun wiirde ein allgemeines Kriterium
der Wahrheit dasjenige sein, welches von allen Erkenntnissen,
ohne Unterschied ihrer Gegenstinde, giiltig wire. Es ist aber
klar, dal, da man bei demselben von allem Inhalt der Er-

?6 Quatriéme partie.

27 Ausg. 1781, S. 58/9.

181



kenntnis (Beiziehung auf ihr Objekt) abstrahiert, und Wahrheit
gerade diesen Inhalt angeht, es ganz unmoglich und ungereimt
sei, nach einem Merkmale der Wahrheit dieses Inhalts der Er-
kenntnis (Beziehung auf ihr Objekt) abstrahiert, und Wahrheit
zugleich allgemeines Kennzeichen der Wahrheit unméglich an-
gegeben werden konne. Da wir oben schon den Inhalt einer Er-
kenntnis die Materie derselben genannt haben, so wird man
sagen miissen: von der Wahrheit der Erkenntnis der Materie
nach liBt sich kein allgemeines Kennzeichen verlangen, weil es
in sich selbst widersprechend ist.»

5. Tatsichlich kann das Cogito aber auch in einem anderen,
weniger einseitigen Sinne verstanden werden, so dafl es dann
nicht notwendig zum Idealismus fithren mul}, sondern im Gegen-
teil einen modernen Zugang zum Realismus bildet. Dieses Cogito
wurde nun von Noél «Cogito ouvert», offenes Cogito, genannt.
Er versteht darunter die Erfassung des eigenen Denkaktes ohne
das einschrinkende Postulat, dabei nur den leeren Denkakt
betrachten zu wollen. So aufgefaBt ist das Cogito nun die Re-
flexion iiber den eigenen Denkakt, um darin die formellen Be-
dingungen aller menschlichen Erkenntnis festzustellen, so dal
dieses «offene» Cogito dann nicht mehr im Sinne von Descartes’
Discours als «premier principe» die ganze Philosophie irgendwie
schon inhaltlich einschlieBen méchte, sondern bloB8 unmittelbar-
ster Ansatz- und Ausgangspunkt der philosophischen Spekula-
tion und Systematik ist. Tatsdchlich hat Descartes sein Cogito im
«Discours» einseitig auf den bloBen Denkakt beschrinkt. Noéls
Kritik hat dagegen wirksam nachgewiesen, daf} es einen leeren
Denkakt, ein objektloses Denken, nicht gibt und nicht geben
kann. Der allgemeine methodische Zweifel stoBt demgegeniiber
nimlich immer auf das unzweifelhafte Bewulltsein vom eige-
nen Denkakt des Subjektes im Sinne des «offenen» Cogito;
denn in unserem Denkakt gibt es nur den Denkakt, der ein
Denkobjekt erfaBt; — unser Denkakt ist immer und notwendig
ein «Je pense — quelque chose», ein «Cogito — aliquid», ein
«offenes» Cogito.

Es war daher fiir Noél besonders reizvoll festzustellen, daf}
Descartes noch 1628, also neun Jahre vor dem ersten Erscheinen
seines «Discours», in den «Regulae ad directionem ingenii**»

28 Regula VIIIL

182



diese zweite Bedeutung des Cogito im Sinne eines Cogito
«ouvert» vertreten hat. Der methodische Zweifel hatte ihn schon
damals dazu gefiihrt, «nihil prius cognosci posse quam intellec-
tum, cum ab hoc caeterorum omnium cognitio dependeat, et non
contra». Daher schlo8 Descartes schon damals: «Nihil hic utilius
quaeri potest, quam quid sit humana cognitio et quousque ex-
tendatur; ... quoniam in illius investigatione vera instrumenta
sciendi et tota methodus continentur.» Und nochmals formuliert
er die Bedeutung der kritischen Untersuchung unseres Denkens
im Sinne von Noéls «offenem» Cogito: «Res omnes in hac uni-
versitate contentas cogitatione velle complecti, ut, quomodo sin-
gulae mentis nostrae examini subjectae sint, agnoscamus.» Unter
diesem Gesichtspunkt war es besonders folgenschwer, dafl Des-
cartes neun Jahre spiter zur verengenden Formulierung seines
Cogito im Sinne eines Cogito fermé, im Sinne eines «premier
principe de la philosophie que je cherchais *°» iibergegangen ist.
Noél versuchte daher vom Cogito «ouvert» aus eine moderne
Erkenntnislehre aufzubauen. Denn tatsichlich ist es an dieser
Stelle von Noéls Systemaufbau allen Objekten eigen, dall sie
offenbar vom erkennenden Subjekt im Denken irgendwie erfaBt
werden. Folglich kann unsere Reflexion vom Denkakt in Akt
ausgehen, um von hier aus zu untersuchen, wie weit sich seine
Erkenntnis erstreckt, und um damit die natiirlichen vorphilo-
sophischen und auBerphilosophischen Sicherheiten wissenschaft-
lich und kritisch zu rechifertigen.

6. Hier ist es nun ungemein interessant festzustellen, daf,
obgleich fiir Thomas im 13. Jahrhundert das moderne kritische
Problem noch keineswegs existierte und der Meister deshalb
auch keine Veranlassung hatte, seiner allgemeinen Metaphysik
eine allgemeine Erkenntnislehre voranzustellen, er dennoch an
einigen Stellen mehr oder weniger implicite die Elemente einer
grundlegenden modernen Erkenntniskritik eingestreut hat.
Diese gilt es nun aber fiir den gegenwartsoffenen Neuthomisten
im Geiste des hl. Thomas zu entwickeln. Es handelt sich vor
allem um Art. 9 der Quaestio 1 De Veritate *° und um dessen ver-

* Discours: quatrieme partie.

30 Veritas est in intellectu et in sensu, licet non eodem modo. In intel-
lectu enim est (sc. veritas) 1. sicut consequens actum intellectus, et 2. sicut
cognita per intellectum; (ad 1.) consequitur namgque (sc.veritas) intellectus

183



kiirzte Fassung in der Summa Theologica *. Thomas sagt im
erstgenannten Texte, dall der menschliche Intellekt nicht nur
wahr ist, weil er die Dinge erkennt, wie sie wesentlich sind,
sondern dal er im Gegensatz zur Sinneserkenntnis auch weil,
dafl er im Besitz der Wahrheit ist; denn die Wahrheit — und
jetzt spricht er die entscheidenden Worte aus — «cognoscitur . . .
ab intellectu secundum quod intellectus reflectitur supra actum
suum, non solum secundum quod cognoscit actum suum, sed
secundum quod cognoscit proportionem ejus ad rem...» usw.
(Vgl. den Text im Zusammenhang unter Note 30.)

In diesem bedeutungsvollen Texte ist zunichst gesagt, daB die
Wahrheitsbeziehung dank der Verstandestitigkeit zustande
kommt, da sich das Urteil des Verstandes auf das Ding seinem
Sein nach bezieht. Doch dazu kommt noch, dal der Menschen-
geist die Wahrheit nicht blof erfaBlt, sondern auch um die Wahr-
heit seiner eigenen Erkenntnis weill. Das geschieht indessen
wesentlich, indem er iiber seinen Denkakt reflektieren kann und
dabei nicht nur seinen Erkenntnisakt, sondern auch dessen Er-
kenntnisbeziehung zu den AuBendingen erfalit. Diese Erkennt-
nisbeziehung aber ist nur erfaBbar fiir uns auf Grund der gleich-
zeitigen Erfassung der Natur unseres Denkaktes, und dabei der
Natur des Intellektes als Erkenntnisvermégen; die Natur des
Erkenntnisvermégens endlich besteht wesentlich darin, den
AuBendingen gleichformig zu werden. So betont Thomas, daBl

operationem secundum quod judicium intellectus est de re secundum quod
est; (ad 2.) cognoscitur autem (sc. veritas) ab intellectu secundum quod
intellectus reflectitur supra actum suum, non solum secundum quod cognoscit
actum suum, sed secundum quod cognoscit proportionem ejus ad rem: quod
quidem cognosci non potest nisi cognita natura ipsius actus; quae cognosci
non potest, nisi cognoscatur natura principii activi, quod est ipse intellectus,
in cujus natura est ut rebus conformetur; unde secundum hoc cognosecit
veritatem intellectus quod supra seipsum reflectitur. Sed veritas est in
sensu . . .

% Ta pars, quaest. 87, art.3: Est autem... intellectus... humanus, qui
nec est suum intelligere, nec sui intelligere est objectum primum ipsa ejus
essentia, sed aliquid extrinsecum, scilicet natura materialis rei. Et ideo id
quod primo cognoscitur ab intellectu humano, est hujusmodi objectum et
secundario cognoscitur ipse actus, quo cognoscitur objectum; et per actum
cognoscitur ipse intellectus, cujus est perfectio ipsum intelligere. Et ideo
Philosophus dicit (De Anima: lib. 2, text.53) quod objecta praecognoscun-
tur actibus, et actus potentiis.

184



unser Intellekt wirklich die Wahrheit erfat und daB er in der
Reflexion iiber seinen eigenen Akt auch gewahrt, dal er im Be-
sitz der Wahrheit ist.

Ohne hier niher auf Noéls genauere Exegese dieses Thomas-
textes im Lichte von verwandten Stellen aus anderen Werken
des Meisters und unter Beriicksichtigung seiner besten Kom-
mentatoren einzugehen, liBt sich hier doch behaupten, daB diese
Gedankenginge wirklich eine kritische Reflexion von Thomas
darstellen im Sinne der oben zitierten Worte von Descartes in
seinen «Regulae» am Anfang der modernen Philosophie. Denn
fiir Thomas baut sich die Erkenntnis so auf, daB sich aus der
«simplex apprehensio» der AuBendinge durch Sinne und Geist
sogleich die urteilsméBige Vergleichung von Ding und Begriff
entwickelt. Die kritische Reflexion stellt nun die Klirung und
BewuBBtmachung der Vorginge im Urteil dar und entfaltet da-
mit die Sicherheit des Urteils. Der genannte De-Veritate-Text
ist daher der wertvolle thomistische Ansatz zu einer modernen
erkenntnistheoretischen Reflexion. Er entdeckt dabei im eige-
nen Denkakt dessen Wahrheitsbeziechung zu den Dingen da-
durch, daB er darlegt, wie der Intellekt bei der Reflexion iiber
seinen Denkakt zuerst eine de-facto-Uebereinstimmung mit dem
Objekt erfalt. Von dieser Uebereinstimmungstatsache aus findet
er dann aber das notwendige Gesetz, die de-jure-Uebereinstim-
stimmung mit dem Objekt; denn in seinem Akte enthiillt sich
dem Intellekt die «natura ipsius actus» — und mit dieser ihre
natiirliche Neigung und Anlage, sich den Dingen anzugleichen,
«natura principii activi, quod est ipse intellectus, in cujus natura
est ut rebus conformetur.»

SchlieBlich ist aber auch die beriithmte aristotelisch-thomi-
stische Lehre, dafl der Intellekt sich wie eine reine Potenz ver-
hilt gegeniiber den intelligiblen Dingen und daher auch fiir sich
selber nur erkennbar ist, soweit er durch die AuBenerkenninis
aktuiert wurde **, ein Beweis, dal Thomas keinen objektlosen
Denkakt, sondern nur das «offene» Cogito kennt.

Mit dem «Cogito ouvert» ist also der Weg zu einer modernen
realistischen Erkenntnistheorie gewonnen: die Reflexion iiber
den eigenen Denkakt erfaBt sich als Denkakt, der sich immer

3 Vgl. z. B. Summa theol.: Ia pars, quaest. 79, art. 2 und quaest. 87, art. 1.

185



und notwendig iiber ein Denkobjekt erstreckt. Dieses Denk-
objekt steht dem Denkakt nimlich immer gegeniiber, wird von
ihm stets umworben, betrachtet und abgebildet, ohne doch je-
mals ven ihm verschlungen und aufgezehrt zu werden. In die-
sem Sinne sagte Noél auf dem Internationalen Thomistenkon-
grefl in Rom vom November 1936 **: «Au lieu d’étre fermé, le
Cogito sera ouvert... Une réflexion qui essayera sincérement
se saisir 'acte de penser humain sera bientét forcée de recon-
naitre qu’elle ne peut s’y tenir. Il n’y a pas de pensée sans objet,
une pensée vide est un néant de pensée... Il faut donc qu’a
coté du sujet la réflexion trouve ’objet, elle y est sincérement
poussée sous peine de ne pas trouver davantage le sujet.» Prof.
P. De Munnynck driickte vor Jahren den gleichen Gedanken aus
in einer Rezension iiber das Buch von Jolivet: Le Thomisme et
la Critique de Ia Connaissance **; Gilson habe recht, so fiihrt er
dort aus, wenn er das Cogito fermé von Descartes verwerfe;
sein Vorwurf treffe aber nicht ein Cogito ouvert: «. .. il (Gilson)
a parfaitement raison, si I’on s’en tient au «cogito» de Descartes,
qui implique manifestement, par une pétition de principe, tout
I'idéalisme. Mais le «cogito» concret, qui, dans sa réalité exis-
tentielle, se révéle immédiatement a la conscience, est le point
de départ de toute investigation critique de la connaissance. Il
livre immédiatement I’Etre, le non-moi, qu’aucun artifice ne
réduira a la «cogitation pure», au moi. Il établit le «réalisme
immédiat», dont il faut bien s’occuper a cause des déviations
idéalistes, mais qui n’est en somme que le préambule, le point
de départ de toute critique. Quoi qu’en dise M. Gilson, la posi-
tion de Noél est parfaitement solide. Nous croyons méme qu’elle
s’impose inéluctablement.»

I1I. Noéls Ekritischer und unmittelbarer Realismus.

Nachdem Noél auf dem angegebenen Wege eine neuthomi-
stische kritische Reflexion iiber das eigene Denken gerechtfer-
tigt hatte, galt es noch, die Natur dieses Denkobjektes im Cogito
niher zu bestimmen. Wenn auch Mercier das Verdienst hat,
der neuthomistischen Erkenntnislehre den modernen kritischen

3 Abgedruckt in Noél, Le Réalisme immédiat, S. 285/6.
3 Divus Thomas (Freiburg-Schweiz), 1934, Bd. 12, S.121/2.

186



Weg gewiesen zu haben, so ist es doch die personliche Tat sei-
nes Schiilers und Nachfolgers Léon Noél, den kritischen Realis-
mus endgiiltig und eindeutig zum kritischen und unmittelbaren
Realismus weiterentwickelt zu haben. Uebrigens hat No&l unter
sorgfiltiger Beizichung aller gedruckten und ungedruckten Quel-
len nachgewiesen, daBl Mercier trotz lingeren Schwankens den
beriichtigten «Illationismus» nicht eindeutig verfochten wund
definitiv festgehalten hat, den man ihm vorgeworfen hatte *°.
Seit mehr als 35 Jahren predigt nun Noél klar den unmittel-
baren Realismus. Dieser liBt sich kurz in folgende Punkte zu-
sammenfassen:

1. Die kritische Reflexion, die unser unmittelbarstes BewuB3t-
sein untersucht, findet also in unserem Denkakt immer ein
Denkobjekt vor, das zwar mit dem Denkakt stets verbunden ist,
das sich aber dennoch von diesem wesentlich unterscheidet und
unabhingig erweist.

Der mittelbare (oder indirekte) kritische Realismus versucht
nun von diesem unmittelbar-gegebenen, bewuBtseinsinwendigen
Denkobjekt mit Hilfe des Kausalitidtsprinzips — darum «mittel-
barer» oder «indirekter» Realismus — auf dessen bewuBtseins-
jenseitige Ursachen in der Realitidt zu schlieBen. Das Denkobjekt
im Denkakt wiirde also nach dieser Auffassung als Abbild, als
Kopie den Kausalschlul auf das Vorbild, das Original in der
Realitiit, gestatten. Diese Art von Realitidtsbegriindung verwirft
Noél aber nicht nur als methodisch unrichtig, weil sie die Giil-
tigkeit des Kausalitidtsprinzips schon hier am Eingang der Philo-
sophie postuliert, noch bevor sie in der allgemeinen Metaphysik
dargetan wurde. Sondern nach ihm ist der Beweis fiir die Exi-
stenz einer realen AuBlenwelt bei dieser Problemstellung des
mittelbaren Realismus iiberhaupt gar nicht zu erbringen, weil
gar nicht bewiesen werden kann, warum ein mentales Denk-
objekt von einer realen Ursache hervorgebracht werden muf,
und warum es nicht ebensogut bloB von einer gedanklichen
Ursache abhingen kann. Der mittelbare Realismus vermag daher
nach Noél dem Idealismus nicht zu entrinnen, weil er von einem
rein-mentalen und bewuBtseinsinwendigen Denkobjekt aus-
gehend stets nur «Abbilder» und «Kopien» miteinander verglei-

% Vgl. z. B. Noél in seinem «Réalisme immédiat» S.120—142 u.a.a O.

187



chen kann, ohne sie je mit einem bewuBtseinsjenseitigen, realen
Originalobjekt vergleichen und an ihm verifizieren zu konnen.
So fiithrt denn der mittelbare Realismus nach Noél notwendig
zum JIdealismus; und auch geschichtlich gesehen hat er bei
einigen Spitscholastikern, besonders aber von Descartes, Leibniz
und Kant her, tatsichlich zum Idealismus gefiihrt. Denn alle
diese Denker standen im Banne des mittelbaren Realismus. Noél
schreibt dariiber in seinen Notes d’Epistémologie thomiste *°:
«Disons-le tout de suite, le probléme ainsi posé est insoluble.
Jamais nous ne connaitrons quoi que ce soit autrement que par
la connaissance, jamais donc nous ne comparerons ’objet connu
qu’a un objet connu, et si 'objet connu est une image, nous ne
ferons que comparer enire elles des images. Nous avons dans
nos musées une, deux ou cinquante copies d’un tableau perdu:
elles ne remplaceront pas 'original.»

2. Demgegeniiber erklart der unmittelbare (oder direkte)
Realismus das Denkobjekt im «offenen» Cogito anders. Von zwei
Seiten her kommt er zu seinem Immediatismus. ‘

a) Einmal und zuerst von der kritischen Reflexion iiber
unseren Denkakt her. Die Reflexion erfalt namlich in unserem
Denkakt nicht etwa — wie der mittelbare Realismus will —
zuerst ein bewuBtseinsinwendiges und gedankliches Denkobjekt,
von dem aus wir dann blof mittelbar auf eine bewuBtseinsjen-
seitige Ursache schlieBen konnten, so wie man etwa gemeinhin
vom Rauch auf ein verborgenes Feuer schlielt. Sondern das
Unmittelbarste in unserem Denken liegt gerade darin, dal es
sich direkt dem realen Ding gegeniiber weill —, daBl der Denk-
akt sein Denkobjekt als unmittelbar bewuBtseinsjenseitig, als
mit der Realitdt identisch, oder wenigstens als zur Realitat ge-
horig erfaflt. Diese unerschiitterliche Grundgegebenheit in aller
Erkenntnis vermag die kritische Reflexion nicht aufzuheben
und der Idealismus nicht zu erkldren: dieses Unmittelbarste in
jeder Erkenntnis, dieser eigentliche Erlebnisschock des «Gegen-
iiber», des Nicht-ich, des «ob-jectum», des «Gegen-standes». —
Somit zeigt sich schon in der sorgfiltigen kritischen Reflexion,
daB die riumliche Formulierung des Erkenntnisproblems im
mittelbaren Realismus nicht richtig ist; denn die Frage ist nicht:
wie vermag die Erkenntnis eine «Briicke» zu schlagen iiber den

% 8. 33/34.

188



«Abgrund», der zwischen meinem denkenden Hirn und jenem
Objekt «dort drithen» klafft; sondern das Denkobjekt ist im
Denkakt selber irgendwie unmittelbar gegenwiirtig.

b) Diese kritische Feststellung findet nun aber ihre wertvolle
Ergianzung und Begriindung in der thomistischen Erkenntnismeta-
physik. Fiir Thomas ist die Erkenntnis ndmlich nicht ein rium-
licher Vorgang, wie die moderne Philosophie und der mittelbare
Realismus immer wieder voraussetzen. Sondern Erkennen ist
fir ihn ein immanenter und immaterieller Vorgang, wobel das
erkennende Subjekt zu seiner substantiellen Formvollkommen-
heit noch die «intentionale» Form des Erkannten hinzugewinnt.
«Cognoscentia a non cognoscentibus in hoc distinguuntur, quia
non-cognoscentia nihil habent nisi forman suam tantum. ... Im-
materialitas alicujus rei est ratio quod est cognoscitiva; et
secundum modum immaterialitatis est modus cognitionis *".»
Dort aber, wo Thomas sagt, daB sich im Erkennenden eine
«species» oder «similitudo» des Erkannten bildet, prizisiert er
sofort im Sinne des unmittelbaren Realismus: «Species intelligi-
bilis se habet ad intellectum ut id quo intelligit intellectus: . ..
sed id quod intelligitur primo est res, cujus species intelligibilis
est similitudo *.» _

So gibt also Noél seinem Realismus einen kritischen Zugang,
weil er Quellen, Wert und Grenzen unserer menschlichen Er-
kenntnis wissenschaftlich untersuchen will —, und zwar vom
methodischen Ausgangspunkt der modernen Philosophie her, im
unmittelbar erfaBten Denkakt. Er schreibt, um ihn nochmals
zu zitieren *°: «La science dont ’objet est le plus général se doit
de poser d’abord les questions les plus générales. Or la question
la plus générale de toutes, pour nous, c’est celle qui atteint
I’étre sous ’aspect sous lequel nous entrons d’abord en relation
avec lui: le probléme de la connaissance ou de la vérité. Tel est
précisément le théme fondamental de Descartes: quomodo res
omnes in hac universitate contentae, cogitationi nostrae sub-
jectae sint.»

Dieser Realismus ist aber immer und wesentlich ein unmittel-

% Summa theologica: Ia pars, quaest. 14, art. 1.

%8 Summa theologica: Ia pars, quaest. 85, art. 2; vgl. ibid. quaest. 87, art. 3
und quaest. 76, art.2 ad 4.

3 Revue néoscolast. de philos. 43., 1940, S.52.

189



barer Realismus, weil wir bei der Reflexion bereits in unserem
Denkakt direkt und unmittelbar die reale AuBenwelt erfassen.
Noél bekennt darum unmiBlverstindlich von sich*’: «A vrai
dire, dans tout ce que j’ai écrit sur 1’épistémologie, mon souci
essentiel a toujours été d’insister sur le caractére immédiat et
direct du réalisme, et de m’opposer a un réalisme indirect. Si
jai parlé du Cogito ou du doute méthodique, c’était pour
montrer comment 'immédiatisme, introduit dans ces points de
vue classiques de la pensée moderne, en modifiait le climat et
en excluait les conséquences idéalistes. Je me suis donc attaché
a exposer que, si les choses sont immédiatement présentes a la
conscience, un retour réflexif de la pensée sur elle-méme la
conduira a reconnaitre cette présence des choses.»

IV. Aufbau der Erkenntnislehre von diesem kritischen
und unmittelbaren Realismus her.

Aus dieser Stellungnahme von Léon Noél ergeben sich nun
zum Schlusse noch einige Bemerkungen iiber Rolle und Aufbau
seiner kritischen und unmittelbaren Realitatshegriindung im
Rahmen der gesamten Philosophie.

1. Das Erkenntnisproblem vom Wert und den Grenzen
unserer Erkenntnis kann sich schon einigermallen fiir den Nicht-
philosophen stellen, der sich gelegentlich auf Tiduschungen er-
tappt und dann fragt: Welche Sicherheit habe ich, dal ich mich
nicht immer tiusche? — Das niamliche Problem stellt sich aber
viel dringender von der modernen Experimentalpsychologie und
Physiologie her; denn diese Wissenschaften haben in den letzten
Jahrzehnten durch sorgfiltige Versuche endgiiltig bewiesen, daf}
sich unsere Wahrnehmungen nicht eindeutig durch die Natur
und Reizstirke des dulleren Reizobjektes erkldren lassen,
sondern immer beeinfluft sind von der augenblicklichen physio-
logischen Gesamtreizsituation des ganzen Menschen. Das Er-
kenntnisproblem stellt sich sodann mit gebieterischer Dringlich-
keit auch vom Weltbild der modernen Physik her, das von dem-
jenigen unserer unmittelbaren Wahrnehmungen weit entfernt
ist und das ganze Universum in Bewegung auflost, um von
dieser auch nur jene arithmetischen MeBzahlen und ihre alge-

10 jbid. S.46.

190



braischen Verhiltnisse festzuhalten, die unter ganz bestimmten
Versuchsbedingungen gewonnen wurden. Endlich stellt sich das
Erkenntnisproblem und damit die Notwendigkeit einer Er-
kenntnislehre auch von der Geschichte der Philosophie her, die
zeigt, wie dieses Problem den Kampf der philosophischen
Geister wihrend der letzten 300 Jahre beherrschte. Das Er-
kenntnisproblem stellt sich also unausweichlich fiir den Philo-
sophen des 20. Jahrhunderts.

2. Weil uns aber all unser Wissen erkenntnismiBig gegeben
ist, stellt sich das Erkenntnisproblem am Anfang einer metho-
disch-aufbauenden Philosophie. Dennoch kann es sich nicht
darum handeln, mit der Erkenninislehre praktisch das Philo-
sophiestudium zu beginnen, oder gar losgelost von allen vor-
wissenschaftlichen und spontanen Ueberzeugungen eine Er-
kenntnistheorie aufzutiirmen. Sondern es gilt vielmehr, soweit
als moglich, die vorwissenschaftliche und natiirliche Sicherheit
durch die kritisch erhirtete wissenschaftliche Erkenntnis zu
rechtfertigen und zu ersetzen. Wir haben oben gezeigt, daBl das
der Weg des kritischen und unmittelbaren Realismus von
Noél ist.

3. Die Einteilung einer neuthomistischen Erkenntnislehre im
Sinne Noéls fuBlt auf dem bereits zitierten Text von Thomas
im 3. Buch seines Metaphysikkommentars, wo er sagt, jede
Wissenschaft miisse mit Hilfe des methodischen Zweifels zuerst
ihre eigene Grundlage sichern, und zwar die Teilwissenschaften
«particulariter», die Metaphysik aber universell. Daraus ergibt
sich ungefihr das folgende Schema einer methodisch aufsteigen-
den Erkenntnislehre:

a) Allgemeine Erkenntnislehre.

Sie steht zusammen mit der allgemeinen Metaphysik am An-
fang der Philosophie und geht dort der Metaphysik voraus. Thre
Aufgabe ist es, nach Aufzeigung der Notwendigkeit einer all-
gemeinen philosophischen Erkenntnislehre den grundsitzlichen
Erweis der Realititsgegebenheit im allgemeinen zu geben (wie
wir ihn im II. und III. Teil dieser Darstellung versuchten), d. h.
zuerst in der kritischen Reflexion iiber den eigenen Denkakt
und hernach im Erweis der unmittelbaren Gegebenheit von
Realem in unserem Denken.

191



b) Ontologie der Erkenntnis.

Sie steht hinter der allgemeinen und der speziellen Meta-
physik; d.h. nachdem die allgemeinen Probleme der Seienden
im Sein behandelt wurden, nachdem sodann die Kosmologie die
realen Korperwesen niher erklirt und ihre Stufungen wund
gegenseitigen Einwirkungsmoglichkeiten aufgezeigt hat, und
nachdem endlich die rationelle Psychologie die Natur der Lebe-
und der Geistwesen formuliert und das gegenseitige Verhiltnis
von Stoff und Geist niher bestimmt hat. Die Ontologie der
Erkenntnis wiirde dann an dieser Stelle dartun, wie unsere sinn-
liche und geistige Erkenntnis seinsmiBig zu erkliren ist. Dabei
wiirde also vor dem Einbau von Ergebnissen der modernen
Philosophie und Experimentalpsychologie das Wesentliche der
thomistischen Lehre von den verschiedenen Species, dem Intel-
lectus agens und possibilis entwickelt. Zuletzt wire dann der
Aufbau unserer Erkenntnis nach Thomas zu zeichnen: zuerst
die unmittelbare und unfehlbare Erfassung der einfachen «pro-
pria sensibilia» durch die einzelnen iuBeren Sinne und der
«quidditas rei» durch den Intellekt. Hernach miillte die Mog-
lichkeit des Irrtums, sowohl bei der zusammenfassenden Arbeit
der sog. «inneren Sinne *'», als auch in der urteilsmifligen Ver-
arbeitung des unmittelbar Erfallten, behandelt werden. Damit
ist dann der Weg offen fiir eine nachherige kritische Wahrheits-
sicherung und allféllige Irrtumskorrektur.

c) Erkenntniskritik.

Sie ruht auf der allgemeinen Erkenntnislehre und auf der
Ontologie unserer Erkenntnis auf; denn sie setzt voraus: eine
wissenschaftliche, allgemeine Realititsbegriindung und den Er-
weis, daBl uns Reales in vielfiltiger Gestalt gegeben ist. Andern-
falls ist ja eine geistige Verarbeitung und Synthese von unmittel-
bar erfalitem Realem nicht moglich, und damit auch weder Re-
flexion noch Urteil und Irrtum. Die Aufgabe der Erkenntnis-
kritik ist es daher, den Aufbau und die sukzessive Verarbeitung
unserer Erkenntnisse von den unmittelbaren Realititsgegeben-
heiten her nachzupriifen, die Urteile des vorkritischen
und unkritischen sog. gesunden Menschenverstandes kritisch zu

" Summa theologica: Ia pars, quaest. 17, art.2 und art. 3, u. a.a. 0.

192



sichten und die Aussagen der verschiedenen Wissenschaften zu
ordnen, gegenseitig abzugrenzen und auszuwerten.

Die Philosophie hat diese mehr allgemeine Erkenntniskritik
dann fortzusetzen in einer speziellen Erkenntniskritik am FEin-
gang der physikalischen, mathematischen, biologischen, psycho-
logischen, historischen und sogar der theologischen Wissen-
schaften.

In dieser Darstellung ging es darum, einen besonders interes-
santen neuthomistischen Versuch einer Erkenntnislehre in
seinen Ansatzpunkten zu zeichnen. Sein Kern liegt in einer, wie
mir scheint, besonders hochstehenden Haltung vor der modernen
Philosophie. Noél hat seine neuscholastische Haltung und
Methode auf dem Internationalen Philosophenkongrel an der
Universitit Harvard U. S. A. vom September 1926 dahin charak-
terisiert: «The problems considered are the problems of today,
and the solution of these problems is sought in traditional
principles —, rethought in function of present *’.»

22 Noigl: Réalisme immédiat, S. 268.

13 193



	Der Ausgangspunkt der Philosophie nach dem kritischen und unmittelbaren Realismus von Léon Noël

