
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 4 (1944)

Artikel: Idee, Wesen und Wirklichkeit des Menschen : Bemerkungen zu einem
Grundproblem der philosophischen Anthropologie

Autor: Kunz, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Idee, Wesen und Wirklichkeit des Menschen.

Bemerkungen zu einem Grundproblem
der philosophischen Anthropologie.

Von Hans Kunz.

In seiner «Einleitung in die Philosophie der Offenbarung»
schreibt Schelling einmal, das «An sich, das Wesen, der Begriff,
die Natur des Menschen bleibt dieselbe, und wenn es gar
keinen Menschen in der Welt gäbe, wie das An sich einer
geometrischen Figur dasselbe bleibt, ob sie existiert oder nicht1».
Diese im übrigen nicht weiter ausgeführte These steht im
Zusammenhang der prinzipiellen Unterscheidung der Frage nach dem
«Was» der Dinge, die sich an die Vernunft richte und deren
Antwort die Einsieht in das «Wesen» gewähre; und derjenigen nach
dem «Daß» des Seienden, welches «etwas über den bloßen
Begriff Hinausgehendes» und nur der «Erfahrung» zugänglich sei 2.

Sie sprach sich zumal im Hinblick auf den «wirklichen Gott»
als «Philosophie der Offenbarung» aus, die Schelling die «positive»

— gelegentlich auch die «geschichtliche 3» — Philosophie
nannte. Damit hat er wohl, ineins mit Kierkegaard, dem
philosophischen Erkennen eine Dimension eröffnet oder zu eröffnen
versucht, welche über die durch Piatons Ideenlehre und deren

Weiterbildung im mittelalterlichen Universalienstreit
gekennzeichnete Problematik hinausführte — eine Problematik, die
noch den tragenden Grund des Fragens nach dem «An sich»
oder dem «Wesen» des Menschen und der geometrischen Figuren

geliefert hatte. Nicht zufällig knüpfte dieser Durchbrach an
die in jenem Jesus von Nazareth, dem «Fleisch» gewordenen
«Logos», auf singuläre Weise geschehene «Offenbarung» an;
denn bei aller leidenschaftlichen pädagogischen und politischen

1 F. W. J. von Schelling: Sämmtliche Werke, II. Abt., 3. Band, S. 59. Stuttgart

und Augsburg 1858.
2 A. a. 0., S. 58.
3 A. a. 0., S. 138 Anm.

10* 147



Abzweckung sowohl des sokratischen und platonischen
Philosophierens wie der Sophistik und der Stoa hat doch erst das

Christentum der einzelnen menschlichen «Seele» das ungeheure Ge>-

wicht verliehen, obzwar nicht zum Thema des philosophischen
Erkennens gemacht. Indessen ist es uns hier nicht um eine
Darstellung der Spätphilosophie Schellings zu tun; vielmehr soll der
flüchtige Hinweis lediglich den eigentümlichen Reiz vermitteln,

den die Erinnerung daran bei der Begegnung mit gewissen
modernen theologischen Bemühungen erwecken kann. Wenn wir
etwa — es sind zwei beliebig herausgegriffene Belege — bei
Siegfried lesen, die Theologie könne «nur Analysis der konkreten

Existenz, ihrer Implikationen und Voraussetzungen sein»,
weshalb sie «nichts anderes als ,Anthropologie'» sei 4; oder von
Brunner vernehmen, die christliche Lehre gebe «die einzige
realistische, das heißt, die einzige der Wirklichkeit entsprechende,
die einzig richtig verstehende und auslegende Lehre vom
Menschen 5», dann läßt sich nicht verkennen, daß wohl auch der alte

Schelling ein wesentliches theologisches Anliegen der Gegenwart

vonveggenommen hat — obzwar die Rollen überraschenderweise
vertauscht erscheinen, insofern der Philosoph nach dem «wirklichen

Gott» und die beiden Theologen, kurz gesagt, nach dem

«wirklichen Menschen» fragen °. Freilich ist vor allem die sog.
dialektische Theologie in ihrer Abwehr der philosophischen
Gotteslehren 7 und insbesondere des deutschen Idealismus auch am

späten Schelling vorbeigegangen, wenngleich Reisner ihr, «unse-

4 Th. Siegfried: Das Wort und die Existenz. II. Die Theologie der
Existenz bei Friedrich Gogarten und Rudolf Bultman, S. XV. Gotha 1933.

6 E. Brunner: Der Mensch im Widerspruch, S. 105. Berlin 1937; ähnliche
Formulierungen Brunners finden sich schon früher, z. B.: Die Frage nach
dem «Anknüpfungspunkt» als Problem der Theologie. Zwischen den Zeiten
10 (1932), S. 506: «Die Schrift erhebt den Anspruch, auch über die Seinsweise

des natürlichen Menschen das Maßgebende, das, was unsere natürliche
— sei es philosophische oder naive — Selbsterkenntnis erst zur wahren Aussage

umformt, zu sagen.»
0 Vgl. auch die von Bultmann herausgestellten Differenzen des

philosophischen — «philosophisch» im Sinne der Daseinsanalytik Heideggers
verstanden — und theologischen Aspektes des «gleichen» Gegenstandes, d. h.
des menschlichen Daseins; R. Bultmann: Die Geschichtlichkeit des Daseins

und der Glaube. Zeitschr. f. Theol. u. Kirche, N. F. 11 (1930), S. 342 f.
7 Vgl. etwa F.K.Schumann: Der Gottesgedanke und der Zerfall der

Moderne. Tübingen 1929.

148



rer zeitgenössischen protestantischen Theologie», einmal geraten
hat, «sich etwas eingebender» mit ihm zu beschäftigen 8. Allein
auch die mannigfachen, in sich divergenten Bestrebungen, die
heute unter den vieldeutigen Titeln «Existenzphilosophie °» und
«philosophische Anthropologie» zusammengefaßt zu werden pflegen,

könnten sich der Sache nach teilweise auf Schellings
Altersintentionen berufen "a. Jedoch mag es sich damit so oder so
verhalten: jedenfalls hat sich eine philosophische Anthropologie,
welcher Art sie immer sein möge, mit dem in der eingangs zitierten

Behauptung Schellings exponierten Problem auseinanderzusetzen,

wenn anders sie sich über den Geltungsbereich ihrer Lehren

klar werden will. Und dann stellt sich auch unausweichlich
die Frage nach ihrer Beziehung zwar nicht notwendig zum «wirklichen

Gott», wohl aber zum einzelnen, konkreten, hier und jetzt
existenten Menschen.

Der Nachsatz sowohl: «und wenn es gar keinen Menschen in
der Welt gäbe», wie der Vergleich mit dem «An sich einer
geometrischen Figur» enthüllen den verborgenen Sinn der Schel-

lingschen These von der Unveränderlichkeit des «An sich», des

«Wesens», des «Begriffs» oder der «Natur» des Menschen, und
zugleich ihre Fragwürdigkeit. Eine greifbare einsichtige Bedeutung

gewinnt dieses Diktum überhaupt nur unter der stillschweigenden

Annahme wenigstens der einen oder der andern der zwei
8 E. Reisner: Das Problem der Geschichtsphilosophie. Zwischen den Zeiten

10 (1932), S. 153 Anm. Reisner hat dabei wohl die kurzen Andeutungen

hei E. Brunner: Philosophie und Offenbarung, S. 40 ff. Tübingen 1925,

nicht für ausreichend gehalten.
9 Vgl. dazu die zwei übersichtlichen Darstellungen von W. Andersen:

Der Existenzbegriff und das existenzielle Denken in der neueren Philosophie
und Theologie. Gütersloh 1940; und O. F. Bollnow: Existenzphilosophie, in:
Systematische Philosophie, hrsg. von N. Hartmann, S. 315 ff. Stuttgart und
Berlin 1942. In beiden Arbeiten bleibt übrigens Rosenzweig unerwähnt, der

zwar nicht terminologisch, aber der Sache nach als Mitbegründer der modernen

Existenzphilosophie zu gelten hat; vgl. F. Rosenzweig: Der Stern der

Erlösung. Frankfurt a. M. 1921.
9a Vgl. die Bemerkungen bei K. Jaspers: Die geistige Situation der Zeit.

3. Aufl., S. 145 f. Berlin und Leipzig 1932; ferner M. Beck: Kritik der Schel-

ling-Jaspers-Heideggerschen Ontologie. Philos. Hefte 4 (1933/34), S. 97 ff.
Auf Schellings späte Zeit bezieht sich auch ausdrücklich Heinrich Barth:
Philosophie der Existenz. Jahrb. d. Schweiz. Philos. Gesellschaft 2 (1942),
S. 26 f., der die Ahnenreihe der von ihm vertretenen Gestalt der
Existenzphilosophie bis auf Sokrate6 zurückführt.

149



Voraussetzungen: der «ewigen», «transzendenten» Präexistenz
der platonischen «Ideen» oder des vorgängigen «Enthaltenseins»
der «Gedanken» («Ideen») der geschaffenen Dinge in einem
schöpferischen göttlichen «Intellekt». Weder die eine noch die
andere Hypothese ist jemals «bewiesen» oder — sei es irgendwie

anschaulich an gegebenen Phänomenen oder als
Denknotwendigkeit — aufgewiesen worden. Vielmehr handelte und
handelt es sich um spekulative Hypostasen, weder in einer
Erfahrung noch in einem apriorischen Wissen noch in einer
unmittelbaren Evidenz gegründet, sondern ausgeheckt zur (scheinbaren)

Erklärung gewisser Sachverhalte und für das Erkennen
zuletzt ohne Relevanz. Fallen die beiden Voraussetzungen dahin,
dann schlägt die zur Diskussion stehende Behauptung Schellings
mit dem Einbezug des Nachsatzes in eine offensichtliche sachliche

Unmöglichkeit um, die durch den von den «zeitlosen» oder
«ewigen» idealen mathematischen Gebilden geborgten ehrwürdigen

Glanz nicht an Glaubwürdigkeit gewinnt. Denn wenn es keinen

einzelnen existierenden Menschen «in der Welt» gibt oder
je gegeben hat, kann es auch von «dem» Menschen überhaupt
kein «An sich», kein «Wesen», keinen «Begriff» und keine «Natur»

geben — ausgenommen wie gesagt als präexistente «Idee»,
als «Gedanke» Gottes oder sonst eines Verstandes, worüber hier
kein weiteres Wort zu verlieren ist, da sich über das Ausspinnen
denkbarer Möglichkeiten endlos streiten ließe. Deshalb sehen

wir uns zu folgender Festsetzung berechtigt: wenn in irgendeiner

Bedeutung vom «Wesen», «Begriff», von der «Idee» oder
«Natur» «des» Menschen die Rede soll sein können, dann muß

wenigstens ein konkreter individueller Mensch hier und jetzt
faktisch leben oder einmal gelebt haben. Damit ist ineins die

Entscheidung für Aristoteles gegen Piaton — gemäß seiner in
diesem Prohlemzusammenhang üblichen Interpretation — gefallen,

d. h. für den ontischen Primat des einzelnen «wirklichen»
Menschen vor seiner «Idee»: der Mensch im allgemeinen ist zwar
der Ursprung, der Anfang, das «Prinzip des Menschen im
allgemeinen, aber es gibt keinen solchen allgemeinen Menschen;
vielmehr ist Peleus Prinzip des Achilles, Prinzip deiner dein
Vater 10». Diese Auffassung stellt eine auf den Menschen bezo-

10 Aristoteles: Metaphysik. Uebersetzt von E. Rolfes. 3. Aufl., S. 300

(1071 a). Leipzig 1928.

150



gene Spezifikation des von Aristoteles der «Wirklichkeit» (Ener-
geia, Aktus) vor der «Möglichkeit» (Dynamis, Potenz) generell
zugebilligten seinsmäßigen Vorranges dar, die jedenfalls auf alle
Lebewesen zutrifft, hier indessen nicht eingehender erörtert werden

soll In welchem Verhältnis steht nun der einzelne
existente Mensch zur «Idee» des Menschen überhaupt?

Schopenhauer schreibt im Hinblick auf den adamitischen
Sündenfall, man müsse die «Idee des Menschen» im Auge behalten,
um in jenem die «endliche, thierische, sündige Natur des
Menschen» dargestellt zu sehen. Und von der ausdrücklich als «platonisch»

beanspruchten Idee des Menschen sagt er, sie verhalte
sich zur Menschenreihe «wie die Ewigkeit an sich zu der zur
Zeit auseinandergezogenen Ewigkeit; daher eben die, in der Zeit,
zur Menschenreihe ausgedehnte ewige Idee Mensch durch das

sie verbindende Band der Zeugung auch wieder in der Zeit als

ein Ganzes erscheint12». Gewiß ist das Recht Schopenhauers,
sich für diesen Gebrauch des Ausdrucks «Idee» auf Piaton zu
berufen, fragwürdig; aber wenn man die lange, mit Aristoteles
beginnende Reihe von «Mißverständnissen» überblickt, welche
die platonische Ideenlehre erfahren mußte, und ihre Wandlungen

im Verlaufe des Philosophierens Piatons mitberücksichtigt,
wird man wohl endgültig darauf verzichten müssen, sich in
systematischer Intention seiner hohen Ahnenschaft versichern zu wollen

—- um so mehr, als der Terminus auch in sachlicher Hinsicht
außerordentlich vieldeutig ist1S. Er gehört, schreibt Spiegelberg,
«zu denen, die in der Philosophiegeschichte am wenigsten festen
Boden gefaßt haben und so mehr oder weniger immer Freibeute

11 Der ontische Primat des konkreten individuellen Seienden gilt aber
weder für die idealen Wesen (mathematische Gebilde, begriffliche
Bedeutungseinheiten) — auf die die Kategorien des Konkretums und der
Individualität überhaupt nicht in einem ihr Zentrum treffenden Sinne anwendbar

sind — noch für die vom Menschen durch Arbeit herstellbaren Dinge.
Beiden mangelt — den letzteren wenigstens in ihrem Ursprung — zugleich
die Eigenständigkeit; sie sind getragen von den sie konzipierenden einzelnen

Menschen.
12 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung. 2. Band, 4. Buch,

Kap. 48 (ed. O.Weiß, Band 2, S. 780. Leipzig 1919).
13 Vgl. etwa B.Bauch: Die Idee. Leipzig 1926; M.Beck: Ideelle Existenz.

Philos. Hefte 1 (1928/29), S. 151 ff., bes. S. 187 ff.; H. Spiegelberg: Ueber das
WeBen der Idee. Jahrb. f. Philos, u. phänomenolog. Forsch. 11 (1930), S. Iff.

151



für jeden neuen Systembegründer gewiesen ist. Das lag zum großen

Teil an der Schwierigkeit des Gegenstandes, den Plato, der
legitime Entdecker, in der Idee gefunden hatte 14». Demzufolge
ist jeder Autor, der sich des Wortes bedienen will, verpflichtet,
die ihm beigelegte Bedeutung zu präzisieren, wodurch ein
Mitschwingen der anhaftenden historischen Atmosphäre nicht restlos

ausgeschaltet werden muß. Wir verstehen hier unter der
«Idee des Menschen» das gemeinte Ganze von Merkmalen, die
das «Mensch» genannte Seiende für unser Erkennen zu dem

«machen», was es in sich ist.
Mit der Formulierung: es handle sich um ein «gemeintes» Ganzes,

soll von vornherein jede Verselbständigung und Substanziali-
sierung der Idee abgewehrt werden, wobei unbesehen zugestanden

sei, daß sich die vorgeschlagene Begriffsbestimmung sehr an
der Oberfläche hält und keinen Abglanz «der» platonischen Idee
mehr für sich beanspruchen kann. Ob in die Meinung anschauliche

Momente eingehen, derart, daß sich das gemeinte Ganze
auch — also abgesehen vom unanschaulichen Gemeintwerden —
der Anschauung in irgendeiner Weise (z. B. als «innere Schau»)

präsentiert, darüber wird weder im positiven noch negativen
Sinne etwas entschieden. Den Fall gesetzt, die menschliche
Leibgestalt würde sich als zu jenem Ganzen notwendig gehörend
erweisen, dann wären an ihm offenbar anschauliche Züge, die sich

nur der Anschauung adäquat erschlössen, mitbeteiligt. Indessen
bleibt von dieser Frage der prinzipiell gedankliche Charakter
der Idee und damit ihre ontische Unselbständigkeit und Abhängigkeit

von einem sie denkenden (meinenden und anschauenden)
Wesen unberührt — einem Wesen, das gemäß unserem begründbaren

Wissen nur ein Mensch sein kann. Die seinsmäßige Un-
eigenständigkeit verwehrt der Idee zugleich alle autonomen
schöpferischen Fähigkeiten. Trotzdem ist sie nicht der
unbegrenzten Beliebigkeit des sie konzipierenden Subjektes ausgeliefert.

Denn als Idee eines irgendwie zugänglichen und intendierten

Seienden, beispielsweise des Menschen, muß sie sich an seine

vorgegebenen kennzeichnenden Merkmale halten. Allein über
diese Merkmale — sowohl hinsichtlich ihres Inhaltes wie der Art
ihres Erkanntwerdens — gehen die Meinungen erheblich auseinander;

und zwar betreffen die Divergenzen nicht etw'a bloß peri-
14 A. a. 0., S. 2.

152



phere Eigentümlichkeiten, sondern dermaßen zentrale Punkte
wie die Unsterblichkeit der menschlichen Seele u. a. Das seiende,
als intentionaler Gegenstand begegnende bzw. herausgehobene
Korrelat der Idee nennen wir das «Wesen» des Menschen. Ihm
nun eignet, von seiner gegenständlichen Gestaltung abgesehen,

jene oft der Idee zugebilligte ontische Eigenständigkeit und
Unabhängigkeit vom erkennenden Subjekt; so zwar, daß das Wesen
des Menschen nur in seiner «Verwirklichung» «im» einzelnen
existenten Menschen das ist, was und wie es ist15. Zu diesem und
damit also ineins zum Wesen des Menschen überhaupt gehören
freilich auch die «wesensmäßigen Möglichkeiten» des Menschseins,

die der Einzelne unter Umständen faktisch nie realisiert
hat und deren Verwirklichung ihm jetzt für immer versagt sein

mag. Das Ganze der in einem bestimmten Augenblick aktualisierten

wesensmäßigen Möglichkeiten des Menschseins einschließlich

der nicht im Wesen verwurzelten «zufälligen» Eigentümlichkeiten

heißen wir die «Wirklichkeit^ des Menschen, die dem

Gesagten zufolge ebenfalls stets eine solche des, bzw. eines
individuellen Menschen ist und sein muß. Wir versuchen, die
Beziehungen der drei Begriffe etwas genauer zu bestimmen.

Fragen wir uns, ob z. B. die helle Hautfarbe zum Wesen des

Menschen gehöre, so werden wir uns über die negative Antwort
keinen Augenblick im unklaren sein. Daraus ergibt sich jedenfalls

zunächst das eine, daß die mit dem Wesensbegriff gemeinten

Züge eine Auswahl aus der Gesamtheit der an den konkreten
menschlichen Individuen begegnenden Merkmale darstellen, wobei

es hier gleichgültig bleibt, ob diese Auswahl als «Abstraktion»,

«Wesensschau» o. a. vollzogen wird. Damit rückt indessen
das Wesen 16 so sehr in die Nähe der Idee, daß Sinn und Recht

15 Wir schließen uns auch hierin Aristoteles an, der, mit Faust zu reden,
dem Eidos «jede unabhängige Realität» abspricht, da es bei ihm im Gegensatz

zu Piaton «zu einem immanenten Bestandteile des individuellen Sinnendinges»

geworden ist; vgl. A.Faust: Der Möglichkeitsgedanke. 1. Teil, S. 77 f.
Heidelberg 1931.

16 Hinsichtlich der Vieldeutigkeit des Wesensbegriffes vgl. etwa J. Hering:
Bemerkungen über das Wesen, die Wesenheit und die Idee. Jahrb. f. Philos,

u. phänomenolog. Forsch. 4 (1921), S. 495 ff.; R. Ingarden: Essentielle Fragen.

Ebenda 7 (1925), S. 124 ff.; H. Marcuse: Zum Begriff des Wesens. Zeit-
schr. f. Sozialforsch. 5 (1936), S. 1 ff.; W. Poll: Wesen und Wesenserkenntnis.
München 1936.

153



ihrer Unterscheidung problematisch zu werden scheinen. Trotzdem

ist sie von einiger Wichtigkeit, weil nämlich die Intentionsrichtungen

der beiden Begriffe verschiedene sind. Das Wesen

meint einen in der Art der menschlichen Existenz seienden
Merkmalsbestand, der sich als solcher in allen Menschen durchhält
und deren Menschsein konstituiert; oder zutreffender, obzwar
paradox formuliert: der sich in den einzelnen Individuen
«ursprünglich wiederholt». Mit dieser Formel soll zum Ausdruck
gebracht werden, daß einerseits das Wesen des Menschen sich

nur in den Einzelnen realisiert und deren Singularität teilt,
außerhalb ihrer jedoch in keinem Sinne «ist» — daher seine

«Ursprünglichkeit». Weil es aber als dieses einmalige ursprüngliche
Wesen zugleich anderseits die Humanitas aller existenten
Menschen und demgemäß das Menschsein schlechthin ontisch konstituiert,

deshalb sprechen wir von seiner «Wiederholung» in den
Einzelnen. Demgegenüber ist die Idee des Menschen auf dessen

Wesen gerichtet; derart, daß in oder mit ihr für das Erkennen
des Wesens ein vorgreifendes Ganzes als Ziel desselben entworfen

wird. So bewegt sich das Erkennen, von der Idee geleitet,
auf das Wesen zu und käme an sein Ende, wenn ihm in der
Ausarbeitung einer philosophischen Anthropologie die Vereinigung
oder Deckung der Idee mit dem Wesen gelänge. Dieses steht
demgemäß gleichsam «zwischen» jener und der Wirklichkeit des

Menschen. Die letztere kann offenbar nicht das Thema einer
philosophischen Anthropologie sein; sondern sie wird ausschließlich

auf dem Wege des faktischen, sowohl erkennenden wie
handelnden Zugehens auf einen einzelnen konkreten Menschen, im
Appellieren an ihn, im Gespräch mit ihm oder allenfalls in der
Biographie zwar nicht ganz erreicht und umgriffen, wohl jedoch
mehr oder weniger getroffen Als Gegenstand einer philosophischen

Anthropologie kommt nur das — freilich die Seinsart des

Menschen implizierende — Wesen in Betracht.
17 Ob die konkrete Wirklichkeit eines Menschen trotzdem zum Thema

einer spezifisch philosophischen Intention, etwa im Sinne von Jaspers'
«Existenzerhellung», werden kann, bleibe hier dahingestellt. Gesetzt, es sei die
genuine Absicht der philosophischen Ethik -—- und nicht bloß, wie wir eher
glauben möchten, ein entgleisender Mißbrauch ihres Sinnes — den mir je
gegenwärtigen anderen Menschen anzureden und mir gar die Verantwortung
für mein Handeln an ihm abzunehmen, dann trifft Grisebachs eindringliche
Kritik zweifellos ins Schwarze: die von der Ethik ausgebildete Begrifflich-

154



Daß das Wesen des Menschen dessen Sein — in der ihm
eignenden besonderen, von anderem Seienden unterschiedenen Art
— tatsächlich und notwendig in sich begreift, folgt zunächst aus
der vorhin formulierten Behauptung, dergemäß es nur «als» die
oder «in» den einzelnen existenten Menschen ist. Nun hat
allerdings die Scholastik diese unlösbare Einheit von «Dasein», bzw.
«Daß-Sein» (existentia) und «Was-Sein» oder «Wesen» (essentia)
Gott vorbehalten 1S. Allein schon Feuerhach machte dagegen
geltend: «Was die Theologen von Gott sagen, daß in ihm Sein

und Wesen identisch sei.. das gilt in Wahrheit von der
Individualität 19.» Wir möchten nicht die auf Gott angewandten
Begriffe der «Existenz» und «Essenz» unbesehen auf den Menschen

übertragen, da sie rücksichtlich seiner eine andere Bedeutung
erhalten; aber das in ihm faktisch realisierte und zu Unrecht
für Gott reservierte Verhältnis war der tatsächliche, obzwar
als solcher verdeckte Ermöglichungsgrund jener theologischen
These. Gewiß kann man beim Versuch, das Wesen des Menschen

zu bestimmen, die Weise seines Seiend-seins «einklammern»,
unberücksichtigt lassen; man wird jedoch dabei die Erfahrung
machen, daß dann die Wesensbestimmung fragmentarisch bleibt
— davon abgesehen, daß mit der Nichtbeachtung des Seiendseins

dieses keineswegs vernichtet wird oder sonstwie verschwindet.

Andererseits trifft es auch nicht zu, daß, wie Heidegger
behauptet, «das ,Wesen' des Daseins in seiner Existenz» liege,
«alles So-sein dieses Seienden» (nämlich des daseienden
Menschen, für dessen Art des Seiend-seins Heidegger den Ausdruck

keit ist schlechterdings unfähig, die «Gegenwart» des Du als dieses wirkliche
Du zu fassen. Abgesehen jedoch von der ungerechtfertigten gewaltsamen
Verengung dieses Andern auf seine ethisch beschränkte «Gegenwart» —
so, als gehörte seine gelebte und erinnerte Vergangenheit, sein Träumen
usw. nicht zu seiner (und meiner) gegenwärtigen Wirklichkeit und als ließe
sich das Erkennen aus der augenblicklichen Situation herausbrechen —
abgesehen davon ist es die entscheidende Frage, ob Grisebachs an sich berechtigtes

Anliegen sich nicht gegen sich selbst kehrt und sinnlos wird, wenn
darüber Bücher geschrieben werden oder wenn die Notwendigkeit des

«Gesprächs» lediglich literarisch postuliert statt faktisch geführt wird. Vgl.
E. Grisebach: Gegenwart. Halle a. d. S. 1928.

18 Vgl. z. B. Thomas von Aquin: Summa theologica, qu. 3, art. 4
(Deutschlateinische Ausgabe, Band 1, 2. Aufl., S. 62 ff. Salzburg o. J.).

19 L. Feuerbach: Sämmtliche Werke, Band 8, S. 433. Leipzig 1851.

155



«Dasein» gebraucht) «primär Sein» sei, wenn damit dem Dasein
des Menschen ein Primat vor seinem Wesen zugesprochen werden

soll20. Die an ihm herausstellbaren Charaktere sind freilich
nicht «vorhandene Eigenschaften» eines «vorhandenen Seienden»,

so wie Heidegger den Begriff des «Vorhandenseins» faßt;
sondern es sind der Vergegenständlichung fähige «Wesienseigen-
schaften», gleichsam eingesenkt in die Art des Seins, «in»
welcher das Wesen des Menschen dieses Wesen ist. Wesen und
Dasein — im Sinne Heideggers —• bilden eine untrennbare,
gleichursprüngliche Einheit; anders gewendet: zum Wesen des
Menschen gehört sowohl sein Was-sein wie sein Da-sein 21. Daher hat
die philosophische Anthropologie notwendig einen ontologisclien
Charakter, d. h. die auf die menschliche. Seinsart abzielende
Erkenntnisintention gehört als ein genuines Anliegen zu ihr; und
wahrscheinlich legitimiert diese überhaupt erst ihren Anspruch,
im spezifischen Verstände eine «philosophische» Anthropologie
zu sein. Das verwehrt indessen dem einzelnen Anthropologen
nicht, sich gegen die ontologische Blickrichtung zu verschließen.

Gesetzt, das Wesen des Menschen finde sich nirgends sonst
denn in den einzelnen daseienden Individuen — und zwar als

das (vorgegenständliche) seiende Merkmalsganze, welches diese

Individuen zu menschlichen «macht» 22 —: gehören dann zu
seinem Begriff nicht z. B. auch die Einzigkeit und die Einmaligkeit,

die doch die Individuiertheit der Individuen mitkonstituieren?

In der Tat wird man dieser Konsequenz nicht ausweichen
können. Allein wie unterscheidet sich in dem Falle die Anthropologie

noch von der Biographie als der verstehenden und
auslegenden Beschreibung des einmaligen gelebten Lebens eines be-

20 M. Heidegger: Sein und Zeit. 1. Hälfte, S. 42. Halle a. d. S. 1927.
21 Ob dieses Verhältnis auch für das außermenschliche lebendige Seiende,

Pflanzen und Tiere, gilt, die es trotz aller «idealistischen Morphologie» ebenfalls

nur als die einzelnen konkreten Individuen — nicht Arten — gibt,
bedürfte der genaueren Untersuchung. Dem flüchtigen Blick stellt sich die

Sachlage so dar, daß mindestens vom Wesen «des» Säugetieres, «des» Vogels

usw. die Rede sein könne, ohne daß damit notwendig die Seinsart «des»

Tieres einbegriffen wäre.
22 Dieses «Machen» muß als seins- und wesensmäßiges Konstituieren

verstanden werden, dem in keinem Sinne ein — ontisch-ontologischer, logischer
oder zeitlicher — Vorrang vor den «konstituierten» existenten Menschen
zukommt.

156



stimmten Menschen? Wir sehen zur Beantwortung dieser Frage
keine andere Möglichkeit — wenn wir einige periphere Punkte
beiseite lassen dürfen — als auf die paradoxe Formel der
«ursprünglichen Wiederholung» zurückzugreifen. Jeder einzelne
Mensch verwirklicht auf einmalige Weise sein Menschsein und
stirbt am Ende seinen Tod, gleichgültig, ob und wie weit er sich

jeweils seiner Singularität bewußt ist. Allein gerade weil dies

für jeden Einzelnen gilt, «wiederholen» sich in gewissem Sinne

Einmaligkeit und Einzigkeit des Lebens und des Sterbens mit
jedem Menschen, ohne daß in der Wiederholung die Einmaligkeit

als Einmaligkeit und die Einzigkeit als Einzigkeit aufgehoben

würden. In dieser Bedeutung der ursprünglichen Wiederholung

gehören sie 23 zum Begriff des Wesens des Menschen;
derart, daß sie trotzdem der singulären Existenz etwa des Sokra-

tes oder jenes Kindes, das ich gestern auf der Wiese vor dem
Hause Wucherblumen pflücken sah, Raum lassen. Bestimmt man
die Geschichtlichkeit als ein solches zeitliches Leben, das sich

seines vergehenden temporalen Daseins zugleich bewußt sein

kann, dann ist das Wesen des Menschen in sich geschichtlich —
eine Charakterisierung, in der offensichtlich Einmaligkeit und
Einzigkeit mitenthalten sind. Es dürfte nicht nötig sein, den
gemeinten Wesenshegriff auf seine weiteren konstitutiven Merkmale

hin auseinanderzulegen, damit das einsichtig wird, auf das

es uns hier ankommt: daß er nämlich der philosophischen
Anthropologie die Allgemeingültigkeit ihrer Aussagen sichert,
sojern und soweit ihrer Begrifflichkeit das adäquate Erfassen und
Explizieren des menschlichen Wesens gelingt. Denn weil dieses

sich «in» jedem Menschen als seine Humanitas konstituierend
ursprünglich wiederholt, deshalb müssen ihre Erkenntnisse für
jeden Einzelnen gelten, ohne doch seine Singularität und seine

kontingente Wirklichkeit zu tangieren 24. Nur beiläufig soll an-

23 Einzigkeit und Einmaligkeit werden hier nicht im emphatischen, ethisch-

existenziellen Sinne, sondern als ontische Bestimmungen gebraucht. Als
solche sind sie für die menschliche Existenz nicht spezifisch, gelten vielmehr

für alles — mindestens lebendige — eigenständige Seiende.
24 Aus diesem Grunde bewahrt der Begriff der Geschichtlichkeit seinen

präzisen Sinn, was gegen Bollnow zu betonen ist, der im Zusammenhang

einer Auseinandersetzung mit Jaspers behauptet: «Indem Jaspers aber an

der Gleichheit einer Wesensstruktur der Menschheit festhält, nimmt er der

Geschichtlichkeit des Menschen die eigentliche Schärfe»; 0. F. Bollnow: Exi-

157



gemerkt werden, daß der angestrebte Wesensbegriff die Frage
gegenstandslos macht, ob er auch auf individuelle Menschen -—•

z. B. Sokrates — anwendbar sei oder ob das Diktum Thiels
zutrifft: «Vom Einzelnen gibt es keine Wesensdefinition 25.»

Wir wollen jetzt diese abstrakten Erörterungen verlassen und
uns — freilich nur flüchtig — einem «inhaltlichen» Problem der
Wesensbestimmung des Menschen zuwenden. Dabei tritt dann
sogleich die außerordentliche Schwierigkeit der philosophischen
Anthropologie, jenes Wesen angemessen zu ergreifen und für
ihre Aussagen einen begründeten Anspruch auf Allgemeingültigkeit

zu erheben, zutage. Die helle Hautfarbe kann, sagten wir,
offenbar nicht einen wesentlichen Zug des Menschseins bilden.
Wie steht es aber mit der Geschlechtlichkeit als eines vermutlich

den «ganzen Menschen» durchwaltenden Merkmalskomplexes,

wenn wir ihn auch nur in der körperlichen und leihlichen
Sphäre mit einiger Sicherheit zu fassen bekommen? Man darf
es doch wohl als ein Verwunderung verdienendes Faktum
bezeichnen, daß in den abendländischen Philosophien — im
Unterschied zu den drei andern Ausdrucksmedien der Menschheitsproblematik:

den Mythen, Religionen und Dichtungen — die
Tatsache, daß der Mensch wie alle übrigen Lebewesen in zwei
Geschlechtern vorkommt, einen verschwindenden Reflex hinterlassen

hat, von Piaton und Schopenhauer, allenfalls auch noch

von Augustin, Feuerbach, Kierkegaard und sonstigen gelegentlichen

Bemerkungen abgesehen. Und ist es dann ein bloßer
Zufall, daß es zugleich diese Denker — von denen nur dem ersten
die unbestrittene Würde gelassen wird, Repräsentant der «großen»

Philosophie zu sein — gewesen sind, die den Tod zum
Thema eines eindringlicheren Nachdenkens gemacht haben28,

übrigens auch hier in Uebereinstimmung mit den drei erwähnten
Gestalten außerphilosophischer Provenienz, in denen sich die
Menschheit über sich selbst klar zu werden versuchte? Freilich
hat Kant in einem Briefe aus dem Jahre 1795 einmal gestanden:
«So ist mir nämlich die Natureinrichtung: daß alle Besaamung

stenzpliilosophie und Geschichte. Blätter f. deutsche Philos. 11 (1937/38),
S. 362.

25 M.Thiel: Was ist der Mensch? Divus Thoraas 20 (1942), S. 10.
26 Das gleiche Zusammentreffen wiederholt sich in der zeitgenössischen

Philosophie bei Simmel und Scheler.

158



in beyden organischen Bereichen zwey Geschlechter bedarf, um
ihre Art fortzupflanzen, jederzeit als erstaunlich und wie ein

Abgrund des Denkens für die menschliche Natur aufgefallen ".»
Indessen wirkte sich dieses Erstaunen nicht weiter aus. Wir
suchen nicht nach den «verborgenen» Motiven, welche die
fragliche Lücke in den philosophischen Systemen bedingt haben

mögen; jedem steht es frei, darin das Dokument einer großartigen

geistigen Souveränität über die «Natur», zu der die
Geschlechtlichkeit offenbar gehört, zu sehen. Gewiß reicht Feuerbachs

ironische Bemerkung zur Erklärung des Sachverhaltes
nicht aus: «Der Geschlechtstrieb ist aber so wenig ein Freund
der Philosophie, insbesondere der speculativen, und spricht so

wenig zu Gunsten der Realität der Allgemeinbegriffe, daß er
vielmehr die auf die äußerste Spitze getriebene Realität der
Individualität ausdrückt, denn erst in ihm vollendet sich die
Individualität 2S.» Es ist nicht von vornherein ausgemacht, daß die
Geschlechtlichkeit wirklich als konstitutives Merkmal in die

Wesensbestimmung des Menschen aufgenommen werden muß;
aber es läßt sich schwerlich umgehen, wenigstens die Frage zu
stellen. Allerdings wird damit der philosophischen Anthropologie

das Inferioritätsbewußtsein bestärkt, von den hohen
Aufschwüngen der Philosophie abgefallen, Zeugnis des epigonenhaften

«Niedergangs» der großen Tradition und in den Rang der
Sophistik oder der nachidealistischen Zeit gestoßen zu sein.
Wenn sie daraus lernt, daß sie keineswegs das Ganze der
Philosophie, auch nicht ihr «Zentrum» ausmacht, sondern einen
Ausschnitt aus der Gesamtproblematik darstellt, dann mag sie sich

im übrigen mit den Abwertungen ihrer Arbeit ruhig abfinden.
Wie steht es also mit der Geschlechtlichkeit: eignet sie dem

Wesen des Menschen? Scheler hat der Frage in einem frühen
Aufsatz (Zur Idee des Menschen) eine Seite gewidmet59, der
sich nicht viel entnehmen läßt. Er meint, es gehöre «eben zum
Wesen des Menschen selbst.. immer entweder männlich oder
weiblich zu sein». «Auch die Idee eines Menschen, der Mann
und Weib umfassen soll, ist nur eine männliche Idee»; nur der

27 Zit. nach H. Heimsoeth: Kants Philosophie des Organischen in den letzten

Systementwiirfen. Blätter f. deutsche Philos. 14 (1940), S. 85, Anm. 10.
28 A. a. O., S. 460.
20 M. Scheler: Vom Umsturz der Werte. Band 1, S. 311 f. Leipzig 1919.

159



Mann könne «so ,geistig', so ,dualistisch' und so — kindlich»
sein, um «die Tiefe des Unterschiedes zuweilen zu übersehen,
den man den geschlechtlichen nennt». Die übrigen Bemerkungen

zum Thema enthalten eine etwas peinliche Polemik gegen
die «Bildungsdamen», deren Ton verrät, daß auch er jene fatale
Linie der Philosophen, die über «die Weiber» geschrieben haben,
fortsetzt — fatal deshalb, weil die als «Erkenntnisse» angebotenen

Aeußerungen nur allzu deutlich ihre Herkunft aus
Enttäuschungen und Sehnsüchten verraten. Dagegen hat Thiel mit
vorbildlicher Leidenschaftslosigkeit das «Verhältnis der beiden
Geschlechter zur menschlichen Wesenheit» diskutiert und das

Problem in gewissem Sinne «gelöst», wenn man die Demonstration

der Fähigkeit der scholastischen Philosophie, auch ihm mittels

der sauberen Subsumtion unter die von ihr bereitgestellte
Begrifflichkeit gewachsen zu sein, eine «Lösung» nennen will30.
Soviel wir sehen ist sonst — die Studie Binswangers über Freuds

Anthropologie ausgenommen 31 — in der gegenwärtigen, um eine

philosophische Anthropologie kreisenden Literatur die Frage
nirgends aufgeworfen worden; denn beiläufige Hinweise darauf,
daß auch die Sexualität zur menschlichen Triebhaftigkeit gehöre,
oder tiefsinnige «metaphysische» Spekulationen über die
Geschlechtlichkeit wird man kaum als ernsthafte Problembearbeitungen

anerkennen können.
Nicht bestreiten läßt sich, daß jeder Mensch entweder männlich

oder weiblich ist (von den sehr seltenen echten Hermaphroditen

abgesehen). Kann dieses Faktum jenem «außerhalb» des

Wesens liegenden, etwa die jeweilige «zufällige» Wirklichkeit
mitbestimmenden Bereich zugeschoben oder muß es in die essentielle

Bestimmung der Humanitas aufgenommen werden? Sup-

ponieren wir den zweiten Fall, dann folgt daraus mindestens die
Unhaltbarkeit der beanspruchten Allgemeingültigkeit der
anthropologischen Aussagen; sie können von vornherein nur das männliche

oder das weibliche Wesen — nicht «des» Menschen,
sondern des männlichen oder des weiblichen Menschen treffen. Das

30 M.Thiel: Verhältnis der beiden Geschlechter zur menschlichen Wesenheit

und zueinander in allgemein philosophischer Betrachtung. Divus Thomas

12 (1934), S. 3 ff.
31 L. Binswangen Freuds Auffassung des Menschen im Lichte der Anthropologie.

Nederl. Tijdschr. voor Psychologie 4 (1936), S. 3 ff.

160



Wesen «des» Menschen bricht gleichsam entzwei. Dieser Konsequenz

dadurch zu entgehen, daß man ihm lediglich eine
mannweiblich «neutrale» oder eine androgyne Geschlechtlichkeit
zubilligt, scheitert an der Erfahrungsleere und Unverifizierbarkeit
eines solchen Begriffes. So scheint nur die erste Möglichkeit der
vorhin exponierten Disjunktion übrigzubleiben. Ihr kommt
unsere Sympathie und auch ein gewisser humaner «Idealismus»

entgegen, die mit einer Art Erleichterung nach dem Reservat
einer geschlechtslosen «Menschlichkeit» greifen werden und den

«Kern», also das Wesen des Menschen von der störenden und
belastenden Sexualität befreit sehen. Indessen wird man trotzdem

diese «Lösung» nicht mit sonderlich gutem Gewissen akzeptieren

können. Zumal die christliche Anthropologie dürfte einiges

dagegen einzuwenden haben, wenn anders sie an der Lehre
vom «gefallenen» Menschen — die mindestens bei Augustin
unlösbar an die Geschlechtlichkeit geknüpft ist — festhalten will.
Ueberdies ist der schlichte Eindruck, daß die Geschlechtlichkeit
den Menschen in einer tief- und durchgreifenden Weise präge,
zu zwingend, als daß man sich mit der angedeuteten bequemen
Auskunft zufrieden geben könnte, wobei es übrigens noch einer
sorgfältigen und vermutlich nicht leichten Untersuchung des

Verhältnisses zwischen dem Wesen des Menschen und den
«zufälligen», dessen Wirklichkeit mitdeterminierenden Faktoren
bedürfte.

Es kann hier nicht unsere Absicht sein, das aufgeworfene
Problem zu lösen oder auch nur zureichend zu formulieren;
vielmehr wollten die kurzen Erörterungen das Bewußtsein für die

Schwierigkeiten wecken, in die eine philosophische Anthropologie

bald gerät, wenn sie sich den «Inhalten» des menschlichen
Wesens nähert. Die Geschlechtlichkeit ist ja wohl die
«allgemeinste», umfassendste derjenigen Bestimmungen, die auf «das»

Menschsein des Menschen schlechthin folgen — umgreifender
jedenfalls als die erblichen, konstitutionellen, rassischen,
volksmäßigen, landschaftlichen, historischen, nationalen, staatlichen,

wirtschaftlichen, kulturellen, sozialen, moralischen und situativen
Determinanten. Ob und wieweit diese in den Wesenbegriff
aufgenommen werden müssen, und im positiven Fall: in welchem
Konkretionsgrade, bleibe dahingestellt; ihre Wirkkraft als solche wie
im einzelnen Menschen ist sehr unterschiedlich. Jedoch spielen

11 161



sie offenbar weniger als Gegenstand der philosophischen Anthropologie

32 denn vielmehr als den Anthropologen und sein Erkennen

prägende «subjektive» Faktoren eine Rolle. Und damit
stoßen wir auf ein außerordentlich komplexes Problem.

Der Anspruch der philosophischen Anthropologie auf
Allgemeingültigkeit ihrer Befunde und Interpretationen hat zur
notwendigen Voraussetzung die zunächst weder erweisbare noch
widerlegbare Annahme, daß sich die «menschliche Natur» oder
das Wesen des Menschen in allen Individuen und zu allen Zeiten

«gleichbleibt». An dieser dem Historismus widersprechenden
Hypothese hat z. B. auch Dilthey festgehalten, trotz seiner —
das eigene Interesse und die eigene Forschungsrichtung wie so

oft verabsolutierenden — Behauptung: «Was der Mensch sei,

sagt ihm nur seine Geschichte 33.» Eine ganz andere Frage ist
die, wieweit es uns, d. h. den um die Anthropologie Bemühten,
jeweils tatsächlich gelingt, jenes Wesen des Menschen adäquat
zu erkennen und in einer umfassenden Lehre begrifflich zu
explizieren. Hier greifen nun die erwähnten mannigfachen, den
einzelnen Forscher gestaltenden Determinanten entscheidend ein
und bestimmen Enge und Weite, Oberflächlichkeit und Tiefe,
Wirklichkeitsflucht und -treue seines Blickes und auslegenden
Verständnisses. In dieser Hinsicht, scheint uns, kann man die
kritische Zurückhaltung und schwebende methodische — nicht
prinzipielle -—- Skepsis nie weit genug treiben. Insbesondere werden

die anthropologischen Thesen dadurch, daß man sie als

«phänomenologische» proklamiert und sich solcherart die
«phänomenologische Schlichtheit» als Privileg reserviert, nicht weniger

«theoretisch», «dogmatisch», «konstruktiv», «gewaltsam».
Vielmehr gilt es, Pleßners «Prinzip der Unergründlichkeit des

Menschen» oder der «offenen Frage 34» mit einer nicht
erlahmenden Unerbittlichkeit und Wachheit festzuhalten. Dann
besteht auch kein zwingender Grund, mit Jaspers bereits die
Möglichkeit oder das Recht der Idee einer philosophischen Anthropologie

zu bestreiten, womit er übrigens mit Horkheimer zusam-

32 Vgl. zum Problem auch K. Löwith: Die Einheit und die Verschiedenheit
der Menschen. Philosophia 3 (1938), S. 444 ff.

33 W. Dilthey: Gesammelte Schriften, Band 8, S. 224. Leipzig und Berlin

1931.
34 H. Pleßner: Macht und menschliche Natur. S. 27 ff., 40 ff. Berlin 1931.

162



mentrifft, der meinte: «Der Versuch, den Menschen als feste
oder werdende Einheit zu begreifen, ist eitel S5.»

Der Historismus (und Soziologismus) behält stets dort recht 36,

wo er ein sich seihst verabsolutierendes, als «endgültig» oder

«apriorisch» sich anbietendes anthropologisches Diktum auf die
seine Geltung begrenzenden geschichtlichen und gesellschaftlichen

Bedingungen des Forschers hin relativiert. Ihnen entwindet

sich keiner ganz, keiner kann faktisch reines erkennendes
Auge sein. Auch die tatsächliche gedankliche Konzeption des

Wesensbegriffes und der Idee des Menschen unterliegt bereits
diesen Beschränkungen, obzwar sie sich ihrer Intention gemäß
davon zu befreien sucht. Aber völlig verfehlt scheint es uns zu
sein, aus der «Not» der historischen, wirtschaftlichen, sozialen
und andern Abhängigkeiten des Anthropologen eine polemische
«Tugend» zu machen und das Wesen als Funktion der jeweiligen

geschichtlich-gesellschaftlichen Situation einschließlich ihrer
praktischen Veränderung zu bestimmen, wie es Marcuse getan
hat. Er schreibt: «Indem an Stelle der Sorge um die absolute
Gewißheit und Allgemeingültigkeit der Erkenntnis, die in der
traditionellen Lehre vom Wesen herrschend war, die Sorge um
die geschichtliche Praxis tritt, hört der Wesensbegriff auf, ein
Begriff der reinen Theorie zu sein; er kann daher auch nicht
mehr im bloßen Denken und in der bloßen Anschauung Erfüllung

finden. Das heißt nicht, daß er auf Wahrheit verzichtet oder
sich mit der ,Wahrheit' begnügt, die nur für bestimmte Individuen

und Gruppen gültig wäre 37.» Genau das letztere ist jedoch
die unausweichliche Konsequenz, wenn das «Wesen des
Menschen» von vornherein mit der Absicht entworfen wird, der —
revolutionären oder sonst einer —• politischen Praxis ein
«theoretisches», d. h. ideologisches Mittel bereitzustellen, was offenbar

am besten so gelingt, daß die aktuellen historisch-sozialen
und ökonomischen Verhältnisse der Einzelnen oder einer Gruppe
als vermeintlich konstitutive Momente in den bewußt historisierten

Wesensbegriff aufgenommen werden. Damit tritt gerade

35 M. Horkheimer: Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie. Zeit-
schr. f. Sozialforsch. 4 (1935), S. 24.

30 Vgl. dazu P. L. Landsberg: Einführung in die philosophische Anthropologie,

S. 39 ff. Frankfurt a. M. 1934.
37 A. a. 0., S. 26.

11* 163



das ein, wogegen sich Marcuse bei anderer Gelegenheit verwahrt:
er wird «im Sinne einer opportunistischen Nützlichkeitsphilosophie

38» degradiert und verliert jeden Wahrheitsanspruch. Man
kann keinen Forscher daran hindern, «die Aufzeigung und
Festhaltung des Wesens zur Leitidee der verändernden Praxis»
zu machen, denn das ist seine private Angelegenheit, bzw. die
der Gesellschaft, deren Exponent er ist; er hat damit die —
gewiß nie rein zu realisierende — forschende Haltung verlassen.
Allein wenn Marcuse behauptet, daß damit erst «der ganze
Unterschied des materialistischen Wesensbegriffs zu den
Wesensbegriffen der idealistischen Philosophie deutlich» werde, und
hinzufügt: «Wie sein Inhalt ein geschichtlich-praktischer ist, so

steht auch die Weise seiner Erfassung unter geschichtlich-praktischen

Voraussetzungen 39», dann wird man dagegen sagen müssen,

daß solcherart überhaupt jeder vernünftige Sinn des

Wesensbegriffes preisgegeben wird —- von der letzten Wendung
abgesehen, die als Konstatierung eines Faktums auf alles menschliche
Erkennen zutrifft.

Ritter hat von Schelers Anthropologie und Heideggers
Daseinsanalytik gesagt, es werde darin eine «Absolutsetzung des

eigenen Ich» vollzogen, und das sei «die letzte und zugleich
notwendige Konsequenz der Anthropologie als metaphysische Lehre

vom Wesen des Menschen 40». Ob das im vorliegenden Fall richtig

ist, interessiert uns nicht. Indessen wird man unabhängig
davon eingestehen müssen, daß damit eine mögliche, jeder
Anthropologie sehr naheliegende Gefahr des Abgleitens namhaft
gemacht wird, auch wenn sie sich nicht in der extremen Form
einer «Verabsolutierung» der eigenen Existenz verwirklicht. Der
kritische Anthropologe sollte für den Einwand, er bausche in
seiner Lehre individuelle Eigentümlichkeiten seiner Person und
Lebensgeschichte zu angeblichen Wesenszügen des Menschen auf,
stets ein offenes Ohr bewahren und sich dessen eingedenk sein,
daß der Sprung über den eigenen Schatten auch der intensivsten
Anstrengung versagt bleibt. Die mehr oder minder großen Reste

38 H. Marcuse: Ueber konkrete Philosophie. Arch. f. Sozialwissensch, u.
Sozialpol. 62 (1929), S. 121.

39 Zum Begriff des Wesens, a. a. O., S. 28.
40 J. Ritter: Ueber den Sinn und die Grenze der Lehre vom Menschen,

S. 28. Potsdam 1933.

164



des blick- und verständnisbeschränkenden Gebundenseins an
6eine Grenzen der Menschlichkeit, seine Aengste und
Sehnsüchte, seine Selbsttäuschungen, an die Begabung, die historische
und soziale Situation usw. lassen sich nie völlig austilgen. Trotzdem

wird das jeweilige Selbstverständnis 41 die erste und die
letzte Erkenntnisquelle der philosophischen Anthropologie sein
müssen. Aber dieses Selbstverständnis ist kein statisches, erstarrtes,

in sich geschlossenes Gebilde ; vielmehr gliedert es sich ständig

im Handeln, vor allem in der Begegnung und Auseinandersetzung

sowohl mit geschichtlichen wie gegenwärtigen Menschen
als Prozeß wechselseitiger Erhellung und Erweiterung aus. Nur
so lassen sich ihm die «allgemeinmenschlichen», d. h. für das

Wesen des Menschen gültigen Züge mit einiger Wahrscheinlichkeit

entnehmen und gegen die individuellen Besonderheiten
distanzieren. Denn die philosophische Anthropologie ist weder
eine stilisierte Autobiographie noch eine Konfession des

Anthropologen, obzwar es sich nicht leugnen läßt, daß diese literarischen

Dokumente ein kritisch auszuwertendes Material für jene
sein können 42.

Wir haben oben betont, daß zum Wesen des Menschen auch
seine wesensmäßigen Möglichkeiten gehören. Die «Möglichkeit»
spielt sowohl bei Jaspers wie bei Heidegger — trotz der, wie
Frank mit Recht bemerkt, «bis in die letzten Grundlagen»
reichenden Unterschiede ihrer Philosophien43 •— eine fundamentale
Rolle. Heidegger sagt vom Dasein, es sei «primär Möglichsein»;
er kennzeichnet es näher folgendermaßen: «Das Möglichsein, das

je das Dasein existenzial ist, unterscheidet sich ebensosehr von
der leeren, logischen Möglichkeit wie von der Kontingenz eines

Vorhandenen, sofern mit diesem das und jenes ,passieren' kann.
Als modale Kategorie der Vorhandenheit bedeutet Möglichkeit
das noch nicht Wirkliche und das nicht jemals Notwendige. Sie

charakterisiert das nur Mögliche. Sie ist ontologisch niedriger als

Wirklichkeit und Notwendigkeit. Die Möglichkeit als Existenzial

41 Vgl. dazu P. L. Landsberg, a. a. 0., S. 31 ff.; H. R. Günther: Das

Problem des Sichselbstverstehens. Berlin 1934; Th. Litt: Die Selbsterkenntnis
des Menschen. Leipzig 1938.

42 Vgl. G. Misch: Geschichte der Autobiographie. Leipzig und Berlin 1907.
43 E. Frank: Die Philosophie von Jaspers. Theol. Rundschau, N. F. 5

(1933), S. 303.

165



dagegen ist die ursprünglichste und letzte positive ontologische
Bestimmtheit des Daseins 44.» Wie dagegen Jaspers' Begriff der
«existenziellen Möglichkeit» abzugrenzen wäre, kann hier nicht
untersucht werden; desgleichen müssen wir es uns versagen, die
Gründe aufzudecken, die es verständlich machen würden, warum
der — mehrdeutigen — «Möglichkeit» gerade im Hinblick auf
das menschliche Sein eine entscheidende Wichtigkeit eignet. Für
den vorliegenden Zusammenhang genügen zwei Bemerkungen.
Einmal soll der Ausdruck «wesensmäßige Möglichkeiten» die
Grenzen andeuten, die dem Menschen rücksichtlich seines
faktischen Seinf — im Unterschied zu den unbegrenzten Wünsch-
und Denkbarkeiten — von seinem Wesen her gezogen sind. Zum
andern muß die philosophische Anthropologie unseres Erachtens
darauf beharren, daß über diese wesensmäßigen Möglichkeiten
zuletzt allein von ihrer Verwirklichung — sei es im eigenen oder
in einem fremden Leben — her entschieden wird; denn sonst
verliert sie allzu leicht die sachliche Nüchternheit des Erkennens
und gerät in ein halt- und bodenloses phantastisches Schwärmen,
welches die menschlichen Möglichkeiten mit denen des Denkens
und der Götter verwechselt. Für sie bleibt die Wirklichkeit die
höchste maßgebende Instanz. Aber greift nicht in die Wirklichkeit

sowohl wie in das Wesen des Menschen sein Selbstverständnis

und damit die mögliche wesensfremde Phantastik 45 als ein

«realer»,i seinsverwandelnder Faktor ein? Ist er nicht faktisch
das, als was er sich versteht?

Vom außermenschlichen Seienden (Dingen, dinglichen
Beziehungen, Pflanzen, Tieren) läßt sich mit einem gewissen berechtigten

«naiv-realistischen» Sinne sagen, es «verhalte sich» in
seinem vorgegenständlichen Was-und Daß-sein «gleichgültig» gegen
das Erkanntwerden; am Monde wird nichts verändert, ob ich
ihn sehe oder nicht. In der Selbstbesinnung liegt die Situation
offenbar grundsätzlich anders; und zwar deshalb, weil der
Reflexionsakt als solcher einen konstitutiven Faktor dessen, was
als «Selbst» erhellt und umfaßt wird, darstellt. Vernunft und

41 A. a. 0., S. 143 f.
45 Die Wesensfremdheit bezieht sich anf die möglichen Inhalte, nicht auf

die Phantastik als solche, als Aktion; denn gerade ihre Fähigkeit zur
Bildung inhaltlich unbegrenzter Selbstauslegungen wird man wahrscheinlich als

ein Wesensmerkmal des Menschen ansehen müssen.

166



Freiheit ermöglichen dem Menschen, nicht nur das zu sein, was

er «von Natur her» je schon ist und sein muß, sondern überdies
etwas aus sich zu «machen» (Kant). Das «zu Machende» braucht
nicht an einem fremden Persönlichkeitsvorbild oder «Existenzideal»

orientiert zu sein — gerade dann rückt die Gefahr nahe,
zu verfehlen, auf was es in jener Forderung ankommt: das

«Werde, was du bist», das Wesentlich-werden, das Sich-selbst-
wählen und -finden oder wie die stets auf denselben Punkt
hinweisenden Wendungen lauten mögen. Die Möglichkeit, mich in
meinem Sein «verlieren» oder in einem emphatischen Sinne
«gewinnen» zu können, womit ich erst eigentlich in der Helligkeit
des Selbstseins werde, was ich «von Natur aus» dumpf bin: diese

Möglichkeit des «existenziellen Aufschwungs» ist, von Kierkegaard

abgesehen, von niemandem in der Reinheit und Entschiedenheit

als eine unverlierbare Gestalt des Philosophierens
vertreten worden wie von Jaspers. In der Sache reicht sie bis auf
die Ursprünge des abendländischen Philosophierens zurück; denn
die ethische — oder wie man heute sagt — existenzielle Relevanz

40 blieb durchwegs ein spezifisches Merkmal des philosophischen

gegenüber allem gegenständlich-wissenschaftlichen Erkennen.

Die philosophische Anthropologie darf dieses Motiv am

allerwenigsten preisgeben 47, trotz ihres Drängens auf nüchterne
wirklichkeitsangemessene Forschung. Allein sie stößt damit auf
eine Stelle;, die ihr zum Verhängnis werden kann. Das Bestrehen
des Philosophen, die höchsten, seltensten Möglichkeiten des

Menschseins gegen die «durchschnittlichen» trivialen und
ruinösen Wirklichkeiten faktischen Menschentums zu bewahren,
macht ihn für diese, die auch zum Wesen der Humanitas
gehören, blind und ungerecht. In seinem «idealisierten» Selbstverständnis

sind die Züge des «Niedrigen» ausgestrichen; in der
zarten Sorge um den Adel des Menschen — Jaspers ist uns dafür
ein Beispiel — flüchtet er erschreckt und angewidert vor dem
Allzumenschlichen und erklärt es für eine der Philosophie un-
würdigei Aufgabe, sich ihm zuzuwenden oder auch nur standzu-

46 Die existentielle bildet gegenüber der ethischen Relevanz insofern den
umfassenderen Begriff, als sie die üblich gewordene Beschränkung des

Ethischen auf das Gute, bzw. Gesollte durchbricht und die Selbstgestaltung des

ganzen seienden Menschen intendiert.
47 Vgl. F. J. Brecht: Der Mensch und die Philosophie. Halle a. d. S. 1932.

167



halten. Er neigt zur Unterschätzung der Grenzen dessen, was der
Mensch aus den ihm gegebenen wesensmäßigen Möglichkeiten
machen kann, zumal sie in der Tat nicht festgelegt sind. «Es ist
die wesentliche Frage des menschlichen Tuns», sagt Jaspers,

«was es planvoll als Zweck wollen kann und was nicht; oder was
es begehren kann und was als begehrt gerade verschwindet; oder

was es planend auch faktisch erreichen kann, und was es

dadurch, daß es zweckhaft wird, gerade unmöglich macht. Machte

man sich etwa zum Ziel, eine Persönlichkeit eigenständiger und
eigentümlicher Art zu werden, so würde man ein künstliches
Gebilde mit lauter Larven, bis in den Kern ohne Wirklichkeit,
also gerade keine Persönlichkeit, sondern eine ängstlich
gepflegte Figur. Persönlichkeit wird der Mensch nur, indem er sich

um die Sache kümmert, in Tätigkeit und Handeln in der Welt
etwas hervorbringt. Wie mit der Persönlichkeit ging es mit allen
substantiellen Gehalten. Man kann aus ihnen wollen, sie indirekt
wecken, an ihrem Maßstab sein Dasein ständig formen, aber man
kann sie nicht wollen 4S.»

Wenn etwa Rothacker schreibt: «Am inneren Reifen, d. h.
einem objektiven Werdeprozeß, findet das Tun und Machen
seine Grenze 49», dann scheint das auf den ersten Blick einleuchtend

zu sein; denn gerade die sogenannten organischen Lebensabläufe

sind dem willentlichen Zugriff ganz oder doch weitgehend
entzogen. Aber einmal vermag der Mensch sie im Selbstmord
radikal zum Stillstand zu bringen; und andererseits beruht
Rothackers These auf der verfehlten stillschweigenden
Voraussetzung, als sei die tätige Vernunft oder der Geist eine dem
«seelischen» oder «vitalen» Geschehen «aufliegende» und es

«überformende» «Schicht», während der Besinnungsakt in
Wirklichkeit gleichsam «querstehend» jenes durchgreift. Ob und wie
weit das inhaltliche Selbstverständnis eines Menschen sein Sein

und Wesen «substanziell» verändern kann, ist eines der schwersten,

noch keineswegs gelösten Probleme der philosophischen
Anthropologie. Wir sehen die Neigung, das unbestreitbare «formale»
Sich-zu-sich-selbst-verhalten-können und die darin wurzelnde

48 K. Jaspers: Vernunft und Existenz, S. 88. Groningen 1935.
40 E. Rothacker: Tatkräfte und Wachstumskräfte. Blätter f. deutsche Philos.

17 (1943/44), S. 47.

168



Fähigkeit der bewußten Selbstgestaltung auf die jeweiligen
«Inhalte», in denen der Einzelne sich erblickt und versteht,
auszudehnen. Damit schlagen die in der Selbstauslegung statuierten
«Ideale» allzu leicht in vielleicht hohe, faszinierende, jedoch
bloß «ideologische», das Wesen und die Wirklichkeit verhüllende

Selbsttäuschungen um. Um dieser Gefahr willen vor allem
haben wir den Begriff der Idee des Menschen von demjenigen
seines Wesens unterschieden und dessen Erkennbarkeit an seine

Wirklichkeit gebunden. Die philosophische Anthropologie muß
sich im Entwurf der Idee den Blick für die höchsten Möglichkeiten

des Menschseins offenhalten, auch wenn sie nur im
Vorübergleiten als zerbrechliche Gestalten einen Augenblick in die
Erscheinung treten und durch ihr flüchtiges Dagewesensein ihr
Recht bezeugen. Sie muß sich aber gleichzeitig die unerbittliche
Härte und die jeder Wertung sich enthaltende Nüchternheit
bewahren, um jenes Faktum zu sehen, das Jacob Burckhardt auf
die Formel gebracht hat: «Auf Erden ist das Unsterbliche die
Gemeinheit.»

169


	Idee, Wesen und Wirklichkeit des Menschen : Bemerkungen zu einem Grundproblem der philosophischen Anthropologie

