Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 4 (1944)

Artikel: Idee, Wesen und Wirklichkeit des Menschen : Bemerkungen zu einem
Grundproblem der philosophischen Anthropologie

Autor: Kunz, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883861

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Idee, Wesen und Wirklichkeit des Menschen.

Bemerkungen zu einem Grundproblem
der philosophischen Anthropologie.

Von Hans Kunz.

In seiner «Einleitung in die Philosophie der Offenbarung»
schreibt Schelling einmal, das «An sich, das Wesen, der Begriff,
die Natur des Menschen ... bleibt dieselbe, und wenn es gar
keinen Menschen in der Welt gibe, wie das An sich einer geo-
metrischen Figur dasselbe bleibt, ob sie existiert oder nicht *».
Diese im iibrigen nicht weiter ausgefiihrte These steht im Zusam-
menhang der prinzipiellen Unterscheidung der Frage nach dem
«Was» der Dinge, die sich an die Vernunft richte und deren Ant-
wort die Einsicht in das «Wesen» gewihre; und derjenigen nach
dem «Dall» des Seienden, welches «etwas iiber den bloBen Be-
griff Hinausgehendes» und nur der «Erfahrung» zugiinglich sei °.
Sie sprach sich zumal im Hinblick auf den «wirklichen Gott»
als «Philosophie der Offenbarung» aus, die Schelling die «posi-
tive» — gelegentlich auch die «geschichtliche *» — Philosophie
nannte. Damit hat er wohl, ineins mit Kierkegaard, dem philo-
sophischen Erkennen eine Dimension erioffnet oder zu erdéffnen
versucht, welche iiber die durch Platons Ideenlehre und deren
Weiterbildung im mittelalterlichen Universalienstreit gekenn-
zeichnete Problematik hinausfithrte — eine Problematik, die
noch den tragenden Grund des Fragens nach dem «An sich»
oder dem «Wesen» des Menschen und der geometrischen Figu-
ren geliefert hatte. Nicht zufillig kniipfte dieser Durchbruch an
die in jenem Jesus von Nazareth, dem «Fleisch» gewordenen
«Logos», auf singulire Weise geschehene «Offenbarung» an;
denn bei aller leidenschaftlichen piadagogischen und politischen

1 F.W.J. von Schelling: Simmtliche Werke, II. Abt., 3. Band, S.59. Stutt-
gart und Augsburg 1858.

2 A.a. 0, S.58.

3 A.a. 0., S.138 Anm.

10* 147



Abzweckung sowohl des sokratischen und platonischen Philoso-
phierens wie der Sophistik und der Stoa hat doch erst das Chri-
stentum der einzelnen menschlichen «Seele» das ungeheure Ge-
whcht verliehen, obzwar nicht zum Thema des philosophischen
Erkennens gemacht. Indessen ist es uns hier nicht um eine Dar-
stellung der Spitphilosophie Schellings zu tun; vielmehr soll der
flichtige Hinweis lediglich den eigentiimlichen Reiz vermit-
teln, den die Erinnerung daran bei der Begegnung mit gewissen
modernen theologischen Bemiihungen erwecken kann. Wenn wir
etwa — es sind zwei beliebig herausgegriffene Belege — bei
Siegfried lesen, die Theologie konne «nur Analysis der konkre-
ten Existenz, ihrer Implikationen und Voraussetzungen sein»,
weshalb sie «nichts anderes als ,Anthropologie’» sei®; oder von
Brunner vernehmen, die christliche Lehre gebe «die einzige rea-
listische, das heiBt, die einzige der Wirklichkeit entsprechende,
die einzig richtig verstehende und auslegende Lehre vom Men-
schen °», dann 1aft sich nicht verkennen, dal wohl auch der alte
Schelling ein wesentliches theologisches Anliegen der Gegenwart
vorweggenommen hat — obzwar die Rollen iiberraschenderweise
vertauscht erscheinen, insofern der Philosoph nach dem «wirk-
lichen Gott» und die beiden Theologen, kurz gesagt, nach dem
«wirklichen Menschen» fragen ®. Freilich ist vor allem die sog.
dialektische Theologie in ihrer Abwehr der philosophischen Got-
teslehren 7 und insbesondere des deutschen Idealismus auch am
spiten Schelling vorbeigegangen, wenngleich Reisner ihr, «unse-

* Th. Siegfried: Das Wort und die Existenz. Il. Die Theologie der Exi-
stenz bei Friedrich Gogarten und Rudolf Bultman, S. XV. Gotha 1933.

% E. Brunner: Der Mensch im Widerspruch, S.105. Berlin 1937; iihnliche
Formulierungen Brunners finden sich schon friiher, z.B.: Die Frage nach
dem «Ankniipfungspunkt» als Problem der Theologie. Zwischen den Zeiten
10 (1932), S.506: «Die Schrift erhebt den Anspruch, auch iiber die Seins-
weise des natiirlichen Menschen das MaBgebende, das, was unsere natiirliche
— sgei es philosophische oder naive — Selbsterkenntnis erst zur wahren Aus-
sage umformt, zu sagen.»

% Vgl. auch die von Bultmann herausgestellten Differenzen des philo-
sophischen — «philosophisch» im Sinne der Daseinsanalytik Heideggers ver-
standen — und theologischen Aspektes des «gleichen» Gegenstandes, d.h.
des menschlichen Daseins; R.Bultmann: Die Geschichtlichkeit des Daseins
und der Glaube. Zeitschr. f. Theol. u. Kirche, N. F. 11 (1930), S. 342 {.

7 Vgl. etwa F.K.Schumann: Der Gottesgedanke und der Zerfall der
Moderne. Tiibingen 1929.

148



rer zeitgenossischen protestantischen Theologie», einmal geraten
hat, «sich etwas eingehender» mit ihm zu beschiftigen ®. Allein
auch die mannigfachen, in sich divergenten Bestrebungen, die
heute unter den vieldeutigen Titeln «Existenzphilosophie *» und
«philosophische Anthropologie» zusammengefaBt zu werden pfle-
gen, konnten sich der Sache nach teilweise auf Schellings Alters-
intentionen berufen 2. Jedoch mag es sich damit so oder so ver-
halten: jedenfalls hat sich eine philosophische Anthropologie,
welcher Art sie immer sein moge, mit dem in der eingangs zitier-
ten Behauptung Schellings exponierten Problem auseinanderzu-
setzen, wenn anders sie sich iiber den Geltungsbereich ihrer Leh-
ren klar werden will. Und dann stellt sich auch unausweichlich
die Frage nach ihrer Beziehung zwar nicht notwendig zum «wirk-
lichen Gott», wohl aber zum einzelnen, konkreten, hier und jetzt
existenten Menschen.

Der Nachsatz sowohl: «und wenn es gar keinen Menschen in
der Welt gibe», wie der Vergleich mit dem «An sich einer geo-
metrischen Figur» enthiillen den verborgenen Sinn der Schel-
lingschen These von der Unveridnderlichkeit des «An sich», des
«Wesens», des «Begriffs» oder der «Natur» des Menschen, und
zugleich ihre Fragwiirdigkeit. Eine greifbare einsichtige Bedeu-
tung gewinnt dieses Diktum iiberhaupt nur unter der stillschwei-
genden Annahme wenigstens der einen oder der andern der zwei

8 E. Reisner: Das Problem der Geschichtsphilosophie. Zwischen den Zei-
ten 10 (1932), S.153 Anm. Reisner hat dabei wohl die kurzen Andeutun-
gen bei E.Brunner: Philosophie und Offenbarung, S.40 ff. Tiibingen 1925,
nicht fiir ausreichend gehalten.

® Vgl. dazu die zwei iibersichtlichen Darstellungen von W. Andersen:
Der Existenzbegriff und das existenzielle Denken in der neueren Philosophie
und Theologie. Giitersloh 1940; und O. F. Bollnow: Existenzphilosophie, in:
Systematische Philosophie, hrsg. von N. Hartmann, S.315 ff. Stuttgart und
Berlin 1942. In beiden Arbeiten bleibt iibrigens Rosenzweig unerwihnt, der
zwar nicht terminologisch, aber der Sache nach als Mitbegriinder der moder-
nen Existenzphilosophie zu gelten hat; vgl. F. Rosenzweig: Der Stern der
Erlosung. Frankfurt a. M. 1921.

%a Vgl. die Bemerkungen bei K. Jaspers: Die geistige Situation der Zeit.
3. Aufl., S. 145 f. Berlin und Leipzig 1932; ferner M. Beck: Kritik der Schel-
ling-Jaspers-Heideggerschen Ontologie. Philos. Hefte 4 (1933/34), S.97 ff.
Auf Schellings spiite Zeit bezieht sich auch ausdriicklich Heinrich Barth:
Philosophie der Existenz. Jahrb. d. Schweiz. Philos. Gesellschaft 2 (1942),
S.26 f., der die Ahnenreihe der von ihm vertretenen Gestalt der Existenz-
philosophie bis auf Sokrates zuriickfiihrt. '

149



Voraussetzungen: der «ewigen», «transzendenten» Priexistenz
der platonischen «Ideen» oder des vorgingigen «Enthaltenseins»
der «Gedanken» («Ideen») der geschaffenen Dinge in einem
schopferischen gottlichen «Intellekt». Weder die eine noch die
andere Hypothese ist jemals «bewiesen» oder — sei es irgend-
wie anschaulich an gegebenen Phinomenen oder als Denknot-
wendigkeit — aufgewiesen worden. Vielmehr handelte und
handelt es sich um spekulative Hypostasen, weder in einer Er-
fahrung noch in einem apriorischen Wissen noch in einer un-
mittelbaren Evidenz gegriindet, sondern ausgeheckt zur (schein-
baren) Erklirung gewisser Sachverhalte und fiir das Erkennen
zuletzt ohne Relevanz. Fallen die beiden Voraussetzungen dahin,
dann schligt die zur Diskussion stehende Behauptung Schellings
mit dem Einbezug des Nachsatzes in eine offensichtliche sach-
liche Unméglichkeit um, die durch den von den «zeitlosen» oder
«ewigen» idealen mathematischen Gebilden geborgten ehrwiirdi-
gen Glanz nicht an Glaubwiirdigkeit gewinnt. Denn wenn es kei-
nen einzelnen existierenden Menschen «in der Welt» gibt oder
je gegeben hat, kann es auch von «dem» Menschen iiberhaupt
kein «An sich», kein «Wesen», keinen «Begriff» und keine «Na-
tur» geben — ausgenommen wie gesagt als priexistente «Idee»,
als «Gedanke» Gottes oder sonst eines Verstandes, woriiber hier
kein weiteres Wort zu verlieren ist, da sich iiber das Ausspinnen
denkbarer Moglichkeiten endlos streiten lieBe. Deshalb sehen
wir uns zu folgender Festsetzung berechtigt: wenn in irgend-
einer Bedeutung vom «Wesen», «Begriff», von der «Idee» oder
«Natur» «des» Menschen die Rede soll sein konnen, dann muf}
wenigstens ein konkreter individueller Mensch hier und jetzt
faktisch leben oder einmal gelebt haben. Damit ist ineins die
Entscheidung fiir Aristoteles gegen Platon — gemill seiner in
diesem Problemzusammenhang iiblichen Interpretation — gefal-
len, d. h. fiir den ontischen Primat des einzelnen «wirklichen»
Menschen vor seiner «Idee»: der Mensch im allgemeinen ist zwar
der Ursprung, der Anfang, das «Prinzip des Menschen im all-
gemeinen, aber es gibt keinen solchen allgemeinen Menschen;
vielmehr ist Peleus Prinzip des Achilles, Prinzip deiner dein
Vater °». Diese Auffassung stellt eine auf den Menschen bezo-

10 Aristoteles: Metaphysik. Uebersetzt von E. Rolfes. 3. Aufl, S. 300
(1071 a). Leipzig 1928.

150



gene Spezifikation des von Aristoteles der «Wirklichkeit» (Ener-
geia, Aktus) vor der «Moglichkeit» (Dynamis, Potenz) generell
zugebilligten seinsmiBigen Vorranges dar, die jedenfalls auf alle
Lebewesen zutrifft, hier indessen nicht eingehender erortert wer-
den soll *. In welchem Verhiltnis steht nun der einzelne exi-
stente Mensch zur «Idee» des Menschen iiberhaupt?
Schopenhauer schreibt im Hinblick auf den adamitischen Siin-
denfall, man miisse die «Idee des Menschen» im Auge behalten,
um in jenem die «endliche, thierische, siindige Natur des Men-
schen» dargestellt zu sehen. Und von der ausdriicklich als «plato-
nisch» beanspruchten Idee des Menschen sagt er, sie verhalte
sich zur Menschenreihe «wie die Ewigkeit an sich zu der zur
Zeit auseinandergezogenen Ewigkeit; daher eben die, in der Zeit,
zur Menschenreihe ausgedehnte ewige Idee Mensch durch das
sie verbindende Band der Zeugung auch wieder in der Zeit als
ein Ganzes erscheint *». Gewifl ist das Recht Schopenhauers,
sich fiir diesen Gebrauch des Ausdrucks «Idee» auf Platon zu
berufen, fragwiirdig; aber wenn man die lange, mit Aristoteles
beginnende Reihe von «MiBlverstindnissen» iiberblickt, welche
die platonische Ideenlehre erfahren mullte, und ihre Wandlun-
gen im Verlaufe des Philosophierens Platons mitberiicksichtigt,
wird man wohl endgiiltig darauf verzichten miissen, sich in syste-
matischer Intention seiner hohen Ahnenschaft versichern zu wol-
len — um so mehr, als der Terminus auch in sachlicher Hinsicht
auBlerordentlich vieldeutig ist **. Er gehort, schreibt Spiegelberg,
«zu denen, die in der Philosophiegeschichte am wenigsten festen
Boden gefalt haben und so mehr oder weniger immer Freibeute

11 Der ontische Primat des konkreten individuellen Seienden gilt aber
weder fiir die idealen Wesen (mathematische Gebilde, begriffliche Bedeu-
tungseinheiten) — auf die die Kategorien des Konkretums und der Indivi-
dualitit iiberhaupt nicht in einem ihr Zentrum treffenden Sinne anwend-
bar sind — noch fiir die vom Menschen durch Arbeit herstellbaren Dinge.
Beiden mangelt — den letzteren wenigstens in ihrem Ursprung — zugleich
die Eigenstindigkeit; sie sind getragen von den sie konzipierenden einzel-
nen Menschen.

12 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung. 2. Band, 4. Buch,
Kap. 48 (ed. O. Weil}, Band 2, S. 780. Leipzig 1919).

13 Vgl. etwa B. Bauch: Die Idee. Leipzig 1926; M. Beck: Ideelle Existenz.
Philos. Hefte 1 (1928/29), S. 151 ff., bes. S. 187 ff.; H. Spiegelberg: Ueber das
Wesen der Idee. Jahrb. f. Philos. u. phinomenolog. Forsch. 11 (1930), S. 1 ff.

151



fiir jeden neuen Systembegriinder gewesen ist. Das lag zum gro-
Ben Teil an der Schwierigkeit des Gegenstandes, den Plato, der
legitime Entdecker, in der Idee gefunden hatte **». Demzufolge
ist jeder Autor, der sich des Wortes bedienen will, verpflichtet,
die ihm beigelegte Bedeutung zu prizisieren, wodurch ein Mit-
schwingen der anhaftenden historischen Atmosphire nicht rest-
los ausgeschaltet werden muB. Wir verstehen hier unter der
«Idee des Menschen» das gemeinte Ganze von Merkmalen, die
das «Mensch» genannte Seiende fiir unser Erkennen zu dem
«machen», was es in sich ist.

Mit der Formulierung: es handle sich um ein «gemeintes» Gan-
zes, soll von vornherein jede Verselbstindigung und Substanziali-
sierung der Idee abgewehrt werden, wobei unbhesehen zugestan-
den sei, daB sich die vorgeschlagene Begriffsbestimmung sehr an
der Oberfliche hilt und keinen Abglanz «der» platonischen Idee
mehr fiir sich beanspruchen kann. Ob in die Meinung anschau-
liche Momente eingehen, derart, da} sich das gemeinte Ganze
auch — also abgesehen vom unanschaulichen Gemeintwerden —
der Anschauung in irgendeiner Weise (z. B. als «innere Schau»)
prasentiert, dariiber wird weder im positiven noch negativen
Sinne etwas entschieden. Den Fall gesetzt, die menschliche Leib-
gestalt wiirde sich als zu jenem Ganzen notwendig gehorend er-
weisen, dann wiren an ihm offenbar anschauliche Ziige, die sich
nur der Anschauung adiquat erschlossen, mitbeteiligt. Indessen
bleibt von dieser Frage der prinzipiell gedankliche Charakter
der Idee und damit ihre ontische Unselbstindigkeit und Abhiin-
gigkeit von einem sie denkenden (meinenden und anschauenden)
Wesen unberiihrt — einem Wesen, das gemifl unserem begriind-
baren Wissen nur ein Mensch sein kann. Die seinsmiBige Un-
eigenstindigkeit verwehrt der Idee zugleich alle autonomen
schopferischen Fahigkeiten. Trotzdem ist sie nicht der unbe-
grenzten Beliebigkeit des sie konzipierenden Subjektes ausgelie-
fert. Denn als Idee eines irgendwie zuginglichen und intendier-
ten Seienden, beispielsweise des Menschen, muf} sie sich an seine
vorgegebenen kennzeichnenden Merkmale halten. Allein iiber
diese Merkmale — sowohl hinsichtlich ihres Inhaltes wie der Art
ihres Erkanntwerdens — gehen die Meinungen erheblich ausein-
ander; und zwar betreffen die Divergenzen nicht etwa blof} peri-

* 220,82

152



phere Eigentiimlichkeiten, sondern dermaBen zentrale Punkte
wie die Unsterblichkeit der menschlichen Seele u. a. Das seiende,
als intentionaler Gegenstand begegnende bzw. herausgehobene
Korrelat der Idee nennen wir das «Wesen» des Menschen. Thm
nun eignet, von seiner gegenstindlichen Gestaltung abgesehen,
jene oft der Idee zugebilligte ontische Eigenstindigkeit und Un-
abhingigkeit vom erkennenden Subjekt; so zwar, daBl das Wesen
des Menschen nur in seiner «Verwirklichung» «im» einzelnen
existenten Menschen das ist, was und wie es ist **. Zu diesem und
damit also ineins zum Wesen des Menschen iiberhaupt gehoren
freilich auch die «wesensmaBigen Moglichkeiten» des Mensch-
seins, die der Einzelne unter Umstinden faktisch nie realisiert
hat und deren Verwirklichung ihm jetzt fiir immer versagt sein
mag. Das Ganze der in einem bestimmten Augenblick aktuali-
sierten wesensmiBigen Moglichkeiten des Menschseins einschlief3-
lich der nicht im Wesen verwurzelten <<z1ifﬁlligen» Eigentiim-
lichkeiten heilen wir die «Wirklichkeit» des Menschen, die dem
Gesagten zufolge ebenfalls stets eine solche des, bzw. eines indi-
viduellen Menschen ist und sein muBl. Wir versuchen, die Bezie-
hungen der drei Begriffe etwas genauer zu bestimmen.

Fragen wir uns, ob z. B. die helle Hautfarbe zum Wesen des
Menschen gehore, so werden wir uns iiber die negative Antwort
keinen Augenblick im unklaren sein. Daraus ergibt sich jeden-
falls zundchst das eine, dafl die mit dem Wesenshegriff gemein-
ten Ziige eine Auswahl aus der Gesamtheit der an den konkreten
menschlichen Individuen begegnenden Merkmale darstellen, wo-
bei es hier gleichgiltig bleibt, ob diese Auswahl als «Abstrak-
tion», «Wesensschau» o. a. vollzogen wird. Damit riickt indessen

das Wesen * so sehr in die Nihe der Idee, dal Sinn und Recht

15 Wir schlieBen uns auch hierin Aristoteles an, der, mit Faust zu reden,
dem FEidos «jede unabhingige Realitiit» abspricht, da es bei ihm im Gegen-
satz zu Platon «zu einem immanenten Bestandteile des individuellen Sinnen-
dinges» geworden ist; vgl. A. Faust: Der Moglichkeitsgedanke. 1. Teil, S.77 f.
Heidelberg 1931.

16 Hinsichtlich der Vieldeutigkeit des Wesensbegriffes vgl. etwa J. Hering:
Bemerkungen iiber das Wesen, die Wesenheit und die Idee. Jahrb. f. Philos.
u. phinomenolog. Forsch. 4 (1921), S.495 ff.; R.Ingarden: Essentielle Fra-
gen, Ebenda 7 (1925), S. 124 ff.; H. Marcuse: Zum Begriff des Wesens. Zeit-
schr. f. Sozialforsch. 5 (1936), S. 1 ff.; W. Péll: Wesen und Wesenserkenntnis.
Miinchen 1936.

153



ihrer Unterscheidung problematisch zu werden scheinen. Trotz-
dem ist sie von einiger Wichtigkeit, weil ndmlich die Intentions-
richtungen der beiden Begriffe verschiedene sind. Das Wesen
meint einen in der Art der menschlichen Existenz seienden Merk-
malsbestand, der sich als solcher in allen Menschen durchhilt
und deren Menschsein konstituiert; oder zutreffender, obzwar
paradox formuliert: der sich in den einzelnen Individuen «ur-
spriinglich wiederholt». Mit dieser Formel soll zum Ausdruck
gebracht werden, daBl einerseits das Wesen des Menschen sich
nur in den Einzelnen realisiert und deren Singularitiat teilt,
auBBerhalb ihrer jedoch in keinem Sinne «ist» — daher seine «Ur-
spriinglichkeit». Weil es aber als dieses einmalige urspriingliche
Wesen zugleich anderseits die Humanitas aller existenten Men-
schen und demgemall das Menschsein schlechthin ontisch konsti-
tuiert, deshalb sprechen wir von seiner «Wiederholung» in den
Einzelnen. Demgegeniiber ist die Idee des Menschen auf dessen
Wesen gerichtet; derart, dall in oder mit ihr fiir das Erkennen
des Wesens ein vorgreifendes Ganzes als Ziel desselben entwor-
fen wird. So bewegt sich das Erkennen, von der Idee geleitet,
auf das Wesen zu und kime an sein Ende, wenn ihm in der Aus-
arbeitung einer philosophischen Anthropologie die Vereinigung
oder Deckung der Idee mit dem Wesen gelinge. Dieses steht
demgemiif} gleichsam «zwischen» jener und der Wirklichkeit des
Menschen. Die letztere kann offenbar nicht das Thema einer
philosophischen Anthropologie sein; sondern sie wird ausschlieB-
lich auf dem Wege des faktischen, sowohl erkennenden wie han-
delnden Zugehens auf einen einzelnen konkreten Menschen, im
Appellieren an ihn, im Gesprich mit ihm oder allenfalls in der
Biographie zwar nicht ganz erreicht und umgriffen, wohl jedoch
mehr oder weniger getroffen *. Als Gegenstand einer philosophi-
schen Anthropologie kommt nur das — freilich die Seinsart des
Menschen implizierende — Wesen in Betracht.

17 Ob die konkrete Wirklichkeit eines Menschen trotzdem zum Thema
einer spezifisch philosophischen Intention, etwa im Sinne von Jaspers’ «Exi-
stenzerhellung», werden kann, bleibe hier dahingestellt. Gesetzt, es sei die
genuine Absicht der philosophischen Ethik — und nicht bloB, wie wir eher
glauben machten, ein entgleisender MiBbrauch ihres Sinnes — den mir je
gegenwiirtigen anderen Menschen anzureden und mir gar die Verantwortung
fiir mein Handeln an ihm abzunehmen, dann trifft Grisebachs eindringliche
Kritik zweifellos ins Schwarze: die von der Ethik ausgebildete Begrifflich-

154



Dal} das Wesen des Menschen dessen Sein — in der ihm eig-
nenden besonderen, von anderem Seienden unterschiedenen Art
— tatsichlich und notwendig in sich begreift, folgt zunichst aus
der vorhin formulierten Behauptung, dergemafl es nur «als» die
oder «in» den einzelnen existenten Menschen ist. Nun hat aller-
dings die Scholastik diese unlésbare Einheit von «Dasein», bzw.
«DaB-Sein» (existentia) und «Was-Sein» oder «Wesen» (essentia)
Gott vorbehalten **. Allein schon Feuerbach machte dagegen gel-
tend: «Was die Theologen von Gott sagen, dal in ihm ... Sein
und Wesen identisch sei.. ., das gilt in Wahrheit von der Indivi-
dualitdt **.» Wir mochten nicht die auf Gott angewandten Be-
griffe der «Existenz» und «Essenz» unbesehen auf den Menschen
iibertragen, da sie riicksichtlich seiner eine andere Bedeutung
erhalten; aber das in ihm faktisch realisierte und zu Unrecht
fiir Gott reservierte Verhilinis war der tatsidchliche, obzwar
als solcher verdeckte Ermiglichungsgrund jener theologischen
These. Gewil kann man beim Versuch, das Wesen des Menschen
zu bestimmen, die Weise seines Seiend-seins «einklammern»,
unberiicksichtigt lassen; man wird jedoch dabei die Erfahrung
machen, dal} dann die Wesensbestimmung fragmentarisch bleibt
— davon abgesehen, daBl mit der Nichtbeachtung des Seiend-
seins dieses keineswegs vernichtet wird oder sonstwie verschwin-
det. Andererseits trifft es auch nicht zu, daBl, wie Heidegger be-
hauptet, «das ,Wesen’ des Daseins ... in seiner Existenz» liege,
«alles So-sein dieses Seienden» (ndmlich des daseienden Men-
schen, fiir dessen Art des Seiend-seins Heidegger den Ausdruck

keit ist schlechterdings unfihig, die «Gegenwart» des Du als dieses wirkliche
Du zu fassen. Abgesehen jedoch von der ungerechtfertigten gewaltsamen
Verengung dieses Andern auf seine ethisch beschrinkte «Gegenwart» —
so, als gehorte seine gelebte und erinnerte Vergangenheit, sein Triumen
usw. nicht zu seiner (und meiner) gegenwdrtigen Wirklichkeit und als lieBe
sich das Erkennen aus der augenblicklichen Situation herausbrechen — ab-
gesehen davon ist es die entscheidende Frage, ob Grisebachs an sich berech-
tigtes Anliegen sich nicht gegen sich selbst kehrt und sinnlos wird, wenn
dariiber Biicher geschrieben werden oder wenn die Notwendigkeit des «Ge-
spriichs» lediglich literarisch postuliert statt faktisch gefiibrt wird. Vgl
E. Grisebach: Gegenwart. Halle a. d. S. 1928,

18 Vgl. z. B. Thomas von Aquin: Summa theologica, qu. 3, art. 4 (Deutsch-
lateinische Ausgabe, Band 1, 2. Aufl., S. 62 ff. Salzburg o. J.).

19 1., Feuerbach: Simmtliche Werke, Band 8, S. 433. Leipzig 1851.

155



«Dasein» gebraucht) «primir Sein» sei, wenn damit dem Dasein
des Menschen ein Primat vor seinem Wesen zugesprochen wer-
den soll *°. Die an ihm herausstellbaren Charaktere sind freilich
nicht «vorhandene Eigenschaften» eines «vorhandenen Seien-
den», so wie Heidegger den Begriff des «Vorhandenseins» faBt;
sondern es sind der Vergegenstindlichung fihige «Wesenseigen-
schaften», gleichsam eingesenkt in die Art des Seins, «in» wel-
cher das Wesen des Menschen dieses Wesen ist. Wesen und Da-
sein — im Sinne Heideggers — bilden eine untrennbare, gleich-
urspriingliche Einheit; anders gewendet: zum Wesen des Men-
schen gehort sowohl sein Was-sein wie sein Da-sein **. Daher hat
die philosophische Anthropologie notwendig einen ontologischen
Charakter, d. h. die auf die menschliche Seinsart abzielende Er-
kenntnisintention gehort als ein genuines Anliegen zu ihr; und
wahrscheinlich legitimiert diese iiberhaupt erst ihren Anspruch,
im spezifischen Verstande eine «philosophische» Anthropologie
zu sein. Das verwehrt indessen dem einzelnen Anthropologen
nicht, sich gegen die ontologische Blickrichtung zu verschlieBen.

Gesetzt, das Wesen des Menschen finde sich nirgends sonst
denn in den einzelnen daseienden Individuen — und zwar als
das (vorgegenstindliche) seiende Merkmalsganze, welches diese
Individuen zu menschlichen «macht» *> —: geh6ren dann zu sei-
nem Begriff nicht z. B. auch die Einzigkeit und die Einmalig-
keit, die doch die Individuiertheit der Individuen mitkonstituie-
ren? In der Tat wird man dieser Konsequenz nicht ausweichen
konnen. Allein wie unterscheidet sich in dem Falle die Anthro-
pologie noch von der Biographie als der verstehenden und aus-
legenden Beschreibung des einmaligen gelebten Lebens eines be-

20 M. Heidegger: Sein und Zeit. 1. Hiilfte, S. 42. Halle a. d. S. 1927.

2t Ob dieses Verhiltnis auch fiir das auBBermenschliche lebendige Seiende,
Pflanzen und Tiere, gilt, die es trotz aller «idealistischen Morphologie» eben-
falls nur als die einzelnen konkreten Individuen — nicht Arten — gibt, be-
diirfte der genaueren Untersuchung. Dem fliichtigen Blick stellt sich die
Sachlage so dar, daB mindestens vom Wesen «des» Siugetieres, «des» Vogels
usw. die Rede sein kionne, ohne daR damit notwendig die Seinsart «des»
Tieres einbegriffen wire.

22 Dieses «Machen» muBl als seins- und wesensmiBiges Konstituieren ver-
standen werden, dem in keinem Sinne ein — ontisch-ontologischer, logischer
oder zeitlicher — Vorrang vor den «konstituierten» existenten Menschen zu-

kommt.

156



stimmien Menschen? Wir sehen zur Beantwortung dieser Frage
keine andere Moglichkeit — wenn wir einige periphere Punkte
beiseite lassen diirfen — als auf die paradoxe Formel der «ur-
spriinglichen Wiederholung» zuriickzugreifen. Jeder einzelne
Mensch verwirklicht auf einmalige Weise sein Menschsein und
stirbt am Ende seinen Tod, gleichgiiltig, ob und wie weit er sich
jeweils seiner Singularitit bewuBt ist. Allein gerade weil dies
fiir jeden Einzelnen gilt, «<wiederholen» sich in gewissem Sinne
Einmaligkeit und Einzigkeit des Lebens und des Sterbens mit
jedem Menschen, ohne daBl in der Wiederholung die Einmalig-
keit als Einmaligkeit und die Einzigkeit als Einzigkeit aufgeho-
ben wiirden. In dieser Bedeutung der urspriinglichen Wieder-
holung gehoren sie *® zum Begriff des Wesens des Menschen;
derart, dal} sie trotzdem der singuliren Existenz etwa des Sokra-
tes oder jenes Kindes, das ich gestern auf der Wiese vor dem
Hause Wucherblumen pfliicken sah, Raum lassen. Bestimmt man
die Geschichtlichkeit als ein solches zeitliches Leben, das sich
seines vergehenden temporalen Daseins zugleich bewufit sein
kann, dann ist das Wesen des Menschen in sich geschichtlich —
eine Charakterisierung, in der offensichtlich Einmaligkeit und
Einzigkeit mitenthalten sind. Es diirfte nicht nétig sein, den ge-
meinten Wesensbegriff auf seine weiteren konstitutiven Merk-
male hin auseinanderzulegen, damit das einsichtig wird, auf das
es uns hier ankommt: daB er niamlich der philosophischen An-
thropologie die Allgemeingiiltigkeit ihrer Aussagen sichert, so-
fern und soweit ihrer Begrifflichkeit das addquate Erfassen und
Explizieren des menschlichen Wesens gelingt. Denn weil dieses
sich «in» jedem Menschen als seine Humanitas konstituierend
urspriinglich wiederholt, deshalb miissen ihre Erkenntnisse fiir
jeden Einzelnen gelten, ohne doch seine Singularitit und seine
kontingente Wirklichkeit zu tangieren **. Nur beilidufig soll an-

23 Einzigkeit und Einmaligkeit werden hier nicht im emphatischen, ethisch-
existenziellen Sinne, sondern als ontische Bestimmungen gebraucht. Als
solche sind sie fiir die menschliche Existenz nicht spezifisch, gelten vielmehr
fiir alles — mindestens lebendige — eigenstindige Seiende.

2 Aus diesem Grunde bewahrt der Begriff der Geschichtlichkeit seinen
prizisen Sinn, was gegen Bollnow zu betonen ist, der im Zusammenhang
einer Auseinandersetzung mit Jaspers behauptet: «Indem Jaspers aber an
der Gleichheit einer Wesensstruktur der Menschheit festhdlt, nimmt er der
Geschichilichkeit des Menschen die eigentliche Schirfe»; O.F. Bollnow: Exi-

157



gemerkt werden, daB der angestrebte Wesensbegriff die Frage
gegenstandslos macht, ob er auch auf individuelle Menschen —
z. B. Sokrates — anwendbar sei oder ob das Diktum Thiels zu-
trifft: «Vom Einzelnen gibt es keine Wesensdefinition **.»

Wir wollen jetzt diese abstrakten Erorterungen verlassen und
uns — freilich nur flichtig — einem «inhaltlichen» Problem der
Wesenshestimmung des Menschen zuwenden. Dabei tritt dann
sogleich die auBerordentliche Schwierigkeit der philosophischen
Anthropologie, jenes Wesen angemessen zu ergreifen und fiir
ihre Aussagen einen begriindeten Anspruch auf Allgemeingiiltig-
keit zu erheben, zutage. Die helle Hautfarbe kann, sagten wir,
offenbar nicht einen wesentlichen Zug des Menschseins bilden.
Wie steht es aber mit der Geschlechtlichkeit als eines vermut-
lich den «ganzen Menschen» durchwaltenden Merkmalskomple-
xes, wenn wir ihn auch nur in der korperlichen und leiblichen
Sphare mit einiger Sicherheit zu fassen bekommen? Man darf
es doch wohl als ein Verwunderung verdienendes Faktum be-
zeichnen, dall in den abendldndischen Philosophien — im Un-
terschied zu den drei andern Ausdrucksmedien der Menschheits-
problematik: den Mythen, Religionen und Dichtungen — die
Tatsache, dal der Mensch wie alle iibrigen Lebewesen in zwei
Geschlechtern vorkommt, einen verschwindenden Reflex hinter-
lassen hat, von Platon und Schopenhauer, allenfalls auch noch
von Augustin, Feuerbach, Kierkegaard und sonstigen gelegent-
lichen Bemerkungen abgesehen. Und ist es dann ein bloBer Zu-
fall, daB es zugleich diese Denker — von denen nur dem ersten
die unbestrittene Wiirde gelassen wird, Reprasentant der «gro-
Ben» Philosophie zu sein — gewesen sind, die den Tod zum
Thema eines eindringlicheren Nachdenkens gemacht haben °,
tibrigens auch hier in Uebereinstimmung mit den drei erwihnten
Gestalten auBlerphilosophischer Provenienz, in denen sich die
Menschheit iiber sich selbst klar zu werden versuchte? Freilich
hat Kant in einem Briefe aus dem Jahre 1795 einmal gestanden:
«So ist mir ndmlich die Natureinrichtung: daB alle Besaamung

stenzphilosophie und Geschichte. Blitter f. deutsche Philos. 11 (1937/38),
S. 362.

% M., Thiel: Was ist der Mensch? Divus Thomas 20 (1942), S. 10.

% Das gleiche Zusammentreffen wiederholt sich in der zeitgengssischen
PlLilosophie bei Simmel und Scheler.

158



in beyden organischen Bereichen zwey Geschlechter bedarf, um
ihre Art fortzupflanzen, jederzeit als erstaunlich und wie ein
Abgrund des Denkens fir die menschliche Natur aufgefallen **.»
Indessen wirkte sich dieses Erstaunen nicht weiter aus. Wir
suchen nicht nach den «verborgenen» Motiven, welche die frag-
liche Liicke in den philosophischen Systemen bedingt haben
mogen; jedem steht es frei, darin das Dokument einer groBarti-
gen geistigen Souverdnitat iiber die «Natur», zu der die Ge-
schlechtlichkeit offenbar gehort, zu sehen. Gewill reicht Feuer-
bachs ironische Bemerkung zur Erklirung des Sachverhaltes
nicht aus: «Der Geschlechtstrieb ist aber so wenig ein Freund
der Philosophie, insbesondere der speculativen, und spricht so
wenig zu Gunsten der Realitit der Allgemeinbegriffe, daBl er
vielmehr die auf die dullerste Spitze getriebene Realitit der In-
dividualitit ausdriickt, denn erst in ihm vollendet sich die In-
dividualitit **.» Es ist nicht von vornherein ausgemacht, da} die
Geschlechtlichkeit wirklich als konstitutives Merkmal in die
Wesenshestimmung des Menschen aufgenommen werden muB;
aber es liflt sich schwerlich umgehen, wenigstens die Frage zu
stellen. Allerdings wird damit der philosophischen Anthropo-
logie das InferiorititsbewuBtsein bestirkt, von den hohen Auf-
schwiingen der Philosophie abgefallen, Zeugnis des epigonenhaf-
ten «Niedergangs» der groflen Tradition und in den Rang der
Sophistik oder der nachidealistischen Zeit gestoflen zu sein.
Wenn sie daraus lernt, daB sie keineswegs das Ganze der Philo-
sophie, auch nicht ihr «Zentrum» ausmacht, sondern einen Aus-
schnitt aus der Gesamtproblematik darstellt, dann mag sie sich
im tibrigen mit den Abwertungen ihrer Arbeit ruhig abfinden.

Wie steht es also mit der Geschlechtlichkeit: eignet sie dem
Wesen des Menschen? Scheler hat der Frage in einem frithen
Aufsatz (Zur Idee des Menschen) eine Seite gewidmet®’, der
sich nicht viel entnehmen liBt. Er meint, es gehore «eben zum
Wesen des Menschen selbst. .., immer entweder minnlich oder
weiblich zu sein». «Auch die Idee eines Menschen, der Mann
und Weib umfassen soll, ist nur eine minnliche Idee»; nur der

27 Zit. nach H. Heimsoeth: Kants Philosophie des Organischen in den letz-
ten Systementwiirfen. Blitter f. deutsche Philos. 14 (1940), S.85, Anm. 10.

28 A.a, 0., S.460.

20 M. Scheler: Vom Umsturz der Werte. Band 1, S.311f. Leipzig 1919.

159



Mann kénne «so ,geistig’, so ,dualistisch’ und so — kindlich»
sein, um «die Tiefe des Unterschiedes zuweilen zu iibersehen,
den man den geschlechtlichen nennt». Die iibrigen Bemerkun-
gen zum Thema epthalten eine etwas peinliche Polemik gegen
die «Bildungsdamen», deren Ton verrit, da auch er jene fatale
Linie der Philosophen, die iiber «die Weiber» geschrieben haben,
fortsetzt — fatal deshalb, weil die als «Erkenntnisse» angebote-
nen AeuBlerungen nur allzu deutlich ihre Herkunft aus Enttdu-
schungen und Sehnsiichten verraten. Dagegen hat Thiel mit
vorbildlicher Leidenschaftslosigkeit das «Verhiltnis der beiden
Geschlechter zur menschlichen Wesenheit» diskutiert und das
Problem in gewissem Sinne «gelost», wenn man die Demonstra-
tion der Fihigkeit der scholastischen Philosophie, auch ihm mit-
tels der sauberen Subsumtion unter die von ihr bereitgestellte
Begrifflichkeit gewachsen zu sein, eine «Losung» nennen will *°.
Soviel wir sehen ist sonst — die Studie Binswangers iiber Freuds
Anthropologie ausgenommen * — in der gegenwiirtigen, um eine
philosophische Anthropologie kreisenden Literatur die Frage
nirgends aufgeworfen worden; denn beildufige Hinweise darauf,
daBl auch die Sexualitit zur menschlichen Triebhaftigkeit gehore,
oder tiefsinnige «metaphysische» Spekulationen iiber die Ge-
schlechtlichkeit wird man kaum als ernsthafte Problembearbei-
tungen anerkennen konnen.

Nicht bestreiten liBt sich, daB8 jeder Mensch entweder ménn-
lich oder weiblich ist (von den sehr seltenen echten Hermaphro-
diten abgesehen). Kann dieses Faktum jenem «auBlerhalb» des
Wesens liegenden, etwa die jeweilige «zufillige» Wirklichkeit
mitbestimmenden Bereich zugeschoben oder muf} es in die essen-
tielle Bestimmung der Humanitas aufgenommen werden? Sup-
ponieren wir den zweiten Fall, dann folgt daraus mindestens die
Unhaltbarkeit der beanspruchten Allgemeingiiltigkeit der anthro-
pologischen Aussagen; sie konnen von vornherein nur das ménn-
liche oder das weibliche Wesen — nicht «des» Menschen, son-
dern des minnlichen oder des weiblichen Menschen treffen. Das

% M. Thiel: Verhiltnis der beiden Geschlechter zur menschlichen Wesen-
heit und zueinander in allgemein philosophischer Betrachtung. Divus Tho-
mas 12 (1934), S. 3 ff.

3 L.Binswanger: Freuds Auffassung des Menschen im Lichte der Anthro-
pologie. Nederl. Tijdschr. voor Psychologie 4 (1936), S. 3 ff.

160



Wesen «des» Menschen bricht gleichsam entzwei. Dieser Konse-
quenz dadurch zu entgehen, dal man ihm lediglich eine mann-
weiblich «neutrale» oder eine androgyne Geschlechtlichkeit zu-
billigt, scheitert an der Erfahrungsleere und Unverifizierbarkeit
eines solchen Begriffes. So scheint nur die erste Moglichkeit der
vorhin exponierten Disjunktion iibrigzubleiben. Ihr kommt un-
sere Sympathie und auch ein gewisser humaner «Idealismus»
entgegen, die mit einer Art Erleichterung nach dem Reservat
einer geschlechtslosen «Menschlichkeit» greifen werden und den
«Kern», also das Wesen des Menschen von der storenden und
belastenden Sexualitdat befreit sehen. Indessen wird man trotz-
dem diese «Losung» nicht mit sonderlich gutem Gewissen akzep-
tieren konnen. Zumal die christliche Anthropologie diirfie eini-
ges dagegen einzuwenden haben, wenn anders sie an der Lehre
vom «gefallenen» Menschen — die mindestens bei Augustin un-
Iosbar an die Geschlechtlichkeit gekniipft ist — festhalten will.
Ueberdies ist der schlichte Eindruck, daB3 die Geschlechtlichkeit
den Menschen in einer tief- und durchgreifenden Weise prige,
zu zwingend, als dal man sich mit der angedeuteten bequemen
Auskunft zufrieden geben konnte, wobei es iibrigens noch einer
sorgfiltigen und vermutlich nicht leichten Untersuchung des
Verhiltnisses zwischen dem Wesen des Menschen und den «zu-
falligen», dessen Wirklichkeit mitdeterminierenden Faktoren be-
diirfte.

Es kann hier nicht unsere Absicht sein, das aufgeworfene Pro-
blem zu lésen oder auch nur zureichend zu formulieren; viel-
mehr wollten die kurzen Erorterungen das BewuBtsein fiir die
Schwierigkeiten wecken, in die eine philosophische Anthropo-
logie bald gerit, wenn sie sich den «Inhalten» des menschlichen
Wesens nihert. Die Geschlechtlichkeit ist ja wohl die «allge-
meinste», umfassendste derjenigen Bestimmungen, die auf «das»
Menschsein des Menschen schlechthin folgen — umgreifender
jedenfalls als die erblichen, konstitutionellen, rassischen, volks-
miBigen, landschaftlichen, historischen, nationalen, staatlichen,
wirtschaftlichen, kulturellen, sozialen, moralischen und situativen
Determinanten. Ob und wieweit diese in den Wesenbegriff aufge-
nommen werden miissen, und im positiven Fall: in welchem Kon-
kretionsgrade, bleibe dahingestellt; ihre Wirkkraft als solche wie
im einzelnen Menschen ist sehr unterschiedlich. Jedoch spielen

11 161



sie offenbar weniger als Gegenstand der philosophischen Anthro-
pologie ** denn vielmehr als den Anthropologen und sein Erken-
nen prigende «subjektive» Faktoren eine Rolle. Und damit sto-
Ben wir auf ein auBerordentlich komplexes Problem.

Der Anspruch der philosophischen Anthropologie auf Allge-
meingiiltigkeit ihrer Befunde und Interpretationen hat zur not-
wendigen Voraussetzung die zunichst weder erweishbare noch
widerleghare Annahme, da} sich die «menschliche Natur» oder
das Wesen des Menschen in allen Individuen und zu allen Zei-
ten «gleichbleibt». An dieser dem Historismus widersprechenden
Hypothese hat z. B. auch Dilthey festgehalten, trotz seiner —
das eigene Interesse und die eigene Forschungsrichtung wie so
oft verabsolutierenden — Behauptung: «Was der Mensch sei,
sagt ihm nur seine Geschichte **.» Eine ganz andere Frage ist
die, wieweit es uns, d. h. den um die Anthropologie Bemiihten,
jeweils tatsiachlich gelingt, jenes Wesen des Menschen adiquat
zu erkennen und in einer umfassenden Lehre begrifflich zu ex-
plizieren. Hier greifen nun die erwihnten mannigfachen, den
einzelnen Forscher gestaltenden Determinanten entscheidend ein
und bestimmen Enge und Weite, Oberflichlichkeit und Tiefe,
Wirklichkeitsflucht und -treue seines Blickes und auslegenden
Verstindnisses. In dieser Hinsicht, scheint uns, kann man die
kritische Zuriickhaltung und schwebende methodische — nicht
prinzipielle — Skepsis nie weit genug treiben. Inshesondere wer-
den die anthropologischen Thesen dadurch, dal man sie als
«phinomenologische» proklamiert und sich solcherart die «phi-
nomenologische Schlichtheit» als Privileg reserviert, nicht weni-
ger «theoretisch», «dogmatisch», «konstruktiv», «gewaltsam».
Vielmehr gilt es, Pleners «Prinzip der Unergriindlichkeit des
Menschen» oder der «offenen Frage *'» mit einer nicht erlah-
menden Unerbittlichkeit und Wachheit festzuhalten. Dann be-
steht auch kein zwingender Grund, mit Jaspers bereits die Mog-
lichkeit oder das Recht der Idee einer philosophischen Anthropo-
logie zu bestreiten, womit er iibrigens mit Horkheimer zusam-

3 Vgl. zum Problem auch K. Léwith: Die Einheit und die Verschiedenheit
der Menschen. Philosophia 3 (1938), S. 444 ff.

8 VW, Dilthey: Gesammelte Schriften, Band 8, S.224. Leipzig und Ber-
lin 1931.

3 H. PleBner: Macht und menschliche Natur. S.27 ff., 40 ff. Berlin 1931.

162



mentrifft, der meinte: «Der Versuch, den Menschen als feste
oder werdende Einheit zu begreifen, ist eitel *.»

Der Historismus (und Soziologismus) behilt stets dort recht *,
wo er ein sich selbst verabsolutierendes, als «endgiiltig» oder
«apriorisch» sich anbietendes anthropologisches Diktum auf die
seine Geltung begrenzenden geschichtlichen und gesellschaft-
lichen Bedingungen des Forschers hin relativiert. Ihnen entwin-
det sich keiner ganz, keiner kann faktisch reines erkennendes
Auge sein. Auch die tatsichliche gedankliche Konzeption des
Wesensbegriffes und der Idee des Menschen unterliegt bereits
diesen Beschrinkungen, obzwar sie sich ihrer Intention gemill
davon zu befreien sucht. Aber vollig verfehlt scheint es uns zu
sein, aus der «Not» der historischen, wirtschaftlichen, sozialen
und andern Abhingigkeiten des Anthropologen eine polemische
«Tugend» zu machen und das Wesen als Funktion der jeweili-
gen geschichtlich-gesellschaftlichen Situation einschliefllich ihrer
praktischen Verinderung zu bestimmen, wie es Marcuse getan
hat. Er schreibt: «Indem an Stelle der Sorge um die absolute
GewiBheit und Allgemeingiiltigkeit der Erkenntnis, die in der
traditionellen Lehre vom Wesen herrschend war, die Sorge um
die geschichtliche Praxis tritt, hort der Wesensbegriff auf, ein
Begriff der reinem Theorie zu sein; er kann daher auch nicht
mehr im bloBen Denken und in der bloBen Anschauung Erfiil-
lung finden. Das hei3t nicht, daB} er auf Wahrheit verzichtet oder
sich mit der ,Wahrheit’ begniigt, die nur fir bestimmte Indivi-
duen und Gruppen giiltig wire *.» Genau das letztere ist jedoch
die unausweichliche Konsequenz, wenn das «Wesen des Men-
schen» von vornherein mit der Absicht entworfen wird, der —
revolutioniren oder sonst einer — politischen Praxis ein «theo-
retisches», d. h. ideologisches Mittel bereitzustellen, was offen-
bar am besten so gelingt, da die aktuellen historisch-sozialen
und 6konomischen Verhiltnisse der Einzelnen oder einer Gruppe
als vermeintlich konstitutive Momente in den bewulit histori-
sierten Wesensbegriff aufgenommen werden. Damit tritt gerade

35 M. Horkheimer: Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie. Zeit-
schr. f. Sozialforsch. 4 (1935), S. 24.

% Vgl. dazu P.L.Landsberg: Einfithrung in die philosophische Anthropo-
logie, S. 39 ff. Frankfurt a. M. 1934,

%7 A.a. 0., S.26.

11* 163



das ein, wogegen sich Marcuse bei anderer Gelegenheit verwahrt:
er wird «im Sinne einer opportunistischen Niitzlichkeitsphilo-
sophie **» degradiert und verliert jeden Wahrheitsanspruch. Man
kann keinen Forscher daran hindern, «die Aufzeigung und Fest-
haltung des Wesens ... zur Leitidee der verindernden Praxis»
zu machen, denn das ist seine private Angelegenheit, bzw. die
der Gesellschaft, deren Exponent er ist; er hat damit die — ge-
wiBl nie rein zu realisierende — forschende Haltung verlassen.
Allein wenn Marcuse behauptet, dall damit erst «der ganze Un-
terschied des materialistischen Wesensbegriffs zu den Wesens-
begriffen der idealistischen Philosophie deutlich» werde, und
hinzufiigt: «Wie sein Inhalt ein geschichtlich-praktischer ist, so
steht auch die Weise seiner Erfassung unter geschichtlich-prak-
tischen Voraussetzungen **», dann wird man dagegen sagen miis-
sen, daf} solcherart iiberhaupt jeder verniinftige Sinn des Wesens-
begriffes preisgegeben wird — von der letzten Wendung abge-
sehen, die als Konstatierung eines Faktums auf alles menschliche
Erkennen zutrifft.

Ritter hat von Schelers Anthropologie und Heideggers Da-
seinsanalytik gesagt, es werde darin eine «Absolutsetzung des
eigenen Ich» vollzogen, und das sei «die letzte und zugleich not-
wendige Konsequenz der Anthropologie als metaphysische Lehre
vom Wesen des Menschen **». Ob das im vorliegenden Fall rich-
tig ist, interessiert uns nicht. Indessen wird man unabhingig
davon eingestehen miissen, dafl damit eine mogliche, jeder An-
thropologie sehr naheliegende Gefahr des Abgleitens namhaft
gemacht wird, auch wenn sie sich nicht in der extremen Form
einer «Verabsolutierung» der eigenen Existenz verwirklicht. Der
kritische Anthropologe sollte fiir den Einwand, er bausche in
seiner Lehre individuelle Eigentiimlichkeiten seiner Person und
Lebensgeschichte zu angeblichen Wesensziigen des Menschen auf,
stets ein offenes Ohr bewahren und sich dessen eingedenk sein,
daBl der Sprung iiber den eigenen Schatten auch der intensivsten
Anstrengung versagt bleibt. Die mehr oder minder groBen Reste

38 H.Marcuse: Ueber konkrete Philosophie. Arch. f. Sozialwissensch. u.
Sezialpol. 62 (1929), S. 121,

3 Zum Begriff des Wesens, a. a. 0., S. 28.

% J. Ritter: Ueber den Sinn und die Grenze der Lehre vom Menschen,
S. 28. Potsdam 1933.

164



des blick- und verstindnisbeschrinkenden Gebundenseins an
seine Grenzen der Menschlichkeit, seine Aengste und Sehn-
siichte, seine Selbsttduschungen, an die Begabung, die historische
und soziale Situation usw. lassen sich nie vollig austilgen. Trotz-
dem wird das jeweilige Selbstverstindnis ** die erste und die
letzte Erkenntnisquelle der philosophischen Anthropologie sein
miissen. Aber dieses Selbstverstandnis ist kein statisches, erstarr-
tes, in sich geschlossenes Gebilde ; vielmehr gliedert es sich stin-
dig im Handeln, vor allem in der Begegnung und Auseinander-
setzung sowohl mit geschichtlichen wie gegenwirtigen Menschen
als Prozell wechselseitiger Erhellung und Erweiterung aus. Nur
so lassen sich ihm die «allgemeinmenschlichen», d.h. fiir das
Wesen des Menschen giiltigen Ziige mit einiger Wahrscheinlich-
keit entnehmen und gegen die individuellen Besonderheiten
distanzieren. Denn die philosophische Anthropologie ist weder
eine stilisierte Autobiographie noch eine Konfession des Anthro-
pologen, obzwar es sich nicht leugnen liBt, daB diese literari-
schen Dokumente ein kritisch auszuwertendes Material fiir jene
sein konnen *.

Wir haben oben betont, daB zum Wesen des Menschen auch
seine wesensmilligen Moglichkeiten gehoren. Die «Moglichkeit»
spielt sowohl bei Jaspers wie bei Heidegger — trotz der, wie
Frank mit Recht bemerkt, «bis in die letzten Grundlagen» rei-
chenden Unterschiede ihrer Philosophien®® — eine fundamentale
Rolle. Heidegger sagt vom Dasein, es sei «primir Moglichsein»;
er kennzeichnet es niher folgendermaBlen: «Das Moglichsein, das
je das Dasein existenzial ist, unterscheidet sich ebensosehr von
der leeren, logischen Moglichkeit wie von der Kontingenz eines
Vorhandenen, sofern mit diesem das und jenes ,passieren’ kann.
Als modale Kategorie der Vorhandenheit bedeutet Moglichkeit
das noch nicht Wirkliche und das nicht jemals Notwendige. Sie
charakterisiert das nur Méogliche. Sie ist ontologisch niedriger als
Wirklichkeit und Notwendigkeit. Die Moglichkeit als Existenzial

4 Vel. dazu P.L.Landsberg, a.a.0., S.31ff.; H.R.Giinther: Das Pro-
blem des Sichselbstverstehens. Berlin 1934; Th. Litt: Die Selbsterkenntnis
des Menschen. Leipzig 1938.

% Vgl. G. Misch: Geschichte der Autobiographie. Leipzig und Berlin 1907,

%3 E. Frank: Die Philosophie von Jaspers. Theol. Rundschau, N. F. 5
(1933), S. 303.

165



dagegen ist die urspriinglichste und letzte positive ontologische
Bestimmtheit des Daseins **.» Wie dagegen Jaspers’ Begriff der
«existenziellen Moglichkeit» abzugrenzen wire, kann hier nicht
untersucht werden; desgleichen miissen wir es uns versagen, die
Griinde aufzudecken, die es verstindlich machen wiirden, warum
der — mehrdeutigen — «Moglichkeit» gerade im Hinblick auf
das menschliche Sein eine entscheidende Wichtigkeit eignet. Fiir
den vorliegenden Zusammenhang geniigen zwei Bemerkungen.
Einmal soll der Ausdruck «wesensmiBige Moglichkeiten» die
Grenzen andeuten, die dem Menschen riicksichtlich seines fak-
tischen Seint — im Unterschied zu den unbegrenzten Wiinsch-
und Denkbarkeiten — von seinem Wesen her gezogen sind. Zum
andern muB} die philosophische Anthropologie unseres Erachtens
darauf beharren, dafl iiber diese wesensmifBligen Moglichkeiten
zuletzt allein von ihrer Verwirklichung — sei es im eigenen oder
in einem fremden Leben — her entschieden wird; denn sonst
verliert sie allzu leicht die sachliche Niichternheit des Erkennens
und gerit in ein halt- und bodenloses phantastisches Schwirmen,
welches die menschlichen Moglichkeiten mit denen des Denkens
und der Gotter verwechselt. Fir sie bleibt die Wirklichkeit die
hochste maBgebende Instanz. Aber greift nicht in die Wirklich-
keit sowohl wie in das Wesen des Menschen sein Selbstverstind-
nis und damit die mogliche wesensfremde Phantastik ** als ein
«realer», seinsverwandelnder Faktor ein? Ist er nicht faktisch
das, als was er sich versteht?

Vom auBlermenschlichen Seienden (Dingen, dinglichen Bezie-
hungen, Pflanzen, Tieren) liBit sich mit einem gewissen berech-
tigten «naiv-realistischen» Sinne sagen, es «verhalte sich» in sei-
nem vorgegenstiandlichen Was- und Dal}-sein «gleichgiiltig» gegen
das Erkanntwerden; am Monde wird nichts verandert, ob ich
ihn sehe oder nicht. In der Selbstbesinnung liegt die Situation
offenbar grundsitzlich anders; und zwar deshalb, weil der Re-
flexionsakt als solcher einen konstitutiven Faktor dessen, was
als «Selbst» erhellt und umfaBlt wird, darstellt. Vernunft und

“ AaO, 5.1431,

% Die Wesensfremdheit bezieht sich auf die moglichen Inhalte, nicht auf
die Phantastik als solche, als Aktion; denn gerade ihre Fihigkeit zur Bil-
dung inhaltlich unbegrenzter Selbstauslegungen wird man wahrscheinlich als
ein Wesensmerkmal des Menschen ansehen miissen.

166



Freiheit erméglichen dem Menschen, nicht nur das zu sein, was
er «von Natur her» je schon ist und sein muB, sondern iiberdies
etwas aus sich zu «machen» (Kant). Das «zu Machende» braucht
nicht an einem fremden Personlichkeitsvorbild oder «Existenz-
ideal» orientiert zu sein — gerade dann riickt die Gefahr nahe,
zu verfehlen, auf was es in jener Forderung ankommt: das
«Werde, was du bist», das Wesentlich-werden, das Sich-selbst-
wiihlen und -finden oder wie die stets auf denselben Punkt hin-
weisenden Wendungen lauten mogen. Die Moglichkeit, mich in
meinem Sein «verlieren» oder in einem emphatischen Sinne «ge-
winnen» zu konnen, womit ich erst eigentlich in der Helligkeit
des Selbstseins werde, was ich «von Natur aus» dumpf bin: diese
Moglichkeit des «existenziellen Aufschwungs» ist, von Kierke-
gaard abgesehen, von niemandem in der Reinheit und Entschie-
denheit als eine unverlierbare Gestalt des Philosophierens ver-
treten worden wie von Jaspers. In der Sache reicht sie bis auf
die Urspriinge des abendliandischen Philosophierens zuriick; denn
die ethische — oder wie man heute sagt — existenzielle Rele-
vanz *® blieb durchwegs ein spezifisches Merkmal des philosophi-
schen gegeniiber allem gegenstindlich-wissenschaftlichen Erken-
nen. Die philosophische Anthropologie darf dieses Motiv am
allerwenigsten preisgeben ¥, trotz ihres Driangens auf niichterne
wirklichkeitsangemessene Forschung. Allein sie stoBt damit auf
eine Stelle, die ihr zum Verhingnis werden kann. Das Bestreben
des Philosophen, die héchsten, seltensten Maoglichkeiten des
Menschseins gegen die «durchschnittlichen» trivialen und rui-
nosen Wirklichkeiten faktischen Menschentums zu bewahren,
macht ihn fiir diese, die auch zum Wesen der Humanitas ge-
horen, blind und ungerecht. In seinem «idealisierten» Selbstver-
standnis sind die Ziige des «Niedrigen» ausgestrichen; in der
zarten Sorge um den Adel des Menschen — Jaspers ist uns dafiir
ein Beispiel — fliichtet er erschreckt und angewidert vor dem
Allzumenschlichen und erklirt es fiir eine der Philosophie un-
wiirdige Aufgabe, sich ihm zuzuwenden oder auch nur standzu-

¢ Die existentielle bildet gegeniiber der ethischen Relevanz insofern den
umfassenderen Begriff, als sie die iiblich gewordene Beschrinkung des Ethi-
schen auf das Gute, bzw. Gesollte durchbricht und die Selbstgestaltung des
ganzen seienden Menschen intendiert.

% Vgl. F. J. Brecht: Der Mensch und die Philosophie. Halle a.d.S. 1932.

167



halten. Er neigt zur Unterschitzung der Grenzen dessen, was der
Mensch aus den ihm gegebenen wesensmifligen Moglichkeiten
machen kann, zumal sie in der Tat nicht festgelegt sind. «Es ist
die wesentliche Frage des menschlichen Tuns», sagt Jaspers,
«was es planvoll als Zweck wollen kann und was nicht; oder was
es begehren kann und was als begehrt gerade verschwindet; oder
was es planend auch faktisch erreichen kann, und was es da-
durch, daf} es zweckhaft wird, gerade unmoglich macht. Machte
man sich etwa zum Ziel, eine Personlichkeit eigenstindiger und
eigentiimlicher Art zu werden, so wiirde man ein kiinstliches Ge-
bilde mit lauter Larven, bis in den Kern ohne Wirklichkeit,
also gerade keine Personlichkeit, sondern eine ingstlich ge-
pflegte Figur. Personlichkeit wird der Mensch nur, indem er sich
um die Sache kiimmert, in Tiatigkeit und Handeln in der Welt
etwas hervorbringt. Wie mit der Personlichkeit ging es mit allen
substantiellen Gehalten. Man kann aus ihnen wollen, sie indirekt
wecken, an ihrem Mal3stab sein Dasein stindig formen, aber man
kann sie nicht wollen *%.»

Wenn etwa Rothacker schreibt: «Am inneren Reifen, d. h.
einem objektiven WerdeprozeBl, findet das Tun und Machen
seine Grenze **», dann scheint das auf den ersten Blick einleuch-
tend zu sein; denn gerade die sogenannten organischen Lebensab-
ldufe sind dem willentlichen Zugriff ganz oder doch weitgehend
entzogen. Aber einmal vermag der Mensch sie im Selbstmord
radikal zum Stillstand zu bringen; und andererseits beruht
Rothackers These auf der verfehlten stillschweigenden Voraus-
setzung, als sei die titige Vernunft oder der Geist eine dem
«seelischen» oder «vitalen» Geschehen «aufliegende» und es
«iiberformende» «Schicht», wihrend der Besinnungsakt in Wirk-
lichkeit gleichsam «querstehend» jenes durchgreift. Ob und wie
weit das inhaltliche Selbstverstindnis eines Menschen sein Sein
und Wesen «substanziell» verindern kann, ist eines der schwer-
sten, noch keineswegs gelsten Probleme der philosophischen An-
thropologie. Wir sehen die Neigung, das unbestreitbare «formale»
Sich-zu-sich-selbst-verhalten-kénnen und die darin wurzelnde

8 K. Jaspers: Vernunft und Existenz, S. 88. Groningen 1935.
% E, Rothacker: Tatkrifte und Wachstumskrifte. Blitter f. deutsche Phi-
los. 17 (1943/44), S. 47.

168



Fahigkeit der bewuBten Selbstgestaltung auf die jeweiligen «In-
halte», in denen der Einzelne sich erblickt und versteht, auszu-
dehnen. Damit schlagen die in der Selbstauslegung statuierten
«Ideale» allzu leicht in vielleicht hohe, faszinierende, jedoch
bloB «ideologische», das Wesen und die Wirklichkeit verhiil-
lende Selbsttauschungen um. Um dieser Gefahr willen vor allem
haben wir den Begriff der Idee des Menschen von demjenigen
seines Wesens unterschieden und dessen Erkennbarkeit an seine
Wirklichkeit gebunden. Die philosophische Anthropologie mull
sich im Entwurf der Idee den Blick fiir die hochsten Moglich-
keiten des Menschseins offenhalten, auch wenn sie nur im Vor-
iibergleiten als zerbrechliche Gestalten einen Augenblick in die
Erscheinung treten und durch ihr flichtiges Dagewesensein ihr
Recht bezeugen. Sie muB} sich aber gleichzeitig die unerbittliche
Hirte und die jeder Wertung sich enthaltende Niichternheit be-
wahren, um jenes Faktum zu sehen, das Jacob Burckhardt auf
die Formel gebracht hat: «Auf Erden ist das Unsterbliche die

Gemeinheit.»

169



	Idee, Wesen und Wirklichkeit des Menschen : Bemerkungen zu einem Grundproblem der philosophischen Anthropologie

