
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 4 (1944)

Artikel: Philosophie des Barock

Autor: Herbertz, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie des Barock.

Von Richard Herbert z.

Schon der Titel dieser Arbeit gibt Anlaß zu kritischen Bedenken.

Gibt es überhaupt eine Philosophie des Barock? Selbstverständlich

ist das nicht. Denn mit dem Ausdruck Barock bezeichnen

wir ja geläufigerweise einen bestimmten Kunststil einer
bestimmten Zeitepoche, nämlich den nachrenaissancistischen
abendländischen Kunststil des Zeitalters, das wir durch die
Jahreszahlen 1550 bis 1700 so ungefähr abgrenzen können. Nun
sind wir freilich in einem anderen Fall gewohnt, unbedenklich
und ohne weiteres den Namen des Kunststiles einer bestimmten
Zeitepoche auch zur Bezeichnung der Philosophie des betreffenden

Zeitalters zu verwenden: Philosophie der Renaissance! Und
hier wird das analoge kritische Bedenken: «Gibt es überhaupt
eine Philosophie der Renaissance?» nicht so leicht in uns
aufsteigen. Denn einerseits läßt sich der Ausdruck «Renaissance»,

Wiedergeburt, sinnvoll ebenso zur Bezeichnung der Wiederbelebung

philosophischer wie künstlerischer Geistesschätze verwenden.

(Wobei wir uns freilich der Aequivolcation bewußt bleiben
müssen!) Anderseits hat die «Philosophie der Renaissance» so
viele prägnante und typische Beweise ihres Daseins geliefert
(zum Beispiel: die florentinische Akademie!), daß an ihrer
Existenz füglich nicht gezweifelt werden kann. Grundsätzlich aber
kann das erwähnte kritische Bedenken im einen wie im andern
Fall erhoben werden. Es lautet: Ist das, was wir «Stil» nennen,
ein geistiges Phänomen, das nur in der Kunst offenbar wird?
Oder ist Stil letzten Endes ein philosophisches «Urphänomen»,
also ein Phänomen, das im gesamten Lebensgefühl, im
«Weltanschaulichen» seine Wurzel hat und daher auch in sinnvoller
Weise zum Gegenstand philosophischer Untersuchung gemacht
werden kann und muß? So daß also jeder Kunststil letzten
Endes im Philosophischen gründet. Wir sind dieser Ueberzeu-

gung und glauben also, daß eine philosophische Vertiefung des

Stilbegriffes gebieterisches Postulat ist. Darüber hinaus sind wir

102



zu der Ueberzeugung gelangt, daß eine Anerkenntnis, die für
die Renaissance recht ist, auch für das Barock billig sein muß.
Die Anerkenntnis nämlich, daß — genau so wie der Kunststil
der Renaissance —• auch derjenige des Barockzeitalters einen

einzigartigen, spezifischen, und zwar philosophischen geistigen
Gehalt zum Ausdruck bringt, der uns berechtigt, genau so von
einer Philosophie des Barock zu sprechen wie von einer
Philosophie der Renaissance. Als ein Kriterium dieses Sachverhaltes
sehen wir die Tatsache an, daß es die Philosophen immer wieder

gedrängt hat, zu den «Ideen» der Renaissance und des

Barock in kritischer Wertvergleichung Stellung zui nehmen.
Denken wir z. B. an die Abwertung des Barock zugunsten der
Renaissance durch Jacob Burckhardt und Benedetto Croce und
umgekehrt an die Abwertung der Renaissance zugunsten des

Barock durch Oswald Spengler. Solche Wertvergleichungen stellen

uns aber vor das Problem der Prinzipien und Maßstäbe des

«richtigen» Wertens. Dies ist aber ein im eminenten Sinne
philosophisches Phänomen. Damit haben wir freilich unsere These,
daß jeder Kunststil letzten Endes im Philosophischen gründe,
nur durch ein «argumentum ad hominem» gestützt. Wir bleiben
also verpflichtet, diese These auch durch rein sachliche
Argumente zu begründen. Diese objektive Vertiefung des Stilbegriffes

möchten wir durch folgende Ueberlegung anstreben: Ein
Kunststil ist zweifellos zunächst ein reines Ausdrucksphänomen.
Er kennzeichnet eine bestimmte Art und Weise künstlerischer
Darstellung. In ihr kommt psychologisch die persönliche
geistige Eigenart, die «Individualität» des darstellenden Künstlers
zum Ausdruck, phänomenologisch die Eigenart des «intentiona-
len Aktes» und der Erlebnisform der Darstellung. Bei der
vertieften Auffassung des Stilphänomens denken wir aber an ein
geistiges Phänomen, an das die Ausdruckspsychologie und die
phänomenologische Akt- und Erlebnisanalyse grundsätzlich nicht
herankommen können. Wir denken an jenes geistige Phänomen,
das wir in den Griff bekommen, wenn wir zwei Wahrheiten zur
Synthese bringen. Nämlich die Wahrheit des Buffon-Wortes:
«Le style c'est l'homme même» mit der Wahrheit des Fichte-
Wortes: «Was für eine Philosophie man wähle, hängt davon ab,

was man für ein Mensch ist.» Beide Wahrheiten zusammengenommen

führen zu der Einsicht, daß Stil im vertieften Wort-

103



sinne eine Form des «Ich-Weltbezuges» ist, eine besondere Art
des um sich selbst wissenden Daseins, also des Daseins gleich
Menschsein. Kurz: daß Stil im vertieften Sinne ein existentielles
Phänomen ist. Im «Existential» des Stiles gründet jeweilen eine
bestimmte Befindlichkeit, ein bestimmtes Lebensgefühl, ein
«Emotional». Anders ausgedrückt: Stil ist ein Strukturphänomen,

das sich uns bei letztmöglicher Besinnung auf die
Bedingungen von «Verhalten überhaupt» ergibt. Damit ist zugleich
gesagt, daß jeder Stil letzten Endes ein philosophisches Phänomen

und umgekehrt jede Philosophie letzten Endes ein
Stilphänomen ist.

Was ergibt sich nun aus dieser Auffassung für die Geschichte
der Philosophie? Sie ist Stilgeschichte im vertieften Wortsinn.
Sie bringt die zeitbedingten Variationen desselben Themas:
Stil! Hegel hat gelehrt, daß die Philosophie einer Zeit die in
Gedanken erfaßte Zeit selbst sei. Diese «in Gedanken gefaßte
Zeit selbst» ist nichts anderes als das, was wir den philosophischen

Stil einer Zeit nennen. In ihm gründet der künstlerische
und überhaupt der geistige Ausdrucksstil eben dieser Zeit. So

gibt es auch ein «in Gedanken gefaßtes» Barockzeitalter, einen

philosophischen Barockstil, in dem das künstlerische Barock
gründet. Wir pflegen solche philosophischen Stilphänomene
sprachlich mit Ausdrücken zu bezeichnen, die auf «. ismus»

endigen. So wollen wir uns also notgedrungen entschließen,
auch von «Barockismus» zu sprechen, so häßlich dieses Wort
auch sprachlich ist.

Unsere Aufgabe soll nun eine doppelte sein: 1. Eine
philosophiegeschichtliche Darstellung des Barockismus, in der eine
bestimmte geschichtsphilosophische Deutung dieses philosophischen

Stilphänomens gründen soll. Entsprechend Hegels bekanntem

Wort, daß die Geschichte der Philosophie die Philosophie
der Geschichte ist. 2. In dieser geschichtsphilosophischen Deutung

des Barockismus soll dann wiederum eine kulturphilosophische

Wertung dieses philosophischen Stils gründen. Dabei

soll insbesondere die Tragfähigkeit der «Idee» ties Barockismus

für die Gegenwart, d. h. die Frage geprüft werden, ob der

Barockismus zur Lösung der philosophischen Problematik der

Gegenwart in irgendeinem Sinne und auf irgendeine Weise

dienen kann.

104



I. Darstellung und Deutung.

Was die philosophiegeschichtliche Darstellung anbetrifft, so
ist uns unsere Aufgabe insofern — aber auch nur insofern •—-

leicht gemacht, als wir hier an ein ganz bestimmtes geschichtliches

Geschehen anknüpfen können, nämlich an die
Gegenreformation und ihren Index und Exponenten, das tridentinische
Konzil (1545—1563). Die hier bestehenden historischen
Tatsachen und Zusammenhänge sind so allgemein bekannt, so oft
beschrieben und besprochen, daß wir uns mit kurzen Andeutungen

begnügen dürfen. Die bekannten, von 255 Prälaten
unterschriebenen Konzilbeschlüsse haben für die katholische
Kirche die Bedeutung eines symbolischen Buches. Sie trennten
für immer die protestantische von der katholischen Kirche. Und
zwar dürfen wir das trennende Kriterium auf die Formel bringen,

daß die protestantische Auffassung in der Gegenreformation

vor allem die Abwehrhräite, die katholische Auffassung
dagegen die Aufbaukräite am Werke sieht. Hier interessiert uns
vor allem die Tatsache, daß diese gegensätzliche Auffassung von
der geistigen Kraftrichtung und Kraftleistung der Gegenreformation

(Abwehr oder Aufbau?) in einem Gegensatz der Deutung

(und weiterhin auch der Wertung) des Barockismus gründet.

Nach katholischer Auffassung erhielt nämlich das Zeitalter
der Gegenreformation gerade durch das philosophische Lebensgefühl

des Barockismus eben jene religiöse Grundlage, deren

es bedurfte und nach der es suchte. Die durch das Tridentinum
bedingte Erneuerung des katholischen Glaubens verlangte nach
dieser Auffassung die Notwendigkeit, begründete die Tatsache
und erklärte endlich auch vollständig sowohl die spezifische
Eigenart des barocken Kunststils als auch das spezifisch
barocke Lebensgefühl, den philosophischen Stil des Barockismus,

in dem dieser Kunststil gründet. Die Möglichkeit der
Auslösung der schöpferischen Aufbaukräfte der Gegenreformation
liegt nach dieser Auffassung nicht etwa in den zahlreichen
Konversionen dieser Zeit, sondern einzig und allein im Bereich der

«liturgischen» Bewegung, in der weiten, ursprünglichen Bedeutung

dieses Wortes als Bezeichnung des Gottes-Dienstes, der

Dienstleistung des Menschen gegenüber Gott. Diese Dienstleistung

wurde aber erst durch den Barockismus möglich gemacht!

105



Solange — wie in der Renaissance — der Mensch das Maß
aller Dinge ist, ist eine solche Dienstleistung unmöglich. Erst
nachdem der Barockismus wieder Gott zum Maß aller Dinge
gemacht hatte — wie er es in der Hochscholastik war —, wurde
jene liturgische, jene gottes-dienstliche Bewegung möglich, die
die schöpferischen Aufbaukräfte der Gegenreformation auslöste.
Hier liegt nun zunächst eine Deutung des Barockismus vor, zu
der wir — über die philosophiegeschichtliche Darstellung
hinausgehend — in geschichtsphilosophischer Betrachtung Stellung
zu nehmen haben. Ist es geschichtlich zutreffend, daß sich mit
dem Uebergang von der Renaissance zum Barock eine Veränderung

des Standortes des Menschen in der Gesamtwirklichkeit
vollzog, derart, daß nun an die Stelle des renaissancistischen
«homo-mensura-Satzes» wieder der alte scholastische «deus-

mensura-Satz» trat? Daß also nunmehr — anstatt des
Menschen — wieder Gott zum Maß aller Dinge und sozusagen zum
weltanschaulichen Bezugssystem wurde? Wir glauben, daß diese

Auffassung — und mit ihr die entsprechende geschichtsphilo-
sophische Deutung des Barockismus — unrichtig ist. Gewiß

trifft folgendes zu: «Die Philosophie des Mittelalters setzte
einen Menschen voraus und wurde von einem Menschen

ausgeübt, der schon seinen Standort in der Gesamtwirklichkeit
besaß, wenn er zu philosophieren begann oder sich philosophischer

Lehre öffnete.» Die Aufgabe der scholastischen
Philosophie war also bestimmt durch das Augustinisch-Anshelmische
«fides quaerens intellectum». «Deshalb ist die wissenschaftliche

Aufgabe im Mittelalter nicht die intellektuelle Erringung,
sondern die intellektuelle Durchdringung der Weltanschauung»
(B. Schwarz). Das änderte sich nun in der Renaissance und
durch die Renaissance. Der «Renaissancismus» setzt einen
Menschen voraus und wendet sich an einen Menschen, der seine

Weltanschauung erst mit der Philosophie und durch die
Philosophie empfängt. Diese ist jetzt nicht mehr nur Durchdringerin,
sondern wahrhaft Spenderin von Weltanschauung. In diesem

Sinne bedeutete allerdings der Uebergang von der Scholastik

zur Renaissance einen bedeutsamen Standpimktwechsel. Dieser

darf aber nicht mit einem Standortwechsel gleichgesetzt werden,

der statt Gottes den Menschen zum Mittelpunkt alles

natürlichen und geschichtlichen Daseins und Geschehens macht.

106



Und noch weniger darf man glauben, daß der Barockismus eine
Rückkehr zum scholastischen Standpure/c£ bedeute, nach dem
die Philosophie nicht Spenderin, sondern nur Durchdringerin
von Weltanschauung sein kann. Der Barockismus betrachtet
vielmehr die Gesamtwirklichkeit als den Bereich der Zuständigkeit

einer mündig gewordenen Philosophie und wendet sich
daher auch in weltanschaulichen Fragen nicht an die Offenbarung,
sondern an die Philosophie. Vor allem aber trifft es nicht zu,
daß der Uebergang von der Renaissance zum Barock einen
Uebergang vom «homo-mensura-Satz» zum «deus-mensura-Satz»

gebracht habe, ja wesentlich mit diesem Standor£wechsel
gleichbedeutend sei. Vergleichen wir einmal den weltanschaulichen
Standort eines typischen Renaissancemenschen wie des Fürsten
Pico von Mirandola mit dem eines barocken Menschen, dem sein
Platz im Gesamtwirklichen, also in Natur und Kultur, durch die
«kopernikanische Wendung» vom geozentrischen und
anthropozentrischen zum heliozentrischen und kosmozentrischen Weltbild

angewiesen war, also z. B. mit dem Standort Keplers.
In seiner herrlichen Rede «Von der Würde des Menschen»

sagt Mirandola, daß Gott am letzten Schöpfungstag den
Menschen geschaffen und «mitten in die Welt» gestellt habe. «Mitten
in die Welt (so spricht der Schöpfer zu Adam) habe ich dich
gestellt, damit du um so leichter um dich schauest und sehest

alles, was darinnen ist. Ich schuf dich als ein Wesen, weder
himmlisch noch irdisch, weder sterblich noch unsterblich allein,
damit du dein eigner freier Bildner und Ueberwinder seist. Du
kannst zum Tiere entarten und zum gottähnlichen Wesen dich
wiedergebären. Die Tiere bringen aus dem Mutterleib mit, was
sie haben sollen; die höheren Geister sind von Anfang an

was sie in Ewigkeit bleiben werden. Du allein hast eine
Entwicklung, ein Wachsen nach freiem Willen, du hast die Keime
eines allartigen Lebens in dir.»

Hier ist nun in der Tat der Mensch in jeder Hinsicht zum
«Mittelpunkt» der Welt gemacht, und es sieht so aus, als ob nun
die dem «kopernikanischen Weltbild» verpflichteten barocken
Naturforscher und Philosophen, Kepler, Galilei und Newton,
den Menschen aus dieser Weltmitte verjagt und einen völligen
weltanschaulichen «Koordinatenwechsel» vollzogen hätten.
Kopernikus — so wird etwa gesagt — hatte nicht nur unsere Mutter

107



Erde mit dem Menschen auf ihr, sondern das ganze Weltall in
Bewegung gesetzt. Kepler wies dann dieser Bewegung ihre
«mathematischen» Bahnen, und das neue «Weltbild der klassischen

Mechanik» (Galilei, Newton) wurde auf der
selbstverständlichen Voraussetzung dieses Standortwechsels, also auf der
Grundlage des Heliozentrismus und der «kosmischen
Weltansicht» aufgebaut. Aber nicht nur die Naturwissenschaft,
sondern auch die Geschichtswissenschaft erfuhr durch die koper-
nikanische Wendung einen Wechsel des Bezugssystems. Der
Mensch hörte auch im geschichtlich-kulturellen Geschehen auf,
das Maß aller Dinge zu sein, wurde aus einem Maßstab zum
selbst Gemessenen, aus einem Bezugssystem zum selbst

Bezogenen.

Liegt hier nun wirklich ein Gegensatz zwischen renaissancisti-
schem und barockem Weltbild vor? Und zwar ein Gegensatz, der
sich mit der Antithese: «homo-mensura» — «Kosmos-Mensura»
deckt? Und, hei pantheistischer Identifikation von Kosmos und
Deus, auch mit der Antithese: «homo-mensura» — «Deus-

mensura»? Wir sind überzeugt, daß dieser Gegensatz nicht
besteht. Daß vielmehr im Gegenteil die kosmische Weltansicht des

auf kopernikanischer Grundlage aufgebauten Kepler-Galilei-
Newtonschen Weltbildes nichts anderes bedeutet als die
Vollendung — und zwar eben die typisch barocke Aufgipfelung —
des gleichen Weltgefühles und philosophischen Stilgefühles, das

in der herrlichen Rede des Renaissancemenschen Pico «Von der
Würde des Menschen» so prachtvoll zum Ausdruck gelangt. Dies

verstehen, heißt — so scheint es uns •— den Barockismus ge-
schichts-philosophisch richtig deuten, heißt erkennen, wo seine

wahren Aufbaukräfte liegen, heißt das philosophische
Stilphänomen des Barock im Tiefsten erfassen. Dazu müssen wir
freilich in unserer geschichtlichen Besinnung bis zum Altertum
zurückgreifen. Im Aristotelisch-Ptolemäischen Weltbild hat der
Mensch auf der Erde seinen festen und «absoluten» Standort im
Gesamtwirklichen. Er steht einer Welt gegenüber, die sich um
ihn dreht. Er ist der Mittelpunkt der Welt. Zunächst im eigentlichen,

im räumlichen und geographischen Sinne. Denken wir
z. B. an die altgriechischen, primitiven geographischen
Vorstellungen von der sog. oîxovjuévrj, der bewohnten Erde. Sie

ist eine kreisrunde Scheibe, die auf dem Okeanosstrom

108



schwimmt, der sie rings umfließt. In der Mitte dieser Scheibe

liegt Griechenland, in dessen Mitte Athen und in der Mitte
dieser Stadt wiederum die Agora, der Marktplatz. Wer also in
der Mitte der athenischen Agora steht, steht damit buchstäblich
«im Mittelpunkt der Welt». Der Mensch ist aber nach griechischer

Auffassung auch im metaphorischen, im kulturell-wert-
haften Sinn der Mittelpunkt der Welt. Hier vereinigt sich die
griechische Auffassung mit der christlich-biblischen vom
Menschen als der «Krone der Schöpfung». Diese Harmonie des

griechischen mit dem christlichen Gedanken klingt deutlich
wieder aus der Picoschen Rede von der Würde des Menschen.
Aber in dieser Rede des Renaissancemenschen haben wir
zugleich auch schon den Ansatz zu jenem philosophischen
Stilgefühl, das im Barockismus aufgipfelt. Denn Pico läßt Gott den
Menschen «mitten in die Welt» stellen; er steht ihr also nicht
mehr gegenüber, wie der aristotelisch- ptolemäische, der vor-
kopernikanische Mensch. Ja, hier liegt's! Es handelt sich hier
nicht um einen Wechsel der Standorte, die der Mensch innerhalb

des Ich-Welt-Bezugs des «Gegenüber» einnehmen kann:
deus, kosmos, homo. Es handelt sich also nicht um einen Wechsel
der gegenständlichen Einstellung, sondern um einen ganz neuen
Ich-Welt-Bezug. Nämlich um den des «/n-der-Welt-Seins». Indem
der vorkopernikanische Mensch seinen eigenen Standort
verabsolutierte, geriet er notwendig in Gegensatz zur Welt, mußte
sich ihr «gegenüberstellen. In dem auf kopernikanischer
Grundlage erbauten Weltbild des Barockismus dagegen hat der
Mensch auf der Erde keinen festen, absoluten Standpunkt mehr.
Sein Standpunkt ist vielmehr relativiert. Sein Ich-Welt-Bezug
läßt keinen Gegensatz, kein «Gegenüber» mehr zu. Der «mitten
in die Welt gestellte» barocke Mensch erlebt sein Dasein, sein
Menschsein als In-der-Welt-Sein. Man hat viel von diesem
«Barockmenschen» geredet und geschrieben. Mit Recht! Aber wir
dürfen ihn nicht zu einem von uns künstlich erzeugten
Menschen machen, zu einem Homunculus oder gar Roboter. Der
Barockmensch ist kein von einer rationalistischen
Geschichtsphilosophie künstlich geschaffenes «begriffliches Gehäuse»,
sondern geprägte Form, die lebend sich entwickelt. Das Dasein

gleich Menschsein des Barockmenschen ist eine besondere Form
des Ich-Welt-Bezuges des «In-der-Welt-Seins»; eine besondere

109



Abwandlung des Urthemas: Struktur! Wie wollen sie das
«Existential» des, Barockmenschen nennen. Und es kommt nur alles
darauf an, die Stimmung, die innere Befindlichkeit zu erfassen,
die in diesem Existential gründet. Wie wollen sie das
«Emotional» des Barockmenschen nennen. Für die richtige Erfassung
dieses Emotionais scheint uns folgende Ueberlegung entscheidend

zu sein: Das Emotional des Menschen, der sich «der Welt
gegenüber» erlebt, ist die Angst, die Urangst aller endlichen
Kreatur, die sich vom Unendlichen bedroht fühlt. Zum Existential

des «Gegenüber» «gehört» das Emotional der Angst. Zum
Existential des Barockmenschen, also zum Existential des

«Inder-Welt-Seins», «gehört» das Emotional der Spannung! Das

Emotional desBarockmenschen ist weder eine anthropozentrische
noch eine kosmische Bestimmtheit. Es ist vielmehr die gewaltige
Dynamik der ungeheuren polaren Spannung zwischen dem
unendlichen Kosmos und dem endlichen Menschen in ihm;
zwischen dem unendlichen Gott und dem endlichen Menschen in
ihm. Es handelt sich hier sozusagen um ein metaphysisches
«Potentialgefälle».

Es ist interessant zu hören, wie beim Ausklang des Barockzeitalters,

heim Uebergang ins 18. Jahrhundert, ein französischer
Weltmann und «Skeptiker», der bereits begonnen hatte, die

Wege eines aufklärerischen Rationalismus zu beschreiten, die

(wie man uns heute sagt) so leicht zu Irrwegen werden
können es ist interessant zu hören, wie der Kritiker
Fontanelle das barocke Emotional der Spannung bereits vollständig
rationalistisch mißverstehen und für Zorn halten konnte. Und
wie dann seine geistreiche und kokette, aber gar nicht mehr
barocke Freundin, der er von diesem angeblichen «kopernilcani-
schen Zorn» erzählt, diese gleiche barocke Spannung noch
schlimmer, nämlich als Angst mißverstehen konnte. Fontenelle
nämlich sprach zu seiner Freundin, der Marquise, folgende
geflügelten Worte: «Ein Deutscher, namens Kopernikus, ist
erschienen und hat mit allen den verschiedenen Himmelskreisen
und all diesen festgefügten Himmeln, welche die Antike
erfunden hatte (,erfunden' hatte!) aufgeräumt. Er zerstörte die

einen, er zerstückelte die andern. Von einem edlen Astronomenzorn

erfaßt, ergriff er die Erde und schleuderte sie weit weg aus

dem Zentrum des Universums, in das sie sich selbst gestellt

110



hatte, und in dieses Zentrum setzte er die Sonne, der diese Ehre
viel eher zukam.»

Und die kokette Marquise, die Freundin, der Fontenelle sein
Märchen vom kopernikanischen Zorn erzählt, wie reagiert sie
darauf? Sehr charakteristisch! Sie hatte bisher — sehr
«anthropozentrisch»! — geglaubt, das Universum sei doch lediglich mit
Bezug auf sie, die Frau Marquise, da, nur für sie da, sozusagen
zu ihrem ganz persönlichen Gehrauch. Und nun erfährt sie zu
ihrer herben Enttäuschung etwas von einem zornigen deutschen
Astronomen, der die Erde und damit die Menschen auf ihr
(einschließlich der Frau Marquise) aus dem Weltmittelpunkt hinaus
in den unendlichen Raum geschleudert hat. Und sie erzittert
vor diesem unendlichen Raum, der sich ihr nun auftut. Sich
nicht für sie auftut, sondern ihr gegenüber, ja gegen sie auftut.
Und da bekommt sie es mit der Angst zu tun. Und das ist
begreiflich bei einer armen kleinen Marquise, die sich plötzlich
einem unendlichen Raum, einer unendlichen Welt gegenüber
sieht. Aber die Marquise würde gewaltig irren, wenn sie glaubte,
daß auch Kopernikus Angst gehabt habe und daß die barocken
Menschen (wie Kepler und Galilei) Angst gehabt hätten, die ihr
«Weltbild» auf kopernikanischer Grundlage aufbauten. Diese
barocken Naturwissenschaftler und Naturphilosophen hatten
keine Angst, nicht einmal vor einem unendlichen Universum.
Denn sie standen diesem ja nicht gegenüber, sondern in ihm. So

war ihre «Befindlichkeit» nicht Angst, sondern Spannung. Es

war die gewaltige immanente Spannung, die entstehen muß,

wenn ein Endliches im Unendlichen steht. Welch ungeheures
Potentialgefälle! Es gibt ein Zittern der Angst und ein Zittern
der Spannung. Der endliche Mensch, der sich der unendlichen
Welt gegenüber erlebt, zittert vor Angst. Der endliche Mensch,
der sich in der unendlichen Welt erlebt, zittert vor Spannung. Dieses

barocke Spannungszittern flimmert im Schwarzweiß, im
Helldunkel, im clair-obscur eines Rembrandt. Es schlägt sich sprachlich

nieder in den ungelöst bleibenden Antithesen der barocken
Dichtersprache, plastisch in den Kontrastierungen der barocken
Architektur. Und dieses selbe Spannungszittern kann auch als ein
«Ausdrucksphänomen» angesehen werden, in dem sich das

Weltgefühl des barocken Philosophen offenbart. Im Gegensatz zum
Mystiker, der in seinem «frui Deo» oder «pati Deum» aufgehört

111



hat zu zittern. Weil in der unio mystica alle Spannung gelöst ist.
Der Barockmensch aber kann existentiell kein Mystiker sein,
denn er kann nicht zu einem «Ineinsfließen mit der Gottheit»
gelangen. Weil die ganze gewaltige Dynamik der immanenten,
ewig ungelösten Spannung seines Ich-Welt-Bezuges ihn immer
weiter treibt. Der barocke Mensch steht ständig in einer
«Grenzsituation» im Sinne von Karl Jaspers. Mit seinem Dasein ist
wesensmäßig verknüpft jenes Hinausstreben über alle kontin-
genten Einzelsituationen zu jener Situation hin, die an den
Grenzen des Daseins und als Grenze des Daseins erlebt wird.
Aber dieses Streben gelangt nicht zur Erfüllung. Die barocke
Situation ist ihrem tiefsten Wesen nach eine dauernde
Grenzsituation. Wenn wir also bisher das barocke Emotional schlechthin

als Spannung bezeichneten, so können wir jetzt das Erlebnis

dieser Spannung näher bestimmen. Es ist: Spannungsgefühl
in der dauernden Grenzsituation.

Nach diesen geschichtsphilosophischen Deutungsversuchen
sind wir nun für die weitere philosophiegeschichtliche Darstellung

genügend gerüstet. Wir gingen hier aus von den allbekannten

Zusammenhängen zwischen Gegenreformation und Barock.
Aber den Barockismus, so wie wir glaubten ihn deuten zu müssen,

also das barocke Existential des In-der-Welt-Seins und das

barocke Emotional des Spannungsgefühls in der Grenzsituation,
treffen wir geschichtlich gewiß nicht erst im 16. Jahrhundert an
und gewiß auch nicht nur in jenen Zusammenhängen mit der
Gegenreformation und ihren «Aufhaukräften». Wir müssen
vielmehr zeitlich weiter zurückgreifen. Wie wir uns ja auch sachlich

bei der Deutung des Wesens des Barockismus nicht an die
«Aufbaukräfte der Gegenreformation» halten, jedenfalls nicht
auf sie beschränken konnten. Wir müssen in das Zeitalter der
Frührenaissance zurückgehen, um eines Mannes zu gedenken,
der in keiner «Geschichte des Barockismus» fehlen darf: Nicolaus

Cusanus (1401—64). Der deutsche Winzersohn Nicolaus

Chryppfs (Krebs) aus Cues bei Bernkastel, der sich bis zur
römischen Kardinalswürde emporzuschwingen vermochte, mit dessen

originellem «System» viele (namentlich deutsche) Philosophiehistoriker

den «Beginn der neuzeitlichen Philosophie» datieren
lassen, dachte schon im Zeitalter der Frührenaissance ganz im
«barocken Stil».

112



Mehr noch! Seine ganze innere Haltung, sein Weltgefühl, sein

«Ich-Welt-Bezug» war Barockismus. Kurz: er war existentiell ein
barocker Mensch! Das zeigt sich deutlich in seiner Gedankenführung

innerhalb der beiden Kardinalprobleme seines Denkens:
1. Verhältnis von Gott und Welt, Unendlichem und Endlichem;
2. Wesen und Aufgabe des menschlichen Erkenntnisstrebens.

Das Barock hat seinen spezifischen barocken Gott, seine
spezifisch barocke Unendlichkeit, stilverschieden vom Gott und
von der Unendlichkeit der Renaissance. Es handelt sich um das

Lebensgefühl eines Menschen, der sich nicht mit aller «Urangst
der Kreatur» einer ihm wesensfremden, «dräuenden»
Unendlichkeit gegenüber erlebt, sondern sich, in ebenso gewaltiger wie
unaufhebbarer Spannung, in «seiner» Unendlichkeit vorfindet.
Er, der barocke Mensch, ist in dieser seiner barocken
Unendlichkeit gespannt; und sie in ihm. Durch diese spezifisch barocke
Unendlichkeit ist auch ein spezifisch barocker Pantheismus
bestimmt, grundverschieden von jedem andern, insbesondere dem

naturalistischen Pantheismus, der stets in Gefahr ist, in Atheismus

überzugehen, indem er die Selbständigkeit der Existenz
und der Wirkungsfähigkeit Gottes zugunsten der «Natur»
aufhebt. (Vergleiche Spinozas: «Deus sive natura».) Für den
barocken Pantheismus des Gusaners (in dem ihm Giordano Bruno
gefolgt ist) sind zwar «einerseits» Gott und Welt, Unendliches
und Endliches miteinander identisch; «anderseits» aber sind sie

einander entgegengesetzt, als konträre Gegenteile. Die Spannung
zwischen diesem «einerseits» und «anderseits» ist das Emotional
des barocken Menschen Nicolaus von Cues. Gott ist nicht nur
seinsjenseitig, seinstranszendent, er ist «überseiend». Er ist die
«coincidentia oppositorum» jener Gegensätze, in denen die
Endlichkeit und der Mensch in ihr steht. Der Mensch bleibt in der
ungelösten Spannung des ständigen «einerseits größer», «anderseits

kleiner», in der Spannung des «kategorischen Komparativs».

Gott dagegen ist das absolute Maximum und absolute
Minimum zugleich, der «kategorische Superlativ». Im Endlichen,
insbesondere im Menschen, kann sich die Spannung zwischen

dem, was möglich ist, und dem, was wirklich ist, nie entladen.
Denn das Posse überwiegt stets das Esse. In Gott allein ist diese

Spannung aufgehoben. Er ist das absolute «Possest».

Es ist kein Zufall, daß Cusanus die Zahl als das wichtigste

8 113



Erkenntnismittel angesehen und auf seine (barocke) Weise sich

von der metaphysischen Ahnung der Pythagoräer hat
beeinflussen lassen, daß das Denken das Sein nach dem Prinzip der
Zahl (also nach dem Zahlenprmzip, das den bestimmten Zahlenwerten

übergeordnet ist) erzeugt. Daß er also ahnend die
Erkenntnis der Neukantianer vorweggenommen hat, daß das

Zahlenprinzip das taugliche Mittel ist, um das Sein dem Denken zu
erobern. Das barocke Moment der Mathematik des Cusaners

liegt in der Betonung des Infinitesimalen in seiner Bedeutung
für das Erkennen. Cusanus spricht von einer «kontrahierten»
Unendlichkeit. Jedes endliche Ding ist ihm eine «contractio»
des Alls. Ich möchte in dieser «contractio» weniger eine
Vorwegnahme der Leibnizschen Monade als vielmehr des Leibniz-
schen Differentials sehen. Die Infinitesimalrechnung bedeutet,
wie ich später genauer auseinandersetzen werde, Anwendung
des Barockismus auf die Mathematik, «Spannung» zwischen
Differential und Integral. Bei Cusanus ist nun jedes endliche Ding,
als «contractio» des Unendlichen, gleichsam ein dynamisches
Differential, das im Unendlichen integriert ist. Dabei ist lebendige

Kraft das «tertium comparationis» zwischen Gott und Welt.
Indem Gott diese Kraft «complicité», die Welt aber «explicite»
darstellt, entsteht zwischen beiden sozusagen ein metaphysischdynamisches

Potentialgefälle. In diesem steht der Mensch.

Man hat Cusanus den Mystikern zugerechnet. Er ist aber
bestimmt kein Mystiker im Problem des Verhältnisses zwischen
Gott und Welt. In der Unio mystica ist die Spannung zwischen
Gott und Welt zur Entladung gelangt. Dagegen bleibt im
ständigen Ausströmen der Persönlichkeit in eine erstmalig von
Cusanus empfundene spezifisch barocke Unendlichkeit das

Potentialgefälle, die «Feldstärke», und damit die Spannung
bestehen.

2. Zur Erfassung des Wesens und der Aufgabe des Erkenntnisstrebens

gehen wir am besten vom typisch Cusanischen Begriff
der «conjectura» aus, die wir am besten als «Annäherungsverfahren»

der Erkenntnis (also nicht als bloße «Mutmaßung»)
übersetzen. Sie läßt sich dem Annäherungsverfahren der

Infinitesimalrechnung vergleichen. Wir wissen, daß keine einzige

unserer Erkenntnisse die unendliche Wahrheit voll ausdrückt.
Aber wir wissen auch, daß einige unserer Erkenntnisse sich

114



dieser Wahrheit annähern, daß sie also wahrer sind als andere.

Leugnung der Möglichkeit einer vollen Wahrheitserkenntnis,
aber Zugeständnis einer Annäherungsmöglichkeit an die Wahrheit:

dies ist «Conjecturalismus». Aber noch nicht «docta igno-
rantia»! Zum Eingang in das wissende Nichtwissen muß zur
Durchschauung der Illusion der Vernunft (daß es ein
vollwertiges Erkennen gehe) noch etwas hinzutreten. Ein spezifisch
barockes Moment. Auch Augustinus, auch Bonaventura kannten
schon den Begriff der docta ignorantia. Aber bei Cusanus handelt

es sich dabei eben gerade nicht um einen bloßen Begriff,
sondern um ein Lebensgefühl, um ein spezifisch barockes
«Emotional». Des Gusanus docta ignorantia ist auch nicht
Mystizismus, sondern eine völlig ungegenständliche innere Haltung.
In ihr liegt der Tiefsinn des Cusanischen wissenden
Nichtwissens. Die docta ignorantia will zwar zunächst «im
Gegenständlichen» der Einmischung der Vernunft in Dinge, denen sie

nicht gewachsen ist, wehren. Welchen Dingen aber ist die
Vernunft nicht gewachsen? Die Antwort ist kurz. Sie lautet: Gott!
Gott ist «einerseits» das Unendliche, «anderseits» ist er aber
auch das Endliche. Wir Menschen sind endliche Wesen und
wissen um diese unsere Endlichkeit. Hier ist unser Wissen ein
gegenständliches. «Anderseits» wird aber in allem gegenständlichen

Wissen auch um Gott gewußt. Aber dieses Wissen um
Gott im. Gegenständlichen ist nicht seihst auch ein gegenständliches

Wissen. Im gegenständlichen Sinne ist es vielmehr ein -—-

Nichtwissen. Gott läßt sich nicht erkennen, nicht in Begriffe
einfangen, nicht vergegenständlichen. Aber dieses Nichtwissen
im gegenständlichen Sinne ist zugleich tiefstes Wissen im
ungegenständlichen, im existentiellen Sinne. Der Mensch, der um
sein Dasein als Menschsein weiß, weiß damit zugleich um Gott.
Gerade wenn er im existentiellen Sinne am tiefsten «weiß»,
merkt er zugleich, daß er im gegenständlichen Sinne —• nichts
weiß. Dies und nichts anderes ist «docta ignorantia». Sie ist
Spannungsgefühl in der dauernden Grenzsituation, in der sich
der endliche Mensch in seiner «kontrahierten Unendlichkeit», in
seinem überseienden Gott der coincidentia oppositorum
befindet. In jeder Philosophiegeschichte kann man lesen, daß
Giordano Bruno (1548—1600), der angebliche pantheistische
Schwärmer, in seinem Denken von Cusanus «abhängig» gewesen

8* 115



sei. Es ist mehr als Abhängigkeit. Es ist Gleichheit im Existential
und Emotional, im Barockismus. Bruno hat einen wundervollen
Dialog geschrieben, betitelt: «Degli eroici furori». Der Titel ist
unübersetzbar. Aber wir können ihn mit dem Ausdruck: «Span-
nungsgefühl in der dauernden Grenzsituation» gut umschreiben.
Niemand hat dieses barocke Emotional besser geschildert als

Bruno: «Heut muß ich hoffnungslos zur Hölle schweben / und

morgen wieder um den Himmel werben. / Und Himmel ist, wie
Hölle, mir versperrt, / weil hier- und dorthin mich der Zwiespalt
zerrt. / Und keine Ruhepause läßt die Pein!» «Bald sieht der
Mensch sich tiefer erniedrigt in der Betrachtung des hohen
Gegenstandes seiner Erkenntnis und im Gefühle der Schwäche
seiner Erkenntniskra/t. Bald wieder fühlt er sich erhoben durch
die Begeisterung seines heroischen Strebens, das über alle ihm
gesetzten Grenzen hinausstrebt. Sein Vernunftstrieb erschwingt
wohl die höchsten Höhen, wenn er schrankenlos Zahl auf Zahl
häufen und Raum an Raum fügen kann, indes im Gegenteil sein

Anschauungsvermögen, wie von einem Bleigewicht gefesselt,
nicht folgen kann und ihn wieder zur Tiefe zieht. So zwischen
Steigen und Fallen dauernd wechselnd, fühlt er die unerträglichste

Spannung in seiner Seele. Die Sinnlichkeit spornt ihn in
entgegengesetzter Richtung, wie die Vernunft ihn zügelt, und
umgekehrt.» Das ist echt barockes Emotional! Und durch diese

innere Befindlichkeit ist der «Schwärmer» Bruno nicht etwa
(wie es gewöhnlich dargestellt wird) von den auf ihn folgenden
Vertretern des «Welthildes der exakten Naturwissenschaft»
geschieden, sondern im Gegenteil aufs tiefste mit ihnen
verbunden. Wilhelm Dilthey stellt mit Recht zwischen das 16. und
17. Jahrhundert eine der größten Umwälzungen des abendländischen

Geistes, die je stattgefunden hat. «Welche weltumstürzende

Bedeutung die Entdeckungen der barocken Astronomie
und Physik auf das Weltgefühl der damaligen Menschheit
gehabt haben müssen, kann man sich heute kaum noch vorstellen.»
Es handelt sich um eine neue Verwandtschaft des Menschen mit
dem All. Jenes neue, von Cusanus erstmalig empfundene
Ausströmen der ganzen Persönlichkeit in ein Universum, in dem sie,

in ständig ungelöster Spannung, stehenbleibt, kennzeichnet das

barocke Weltgefühl. Wenn wir z. B. vom Monismus und
Pantheismus dieses Zeitalters sprechen, so handelt es sich nicht um

116



jenen naturalistischen Monismus und Pantheismus, der den
Dualismus «Mensch—Universum» erst hat «überbrücken» und den
welttranszendenten Gott (der nur «von außen stößt») erst in
die Welt hat «hineinnehmen» müssen. Jetzt ist vielmehr von
vornherein kein «Gegenüber» vorhanden, keine Kluft, die
überbrückt, kein Äußerweltliches, das innerweltlich gemacht werden
müßte. Statt dessen erlebt der barocke Mensch von vornherein
seinen Ich-Welt-Bezug als ein «Darinnensein». Dieses primäre
Erlebnis führt dann sekundär auch zu einem besondern
Erlebnis des Gott-Welt-Bezuges. In der Einstellung des «Gegenüber»

entsteht unweigerlich die Alternative: «Gott in Allem?»
(Pantheismus) oder «Alles in Gott?» (Panentheismus). Für das

barocke Weltgefühl und Gottesgefühl ist dieser Unterschied
aufgehoben. Aus einem «entweder oder» ist ein «sowohl als auch»

geworden. Das Kepler-Galilei-Newtonsche Weltbild, das sog.
«Weltbild der klassischen Mechanik», stellt geschichtsphilo-
sophisch betrachtet einen echten Barockismus dar. Es ist kein
Zufall, daß auch die Erfindung der Infinitesimalrechnung in das

Barockzeitalter fällt. Oswald Spengler hat folgenden denkwürdigen

und merkwürdigen Satz geschrieben: «Die Infinitesimalrechnung,

die nur im Abendland und gerade damals entstand und

nur dort entstehen konnte, scheint mir den Barockstil (den
Jesuitenstil) in der Mathematik darzustellen. Was wir heute

ganz allgemein Physik nennen (also die Physik, die sich auf
der sog. klassischen Mechanik Galilei-Newtons aufbaut), ist in
der Tat ein Barockphänomen.» Die Infinitesimalrechnung ist
Barockismus, angewandt auf die Mathematik. Wir sahen, wie
vor Leibniz und Newton der barocke Naturphilosoph Giordano
Bruno schrankenlos Zahl auf Zahl häufte und Raum an Raum

fügte, mit den Kräften seiner Vernunft. Die Anschauung aber
konnte hier nicht folgen. So entstand eine ungeheure, echt
barocke Spannung zwischen Vernunft und Anschauung. Hier
setzt nun die Infinitesimalrechnung ein. Sie hebt zwar die Spannung

keineswegs auf, aber es gelingt ihr, sie auf mathematischem

Wege in den Griff zu bekommen. Hierbei ist folgendes

wesentlich: Für die mathematische Betrachtung stehen in
jedem Naturgeschehen Phase und Gesamtverlauf einander nicht
mehr gegenüber, sondern sie sind ineinander. Die Infinitesimalrechnung

läßt die Phase, das Differential, zum Gesamtverlauf,

117



zum Integral, gleichsam anschwellen. Und umgekehrt läßt sie
das Integral zum Differential gleichsam zusammenschrumpfen.
Und gerade hier liegt's! Das philosophische Stilgefühl des Barock
nimmt überall gerade dieses schwellende oder schrumpfende
Ineinanderübergehen wahr, nicht mehr ein gegensätzliches Ein-
andergegenüberstehen. Differential und Integral sind ineinander,

in dauernd ungelöster Spannung. Auch die von Bruno
erlebte Spannung zwischen Vernunft und Anschauung wird in der
Infinitesimalrechnung nicht wirklich aufgelöst. Die
Infinitesimalrechnung erreicht ihr Ziel der mathematischen Erfassung
der exakten Naturgesetze nur um den Preis einer Fiktion. «Als
ob» das Annäherungsverfahren zwischen Vernunft und Anschauung

ein Verfahren des wirklichen Erreichens der widerspruchslosen

Einheit beider wäre. Mathematisch-mengentheoretisch
gesprochen: «als ob» die «in sich dichte» unendliche Kollektivmenge,

wie sie die Vernunft allein zu denken imstande ist,
wirklich eine stetige Menge, also ein Kontinuum wäre, wie es

der Anschauung stets gegeben ist. Es kann nicht genug betont
werden, daß die Methode der Infinitesimalrechnung in einer
Fiktion gründet. Und eben diese Fiktion ist nun zur Trägerin all
der ungeheuren Spannung geworden, die der Barockmensch
zwischen Vernunft und Anschauung, Mathematik und Physik,
erreichtem Ziel und Annäherung dauernd empfindet.

Es erscheint angebracht, sich diesen «barocken Sachverhalt»
noch von einer andern Seite her klarzumachen. Die geistige
Situation, in der sich Newton und sein Zeitalter befand, war
eine prekäre und gespannte, echt «barocke»! Keplers Planetenumlauf

gesetze, Galileis Fallgesetze und Newtons Gravitationsgesetz

gaben mathematische Formeln, aber keine physikalischen
Erklärungen. Man war aber keineswegs positivistisch eingestellt,
verzichtete also keineswegs grundsätzlich auf eine physikalische
Erklärung. Auch die Infinitesimalrechnung sollte nicht etwa nur
einen «calculum observationibus congruentem», also eine formal
exakte Rechnungshypothese liefern, bei der die materiale Wahrheit

hinter der formalen Exaktheit zurücktritt, sondern sie

sollte, um den Preis einer Fiktion, die physikalische Wahrheit
liefern, also die exakten physikalischen Gesetze des

Naturgeschehens selbst. Ebensowenig dachte Newton daran, das

mathematische Gesetz selbst zum Rang einer physikalischen Ursache

118



zu erheben, so wie die heutige mathematische Naturauffassung
dies tut. Newton erlebte vielmehr durchaus die ungeheure
Spannung zwischen mathematischer Formel und physikalischer
Erklärung. Und er erkannte, daß überall die mathematische
Formel der physikalischen Erklärung vorausgeeilt war. Er
versuchte nun, hier «nachzuholen». Aber dabei machte er eine
verblüffende Erfahrung. Er erkannte nämlich, daß dieses Nachholen

grundsätzlich unmöglich war. Es ist grundsätzlich unmöglich,

im physikalischen Experiment jene Erfahrungen selbst

herbeizuführen, die mit der im voraus und unabhängig von der
Erfahrung, also a priori angestellten Rechnung übereinstimmen.
Die Situation war also so, wie sie später Gauß gekennzeichnet
hat: «MeineResultate habe ich schon längst! Wenn ich nur wüßte,
wie ich zu ihnen gelangen könnte!» Die rein mathematische
Bewegungslehre (theoretische Kinematik), die das Fundament des

«Weltbildes der klassischen Mechanik» bildet, ist eine Wissenschaft,

deren Ergehnisse grundsätzlich und ihrer Natur nach
aller empirischen Bestätigung oder Widerlegung entzogen sind.
Warum? Es war Newtons geniale Einsicht, den wahren Grund
dieser unaufhebbaren Spannung zwischen Mathematik und
Physik zu erkennen. Er liegt darin, daß Raum und Zeit in der
Physik nur die Rolle von «zufälligen Funden» spielen, während
es sich in der Mathematik um Raum und Zeit als «Sachen an
sich selbst» handelt. Der Physiker hat es mit den relativen und
scheinbaren Größen Raum und Zeit zu tun, der Mathematiker
aber mit den absoluten und wahren Größen. Wahrer Raum und
wahre Zeit sind «ohne Beziehung auf irgendeinen Gegenstand».
Die scheinbaren und relativen Größen Raum und Zeit in der
Physik stehen dagegen stets in Beziehung zu der Welt des

Gegenständlichen. Dieser genialen Einsicht Newtons entsprach
nun seine geniale Tat: Er trennte entschlossen die mathematische

Konstruktion und Formulierung, die er geben konnte, von
der experimentell physikalischen Nachkonstruktion, die
grundsätzlich nicht gelingen konnte. Er sanktionierte also die typisch
barocke Spannung zwischen Mathematik und Physik, die das

Weltbild der klassischen Mechanik kennzeichnet und die uns
berechtigt, Spengler zuzustimmen, wenn er dieses Weltbild als

ein typisches Barockphänomen bezeichnet. Kepler, Galilei, Newton

waren «Barockisten» auf «kopernikanischer Grundlage».

119



Mit diesem Hinweis auf den Barockismus des Weltbildes der
klassischen Mechanik wollen wir unsere philosophiegeschichtliche

Darstellung und geschichtsphilosophische Deutung mehr
abbrechen als abschließen. Um zu unserer zweiten Aufgabe
überzugehen, der kulturphilosophischen Wertung dieses
philosophischen Stils, mit besonderer Berücksichtigung der
wertkritischen Frage seiner Tragfähigkeit für die Gegenwart.

II. Die Wertung.

Ich sprach zu Anfang meiner Ausführungen von jener
katholischen Auffassung, die den Barockismus hochwertet, weil in
ihm angeblich die Aufbaukräfte der Gegenreformation und ihres
Exponenten, des Tridentinums, gründen. Dieser Wertung liegt
die Deutung des Barockismus als des Ueberganges von der
«homo-mensura»-Einstellung der Renaissance zur «deus-men-

sura»-Einstellung des Barockismus (und damit dessen Rückkehr
zum Scholastischen Standpunkt) zugrunde. Wir haben gezeigt,
daß und warum wir diese Deutun-g ablehnen müssen. Aber das

Wertproblem des Barockismus ist damit noch keineswegs gelöst.
Ja die eigentliche Wert-Problematik liegt hier im Grunde
überhaupt nicht in der Frage des «Bezugssystems» (homo oder Deus

oder kosmos?), sondern in der Frage nach der Richtung und
Leistung jener «Aufhaukräfte», von denen auch wir zugestehen,
daß sie im Barockismus am Werke sind. Wir glauben hier an
eine andere Dynamik als die, an welche jene katholische
Auffassung glaubt. Worin liegt also — so fragen wir zunächst —
die Dynamik des Barockismus nach katholischer Auffassung?
Wie sind jene barocken Aufbaukräfte gerichtet und was leisten
sie? Die katholische Auffassung antwortet auf diese Frage
zunächst mit einer vergleichenden Wertung zwischen dem Barok-
kismus einerseits und Aufklärung, Rationalismus und Klassizismus

anderseits. Hier wird folgendes geltend gemacht: Unser
heutiges Lebensgefühl und philosophisches Stilgefühl sagt uns,
daß das rationalistische Weltgebäude des 19. Jahrhunderts
schwere Erschütterungen erlebt hat. Ja im Grunde war das

Kartenhaus der Weltanschauung des 19. Jahrhunderts schon

unter den Stößen des ersten Weltkrieges zusammengestürzt.
«Man darf sich keinen Illusionen hingeben» — schreibt ein be-

120



kannter katholischer Autor der Gegenwart —, «das große Opfer
des ersten Weltkrieges war das 19. Jahrhundert mit seinen
Institutionen und Ideen. Es ist vergeblich, heute zu versuchen, sich

in den Trümmern dieser zerschlagenen Welt noch aufrecht zu
halten. Es ist vielmehr heute unsere Aufgabe, eine völlig neue
Welt aufzubauen. Wer an dieser unabweisbaren und dringenden
Notwendigkeit nach dem ersten Weltkrieg vielleicht noch zweifeln

konnte, dem muß der gegenwärtige zweite, furchtbarere
Weltkrieg auch diesen letzten Zweifel gründlich zerstören. Es ist
heute die Schicksalsfrage Europas (und des Abendlandes
überhaupt), ob man diese Notwendigkeit eines völligen Neuaufbaus
erkennt oder nicht. .» Im Barockismus aber liegen nun nach
dieser Auffassung die aufbauenden Kräfte zur Ueberwindung
dieses Zusammenbruches und zum Aufbau einer völlig neuen
Welt. Was aber waren die «Institutionen und Ideen», die bereits
im 19. Jahrhundert den Keim zu jenem furchtbaren
Zusammenbruch im 20. Jahrhundert in sich bargen? Es waren die
Institutionen und Ideen, die durch Aufklärung, Rationalismus
und Klassizismus geschaffen worden waren. Die Devise lautet
also: Barockismus als aufbauender XJeberwinder des
niederreißenden Rationalismus. Seit dem 18. Jahrhundert, also nach
Abschluß des Barockzeitalters, setzte — so wird uns von
katholischer Seite gesagt — ein geistiges Ringen ein, das von der
Aufklärung bis zum Kulturkampf dauerte. Dieses Ringen aber
endete faktisch mit dem Untergang fast der gesamten
katholischen Geisteserbschaft des Barock. Die barocken Formen fielen
damals vom katholischen Geist ab. Das aber bedeutete einen
ungeheuren Wertverlust. Einen Verlust an Aufbaukräften.
Diesen Verlust wieder einzubringen ist die «Forderung des

Tages»! Und zwar eine Forderung, die in dem spezifischen anti-
rationalistischen Lebensgefühl und philosophischen Stilwillen
der Gegenwart gründet. Mit dieser These vom antirationalistischen

Lebensgefühl und Stilwillen der Gegenwart steht die
katholische Auffassung nicht allein. Es ist ihr in jüngster Zeit
eine Bundesgenossin erwachsen in jener kämpferischen
Auffassung, die (mit Wilhelm Röpke) von «Irrwegen des Rationalismus»

redet. Geschichtsphilosophisch wird diese Deutung durch
folgende Ueberlegung begründet: Kant hatte der Aufklärung
die richtigen Wege gewiesen. «Sapere aude! Habe Mut, dich dei-

121



nes Verstandes ohne fremde Anleitung zu bedienen» (Antidog-
matismus). Aber bei Kants Nachfolgern wurde dieser Mut zum
Uebermut, zur Hybris. Das Vertrauen zur Vernunft wurde
grenzenlos. Sie wurde aus einer vorsichtigen, kritischen Leiterin zu
einer nie irrenden, unfehlbaren dogmatisch-autoritären Führe-
rin. «Der Dogmatismus ist tot, es lebe der Dogmatismus!» Dies
ist der uneingestandene Wahlspruch des sog. «Klassizismus».
Wir haben daher allen Anlaß, mit Taine zu fragen, welchen Anteil

der sog. «esprit classique» an den Verirrungen des

aufklärerischen Rationalismus gehabt hat. Und welchen Anteil hat
wiederum am Geist dieses irregeleiteten Rationalismus jener
verhängnisvolle, moderne, allzu moderne Scientismus, der die
Wissenschaft sozusagen verabsolutiert, vom Menschen losgelöst
hat? Jener Scientismus, der vergessen hat, daß des Menschen

größte Sorge, daß seine erste und seine letzte Sorge — der
Mensch ist! Daß am Anfang jeder Philosophie die Ewigkeitsfrage

zu stehen hat: was ist der Mensch? Und daß zu allen Zeiten

die Philosophen immer gerade dadurch in die Irre gingen,
daß sie einen falschen Begriff vom Menschen an die
Philosophie herantrugen. So daß sich schon aus diesem falschen
Erstbegriff alles weitere Irren notwendig ergab. Und merkwürdig!
Nicht etwa der Gegensatz zu diesem Scientismus, sondern sein

Gegenstück, sein Pendant, ist auch der Golem, nein, der Roboter
des Technizismus des ausgehenden 19. und beginnenden 20.

Jahrhunderts, der den Menschen mit all seinem Menschentum zum
Sklaven seines eigenen Erzeugnisses machte: der Maschine! Im
Rationalismus wurde der Mensch zur vollkommen funktionierenden

Den/cmaschine. Im Technizismus wurde er zur mechanischen,

zur technischen Maschine. In beiden Fällen: «l'homme
machine»! So führten Scientismus und Technizismus, beide
Abkömmlinge eines entarteten Rationalismus, statt zum
ursprünglich erstrebten Humanismus im Gegenteil zum Inhuma-
nismus, der dann — wie übrigens jeder Absolutismus — zuletzt
in Nihilismus umschlagen mußte. Der über-aufgeklärte, über-

vernunftgläubige, einerseits völlig rationalisierte, anderseits völlig

vertechnisierte Mensch hatte völlig die Kernfrage aller
Philosophie vergessen: was ist der Mensch? Hier setzt nun wieder

jene katholische Auffassung ein, über die ich berichtete.
Sie sagt: Der Barockismus weiß die Antwort auf diese Frage

122



aller Fragen. Der Mensch ist das Ebenbild Gottes. Er ist aber
zugleich auch ein endliches Wesen, und er weiß um diese seine
Endlichkeit. Er weiß zum Beispiel, daß er sterben muß. Aber
der Mensch kann nicht einmal einen klaren Begriff von dieser
seiner Endlichkeit gewinnen, geschweige denn ihrer erlebnismäßig

innewerden, solange er sich selbst — also den endlichen
Menschen •— zum Maß aller Dinge macht. Er gewinnt erst dann
Einsicht in den Sinn seines endlichen Daseins — und damit
zugleich seine Unendlichkeitsgewißheit —, wenn er Gott wieder
zum Maß aller Dinge macht. Dies aber lehrt ihn der Barockismus.

Daher soll der katholische Geist eben jene barocken
Formen wieder annehmen, die im geistigen Ringen der Zeit von der
Aufklärung bis zum Kulturkampf von ihm abfielen. Die
aufhauenden Kräfte des Barockismus der Gegenreformation (Tri-
dentinum) hatten ihre Quelle in dieser wiedergewonnenen Deus-

mensura-Einstellung der Scholastik durch den damaligen
Menschen. Und genau im gleichen Sinne ist der Barockismus auch
heute wieder Forderung des Tages. Wir lehnen, wie bereits

gesagt und begründet, diese Auffassung ab. Gewiß sind im Span-

nungs-Emotional des Barock stärkste aufbauende, schöpferische
Kräfte gebunden. Aber es sind nicht die Aufbaukräfte der
Gegenreformation, an die hier zu denken ist. Und es sind auch

nicht die Kräfte, welche ein seit dem 18. Jahrhundert (von der

Aufklärung bis zum Kulturkampf) untergegangenes spezifisch
katholisches Geisteserbe wieder zu neuem Leben zu erwecken
berufen und imstande sind. Der Barockismus kann endlich auch

nicht einseitig als Exponent eines die Gegenwart erfüllenden
spezifisch antirationalistischen Lehensgefühls und philosophischen

Stilwillens gedeutet und gewertet werden. Er ist nicht
ausschließlich und überhaupt nicht wesentlich nur ein
Wegweiser, der uns aus den «Irrwegen des Rationalismus» herausführt.

Gewiß, der Barockstil ist — rein historisch und als

kunstgeschichtliches Phänomen betrachtet — ein «eminent katholisches

Phänomen». Aber sachlich betrachtet und als philosophischer

Stil (im Sinne des vertieften Stilbegriffes) gedeutet und

gewertet, kann der Barockismus unmöglich als ein ausschließlich
katholischer philosophischer Stilwille angesehen werden. So

wenig wie als ausschließlich antirationalistischer philosophischer
Stilwille. Das, was die Idee des Barockismus für die Gegenwart

123



tragfähig macht, und das, was der Barockismus zur Lösung der
philosophischen Problematik der Gegenwart beitragen kann,
liegt überhaupt nicht in der Sphäre des «Gegenständlichen». Es

liegt vielmehr in der Sphäre des Existentiellen. Der Barochismus
ist eine Existenzphilosophie. Existential ist hier das Dasein
gleich Menschsein gleich ln-der-Welt-Sein, Emotional die Spannung.

Als Existenzphilosophie kann der Barockismus kein religiöses
Glaubensbekenntnis sein. Der gläubige Mensch — insbesondere
der christliche — erlebt sich immer zunächst als Gott «gegenüber».

Denn er steht ja als Geschöpf seinem Schöpfer gegenüber.

Ohne seinen religiösen Glauben aber würde der religiöse
Mensch dieses «Gegenüber» als Angst und Untergang erleben.
Nun gibt ihm aber sein Glaube die unerschütterliche Gewißheit,
daß sein Schöpfer auch sein Erlöser ist. Im Glauben und im
Werk findet er dann die Erlösung. Alle Untergänge und Aengste
und Mühsale des endlichen Menschen finden im Glauben einen
neuen Sinn und werden im Glauben überwunden. Die Spannung
des Gegenüber wird gelöst. Der Barockphilosoph aber steht von
vornherein in einer ganz anderen Spannung. Nämlich in der
Spannung des «Darinnenseins». Und er bleibt in dieser Spannung

stehen. Denn sie ist ja seine daseinsmäßige Gestimmtheit,
sein Emotional, das in seinem Existential des In-der-Welt-Seins

gründet. Die Religion gibt dem Menschen einen Glauben, der
ihn von jener Angst erlöst, die den endlichen Menschen «un-
hintertreiblich» befällt, wenn er — noch ohne Glauben — sich
dem dräuenden Unendlichen «gegenüber» erlebt. Der Barockismus

aber ist keine Religion, kein religiöser Glaube, keine
Erlösung, keine Soteriologie. Sowenig wie umgekehrt das Christentum

eine Existenzphilosophie ist (Kierkegaards Irrtum!). Anderseits

aber ist der Barockismus auch keine Existenzphilosophie
nach dem Rezept Martin Heideggers. Er ist vielmehr genau das

Gegenteil von jenem Nihilismus, der von der «Geworfenheit»
des Daseins in das Nichts spricht und das Dasein gleich Menschsein

nur für verstehbar hält, insofern es sich selbst «in das

Nichts hinaushält». Der Barockismus ist auch weit entfernt von
jener nihilistischen Ethik, deren höchster Imperativ die Hingabe
an diese Geworfenheit des Daseins ins Nichts ist, die Entschlossenheit,

zu eben dieser Hingabe «einsatzbereit» zu sein. Der

124



Barockismus weiß nichts von dieser nihilistischen Einsatzbereitschaft.

Er kennt auch nicht das Emotional der Angst. Denn
dieses gründet, im Existential der Geworfenheit des Daseins ins
Nichts. Aus diesem Emotional, also aus der Angst, gäbe es freilich

nur den Ausweg der Flucht aus der Existenzphilosophie
heraus in die Religion. «Herr, erlöse uns von der Angst und
damit von allem Uebel!» Das Emotional der Angst tötet das

existentialphilosophische Denken bzw. macht es zu einem
«lebenden Leichnam». Das Emotional der Spannung dagegen
belebt das existentialphilosophische Denken, verleiht ihm eine

gewaltige Dynamik. Es scheint uns die philosophische Forderung
des Tages zu sein, vom Philosophen zu verlangen, daß er ständig
in seinem Denken diese Dynamik sich auswirken läßt. Daß er
also stets aus der Spannung der dauernden Grenzsituation heraus

philosophiert. Nie sein Denken in der Entropie des «fest

bezogenen endgültigen Standpunktes» ersterben, nie es im
«System» zur Ruhe kommen läßt. Die Dynamik der Spannung
hält unser Denken ständig in der Schwebe. Lebendiges Schweben
des Denkens aber setzt voraus, daß es ein ewiges «entweder

oder», eine unaufhebbare Aporie, eine «Uraporie» gibt, in der

unser Denken ewig schweben kann und schweben muß. Wir
bekennen uns zu dieser Uraporie, und im Gedanken an sie
«gestehen» wir: Alle Erkenntnis gründet im Bekenntnis und gipfelt
ins Bekenntnis auf.

Wir wollen unsere Ausführungen beschließen mit einer
Erklärung darüber, wie wir diesen Satz, von dem wir zugeben, daß

er sehr dem Mißverständnis ausgesetzt ist, scheinbar
«unvermittelt» hier steht und wie eine «Bruchlinie» durch unsere
Ausführungen aussieht, richtig verstanden wissen wollen. Das

Bekenntnis, an das wir denken, ist kein religiöses Bekenntnis, kein
Glaubensbekenntnis, keine «confessio fidei». Es ist vielmehr ein
erkenntnisimmanentes, rein erkenntnistheoretisches Postulat.
Was heißt philosophische Erkenntnis? Nichts anderes als Sinn-

findung. Bevor du also auf philosophisches Erkennen ausgehst,
mußt du vorher beweisen, daß dein Unternehmen des

Sinnsuchens selbst ein sinnvolles Unternehmen ist. Du mußt dies

beweisen, mußt also von Voraussetzungen ausgehen. Und deine
letzte und höchste Voraussetzung kann dabei keine andere sein
als diese: «Im Anfang war der Sinn!» Du findest dich also «un-

125



hintertreiblich» in einen Zirkel eingespannt. In den Zirkel des

Selbstbezuges oder Rückbezuges. Nun kannst du erwidern: Der
Nachweis des Selbstbezuges bedeutet einen Einwand nur da, wo
man in gegenständlicher Haltung philosophiert. Wo also der
Fragende zum Befragten sich in der Kommunikationsweise des

«gegenüber» befindet. Für den Philosophen in existentieller
Haltung bedeutet aber der Nachweis des Selbstbezuges keinen
Einwand mehr. Denn hier befindet sich der Fragende zum
Befragten in der Kommunikationsweise des «darinnen». In ihr aber
kann man nicht nur, sondern man muß sogar mit dem Selbstbezug

positiv operieren. Zugegeben! Aber wenn der gegenständliche

Philosoph dem Existentialphilosoplien dieses Zugeständnis
macht, dann darf er auch seinerseits ein Zugeständnis vom
Existentialphilosoplien verlangen. Dieses nämlich, daß der Existen-
tialphilosoph durch seine andersartige (also nicht gegenständliche)

«innere Haltung» aus der Sphäre herausgetreten ist, in
der der Selbstbezug «verboten» ist. Aus der Sphäre also, in der

man in der fatalen Lage ist, beweisen zu müssen, daß man
beweisen kann. Wir wollen das Verbleiben des gegenständlichen
Denkers in der Sphäre des Zirkels der Sinnfrage als «Petitionismus»

bezeichnen. Dagegen das Heraustreten des existentiellen
Denkers aus diesem Zirkel als Metabatik. In der Aporie:
Petitionismus—Metabatik sehen wir die erkenntnisimmanent unlösbare

Vr-Aporie alles menschlichen, philosophischen Erkenntnisstrebens.

Es ist das Bekenntnis zu dieser Uraporie, an das wir
dachten, wenn wir sagten, daß alle philosophische Erkenntnis
mit einem Bekenntnis beginnt und in ein solches aufgipfelt.

126


	Philosophie des Barock

