
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 4 (1944)

Artikel: Vom Sinn der Logik

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Sinn der Logik.
Von P a u 1 Häberl in1.

Wir müssen irgendwo anfangen. Was sagen Sie zu der Definition,

Logik sei die Lehre vom Denken?
Mir will das zu funktionalistisch, fast möchte ich sagen:

psychologistisch, vorkommen. Sollte Logik nicht eher Lehre vom
Logos heißen?

Es käme darauf an, was unter Logos verstanden werden soll.
Meinen Sie den objektiven Logos, das «Wesen der Dinge», oder
den subjektiven Logos, welcher «Begriff» heißt, weil er den

objektiven Logos begreift oder begreifen soll? Im zweiten Fall
würden sich die vorgeschlagenen Definitionen sachlich offenbar
decken. Denn «Denken» soll doch wohl nichts anderes heißen
als: Versuch, die Dinge zu begreifen — so daß der Begriff
seinerseits eben im Denken existiert und Lehre vom Denken
also zugleich Lehre vom Logos ist.

In diesem Fall erschiene mir die erste Definition (oder Formulierung

der Definition) sogar angemessener. Die Bestimmung der
Logik als Lehre vom Logos (Begriff) vernachlässigte die Funktion

der Begriffs-Bildung, von welcher doch der Begriff nicht
getrennt werden kann. Wenn wir dagegen Logik als Lehre vom
Denken definieren, so ist auch die Lehre vom Begriff darin
eingeschlossen.

Gewiß; aber ich dachte bei meiner Frage doch auch an den

objektiven Logos. Wenn Denken im Begriff die Bestimmung
dieses Logos vollziehen soll, so kann von Denken offenbar nicht
die Rede sein ohne Berücksichtigung eben dieses Logos, auf den

er gerichtet ist.
Sicherlich; jedoch scheint mir diese Berücksichtigung in der

1 Die folgenden Lehrgespräche schließen an die Anthropologie des

Verfassers an und setzen sie voraus. Für Leser französischer Zunge sei auf die

«Anthropologie philosophique» (Presses Universitaires de France) verwiesen.

6 81



vorgeschlagenen Definition enthalten zu sein. Eine Lehre vom
Denken muß selbstverständlich von seiner Richtung, seinem

«Gegenstand» sprechen. Insofern berücksichtigt die Definition
den objektiven Logos. Aber freilich nur insofern. Logik ist als

Lehre vom Denken zugleich Lehre vom objektiven Logos als

dem zu hegreifenden, aber nicht Lehre vom objektiven Logos
«an sich» oder: als begriffenen. Sonst fiele sie zusammen mit
Erkenntnis (vielmehr ihrer Darstellung) schlechthin, und diese

Gleichsetzung wollen doch wohl auch Sie nicht vollziehen.
Gewiß nicht. Aber wenn Denken auf den objektiven Logos

gerichtet ist, so muß es diesen Logos doch schon irgendwie
«kennen». Wenn also Logik Lehre vom Denken sein soll, so muß
sie zugleich Lehre vom objektiven Logos sein, so wie er im
Denken, als bereits «bekannter», figuriert.

Dies ist nun nicht mehr zu bestreiten. Aber es will doch nur
besagen, daß dem Denken von vornherein eine «Idee» des

objektiven Logos (oder des objektiv Logischen) innewohne. Die
Lehre von dieser Idee (vom «ideell Logischen») gehört sicherlich

zur Logik — aber damit bestätigt diese sich gerade als die
Lehre vom Denken.

Ich kann nun eine Frage nicht mehr unterdrücken, die mir
schon von Anfang an auf der Zunge lag. Engen wir die Aufgabe
der Logik nicht ungebührlich ein, wenn wir sie als Lehre gerade

nur vom Denken fassen? Gehört nicht z. B. schon die Wahrnehmung

in ihren Gesichtskreis?

Wir werden noch davon zu sprechen haben, was «Denken»
alles bedeutet; dann wird sich auch das Verhältnis dieses
Begriffs zu dem der Wahrnehmung klären. Vorläufig halten wir
uns an jene allgemeine Bedeutung, mit welcher wir von Anfang
an operiert haben: Denken heißt alle Bemühung um das Begreifen

der Dinge. In dieser Bedeutung schließt «Denken» offenbar
die Wahrnehmung ein; denn auch diese meint ja etwas vom
«Ding», sie «nimmt» dieses als «etwas Bestimmtes», begreift es

als dies und das.

Dies erinnert mich an die «phänomenologische» These, daß

«Logisches» schon in den Phänomenen stecke. Aber gerade mit
dieser Feststellung verbindet sich gelegentlich eine Auffassung
der Logik, welche ihrer Bestimmung als Lehre vom Denken zu
widersprechen scheint. Es sei nämlich, so wird gesagt, Aufgabe

82



der Logik, jenes phänomenale Logische aufzuzeigen, zu ordnen,
um so am Ende zum «Logos» selbst zu gelangen. Dabei sei zu
beachten, daß jenes Logische nicht etwa nur subjektiv vermeint
oder «gesetzt», sondern selber objektiv sei, im Sinne «ideellen
Seins». Die Auffassung der Logik als Lehre vom Denken wird
von hier aus als «subjektivistisch« abgelehnt.

Es handelt sich hier offenbar um einen Sonderfall der These,
Logik sei die Lehre vom objektiven Logos. — Nun möchte ich
mich zur phänomenologischen Lehre im ganzen hier nicht
äußern; das kann gründlich nur in anderem Zusammenhang
geschehen. Ich möchte im besondern dahingestellt sein lassen,

was es mit der Objektivität des phänomenal Logischen und mit
dem «ideellen» Sein überhaupt in Wahrheit auf sich habe.

Dagegen muß, für unsre Frage, beachtet werden, daß Phänomene,
unbeschadet ihrer eventuellen objektiven Bedeutung, jedenfalls
Phänomene «für uns» sind, Wahrnehmungs- oder, im weitern
Sinne, Denkphänomene. Ist also in ihnen oder an ihnen
«Logisches», so ist auch dieses etwas, was im Denken «gegeben» ist.
Das Denken ist es, welches in den Dingen ihr Logisches sieht,
bemerkt, feststellt, in der Meinung eben, hier sei dies oder
jenes: es begreift das «Etwas» als so oder so, als dies oder jenes,
und eben in diesem Begreifen stellt es Logisches fest. So ist
das im Phänomen enthaltene Logische immer das, was Denken

als Logisches feststellt -— unbeschadet, wie gesagt, seiner
eventuellen objektiven Bedeutung —, und es ist insofern vom
Denken nicht zu trennen. — Wenn nun gesagt wird, Logik sei

die Lehre von dem im Phänomen anwesenden Logischen, so

steht dies also sachlich offenbar nicht im Widerspruch zu

«unsrer» Definition. Wir haben ja auch bereits allgemein
betont, daß das (objektiv) Logische, so wie es als Idee zum Denken

gehöre, selbstverständlich in das Gesichtsfeld der Logik
falle, gerade weil sie Lehre vom Denken sei. — Die
«phänomenologische» Definition ist nur etwas zu eng oder zu einseitig.
Sie berücksichtigt vom Denken nur dessen «Objektseite» und
nicht zugleich die «Subjektseite», den Akt als solchen, von
welchem doch, wie eben dargetan wurde, das Phänomen samt
seinem logischen Gehalt nicht zu trennen ist.

Dann bestände also die Differenz der beiden Definitionen
im wesentlichen allein in der Formulierung. Aber verbirgt sich

6* 83



dahinter nicht doch mehr? Ich erwähnte den Vorwurf des

Subjektivismus; wie steht es damit?
Daß sich «mehr dahinter verbirgt», möchte ich nicht leugnen;

es wird in der Logik selbst davon die Rede sein, wie bereits
angekündigt wurde. Für jetzt ein vorläufiges Wort zum
«Subjektivismus». Subjektivistisch wäre unsere Definition nur dann,

wenn sie die Auffassung involvierte, Denken (oder Wahrnehmen)
habe in seiner Idee des Logischen oder seinem Feststellen von
Logischen lediglich subjektive Bedeutung — wenn sie also die

Objektivität von Logos grundsätzlich negierte. Dies aber tut sie

nicht, im Gegenteil; sie nimmt ja «Denken» von vornherein
als Bemühung um den objektiven Logos, eben als Versuch, ihn
zu hegreifen. Die Feststellung, daß solches Begreifen in einem
Akte geschieht, welcher der Akt des Denk-Subjektes ist, diese

Feststellung hat mit Subjektivismus gar nichts zu tun; sie

schließt ja nicht die Behauptung ein, jener Akt stoße gewissermaßen

ins Leere oder sei ein Akt der Willkür oder Phantasie
oder dergleichen. Der erwähnte Vorwurf stammt aus einer Ge-

spensterseherei, welche nur historisch oder psychologisch
verständlich ist.

Auf die Gefahr, daß mir Pedanterie vorgeworfen werde,
möchte ich doch dieses noch einwenden: Logik lehre, so wurde

gesagt, zwar (auch) die dem Denken zugehörige Idee vom
«Logischen», nicht aber das objektiv Logische, den objektiven
Logos als solchen. Allein in gewisser Weise muß sie doch wohl
auch diesen selbst lehren, nämlich was das Denken betrifft: sie

ist Lehre vom Wesen des Denkens, ist insofern eben doch Lehre

vom objektiven Logos (des Denkens).
Meinetwegen. Doch braucht deshalb nichts zurückgenommen

zu werden. Logik ist nicht Lehre vom objektiven Logos
überhaupt, sondern gerade nur von demjenigen des Denkens. Als
Lehre vom Denken zeigt sie dessen objektiven Logos, sonst
nichts. Es wäre hier an die Kantische Bestimmung zu erinnern:
Logik sei eine Wissenschaft, in welcher der Verstand es mit
nichts weiter als mit sich seihst und seiner Form zu tun habe.

Ich weiß nicht. Das Wesen des Denkens kann doch wohl nicht
isoliert erkannt oder dargestellt werden; sein objektiver Logos
muß doch wohl im Ganzen der Objektivität gesehen sein. So daß

mir eine Lehre vom Denken nicht anders möglich zu sein

84



scheint denn als Bestandteil der Lehre vom objektiven Logos
überhaupt.

Es ist gut, daß dies noch gesagt wurde. Doch auch dadurch
wird die Definition nicht entkräftet; Logik bleibt Lehre vom
Denken. Aber es ist wahr, daß sie gerade als solche in notwendigem

Zusammenhang mit objektiver Einsicht überhaupt steht.
Sie wird um so bessere Lehre vom Denken sein können, je
vollkommener das «Wesen der Dinge» überhaupt erkannt ist. Sie

ist auf alle Fälle Lehre vom Denken innerhalb der Lehre vom
objektiven Logos schlechthin.

Die letzte Bemerkung ruft der Frage nach dem Ort der Logik.
Die Antwort setzt aber offenbar Klarheit über den «Ort» des

Denkens selber voraus. Dazu wird in erster Linie zu sagen sein,
daß Denken nicht in der Luft steht, sondern nur dort ist, wo
gedacht wird. Denken ist Funktion des denkenden Subjekts.
Welches ist dieses Subjekt?

Die Frage scheint mir beinahe überflüssig. Denken kennen
wir doch nur vom Menschen her. Von Denken sprechen heißt
vom Menschen sprechen. Logik hat ihren Ort innerhalb der

Anthropologie.
Sie wollen also die Möglichkeit außermenschlichen Denkens

ausschließen? Nehmen Sie da nicht etwas vorweg, was erst noch

zu erweisen wäre?
Ich schließe jene Möglichkeit keineswegs aus. Aber wenn es

außermenschliches Denken gibt, so ist es doch nur dadurch Denken,

daß es seinem Wesen nach dasselbe ist wie das menschliche.
Was wir meinen, wenn wir «denken» sagen, ist eben menschliches

Denken. Das kommt daher, daß wir, wie gesagt, Denken

nur als menschliches kennen. Alles andre ist bloße Annahme
oder Vermutung. -— Es bleibt der Logik gar nichts anderes

übrig, als aus menschlichem Denken das Wesen des Denkens

zu begreifen; sie muß anthropologisch sein.

Mir ist bei dieser Argumentation nicht ganz wohl. Aber ich
glaube, wir können sie einrenken, wenn wir uns darüber Rechenschaft

geben, was jenes «Kennen» bedeutet. Erinnern wir uns,
wennschon der anthropologische Charakter des Denkens diskutiert

wird, der Lehren der Anthropologie. Als philosophische
zeigt sie, nicht mit dem Ungefähr oder Vielleicht empirischer

85



Feststellung, sondern aus absolut begründetem Wissen, den
Menschen als Subjekt des Denkens. So, mit dieser Gewißheit, «kennen»

wir kein andres Denksubjekt und kein andres Denken.
Soll also Logik philosophische Lehre vom Denken sein, so kann
sie nur Lehre vom denkenden Menschen sein; sie ist Anthropologie.

Es tritt hier etwas Neues in die Diskussion, was mir für die
Bestimmung der Logik von größter Wichtigkeit zu sein scheint:
der Unterschied zwischen philosophischer und empirischer
«Lehre». Die Logik selbst wird ja darüber Abschließendes zu

sagen haben. Aber vorläufig darf ich wohl, in diesem Kreise,
etwa so formulieren: Philosophie ist die «Lehre» von dem,
was a priori feststeht und also nicht erst a posteriori, auf Grund
der Empirie, festgestellt werden muß; auch der empirischen
Feststellung geht es zwar um das «Wesen der Dinge», aber sie

tastet sich an dieses, sofern es nicht mit der Sicherheit des Wissens

a priori feststeht, über die empirischen Daten erst heran.

— Wendet man dies auf die Logik an, so ergibt sich: empirische
Logik wäre der Versuch, das Wesen des Denkens, sofern es

nicht a priori feststände; zu begreifen; philosophische Logik
wäre die «Lehre» vom Wesen des Denkens, sofern es a priori —
und deshalb mit unfraglicher Gewißheit -— einsichtig wäre.

Einverstanden; nur ergibt sich für mich daraus ein Entweder-
Oder. Entweder ist das Wesen des Denkens a priori einsichtig;
dann ist die Aufgabe der Logik rein philosophisch, und
empirische Feststellungen könnten im besten Fall nur Bestätigung
bringen. Oder das Wesen des Denkens ist a priori uneinsichtig;
dann gibt es keine philosophische, sondern nur eine empirische
Logik; Logik fiele dann zusammen mit Psychologie des
Denkens. So lautet für mich jetzt die Frage: ist Logik Sache der
Philosophie oder der empirischen Psychologie?

Die Diskussion hat scheinbar vom Thema weggeführt. Aber
doch nur scheinbar. Denn die eben provozierte Frage berührt
sich eng mit derjenigen nach dem Verhältnis der Logik zur
Anthropologie. Wir wissen, daß Anthropologie als philosophische
möglich ist, was ebenso viel heißt als: daß das Wesen des

Menschen a priori einsichtig ist. Wir wissen ferner, daß der Mensch

seinem Wesen nach Subjekt des Denkens ist; er ist als solches

a priori einsichtig. Gibt es darnach eine philosophische Lehre

86



vom Subjekt des Denkens, so ist eine solche Lehre auch vom
Wesen des Denkens möglich: von der Einsicht in das Wesen des

Menschen als denkenden ist die Einsicht in das Wesen des

Denkens selbst nicht verschieden. Damit ist gezeigt, daß es Logik
als philosophische gibt. Oder, nach der vorhin formulierten
Alternative: Logik ist Sache der Philosophie. Zugleich aber ist
ihr anthropologischer Charakter festgestellt. Denn der Mensch
ist es, der als Subjekt des Denkens a priori einsichtig ist.

Dies alles sehe ich vollkommen ein. Allein es scheint mir
dadurch doch nur erwiesen, daß die Lehre vom menschlichen
Denken, die anthropologische Logik, Sache der Philosophie ist.
Wir wollten ja nun aber die Möglichkeit außermenschlichen
Denkens nicht von vornherein ausschließen. Für eine Lehre von
diesem Denken gälte aber offenbar die ganze Argumentation
nicht.

Wenn es außermenschliches Denken gibt — Sie selber haben

nur von der Möglichkeit gesprochen —, so ist doch eines
sicher und gerade durch philosophische Anthropologie erwiesen:
a priori einsichtig ist als Subjekt des Denkens einzig der Mensch,
und ist also Denken allein als menschliches. Philosophische
Logik trägt daher anthropologischen Charakter. Wenn wir uns
darüber einig sind, dann kann ich Ihnen anderseits ohne weiteres
zugeben, daß eine Denklehre möglich ist, welche sich nicht in
die (philosophisch verstandene) Anthropologie einfügt; nur
könnte diese «Logik» dann nicht philosophisch, sie müßte
empirisch sein. Daher wäre sie auch in keiner Weise geeignet,
philosophisch-anthropologische Logik zu vertiefen oder zu
erschüttern.

Mir macht die Frage des außermenschlichen Denkens keine
Beschwerden. Aber etwas andres gibt mir zu denken. Wenn,
soweit der Mensch in Betracht kommt, die Lehre vom Denken
philosophischer Natur ist, wenn also das Wesen des Denkens der
Einsicht a priori zugänglich ist, könnte dann empirische Psychologie

des Denkens noch einen Sinn haben? Sie schiene doch, wie
bereits einmal gesagt wurde, im besten Fall die philosophische
Logik nur «bestätigen» zu können; aber diese Bestätigung wäre,
angesichts jener sichern Einsicht a priori, völlig bedeutungslos.

Was das Wesen des Denkens betrifft, kann empirische
Forschung in der Tat nichts «Neues» lehren. Trotzdem behält,

87



wie empirische Psychologie überhaupt neben philosophischer
Anthropologie, so auch Denkpsychologie neben Logik einen
bestimmten Sinn. Vom Menschen ist nur sein Menschsein a priori
einsichtig; daher lehrt philosophische Anthropologie nichts als
das Wesen des Menschen. Die Besonderheit des besondern
Menschen, wie der je besondere Ausdruck des Menschseins
überhaupt, kann nur a posteriori, empirisch, festgestellt werden. Was

speziell das Denken betrifft, so beschränkt sich dementsprechend
philosophische Logik auf den Menschen als denkenden, oder
also auf das Denken, sofern es zum Wesen des Menschen gehört.
Die Sonderart des Denkens einzelner Menschen, damit auch die
Formen, welche dieses individuelle Denken im Einzelleben
annehmen mag, all das ist nicht a priori einsichtig und geht
deshalb über den Bereich der Logik hinaus. Hier ist das Feld
empirischer Forschung; Psychologie des Denkens bemüht sich

um die Besonderheit des Besondern. So haben beide ihren Sinn.

Wenn ich recht verstehe, so ist mit dieser deutlichen Scheidung

zugleich aller psychologistischen Verwirrung in der Logik
gewehrt. Logik schafft, indem sie aus philosophischer Kompetenz

das «Allgemeine» über das Denken lehrt, den Rahmen, in
welchem sich alle Denkpsychologie bewegen muß. Sie

übernimmt von dieser nichts, redet aber anderseits auch nicht in
ihren besondern Arbeitsbereich hinein. Logik ist nirgends auf
Psychologie angewiesen; was diese findet, ist entweder falsch
oder liegt innerhalb des logisch Festzustellenden. Umgekehrt
maßt sich Logik nicht an, vorwegzunehmen, was nur a posteriori
festzustellen ist; sie beschränkt sich auf jenes «Allgemeine», das

mit dem Wesen des Menschen fest steht.

Dies sehe ich ein. Doch kann ich mir denken, daß schon die

Betonung des anthropologischen Charakters der Logik von
gewisser Seite als eine Art Psychologisierung oder Subjektivierung
angesehen werde, in der Meinung, solche Logik mache das

«objektiv Logische» vom menschlichen Subjekt abhängig.
Es ist immer das gleiche Mißverständnis. Die endgültige

Antwort wird erst die volle Einsicht in das Wesen des Denkens

geben können. Aber schon jetzt sollte doch klar sein, daß

Anthropologie als philosophische nicht «anthropologistisch» ist.
Indem sie das Denken als menschliches zeigt, lehrt sie doch

nicht den Logos als «menschlichen». Anthropologische Logik

88



zeigt das menschliche Denken als auf objektiven Logos gerichtetes;

es kann ihr nicht einfallen, diesen als vom Denken
abhängig zu lehren. Und wenn im Rahmen der Logik objektiver
Logos als «Idee» menschlichen Denkens gezeigt wird, so wird
damit doch nicht behauptet, er existiere nur als Idee jenes
Denkens.

Die Diskussion über den Ort der Logik hat bis jetzt ergeben,
daß Logik, als philosophische, anthropologischen Charakter hat;
sie ist die Lehre vom Denken, so wie dieses als zum Menschen
gehörig a priori einsichtig ist. Hier möchte ich weiterfragen,
nämlich nach dem Ort der Logik innerhalb der Anthropologie.
Die Frage dürfte gleichbedeutend sein mit derjenigen nach der
anthropologischen Bedeutung des Denkens selbst.

Ihre Frage ist am Platz. Doch dürfte sie uns keine großen
Schwierigkeiten machen. Wir können uns auf die Ergebnisse der
Allgemeinen Anthropologie berufen. Aber es möchte nichts
schaden, wenn jemand von Ihnen kurz rekapitulierte, was, in
der Richtung der Frage, dort bereits festgestellt worden ist.
Wir können dann sehen, welche Ergänzungen etwa noch nötig
sind.

Ich habe, veranlaßt durch die letzte Aussprache, die Anthropologie

noch einmal durchgesehen und will versuchen, das für
jetzt Wesentliche zusammenzufassen. — Es hat sich gezeigt, daß

der Mensch als solcher «Kulturwesen» ist, und daß daher jedes
menschliche Verhalten im Zeichen der Kultur steht und nur
unter diesem Gesichtspunkt begriffen werden kann. Auch das

Denken wird nur so verstanden werden können, daß es nach

seiner kulturellen Bedeutung einsichtig wird.
Erlauben Sie mir eine Zwischenfrage; sie lag mir schon vorhin

auf der Zunge. Wenn wir vom anthropologischen Ort des

Denkens sprechen, so meinen wir offenbar seine Bedeutung im
Ganzen des Menschseins (welche, wie Sie sagten, mit der
kulturellen Bedeutung zusammenfällt). Ist nun aber diese Bedeutung

nicht identisch mit seinem Wesen? Ist es so, dann erfüllt
sich mit der «Ortsbestimmung», die wir hier vorhaben, bereits
die Aufgabe der Logik; denn diese besteht gerade darin, das

Wesen des Denkens zu begreifen. Mit andern Worten: wir können

die Bedeutung des Denkens (und damit auch den anthro-

89



pologischen Ort der Logik) nicht «vor» der Logik selbst, sondern
erst durch sie bestimmen.

Vortrefflich. Doch möchte ich bitten, etwas Geduld zu haben.
Es wird sich zeigen, wieweit Ihr Einwand stimmt und wieweit
nicht. Fahren Sie zunächst weiter in Ihrer Rekapitulation.

Kulturwesen ist der Mensch aus der Qualitas seiner Seele, mit
der ihr eigentümlichen Spannung zwischen Objektivität und
Subjektivität, oder zwischen Geist und Ungeist. Kultur ist der
Versuch des Ausgleichs dieser Spannung unter der Autorität des

Geistes; sie ist der (menschlich notwendige) Versuch, das Leben
unter den Geist zu stellen. Geist ist das Prinzip der Kultur.
Weil er für den objektiven Sinn des Seins eintritt und weil
dieser Sinn die ewig neue Einheit und nicht die Realisation
eines «Zweckes» ist (die Subjektivität ist es, welche das Leben
verzweckt, und alle Zwecke sind von Haus aus subjektiv; sie

dienen dem widersinnigen Endzweck der Verewigung des

Menschen), so bedeutet Kultur den Versuch des Menschen, sich aus
der Verzwecktheit zu befreien zugunsten sinphaften Verhaltens,
in subjektivem Einverständnis mit der ewigen Erneuerung der
Einheit im Wandel ihrer Gestalt. — Daher durchdringen sich in
aller Kultur zwei Tendenzen; die eine, radikale gewissermaßen,
charakterisiert sich als Emanzipation vom Zweck überhaupt, die
andre als Versuch, das Zwecklehen selbst durch Ausrichtung auf
den Sinn zu vergeistigen. Wenn wir die erste dieser Haltungen
als ästhetische bezeichnen, so ist dieser Name von ihrer rezeptiven

Seite her genommen; gemeint ist im ganzen die Neigung
der Seele zum reinen Mitschwingen in der sinnvollen Zweckfreiheit

des ewigen Seins. Aesthetische Kultur ist Pflege des «Sinnes

für den Sinn» in reiner «Anschauung» und reiner «Bewegung»;
sie ist rezeptive und produktive Kultur allein der «Form».
— Wenn diese Emanzipation vom Zweck gewissermaßen das

Korrektiv ist gegen die Gefahr des Versinkens im Zweckleben

überhaupt, so ist die zweite der kulturellen Möglichkeiten
der Versuch, dieses Leben selbst, ohne sich ihm zu entziehen,
dem Sinn entsprechend zu gestalten. Bezeichnen wir alles
Unternehmen zur Realisation von Zwecken als Technik, so handelt es

sich hier darum, der Technik selber Sinn zu geben. Die Existenz
des Menschen wird, anstatt bestimmender Zweck zu sein, als

Ausdruck des Sinnes und zugleich als Gelegenheit seiner Erfül-

90



lung durch uns verstanden. Der Gegenstand der interessierten
Begegnung wird, über alle zweckhafte Interessiertheit hinaus, als

Partner der Schaffung neuer Einheit und nicht als mögliches
Mittel oder Hindernis in Ansehung unserer Zwecke betrachtet
und behandelt. Die Auseinandersetzung mit ihm sieht ihn nicht
im Aspekt seiner Bedeutung für unsere Zwecke, sondern im
objektiven Aspekt seiner Bedeutung im Sein; sie will ihm in
dieser seiner Bedeutung, d. h. nach seinem Wesen, gerecht
werden, theoretisch und praktisch. Sie orientiert sich an seinem

«objektiven Logos». — Auch «technische» Kultur ist Pflege des

Sinnes für den Sinn; jedoch hier als Gestaltung der «ernsthaften
Auseinandersetzung» mit dem Objekt; sie ist Kultur des
«Verkehrs» und in dieser weitesten Bedeutung des Wortes «soziale»
Kultur. — Mir scheint nun das, was wir «Denken» nennen,
durchaus innerhalb dieser technischen Seite der Kultur seinen
Ort zu haben; im ästhetischen Bereich wird nicht gedacht,
sondern geschaut und geformt. Doch könnte ich im Moment eine
klare Begründung nicht geben.

Ich glaube, die Begründung sei in dem, was Sie eben sagten,
bereits enthalten. Technische Kultur vollzieht sich als Vergeistigung

«ernsthafter Auseinandersetzung»; der Gegenstand wird
in seinem Sein «ernst genommen», als realer Partner; es kommt
darauf an, ihn nach seiner objektiven Bedeutung zu behandeln
und also auch zu begreifen. Der Versuch objektiven Begreifens
aber ist Denken. So ist Denken notwendiges Ingrediens technischer

Kultur. In rein ästhetischer Haltung dagegen ist das

Objekt nicht Partner einer Auseinandersetzung, bei welcher es

darauf ankäme, ihm «gerecht zu werden»; es ist nicht Gegenstand

im Sinne der «Realität», d. h. der Relevanz für irgendwelche

Zweckrealisation. Derartiges fällt ja im ästhetischen
Bereiche weg; das Objekt ist hier vielmehr «Gelegenheit», Form
zu schauen; es ist transparent auf diese Form (Einheit, Gestalt)
hin; es kommt nicht als «Wesen» in Betracht, sondern als

Repräsentation oder «Sinnbild», aus welchem Form offenbar wird.
Auf diese Form allein kommt es an, nicht auf seine «reale

Bedeutung»; das Objekt ist Erscheinung von Form; diese, und
nicht der sie kündende Gegenstand als solcher, wird «ernst

genommen». Die ästhetische Haltung ist «formgerecht», nicht
objektiv-gerecht. Es handelt sich nicht um den Logos des Gegen-

91



Standes, sondern allein um seine ästhetische Offenbarungs-Bedeutung,

oder einfach: nicht um sein Wesen, sondern allein um
seine Form. Daher kommt es hier nicht auf ein Gerechtwerden
nach dem Wesen an, weder theoretisch noch praktisch; es wird
nicht gedacht.

Ich danke Ihnen; dies ist, was mir vorschwebte. Und damit
scheint mir der Ort des Denkens nun auch vollkommen
bestimmt. Alle technisch relevante Begegnung hat zwei Seiten,
eine theoretische und eine praktische. Nach der einen bedeutet
sie «Feststellung» des Objekts («Objekt-Bewußtsein»), nach der
zweiten «Stellungnahme» zu ihm; beide sind untrennbar
verbunden. Technische Kultur muß sich vollziehen als Versuch der
«Objektivierung» des Verhaltens nach beiden Seiten. Denken ist
technische Kultur nach der theoretischen Seite: Versuch, dem

Objekt in der Feststellung gerecht zu werden, seinen Logos zu
begreifen. Dies ist sein genauer anthropologischer Ort. •— Man
versteht so auch, daß alles Denken in unlöslichem Zusammenhang

steht mit dem Versuch des praktischen Gerechtwerdens,
der «Behandlung» gemäß dem Logos; theoretische und
praktische Kultur vollziehen sich nur zusammen.

Ihre Ableitung ruft, so einleuchtend sie zu sein scheint, gerade
im letzten Punkte doch einem Bedenken. Sie nannten
Feststellung und Stellungnahme die zwei untrennbaren Seiten der
Begegnung. Darnach wären Theorie und Praxis stets vereint
und übereinstimmend. Dies aber scheint mir der Erfahrung zu
widersprechen. Es ist zum mindesten möglich, daß wir uns
demselben Objekt — sagen wir einem Menschen — gegenüber praktisch

anders verhalten, als wir es nach Maßgabe unsrer
theoretischen Einsicht tun müßten. Aber auch abgesehen von dieser
Möglichkeit der Diskrepanz scheinen mir theoretische Feststellung

und praktische Stellungnahme zeitlich getrennt zu sein:
erst stellen wir ein Sosein fest, und dann beziehen wir unsre
Stellung zum also bestimmten Objekt. — So scheint mir Denken,
wenn es (was ich nicht anfechte) als Versuch objektiver
Feststellung oder theoretischen Gerechtwerdens im Rahmen technischer

Kultur definiert wird, doch etwas anders lokalisiert
werden zu müssen, als es geschehen ist.

Darf ich hier eine terminologische Bemerkung einschieben,
die vielleicht die Debatte vereinfachen kann. Mir ist immer

92



schon die Doppelbedeutung des Paares «theoretisch-praktisch»
aufgefallen, und sie scheint mir auch hier verwirrend im Spiel
zu sein. Einerseits meint «theoretisch», in der Begegnung mit
dem Gegenstand, das feststellende Gewahrwerden, «praktisch»
diei damit stets verbundene «emotionale» Stellungnahme. In
dieser Bedeutung gehören allerdings, wie behauptet worden ist,
Theorie und Praxis untrennbar zusammen; sie sind wirklich
nichts anderes als die beiden Seiten des Begegnungs-«Erleb-
nisses». Es ist ein «Eindruck» vom Objekt, der einerseits die

Bedeutung des feststellenden Gewahrwerdens besitzt und anderseits

den entsprechenden «Antrieb» zur Auseinandersetzung
enthält. — In einer ganz andern Weise stehen sich «theoretisch»
und «praktisch» nach einem heute weithin üblichen
Sprachgebrauch gegenüber. Darnach bedeutet Theorie etwa soviel wie
«Vorsatz» oder doch Vorschau einer zukünftigen «Praxis», und
hier fallen daher beide nicht nur zeitlich auseinander, sondern
sie können auch ihrer Richtung nach differieren. «Theoretisch»
müßten wir uns so und so verhalten, «praktisch» aber verhalten
wir uns «dann» vielleicht anders. So sagt man auch wohl, theoretisch

sei etwas ganz recht, aber praktisch gehe es nicht. Man

sieht, daß hier der Gegensatz ein total andrer ist. Theorie
bedeutet hier zwar auch noch eine Art von Schau oder Vorstellung.
Dies mag den Ausdruck rechtfertigen; aber sie ist nicht ein
Schauen, Vernehmen, Feststellen des Objekts, sondern das

(Vor-)Schauen der Verhaltensweise. Und «Praxis» bedeutet zwar
hier auch ein Stellungnehmen; aber das Wort meint hier nicht
jene «emotionale» Wurzel des Handelns (die «innere» Stellungnahme

zum Objekt), sondern die «Ausführung» derjenigen
Stellungnahme, welche in der «Theorie» vorgesehen war.

Sie haben mich wunderbar sekundiert. Ich habe in der Tat
allein die erste Bedeutung des Begriffspaares im Auge gehabt.
«Technische» Kultur ist der Prozeß, in welchem es um die
Vergeistigung der Auseinandersetzung geht. Der Mensch verlangt
von sich die Objektivierung des «Eindrucks» vom Gegenstand;
dieses Unternehmen ist, nach der theoretischen Seite betrachtet.
Denken, nach der praktischen Seite: Versuch entsprechend
objektiver Stellungnahme in der «Behandlung» des Objekts.
Beides gehört zusammen. Wir stellen uns im gleichen Maße

objektiv zum andern ein, als wir es objektiv begreifen und um-

93



gekehrt. Allein nun tritt gerade hier jener zweite Gegensatz ins
Spiel. Denn etwas andres ist die Bereitschaft (Vorsatz, «Theorie»),

etwas andres ihre Ausführung im konkreten Fall
(«Praxis»). Selbstverständlich will Kultur, im Denken wie durch
die Objektivierung der Stellungnahme, die Bereitschaft für die
Praxis in diesem Sinne schaffen; ebenso selbstverständlich will
sie diese Praxis entsprechend der Bereitschaft gestalten. Diese

Gestaltung ist aber nicht mehr Sache des Denkens, sondern
allein der Treue gegenüber dem Vorsatz. So bleibt der Ort des

Denkens jene «erste Phase»; es ist die theoretische Seite der
Pflege der Bereitschaft zu objektiver «Praxis».

Die Sache beginnt sich zu klären. Wenn aber feststeht, daß

zwischen Bereitschaft und Ausführung («Praxis») eine Diskrepanz

bestehen kann, so daß es immer neuer Anstrengung
bedarf, um das Maß der Objektivität aus der «Theorie» auf die

Durchführung zu übertragen: muß dann diese Anstrengung nicht
ebenfalls wieder ihre theoretische Seite haben? Muß nicht bei
währender «Praxis», im Interesse ihrer Objektivität, ständig
«neu gedacht» werden? Ist es aber so, dann gehört Denken nicht
allein jener «ersten Phase» an, sondern es ist Bestandteil sowohl
der «Theorie» (Vorsatzbildung) wie auch der «Praxis».

Ich kann das Recht dieser Ueberlegung nicht bestreiten, muß
mich also etwas korrigieren: Denken ist der Versuch der
Objektivierung des Verhältnisses zum Gegenstand nach der
theoretischen Seite •— gleichgültig wann und wo er unternommen
werde, ob in der «Theorie» oder in der «Praxis». Jedenfalls hat
es seinen Ort in der (technischen) Kultur; es ist Kultur nach

ihrer theoretischen Bedeutung.
Nach dieser Definition wäre Denken immer Versuch objektiver

Feststellung. Nun kann aber wohl nicht bestritten werden,
daß es dem denkenden Menschen nicht immer um Objektivität
zu tun ist, sondern sehr oft um Bewältigung des Objekts für
seine subjektiven Zwecke. Oder würden Sie vom Begriff des

Denkens eine «Feststellung» ausschließen, welche z. B. lediglich
den Sinn hätte-, das Objekt auf seine Brauchbarkeit hin zu
erkunden?

Wir müssen Denken von der eventuellen Verwendung seiner

Ergebnisse unterscheiden. Wer etwas für irgendwelche Zwecke
«erkunden» will, dem ist es, soweit dies© Erkundung in Be-

94



tracht kommt, sicher um Objektivität zu tun, gerade im Interesse
der Brauchbarkeit; auch er denkt mit der Tendenz auf objektive

Feststellung, soweit er denkt. Daran wird nichts geändert
durch die Tatsache, daß dieses Denken quasi umschlossen ist
durch eine weniger objektive Absicht. Eine andere Frage ist
freilich, ob die Subjektivität dieser Absicht nicht das Gelingen
des (an sich objektiv sein wollenden) Denkens störe. Die Störung
wird tatsächlich im selben Maße eintreten, als die subjektive
Absicht in das Denken einstrahlt. Sollte die «Erkundung» des

Objekts wirklich, wie es doch ihr Sinn ist, objektiv sein können,
so müßte der Denkende jedenfalls «für den Moment» imstande
sein, alle subjektiven Zwecke zu «vergessen». —• Doch ändert
ja Gelingen oder Nichtgelingen nichts am Wesen des Denkens;
dieses ist so oder so auf Objektivität gerichtet. — Vergessen wir
nur nicht, daß es sich stets um einen Versuch handelt, wie in
aller Kultur. Auch mißlingendes (oder «getrübtes») Bemühen

um Objektivität, auch «falsches» Denken also, ist Denken.
Wenn ich recht sehe, erledigt sich nun auch jene Behauptung,

daß alles Denken seinen Ursprung im Willen zur Bewältigung
der Dinge habe, daß jedenfalls alle Theorie aus der Praxis
stamme. Mir scheint darin Recht und Unrecht auf merkwürdige
Weise gemischt. Will die Behauptung nur sagen, daß Denken
stets im Zuge der zweckhaften Auseinandersetzung mit dem

Objekt geschehe, dann sagt sie nichts andres, als was wir mit der
Lokalisation des Denkens innerhalb technischer Kultur festgestellt

haben. Sie ist dann lediglich dahin zu präzisieren, daß es

dieser Kultur — und also auch dem Denken — nicht um
Bewältigung schlechthin geht, sondern um die Objektivität der
Auseinandersetzung, also um «Bewältigung» im Sinne des

Gerechtwerdens (theoretisch: des Begreifens). — Würde aber
behauptet, in diesem ganzen Prozeß stehe Theorie im Dienste der
Praxis, sei von dieser hervorgerufen und geleitet, dann müßte

man zunächst fragen, ob hier von Theorie und Praxis in der
ersten oder der zweiten der seinerzeit auseinandergehaltenen
Bedeutungen die Rede sei. Im ersten Fall wäre die Behauptung
offenbar widersinnig, wenn doch feststeht, daß alle Begegnung
oder «Beschäftigung» mit dem Gegenstand zugleich und
untrennbar in einem Akt ihre theoretische und praktische «Seite»
besitzt (was nicht etwa empirisch-psychologisch, sondern anthro-

95



pologisch feststeht). — Somit kann vernünftigerweise nur an das

Verhältnis von Theorie und Praxis in der zweiten jener
Bedeutungen gedacht sein. Und hier läßt die Behauptung sich
allerdings hören. Denn in der Tat steht alle Bereitschaftspflege
(«Theorie») im Dienste der «Praxis», d. h. der «Ausführung»,
und zwar ihrem Wesen nach, selbst wenn die Ausführung nie
zustande kommen sollte; Theorie in diesem Sinn bedeutet stets
Bereitschaft für die Praxis. Nur dürfte dann nie vergessen werden,

daß beide «Phasen», die «Theorie» wie die «Praxis», ihre
theoretische und ihre praktische (im ersten Sinn der Begriffe)
Seite oder Bedeutung besitzen, und daß für diese beiden Seiten
ein Abhängigkeits- oder Dienstverhältnis in dem Sinn, wie es

zwischen «Theorie» und «Praxis» konstatiert wurde, nicht
besteht.

Einverstanden; doch muß wohl eine Ergänzung beigefügt
werden. Wenn, nach der zweiten Bedeutung des Begriffspaares,
Theorie im Dienste der Praxis steht, so kann keinesfalls
dasselbe vom Denken gesagt werden. Denken ist Versuch der
Objektivierung des Verhältnisses zum Gegenstand nach der Seite

der Feststellung; es spielt diese Rolle sowohl für die vorbereitende

Phase der «Theorie» wie für die Phase der Durchführung
(«Praxis»), die ja beide ihre feststellende Seite haben: Theorie
und Praxis sollen nach der Seite der Feststellung «objektiv»
sein. Wennschon von einem «Dienst» gesprochen werden soll,
so müßte man also sagen, Denken stehe im Dienste der
theoretischen Objektivität sowohl der Theorie wie der Praxis, oder:
im Dienste objektiver Theorie und Praxis.

Sehr wohl. Aber ich glaube dies bereits betont zu haben,
als ich hervorhob, es gehe im Denken nicht um Bewältigung
schlechthin, sondern eben um objektive «Bewältigung». — Jedenfalls

scheint mir jetzt die Frage nach dem anthropologischen
«Ort» des Denkens genügend geklärt. Fassen wir so einfach als

möglich zusammen: Denken heißt der Versuch des Menschen,
in der Feststellung (des Festzustellenden) objektiv (sachlich)
zu sein.

Mit dem Ort des Denkens scheint auch der Ort der Logik
innerhalb der Anthropologie nun bestimmt zu sein. Darnach

wäre Logik zu definieren als philosophische Lehre von der

96



menschlichen Bemühung um theoretische Objektivität, innerhalb

des kulturellen Strebens nach Vergeistigung des Zweckverhaltens.

•— Gerade diese Feststellung veranlaßt mich nun aber,
auf meine frühere Frage zurückzukommen. Mit dem Ort des

Denkens ist doch sein Wesen bestimmt; wenn also Logik die
Lehre vom Denken nach seinem Wesen sein soll und nichts
andres, dann hat sie mit der — nun vollzogenen — Ortsbestimmung

des Denkens ihre Aufgabe bereits gelöst und dazu ihr —
der Logik — eigenes Wesen enthüllt. Ich sehe darnach nicht
recht ein, was ihr jetzt noch zu tun übrigbleiben sollte.

Doch, doch, es bleibt ihr einiges zu tun übrig, ohne daß wir
sie anders zu definieren brauchten. Aber ich möchte es Ihnen
selbst überlassen, die Fragen zu stellen, welche bisher nicht zu
Worte gekommen sind.

Es ist jedenfalls eine dieser Fragen, die mich durch die ganze
Aussprache über das Wesen des Denkens im stillen beschäftigt
hat. Haben wir «Denken» nicht von Anfang an zu eng oder
einseitig verstanden, wenn wir es ausschließlich in Zusammenhang

mit dem Gegenstand (der Begegnung oder Auseinandersetzung)

brachten? Gibt es nicht auch ein Denken, das sich gar
nicht bezieht auf die Welt der begegnenden Dinge, mit denen

wir uns «ernsthaft auseinandersetzen» oder auseinandersetzen
können? Gibt es außer dem gegenständlichen nicht auch ein
«reines» oder dann ein «formales» Denken? Ein solches aber

würde sich, wie mir scheint, unserer Definition nicht fügen.

Ich habe die Frage erwartet, und sie ist in der Tat geeignet
zu zeigen, was der Logik «zu tun übrigbleibt». Kultur im ganzen

ist ein Prozeß, und Denken ist Bestandteil dieses Prozesses,

es hat selber Prozeßcharakter. Dies ist in der Wesensbestimmung

angedeutet worden: Denken wurde gezeigt als Versuch

der theoretischen Sachlichkeit gegenüber dem Gegenstand. Sie

ersehen daraus ohne weiteres, daß über das Wesen des Denkens

bisher nicht alles gesagt ist. Es ist bestimmt allein nach seiner

Intention; zum Wesen eines Prozesses gehört aber nicht nur
diese, sondern auch sein Vollzug. Vom Vollzug des Denkens war
bisher nicht oder kaum die Rede. Wenn Logik die Lehre vom
Denken ist, so bleibt ihr übrig, den Prozeß des Denkens — oder:
das Denken als Prozeß — zu zeigen — mit Einschluß, wohlver-

7 97



standen, der Bedeutung jener «Idee» des objektiv Logischen,
welche ihm eigentümlich ist. Und nun zur Frage des «reinen»
Denkens.

Verzeihen Sie, wenn ich Sie einen Moment unterbreche. Der
Vollzug des Denkens ist doch offenbar sehr mannigfaltig und
verschieden je nach der Art des denkenden Subjekts und seiner
besondern Situation. Wäre darnach die Lehre davon nicht eher
Sache der Psychologie als der Logik? Wir stellten doch fest,
daß das Begreifen der Besonderheit des Besondern Aufgabe
nicht der Philosophie, sondern der empirischen Forschung sei.

Sie hätten recht, wenn der Prozeß des Denkens wirklich nur
je ein besonderer, wenn also nichts «Allgemeines» in ihm wäre.
Oder, m. a. W., wenn darüber nur Feststellung a posteriori und
nicht auch Gewißheit a priori möglich wäre. Sollte aber im
Wesen des Menschen, so wie philosophische Anthropologie es

als a priori Feststehendes expliziert, ein Allgemeines, d. h.
anthropologisch Notwendiges des Denkvollzuges begründet sein,
dann unterstände nach dieser Seite — unbeschadet der
psychologischen Feststellung des je Besondern — jener Prozeß der
philosophischen Einsicht; seine Bestimmung fiele in die
Aufgabe der Logik. Zu dieser Aufgabe gehört aber auf jeden Fall
gerade die Beantwortung der Frage, ob ein also Allgemeines
den Denkprozeß charakterisiere. So daß also, auch ohne daß
diese Frage von vornherein positiv entschieden sein müßte,
jedenfalls hier die «übrigbleibende» Aufgabe der Logik sich
enthüllt: sie ist Lehre auch vom Prozeß des Denkens, den sie zu
befragen hat nach dem Allgemeinen, das ihn auszeichnen
möchte. — Und jetzt können wir wohl zum «reinen» Denken
zurückkehren.

Ich habe, als ich meinen Einwand formulierte, nicht an den
Prozeßcharakter des Denkens gedacht. Jetzt beginne ich zu
ahnen, daß der anscheinende Gegensatz von reinem und
gegenständlichem Denken vielleicht von hier aus seine Auflösung
finden könnte. Aber klar bin ich mir darüber noch keineswegs.

Ihre Ahnung hat zweifellos recht. Die Auflösung wird aber

endgültig nicht jetzt schon möglich sein, sondern erst im
Zusammenhang eben der Untersuchung des Prozesses. Es wird sich
dann zeigen, daß das, was Sie als reines oder auch als formales
Denken bezeichnet haben, durchaus eingeht in die Definition:

98



Versuch, dem Gegenstand theoretisch gerecht zu werden. Für
den Moment möchte ich Sie nur an einen Hinweis erinnern,
den schon die bisherige Aussprache gezeitigt hat. Es war die
Rede von zwei «Phasen» des kulturellen Verhaltens, welche als

«Theorie» und «Praxis» in einer bestimmten Bedeutung dieser
Ausdrücke unterschieden wurden — oder auch als Vorschau
und Ausführung. Es ist auch bereits festgestellt worden, daß

Denken, als Pflege theoretischer Kultur, notwendig beiden Phasen

zugehörig sei. Es gibt also ein Denken in der Vorschau

(«Theorie») und ein Denken in der Anwendung oder Durchführung

in der konkreten Begegnung. Dabei wurde ebenfalls schon

klar, daß die Vorschau direkt eine Vorschau eigenen Verhaltens
und nicht, oder dann nur indirekt, ein Schauen auf den Gegenstand

ist. Sie ist eine interne Angelegenheit: Pflege der Bereitschaft,

innere Vorbereitung. Endlich ist dort festgestellt worden,

daß aber diese «theoretische» Phase ihren Sinn von der
«Praxis» her erhält, so daß sie ohne diese, d. h. ohne die
Absicht kulturellen Verkehrs mit der Gegenstandswelt selber, nicht
wäre. — Vielleicht ist diese Erinnerung geeignet, Ihre Ahnung
schon jetzt zu bekräftigen. Vielleicht bedingt der Prozeß des

Denkens mit Notwendigkeit ein «reines» Denken neben einem
«angewandten», so, daß beide Arten zum Versuch jener
theoretischen Sachlichkeit gegenüber dem Gegenstand gehören. —
Aber, wie gesagt, wir werden darauf zurückkommen müssen.

Da wir doch bei der Bereinigung des Begriffs der Logik, im
besondern bei der Präzisierung ihrer Aufgabe sind, gestatten
Sie mir eine Frage, die Ihnen vielleicht kindlich vorkommt.
Logik ist immer als Lehre bezeichnet worden. Was heißt das

eigentlich? Oder, um etwas weniger kindlich zu erscheinen: in
welchem Sinn von «Lehre» ist Logik Lehre vom Denken?

Die Frage scheint mir leicht zu beantworten, wenn man über
den philosophischen Charakter der Logik im klaren ist. Logik
ist, wie alle Philosophie, Besinnung auf a priori Gewisses und
ist insofern zunächst überhaupt nicht Lehre. Sie wird aber
Lehre dort, wo die gewonnene Einsicht dargestellt und
mitgeteilt wird. In diesem, und nur in diesem Sinn ist Logik die
Lehre vom Denken. Sie zeigt das Denken, so wie es anthropologisch

einsichtig ist.
Weitherum besteht aber doch die Meinung oder Erwartung,

7* 99



Logik sei dazu da, denken zu lehren. Nach Ihrer Auffassung
wäre, wenn ich recht verstehe, diese Meinung völlig abwegig.

Durchaus nicht. Denken ist der Versuch theoretischer
Sachlichkeit oder also: Versuch der Ueberwindung der Subjektivität
in theoretischer Hinsicht. Logik zeigt den Menschen in diesem

Prozeß, zeigt also auch die positiven und negativen Möglichkeiten

jenes Versuchs. Wer diese ihre Lehre vernimmt, lernt
also aus ihr zwar nicht denken überhaupt — dies hat er auch

gar nicht nötig, weil er, als Mensch, unter allen Umständen
denkt —, wohl aber wird er orientiert über jene Möglichkeiten.
Dadurch kann er lernen, auf welche Weise oder wieweit es dem
Menschen möglich sei, die Subjektivität zu überwinden und so

der Intention des Denkens gerecht zu werden. In diesem Sinne
lehrt Logik ihn allerdings denken. Ob er die Lehre beherzige
und also seinerseits sich anstrenge, die gezeigten positiven
Möglichkeiten zu verwirklichen, dies freilich ist seine Sache, und
dies kann ihm keine Lehre abnehmen.

Sie betonen auch damit wieder den lediglich demonstrativen
Charakter der Lehre. Man liest aber immer wieder, Logik sei

eine normative Disziplin. Ist diese Auffassung einfach falsch,
oder hat auch sie ihre Berechtigung?

Es kommt darauf an, wie man den Ausdruck versteht. Wenn

Logik die Intention des Denkens auf reine theoretische Objektivität

und anderseits die positiven und negativen Möglichkeiten

ihrer Realisation zeigt, dann ist sie, in der Unterscheidung
dieser Möglichkeiten, ohne Zweifel kritisch. Damit aber ist sie

zugleich in einem bestimmten Sinne normativ: sie zeigt, wie das

Denken sein müßte, um — soweit dies möglich sein sollte —
seiner Intention zu entsprechen, und wie es sie allenfalls
verfehlen kann. Aber in dieser Normativität bleibt sie durchaus
demonstrativ. — Etwas anderes ist es, ob der Empfänger der
Lehre die gezeigte «Norm» als für sich verpflichtend betrachte
oder nicht. Es ist wohl möglich, daß Logik für ihn in diesem
Sinne normative Bedeutung gewinnt. Aber das liegt dann an
ihm, nicht an der Lehre; diese bleibt bei der Demonstration.

Das verstehe ich soweit. Allein Logik, als Lehre, ist doch

Darstellung für jemand, Mitteilung an einen Adressaten. Diese

Mitteilung muß einem Interesse entsprechen, sonst erfolgte sie

nicht. Ist nicht Logik, eben als Lehre, doch in einem über die

100



bloße Demonstration hinausgehenden Sinne normativ, ja imperativ,

durch die Absicht, die sie verfolgt?
Ohne Zweifel hat alle Lehre, auch die philosophische, eine

Absicht. Aber diese ist, in unserm Fall, keine andre als eben

die der Belehrung. Wesentlich für ihre Durchführung ist offenbar

die Demonstration, und nur sie. Es ist bereits betont worden,

daß es Sache des Empfängers ist, was er daraus mache. —
Freilich kann der Lehrende zugleich mit der Demonstration
versuchen, durch sanften oder heftigeren Druck die Stellungnahme
des Empfängers zu beeinflussen; der Ton der Lehre wird dann
mahnend, ratend, «normativ» oder gar imperativ. Aber dies ist
gewissermaßen Privatsache, zur Lehre als solcher gehört es

nicht. Ganz abgesehen davon, daß selbst dort, wo die Absicht
der Beeinflussung waltet, die einfache Demonstration immer
noch die beste Methode sein dürfte.

101


	Vom Sinn der Logik

