
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 4 (1944)

Artikel: L'ultima forma del mito solare nella teologia politica di fra Tommaso
Campanella : nota intorno a una nuova edizione della Città del sole, con
appendice di testi inediti

Autor: Amerio, Romano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ultima forma del mito solare nella teologia
politica di fra Tommaso Campanella.

Nota intorno a una nuova edizione délia Città del sole, con
appendice di testi inediti.

Di Romano Amerio.

Gli studi campanelliani che fecero alia fine del secolo scorso
un essenziale avanzamento grazie all'opera di Luigi Amabile 1,

ne hanno fatto un altro parimenti essenziale neH'ultimo de-

cennio, grazie all'esplorazione delle scritture inédite dell'età
matura del filosofo, massime la Theologia, finita nel 1624, e il
Reminiscentur, finito nel 1618 e considerato dall'autore come
il compimento di tutti i pensieri suoi 2. Il primo di questi avanza-
menti, condotto dietro un'investigazione biografica e psicologica,
partori un'interpretazione che ricercava nella vita e nell'animus
del filosofo la cifra con cui risolvere la sua filosofia: di-

stinguendo in lui il modo aperto dal modo coperto, quello (non
senza originalité) ortodosso, questo invece nettamente natura-
listico, ravvisava nella riduzione délia religione alla spiritualité
naturale il senso vivo e la modernité del pensatore. L'Amabile
riteneva che la vita del Campanella ne contiene eminentemente
il pensiero, il cui succo antidogmatico e anticristiano si
condensa nell'ideale della repubblica comunistica, senz'altra
religione che naturale, fallitagli nel 1599 sulle montagne di Calabria

e descritta poi nel 1602 nella Citté del Sole. In questa
Utopia, malamente considerata fino allora come una fantasti-
cheria e un'estravaganza poetica, si travede invece, secondo

1'Amabile, Pideale filosofico a cui il Campanella si attenne sino

1 Luigi Amabile, Fra Tommaso Campanella, la sua congiura, i suoi

Processi e la sua pazzia (Napoli, 1882), e: Fra Tommaso Campanella nei castelli
di Napoli, in Roma ed in Parigi (Napoli, 1887).

2 Theologia, ediz. critica a cura di Romano Amerio (Milano, 1936). Quod
reminiscentur, ediz. critica a cura di Romano Amerio (Padova, 1939).

28



alla morte, celandolo poi entro l'invoglio di una précisa
conformité ortodossa, per non andare oppresso dai tempi. Il seconde

avanzamento, condotto dietro a una coerente interpretazione
delle scritture, réintégra invece nella biografia l'intero sistema,
non più restringendone la parte schietta al mito solare e il resto
abbassando come infingimento, ma tutti gli aspetti raccogliendo
in un unico corso. Taie corso, che è stato delineato in altri
lavori 3, procédé dalla religione naturale, intesa corne contenuto
délia natura in se stessa conclusa, alla religione naturale, intesa
corne esigenza délia natura aperta verso contenuti naturali e

soprannaturali. Il teorema centrale di questa teologia è quello
del Cristo come razionalità universale, che media tra intelletto
e fede, e istituisce per lo spirito un'obbligazione meramente
razionale di aderire al Cristo teoîogico per non mancare o con-
traddire al Cristo filosofico, essenziale Ragione. Al primo
momento, che dirô naturalistico parziale, corrisponde la gesta
del 1599 e l'ordinamento sociale délia Città del Sole: al secondo

momento, che diro naturalistico pieno (essendovi veramente
colto il valore délia natura) corrisponde l'ideale ecumenico mis-

sionario, incentrato nella ierocrazia romana, svolto nel Reminis-

centur (1618) e nell'estremo De regno Dei (1636). In questa
guisa all'esegesi délia simulazione, che tronca il pensiero del

nostro filosofo al 1602, cristallizzandolo tutto nel mito solare,
e misconoscendone la variazione continua prima e dopo quel
mito, subentra un'esegesi dello sviluppo, che riconosce nel
Campanella una mentalité giovanile caratterizzata dall'idea délia
mortalité dell'anima, una mentalité in maturazione, caratterizzata

dall'idea dell'immortalité dell'anima e dalla conseguente
teoria délia religio innata, e infine una mentalité matura,
caratterizzata dall'idea del Cristo corne razionalité universale e dalla

conseguente reintegrazione del soprannaturale nella religione
naturale. Da questo progresso di concezioni si raccoglie che il
senso délia filosofia campanelliana non consiste nella disso-

luzione délia dogmatica cristiana, pronunziata in forza délia
natura che non si sorpassa perché assoluta, ma in un nuovo
concetto délia natura a cui appunto è naturale quel sorpassarsi.

3 II succo di essi nello scritto su II problema esegetico fondamentale
délia filosofia campanelliana nel terzo centenario del filosofo (in Riv. di
fil• nßoscol. 1939, p. 368).

29



Questo rinnovamento degli studi campanelliani, originato dal-
Pesplorazione di estese parti délia produzione inedita, e suscitante

a sua volta nuove cure nello stesso senso, non ha pero
sinora oltrepassato i confini di essi studi speciali, mentre nell'in-
formazione comune prevale tuttora la rappresentazione amabi-
liana, quando non addirittura l'arbitraria figurazione della storio-
grafia settecentesca senza un'ombra di vero. Che se stupisce di
trovare ripetute da autori recentissimi le più favolose notizie
degli antichi biografi, che gli studi hanno sventate da un pezzo,
10 stupore riguarda non tanto la persistenza di tali tenaci leg-
gende, quanto il pregiudizio che esse infliggono alia reputazione
di uomini, per serietà e operosità scientifica, gravissimi 4.

Il problema interpretativo è nella sua natura ultima un pro-
blema di attenzione, di direzione dell'attenzione e di limitazione
dell'attenzione. Mentre l'esegeta focalizza hinteresse suo piut-
tosto su questa che su quella parte del sistema, di cui ricerca
11 significato, egli lumeggia talune parti di esso sistema, risen-
tendone più vivamente l'effelto, mentre talune altre egli ombreg-
gia, sottraendosi alla loro efficacia e facendole, quanto a sé,

disparire dal quadro in cui pure sono. Lo sforzo e la norma
dell'esegeta tendente all'obiettività si determinano dunque come
sforzo e norma di un pensare, quanto si possa, intero, che non
riduca una parte del sistema a un'altra parte, ma tutte le parti al

tutto o, che è lo stesso, al loro principio. Senza voler svolgere

qui i canoni della storiografia, a cui ci ispiriamo, ci sarà con-
cesso osservare che l'obiettività appreziativa, a cui è obbligato
lo storico della filosofia, è sostanzialmente la stessa obiettività
descrittiva, con cui egli accerta la sentenza del filosofo esplorato.

4 Vedi per es. le lezioni tenute da Pietro Silva, ordinario di storia del-
PUniversità di Roma, sul pensiero politico del Seicento, pubblicate nel Bol-
lettino della regia università italiana per stranieri, 30 ottobre 1939, p. 340

e segg. — Vi si dice che il C. fu arrestato nel 1599 per opera dei Franco-

scani suoi rivali (quali?), che fu condotto a Roma (anzi a Napoli), che la sua

filosofia politica preannuncia il Rousseau (ed è assolutismo teocraticolj,
che sostiene l'elezione popolare dei re e il regicidio (autoschediasmo del

Silva!), che la Città del Sole fu scritta nel 1611 (lo fu nel 1602), che la re-
pubblica solare è retta da tre ministri assistiti da un medico fisico che

vi si professa l'amore libero (anzi il più regolato e quasi planificato, come

ora dicesi, che immaginar si possa), che in seguito alla pubblicazione della
Città del Sole Urbano VIII volle che si rileggesse il processo, ecc. ecc.

30



Cosi nel saper commisurare l'attenzione alia ricchezza intera del

pensatore che si ha davanti, si esercita l'officio più squisito del

critico: il vincolo di obiettività, a cui egli sa sottoporre la parte
libera del suo pensiero, costituisce il punctum saliens, che è

insierae il punctum dolens, délia sua responsabilità. Che se un
elemento subiettivo, costituito dall'interesse particolare dell'in-
dagatore, viene introdotto nella ricerca storiografica, funzio-
nando come il principio direttivo délia sintesi a cui il lavoro
approda, esso ha solo carattere ordinativo e strumentale, e deve

poter cadere, senza che cada il valore della sintesi stessa: è ciô
che rende la storia contemporanea, non ciô che la rende eterna.

Queste riflessioni illumineranno l'origine dell'interpretazione
data dall'Amabile alla filosofia di Tommaso Campanella. Di
fronte alla duplicità tra religione dogmatizzata del mito solare
e professione cattolica missionaria dell'opera matura, FAmabile
si è focalizzato sulla prima, e ha tentato di ridurre una parte
all'altra, invalidando la seconda come un'ininterrotta simula-
zione, sotto la quale il monaco ribelle si saiebbe illuso di operare
la distruzione del Cristianesimo. Con prove testuali in parte
inédite e con un esame interno delle dottrine religiose del
Campanella abbiamo altrove 5 mostrato l'impossibilità di questa
perpétua simulazione, e corne essa annienterehbe la grandezza
morale dell'uomo (ché l'olocausto della veracità alla verità è

un'annichilazione morale dell'uomo e, in ogni caso, è l'olocausto
vietato all'uomo), ma soprattutto abbiamo lumeggiato la matura-
zione noologica del fiîosofo che tra il 1600 e il 1606 supera il
sensismo grazie alla metafisica dell'autocoscienza (teoria della
mens immortale) e si stacca dal deismo, a cui la religione positiva

è contraffazione, grazie alla metafisica delle primalità, a

cui la religione positiva è la concretezza della religione innata.
Questa concezione dello sviluppo della mente campanelliana cor-
risponde meglio aile scritture del fiîosofo, non colpisce mortal-
mente la moralità dell'uomo, évita l'inverisimiglianza di far a

un uomo vivere l'intera vita contro i suoi fini riposti e di farlo,
Per cosi dire, passare tutto morto entro se stesso tutto vivo,
mdividua il contributo proprio di lui in un'idea caratteristica

5 Vedi la comunicazione su Alcune aporie dell'interpretazione deistica
della filosofia campanelliana al lume degli inediti (in Atti del IX Congresso
Uazionale di filosofia in Padova 1934, p. 622 segg.).

31



délia filosofia del Cristianesimo nell'età moderna (ripigliare
tutti i valori religiosi entro la filosofia), permette di salvare
insieme la grandezza morale e Foriginalità speculativa, reca
insomma un appagamento complessivo maggiore che la tesi del-

l'Amabile, in nulla scemando e in tutto accrescendo' la solidità e

il pregio del pensiero campanelliano. In una parola risponde
meglio al canone storiografico del pensare intero.

Contro questa tesi délia maturazione, la quale ancorché non
da tutti in tutto abbracciata, ha pero a tutti riproposto il pro-
blema oltre i termini in cui lo teneva stretto l'Amabile, ha re-
centemente rinfrescata la tesi délia simulazione Norberto Bobbio
nella sua accurata edizione délia Città del Sole (Torino, Einaudi,
1941): che la Città del Sole (1602) e non il Reminiscentur
(1618) sia il documento verticale délia concezione campanel-
liana; che le rimanenti scritture verniciate d'ortodossia siano

infingimento cautelatorio e propiziatorio; che l'importanza
scientifica dell'opera sia nulla, mera Utopia palingenetica disco-

nessa affatto da ogni vero concetto politico. Mentre poi l'Amabile,

nonostante la simulazione, riconosceva ed esaltava la
grandezza morale del filosofo, il Bobbio, più crudamente, ma meno
incoerentemente di lui, abbassa colle dottrine anche l'uomo,
riuscendo a un giudizio complessivo severissimo. La critica più
notevole venne fatta al Bobbio da Gioele Solari in una recen-
sione apparsa in Rivista di filosofia (1941, pp. 180/199). Tra le

cose esattamente censurate dal Solari nel Bobbio è « la forma
recisa e quasi definitiva del giudizio, senza quelle riserve e at-

tenuazioni che la figura complessa, enigmatica del Campanella
consigliava » e che erano imposte « dall'indole limitata délia

ricerca, per cui non fu possibile al Bobbio approfondire l'aspetto
metafisico e religioso délia dottrina, ciô che era condizione
indispensabile per intendere il pensiero politico » (p. 190).
Questo difetto metodico del Bobbio lo ha inclinato a un'inter-
pretazione generale del Campanella che riduce la parte alla

parte, anziehe la parte al tutto, soccombendo all'attenzione es-

clusiva dell'opera da lui studiata e scempiando, per falsa sem-

plificazione, il complesso mondo mentale del filosofo. E poiché,

come fu notato sopra, la retta critica è in funzione di un pensare

intero, che spazii per tutti gli aspetti dell'oggetto, vorremmo
in queste righe più ancora che confutare l'interpretazione della

32



simulazione, suffragare l'interpretazione dello sviluppo, lumeg-
giando qualche punto da noi altrove preterito e recando alcune

importanti pagine inédite della Theologia. Queste pagine mo-
strano nel cuore di una sistematica rifusione della dogmatica,
fatta in funzione della metafisica nuova dell'autore, quale sia
l'ultima forma che il mito solare assume nell'opera aduita del
Campanella e quanto di esso si conservi attraverso l'evoluzione
della sua mentalità.

Il primo punto riguarda le aporie in cui s'involge la tesi della
simulazione, quando le tocca interpretare il quarantennio orto-
dosso del Campanella, dalla prigionia al periodo romano e a

quello parisiense. Tralasciamo di rilevare che nella simulazione
naufraga la sostanza morale dell'uomo. Poniamo che essa non
naufraghi. Ma che paradosso pratico è mai questo di un'intera
vita, interamente votata a un riposto ideale, che si attua in
modo da annientare, invece che promuovere, il riposto ideale?
L'uomo puö ben celarsi un momento per più apertamente ed
efficacemente mostrarsi nel momento successive, puo celarsi cioè

per manifestarsi. Si giustifica l'occultazione di sé come un
momento della succession» di sé, attraverso la quale si rivela com-
plessivamente l'esistenza, e l'anima dell'uomo profferisce il suo
si e il suo no. Si giustifica cioè il mendacio provvisorio, quello
che il Campanella, confessando la simulata pazzia, chiama stra-

tagemma della prudenza, ma non il mendacio forma permanente
della vita. Non puô nella vita morale essere un no che sta in
luogo di un si, se non perché il si, che si nasconde dentro il no,
ha la consapevolezza di doverne uscire e ha la forza di uscirne.
La struttura successiva dell'esistenza, facendo che niun istante
della vita sia tutta la vita, spiega la possibilité di un taie
mendacio, che è differimento della vita da un punto all'altro della
vita. Ma se l'uomo simula non in un punto e per passare, ma
durante tutta la vita e per rimanere, allora egli si pone per
quello che non è e si annichila per quello che è: essendo egli
tutta la vita in mendacio, per tutta la vita sarebbe un nonente.
Se dunque si vuole che il Campanella abbia mentito non un
momento solo, ma tutti i momenti, non sotto l'atroce tentazione
del dolore, ma dentro e fuori il dolore, non per salvarsi perico-
lante, ma salvato ed assicurato, la simulazione di lui diventa
oltreché un'impossibilità, un'inanità: non uscendo mai al vero,

3 33



cesserebbe di servire al vero, non cessando mai, cesserebbe di
essere simulazione, si vanificherebbe al tutto, sarebbe (per ri-
prendere le analogie campanelliane) Bruto senza la cacciata dei

re, Solone senza Salamina.

D'altronde questa figurazione del Campanella come di un
Gianni Schicchi della filosofia (Dante, Inf. XXX) lascia inespli-
cato un aspetto importante dell'ortodossia campanelliana: la sua
originalité. Se infatti, come vogliono l'Amabile e il Bobbio, le
scritture della maturità sono finzione volta a ingraziarsi i poten-
tati ecclesiastici, la finzione si sarebbe pronamente attenuta
alle forme trite e vigenti dell'ortodossia. Perché, per esempio,
il Campanella, da buon Domenicano, non sarebbe stato tomista
invece che molinista, e anticoncezionista invece che concezio-
nista? Perché tanta insistenza per assicurare la verità del Cri-
stianesimo colla propria nuova filosofia, anziché con I'apologe-
tica scolastica corrente? Perché, se le sue scritture son mas-

chera, il filosofo non cede all'urgenza pragmatica che lo domina,
adottando in maniera massiccia sostanza e formole dell'ortodossia

ufficiale? Perché nel Reminiscentur si riscontrano, attra-
verso la decantazione di ben nove redazioni in compromessi coi
censori, tutte le costanti della filosofia campanelliana, dal pan-
sensismo e dalla metafisica primalitativa alla riforma, alia mis-
sione e al molinismo 6? E perché non avrebbe egli allora abbas-

sato il tono della rampogna, cosi alla e magnanima, a Papi, a

monaci, a principi e a cardinali? Se l'ortodossia venisse da un
calcolo pratico (bisogna riconoscerlo), essa sarebbe riuscita assai

più esatta, niente vietando all'uomo, staccato affatto dal
filosofo, di adattarsi ad amussim alla posizione non sentita.

Vorremmo aggiungere che per riconoscere o meno l'ortodossia
di una scrittura bisogna conoscere l'ortodossia: occorre cioè non
soltanto maneggiarne le formole, che molti interpreti non ma-

neggianoebis, ma altresi possederne la percezione, che coglie

0 Vedi lo studio Circa il significato delle variazioni rcdazionali nell'ela-
borazione del Reminiscentur di fra T. Campanella (in Sophia, 1939, p. 419/453).

6bis Serva d'esempio il Blanchet (Campanella, Parigi, 1920, p. 461), che

giudica eterodosso chi non pone opposizione tra natura e sopranatura, e la
Dentice d'Accadia (Campanella, Firenze, 1921, p. 161), che definisce peri-
cclosa e quasi eretica una dottrina fatta propria dal Concilio Vaticano.

34



anche ciô che oltrepassa le formole, per rientrarvi domani,
quando anche il progresso delle formole sarà compiuto. Ma per
tornare alla tesi délia simulazione, che cosa accampa il Bobbio

per ricusare le obiezioni cumulate contro di essa e giustificare
una posizione rétrograda di cui tutti gli studiosi recenti ricono-
scono l'inammissibilità? Egli svolge essenzialmente tre argomenti.
Dice che la maturazione o conversione « mal si adatta al tempera-
mento cinico e sfrontato del Campanella, dal quale si è tratti a

tornare alla vecchia idea délia simulazione ». Ritiene che « psico-
logicamente quell'ortodossia, sorta da una persecuzione, sarebbe

un mistero ». In terzo luogo riproduce la dichiarazione di un
anonimo, al quale il Campanella avrebbe dichiarato a Parigi
« che aveva composto la Monarchia Messiae a compiacenza del
Papa, ma che aveva mutato parere

7 ». Circa il primo punto, senza
addentrarci in un esame del carattere di fra Tommaso, basterà
notare che vi è un circolo, e non solido, tra il cinismo che

s'invoca per asserire la simulazione e la simulazione implicata
nel cinismo. D'altronde crediamo che il Bobbio si trovi in difetto,
quando nella passione messianica, nell'ardore profetale, negli
annunci taumaturgici non riconosce un'ingenuità affascinata ed

affascinante, cioè il momento psicologico precipuo in cui si

risolve la sconcertante illusione e fallacia del frate calabrese.

II secondo punto trapassa, a nostro avviso, il nodo del pro-
hlema. II Campanella non si è convertito in prigione, secondo
il Bobbio, perché « in prigione v'erano bensi ragioni di parere
ortodosso, ma non ve n'era nessuna di esserlo ». Qui il Bobbio
misconosce puramente e semplicemente la libertà e l'arcano dello
spirito umano e si lascia sfuggire l'infinita versatilité dei modi di
cui esso spirito è capace. Negare la connessione tra il dolore e

il progresso o anche solo il movimento dello spirito, ricusare,
più generalmente, la connessione tra l'esperienza e la conoscenza

significa evitare il nocciolo del problema storico, che è di vedere

non come camminino le idee in astratto (le quali appunto Ii
non camminano, ma stanno), ma come esse camminino in atto,
come la verità si faccia nell'uomo, involta, per cosi dire, nel

sangue e nello spirito di lui. Questo nodo di forma agostiniana
tra la vita e il pensiero di fra Tommaso Campanella il Bobbio

7 Norberto Bobbio, La Città del Sole (Torino, 1941), p. 42.

3* 35



lié scioglie né recide, limitandosi ad escluderlo con dire che,

qualunque siano gli avvenimenti in cui svolgesi l'uomo, nulla
essi possano sul pensiero delFuomo. Ma al contrario non è

proprio l'esperienza, e massime il patimento, quello che, nell'es-
senziale limitazione délia mente, scopre a lei l'una o l'altra
parte deiramplissima sfera délia realtà? Il Bobbio scorcia al
Campanella la vita e tutta gliela conclude nell'immobile forma
del mito solare. Ma noi sappiamo che e prima e dopo quel punto
il suo pensiero è in continuo ondeggiamento avanzante, dal
sensismo all'innatismo, dal materialismo alla teoria délia mens
immortale, dal panteismo alla trascendenza, dal deismo all'asso-
lutezza del Cristianesimo; ma le poesie, il prologo délia Meta-

physica, il prologo delle Disputationes testificano expressis
verbis la sua maturazione nella sventura; ma l'appassionata auto-
biografia del Reminiscentur (lib. 1, cap. 4), descrivendo l'itine-
rario spirituale del filosofo, confessa persino i momentanei
ritorni del convertito agli spiriti già domati délia sua mentalità
giovanile 8. Che se il Bobbio esclude dal moto délia vita il moto
del pensiero, in seno a che cosa o per quali azioni concepiremo
noi che si svolgano le idee di un uomo?

Il terzo punto addotto è la dichiarazione che un anonimo con-

temporaneo avrebbe ricevuta dal filosofo. Ma, se la si esamina

quietamente, è forse confessione di ipocrisia? o non piuttosto
appunto attestazione di un libero svolgimento di pensiero? Il
Campanella avrebbe dichiarato che dopo aver scritto in senso
teocratico « a compiacenza del Papa », aveva mutato parère. Ora

questa è la definizione di un'evoluzione, e non di una simu-
lazione. Non dice già che mentre scriveva in senso teocratico,
teneva ex corde una contraria sentenza, ma che dopo aver tenuta
quella sentenza, l'aveva mutata in un'altra. Compiacenza al Papa
si, poiché la concezione teocratica è di sua natura piacente al

Papa e chi, avendo convincimento teocratico, lo esprime in
scritture, ben si puô affermare che coinpiace al Papa: ma tut-
tavia nessuna ipocrisia, giacché quelle scritture procedevano da

una persuasione verace, cui, nel tempo, ne sarebbe subentrata
un'altra. iQueste osservazioni bastino in linea esegetica. Nel
merito del fatto perô la testimonianza è contraddetta da tutto

8 Reminiscentur, p. 25, 1. 11/19.

36



quel che ci Consta del periodo parisiense del Campanella. Non
soltanto infatti non esiste alcuno indizio di abbandono della con-
cezione teocratica da parte del Campanella in Parigi, ma si pub
affermare che proprio i teoremi della sua politica, assai più che

il molinismo della sua teologia, diedero origine nell'ambiente
regalistico del Richelieu al vivace contrasto ch'egli ebbe a

sostenere e che gli impedi di mandare alle stampe la Theo-

logia 9. Né si pub supporre che tale contrasto sorgesse per opere
di un periodo antecedente e quindi superate nella mente
dell'autore: infatti nel De regno Dei, scritto a Parigi nel 1636,
egli riassumeva il suo ideale politico: « necesse ergo est potestas
paternalis et pastoralis ampîa et non diminuta, universalis et
non particularis... tum ad congregandos omnes populos... tum
ad iudicandum inter populos et populos, principes et principes,
et inter principes et vassallos 10. » Sappiamo invero di un revirement

operatosi nella sua concezione del problema politico effet-
tuale da quando, già nel periodo romano, egli comincib a sosti-

tuir la Francia alla Spagna nel ruolo di nazione egemonica e di
braccio della Chiesa, ma la sua soluzione del problema politico
ideale rimase invece immutata sino alla morte. Non si pub con-
fondere una variazione della politica di un uomo con un rigetto
della sua filosofia politica. Se il suo calcolo politico si era tras-
formato, il Campanella continuava perb a sostenere la teocrazia,
difendendola in dispute speciali e illudendosi di « avervi quasi
tirata la Sorhona 11 ». Né dalle vicende né dall'attività letteraria
del filosofo in Parigi nasce indizio alcuno di doppiezza. Anzi vi
appare la continuità del suo ideale di riordinamento mondiale
sotto la potestà del pontefiee romano, continuità tanto più
rilevante, quanto più vivo era l'antagonismo di quell'ambiente
tutto antiteocratico e antipapale. Non sarà dunque temerario

9 Cfr. l'introduzione alla Theologia, p. XXXI. La cosa era già stata intuita
dal Brucker, Historia philosophiae critica (Lipsia, 1744), tomo IV, parte II,
p. 126, che deve essere aggiunto agli altri suffragi quivi addotti: « Multa ex
his scriptis in Galliam secum adportavit, sed cum nec doctrina de praede-
stinatione Thomistis placeret, qualem ille tradebat, nec ferre possent multa
iu Poutificis maximi gratiam dicta Galli, eo quod Ecclesiae Gallicanae liber-
tati intolerabilia viderentur, ea edere in volgus ausus non est. »

,0 De regno Dei (Parisiis, 1637, in appendice aWEtliica), p. 215.
11 Cfr. i luoghi recati nell'introduzione della Theologia.

37



Pinterprete di Campanella, se inclinera a riconoscer più valore
a quel ch'egli legge direttamente dentro i fatti e l'ambiente e le
scritture di lui, che a un'isolata, non sappiamo quanto cono-
scente, e comunque anonima testimonianza sincrona.

Esaminati gli argomenti con cui il Bobbio sostiene la tesi
délia simuîazione, passiamo all'interpretazione sua délia Città
del Sole. Quanto è di ortodossia nell'opera del Campanella, ha

tutto officio artificiale e scenico: è una corteccia sovrapposta
al midollo ereticale, per nasconderlo insieme e conservarlo. Cosi
nella Città del Sole le variazioni introdotte tra la prima stesura
del 1602 e l'ultima edizione del 1637 mirerebbero a velarne
Pispirazione ereticale, pur senza riuscire a trasformare il carat-
tere del dialogo né ad illudere circa la radicalità del contenuto.
Tra queste variazioni il Bobbio considéra essenziale quella
intorno alla comunanza delle donne (p. 78 délia sua edizione),
dove a scusarne i Solari la redazione lucchese, posteriore al

1611, spiega che essi non possono sormontare più alto, cioè
all'adozione del coniugio monogamico, perché « fin mo trattano
naturalmente senza fede », « ma quando sapranno le ragioni vive
del Cristianesimo, provate con miracoli, consentiranno, perché
son dolcissimi ». « Con un'aggiunta siffatta, commenta il Bobbio,
il Campanella sottraeva abilmente tutta Poperetta in blocco
all'accusa di eresia, senza dover modificare in nulla e tanto
meno eliminare le affermazioni pericolose, e senza quindi venir
meno alla sua idea recondita ». Il Bobbio ritiene che la città solare

fosse dapprima concepita dal Campanella come la forma ideale
assoluta del genere umano, superiore quindi al Cristianesimo, e

che solo più tardi, per cansare i rischi dell'eresia, venisse rap-
presentata come la forma ideale del genere umano in puris
naturalibus, scusata perciù di quanto in essa contravviene al

dogma dal non avere essa ricevuto grazia di rivelazione. Il pas-
saggio dall'una all'altra impostazione avverrebhe colla giunta
del codice lucchese.

Questa determinazione non ci pare che regga: la città solare
si présenta fin dall'origine per quella che il Campanella con-
tinuerà a definirla: « non tanquam a Deo data, sed philosophicis
syllogismis inventa et quantum potest humana ratio, ut hinc elu-

cescat Veritas Evangelii esse naturae conformis. » Il Bobbio in-
fatti non tiene nel debito conto che non soltanto nelle aggiunte

38



lucchesi, ma anche in altri luoghi appartententi al fondo primitive)

del dialogo le deviazioni dei Solari dalla legge cristiana son

spiegate col fatto che essi non ebbero rivelazione: cosi nel passo
intorno alla Monotriade (p. 106), cosi nel commento finale
dell'Ospitalario (p. 108) confermante l'impostazione generale
dello scritto. Per provare l'esistenza di un'impostazione primi-
tiva e di un'impostazione secondaria del dialogo il Bobbio
adduce anche la variazione del titolo, che appare in alcuni mano-
scritti: « Città del Sole, dialogo di republica nel quale si disegna
l'idea di riforma délia republica cristiana conforme aile
promesse da Dio fatte aile Santé Caterina e Brigida » in luogo del
nudo « Città del Sole ». Ora è curioso che il Kwacala, che la mise

in luce per il primo, interprétasse questa variazione, che sembra
al Bobbio un annebbiamento, come una pericolosa rivelazione
dei sentimenti ereticali dell'autore. Secondo noi il titolo
ampliato è perfettamente ammissibile, se davvero il Campanella
intendeva mostrare con quella sua costruzione ideale quanto la
natura pura (coïPunità, colla comunanza, colla vita razional-
rnente regolata, coll'aboïizione dell'egoismo) consenta colla vita
evangeîica, praticata tuttora dai monaci, e quanto la riforma
cristiana possa cavare dalla sapienza naturale, e come le cor-
risponda. Ma se la società solare esprime l'ideale ultimo di una
religione scristianata, allora non poteva certo il Campanella pro-
clamarla come il disegno di una riforma cristiana (ché sarebbe

stata dissoluzione e non riforma) e, comunque, il procîamarla
sarebbe stato imprudenza e non accorgimento. Che poi, come
vuole il Bobbio, il Campanella apponesse quel titolo in alcune
copie del suo dialogo, destinate ad uomini di Chiesa « che più
del titolo che délia sostanza si sarebbero interessati » affinché il
richiamo aile due santé dovesse immediatamente conciliarli
all'operetta, ci pare ipotesi poco solida, chi abbia qualche sentore
dell'atmosfera intellettuale del 600 e del regime dei libri nella
Chiesa postridentina.

Ma dopo aver attribuito al Campanella il tentativo di trasfor-
niare una concezione ereticale in una pittura di popoli primitivi
aspettanti la rivelazione, il Bobbio sostiene che la trasforma-
zione è fallita e che il Campanella finisce con tradire il presti-
giamento apologetico. Il Campanella afferma che i Solari non
conoscono il Cristianesimo: viceversa si trova che essi collocano

39



Gesù Cristo e gli Apostoli in mezzo ad altri profeti e legislatori
(p. 61), lodano gli ordini religiosi délia Cristianità e la vita degli
Apostoli (p. 77), cantano le gesta degli eroi cristiani (p. 97),
conoscono la dottrina cristiana del peccato originale (p. 107),
ecc. Dunque l'ipotesi con cui la città solare viene in un secondo

tempo collocata fuori délia rivelazione cristiana, cade: il mito
solare non è una filosofia anteriore al Cristianesimo, è una filo-
sofia che rigetta il Cristianesimo. Cosi il Bobbio. Del quale per
avvertire l'abbaglio, conviene riferirsi a precise nozioni teo-
logiche e in base ad esse fare l'esatta misura dell'ortodossia
campanelliana. Che i Solari siano costituiti in puris naturalibus
e che tuttavia conoscano la figura di Gesù e i dogmi del
Cristianesimo, non costituisce affatto contraddizione. La cognizione
infatti di quel che la religione soprannaturale propone all'iiomo
da credere non lo solleva ancora fuor della sfera naturale,
perché il Cristianesimo non è già una dottrina o un sistema,
ma un modo nuovo dello spirito e, come con tutta propriété
si dice, una nuova creazione. Né il Campanella parteciperebbe
l'errore vulgato che fa del Cristianesimo un'ideologia, una
semplice concezione intellettuale dell'esistenza, laddove esso è

un modo nuovo di essere dato da un'azione reale di Dio nella so-

stanza dell'anima, senza della quale azione reale, che chiamasi

grazia, si puo ben avere l'intera mentalité del Cristianesimo, ma
il Cristianesimo stesso non gié. Ora i Solari che « vanno spiando
di tutte le nazioni le usanze » (p. 78), « navigano per conoscere
genti e paesi » (p. 87) e raccolgono da tutto l'orbe osservazioni,
esperimenti e scienze, quantunque abbiano acquisito la cognizione

speculativa della religione cristiana, non perô si puô
teologicamente affermare che abbiano avuto la rilevazione
cristiana, essendo essi privi di quella percezione vitale dei veri del

Cristianesimo, che è data dalla grazia, e in cui consiste lo stato
soprannaturale dell'uomo. Onde molto esattamente il Campanella

scrive che « quando sapranno le ragioni vive del Cristianesimo

» (p. 78), i Solari vi consentiranno. Per ora essi si trovano
in quella condizione a cui i teologi applicano il passo famoso di
Isaia, che cioè vedono (col lume naturale) e non vedono (col
lume soprannaturale): ma tostoché questi medesimi veri saranno
da loro veduti con la percezione nuova che ha l'uomo nuovo
creato dalla grazia, allora saliranno al riconoscimento sopran-

40



naturale di quel che conoscono. E questa differenza appunto
vediamo indicata nella précisa formola delle « ragioni vive »,
cioè animate dalla grazia, le quali con predicazione, con miracoli,
con segni, non sono finora state date agli uomini délia città
solare.

E qui torna opportuno richianiare l'altra sentenza comune al

Campanella e alla tradizione teologica délia Chiesa romana,
che si connette con la distinzione sopra dichiarata e che il Cam-

panella stesso soggiunge verso l'epilogo del dialogo, come per
suggellare il rapporto che la sua città solare tiene verso il
Cristianesimo. La sentenza è che il Gristianesimo non è pro-
priamente una legge nuova e nemmeno rigorosamente una legge,
ma è una nuova efficacia divina nell'uomo, abilitato per essa a

sentire vivamente e a praticare potentemente la legge stessa

naturale: è la legge stessa naturale che (per adoperare la frase
di Geremia) prima scritta soltanto nella pietra, è ora scritta nei
cuori, dapprima cognizione astratta, è ora operazione interiore
santificante. Quando dunque il Campanella, impostando il
dialogo come pittura di genti costituite in puris naturalibus, dice
che i Solari conoscono i dogmi cristiani e nello stesso tempo
dice che essi non hanno avuto rivelazione, egli è nella linea più
corretta del sentimento teologico. E quando parimenti dice che,

percepite le ragioni vive del Cristianesimo, i Solari si faranno
Cristiani, egli formola una proposizione ineccepibile, poiché
l'idea del Cristianesimo diventa fede cristiana proprio se vi si

aggiungano (non più, ma non meno) le « ragioni vive », ossia

l'operazione divina délia grazia.
Se la Città del Sole è veramente, secondo l'esegesi stessa del

suo autore, una celebrazione délia naturalità non contro, ma di

qua délia grazia del Cristianesimo, svanisce forse del tutto il suo

significato nell'avanzare délia mente campanelliana? Al
contrario: non soltanto essa rappresenta un momento capitale del

pensiero del filosofo, drammaticamente legato con l'evento
capitale délia vita sua, ma anche nella progressiva maturazione
di quel pensiero il nucleo di essa puô essere mantenuto. E se

l'ideale particolaristico délia Città del Sole (1602) contrasta
coll'ideale universalistico délia Monarchia Messiae (1605), délia
Theologia (finita nel 1624), dei Discorsi universali del governo
ecclesiastico (rifacimento 1631) e del Reminiscentur (1616); se

41



il carattere isolazionistico délia città solare stride coll'impulso
missionario e con l'assunto di bellum spirituale, che è l'anima
délia riforma campanelliana; se infine il sistema poliarchico in
cui si ordinerebbe la città solare, quand'anche (il che non le è

vitale) si diffondesse nell'orbe, contraddice all'idea
fondamentale délia monarcbia, non per questo la Città del Sole rimane
nello sviluppo successivo come un inerte residuo, perché il
Campanella continua a vedere realizzati in essa una quantità di
motivi che la riforma in senso cattolico, anzi in senso monacale,
da lui caldeggiata, non potrebbe esimersi di utilizzare: sono
infatti fondati nella base inconcutibile délia ragion naturale,
di cui la soprannaturale è un nuovo grado. Ed ecco infatti le
citazioni délia Città del Sole spesseggiare in quei libri délia

Theologia, in cui il filosofo invasato di rinnovazione del mondo,
urgenti le suggestioni del profetismo e dell'astrologia, famigliari
a lui sin dal primo conato infelice, disegna la figura di un uni-
verso umano tutto soggetto al Cristo Prima Ragione, e quindi
al vicario di essa Prima Ragione, tutto architettato in ogni isti-
tuto suo secondo il dettame délia legge cristiana, tutto obbediente
in ogni articolazione sua al clero, in ogni arte, in ogni ministerio,
in ogni scienza, imperante. Ecco il Campanella divisare la cornu-
nione dei beni, ottenuta per spontanea cessione dei laici ai preti:
« Et quidem decet sacerdotes tantae esse auctoritatis in republica,
ut omnia ipsorum consilio fiant. Sic omnes Christiani paulatim
largiendo bona sua religiosis, eo devenirent, ut laicis nihil reli-

quum esset. Similiter et hoc fieret, ut omnes viveremus in com-
munitate, sieur optât Ioannes Chrysostomus et Sanctus Clemens

Romanus, Platonicorum laudans rempublicam, in qua omnia
erant communia, etiam coniuges, ut ait Clemens fuisse sub Apo-
stolis (sed de coniugibus verum est quoad obsequium, teste Ter-

tulliano, non quoad torum). Et quanta haberet emolumenta
haec respublica docuimus scribendo de Civitate Solis. Videant
Pontifices, an velint communia fieri omnia Christianorum bona

perque religiosorum prudentiam omnia trahi ad Ecclesiam 12. »

E nella grande trattazione intorno al sabbatismo délia Chiesa,

consecutivo alla caduta dell'Anticristo (problemi caduti nella
teologia moderna, ma vivissimi in quella délia Riforma cattolica

12 Theol., lib. XXIII, cap. 2, art. 1 (inedito).

42



e nella controversia antiluterana) ecco affiorare, sigillata con
un testo di Isaia, l'eugenica délia città solare, grazie alla quale
nel mondo spiritualizzato dalla vittoria délia Chiesa le genera-
zioni umane torneranno floride e longeve quanto nell'età
noetica: « Et quo magis videas ex scientiae abundantia et virtu-
tum cultura aetates hominum diuturnas futuras, quantae fuere
ante diluvium ob scientiarum cultum et generationem optimam,
addit Isaias in cap. 56 ,non erit ibi infans dierum, et senex qui
non impleat dies suos etc.'... ,et non generabunt in conturba-
tione'. Et sic nos in Civitate Solis descripsimus generationem
sub felicibus astris et dispositionibus parentum bonis 13. » Ecco

ripresentarsi il motivo délia distribuzione razionale di tutti gli
offici del corpo sociale, che regolata infallantemente dalla
Chiesa, assicura l'agevole realizzazione della vita virtuosa, come
nella città solare: « Nos ita regulamus functiones, ut labor sit
cunctis modicus et fructus multus, ut patet in Civitate Solis »

Non si potrà discernere il significato duraturo del mito solare
anche nelle posizioni adulte dell'ortodossia del Campanella, se

non si sarà tenuto présente da una parte il suo passaggio dalla
religione corne pura natura alla naturalità del Cristianesiino, e

dall'altra il persistente substrato profetale, che eccitava il dina-
mismo missionario del suo genio, che fu un genio essenzialmente

misto, pratico-speculativo. Cosi quando dopo l'infausto successo
della congiura calabrese, maturata la seconda metafisica e avve-
nuta la metanoia dell'uomo, fra Tommaso ripropone l'indefi-
ciente sua speranza palingenetica, egli non ravvisa più la muta-
zione, prefigurata nelle profezie e negli astri, corne un evento
improwiso da provocare in maniera catastrofale e conducente

per saltum al mondo nuovo, ma come l'ultima fase della vita del
mondo, come la prima resurrezione del genere umano iudicata
nell'Apocalisse, quella cioè morale e religiosa, la quale si
continua insensibilmente nel secolo aureo, per poi sboccare nella
seconda resurrezione, quella corporate dei novissimi. Con questa
parole il Campanella formolava nel 1623 la sua escatologia:
« Quapropter, declinando extremas opiniones... modo dicimus
resurrectionem primam esse a persecutione et aerumnis et vitu-

13 Theol, lib. XXIII, cap. 2, art. 1 (inedito).
" Theol., lib. XXVII, cap. 2, art. 4 (inedito).

43



periis tyrannorum et sophistarum in saeculum aureum... hanc
resurrectionem primam coepisse sub Constantino imperatore,
quando Ecclesia resurrexit ab aerumnis, quoniam resurrectio
prima est ab errore et miseriis et infamia in veritatem et
iocunditatem et gloriam. Christus regnabit ergo invisibiliter, ut
plurimum, per observantiam doctrinae et cultum et sinceram
venerationem et regem ln. » Le profezie della Bibbia, i vaticinii
dei santi, le congiunzioni astrali sono ancora le fonti da cui fra
Tommaso dériva il suo ideale riformatore, come al tempo della
sollevazione calabrese, ma appunto perché la riforma è riforma
cristiana e si slarga dal deismo alia religione piena soprannatu-
rale e dalla repubblichetta all'ecumene, ess a non dipende più
dalla gesta di un solo, ma involge l'azione di tutti i potentati
spirituali e temporali del mondo, e non puô più farsi d'un colpo,
ma va rimandata e protratta in lungo spazio. Il mito spropor-
zionato e deforme, si regolarizza e si storicizza: diventa la fina-
lità-limite della vita della Chiesa, l'uniformazione del genere
umano nelîa spontanea riverenza alla Ragione Prima, diventa
l'ecumene pacificata, santificata e fiorente del secolo aureo.

Si è visto corne serbi valore attuale nel corso dell'ortodossia
campanelliana la Citlà del Sole, figurazione della vita secondo

natura, previa al Cristianesimo, mentre lo perderebbe affatto se

quelFortodossia fosse soltanto lustra. Se il discorso xadâlrj^eiav
finisce nella Città del Sole e tutta la maturità del Campanella
non è che un discorso uaxà ôôÇav e peggio xar' àlXoxQiav ôoÇav, al-

lora niuna compenetrazione dei due temi sarebbe possibile, ché
la contraddittoria non pénétra la contraddittoria. Legittima in-
vece è la compenetrazione, se la Città del Sole contempla l'uomo
in puris naturalibus, nel punto sino al quale puô, ma oltre il
quale non puô salire senza il Cristianesimo vivo, che fa la nuova
creatura. Ma siccome la nuova creatura è anzitutto una creatura
restaurata e, pur tramezzato dall'antagonismo, il fine si ricon-
giunge al principio, cosi la città solare, che è una creazione

della natura pura, presta molti tratti alla città cristiana, che è

una creazione della natura sublimata. Molti tratti che si ran-
nodano ad uno: l'unità sopra la divisione: unità che era nel
sistema dell'uomo integro e innocente, che sarebbe nel sistema

16 Theol, lib. XXVII, cap. 1, art. 4 (inedito).

44



naturale puro, e che sarà nel sistema della monarchia cristiana
universale, nella settima visitazione che Dio farà del genere
umano. Questo fuisse della vera forma del mondo, il quale fonda
il futurum fuisse e il futurum esse (dà cioè la possihilità della
riforma) è il vero fondo dell'ideale campanelliano. Se tra le
affermazioni della Città del Sole e quelle di altre opere esistono
talora circa il medesimo soggetto delle discrepanze, l'incoerenza
è sempre riducibile: nelle prime l'autore si colloca nel supposto
della pura legge naturale, laddove nelle seconde egli lumeggia
la legge naturale col lume sopraggiunto della legge della gra-
zia. Perspicuo è questo passaggio da un'impostazione all'altra
nella materia del matrimonio. Qui parrebbe potersi trarre dai
testi campanelliani una vera silloge di contrapposizioni del tipo
del sic et non. Nelle Quaestiones politicae è stanziata questa
proposizione: « Communitas mulierum in concubitu non est

contra ius naturae, praesertim quomodo posita est a nobis, sed

maxime videtur ea congruere, propter quod non est haeresis
docere illam in puris naturalibus, sed tamen post ius divinum
aut ecclesiasticum positivum 17. » Nell'Oeconomica la tesi è in-
vece: « Magis secundum naturam est matrimonium cum una
quam cum pluribus 1S. » E nella Theologie: « Polygamiam non
esse contra naturam primario, sed secundario, nec totaliter:
meliorem tamen et magis secundum naturam esse monogamiam,
et hanc esse secundum Evangelium, illam potius contra Evangelium

19. » Come si scorge, raffrontando ponderatamente i testi,
la comunità delle donne, e segnatamente quella razionalmente
regolata della città solare, non vien rigettata perché contraria
alla pura legge naturale, ché anzi il lume naturale (è tesi pretta
di San Tommaso) non sa discernerne la disconvenienza, ma
perché la monogamia ha con la natura una più grande con-
venienza e perché la determinazione divina positiva è sufficiente
a escludere il concubito plurimo. Analogamente, dice il Campa-

nella, gli antichi filosofi ritennero essere lecito uccidersi, mentre
il suicidio è naturalmente peccato: queste sottili deduzioni della

legge naturale sono note soltanto alla luce evangelica e non

17 Quaest. pol., q. 4, art. 3, p. 109 (Parisiis, 1637).
18 Oeconomica, cap. 3, art. 2, in tit. p. 198 (Parisiis, 1637).
19 Theol., lib. XXIV, cap. 17, art. 22 (inedito).

45



potevano essere conosciute (la chi filosofa senza la grazia 20. II
significato della poligamia dei Solari dipende tutto dall'imposta-
zione del dialogo: essa è adeguata alia condizione puramente
naturale in cui il filosofo la considéra, espungendo di proposito
ogni superiore elevazione. Ma nell'Oeconomica e nella Tlieologia,
dove egli è sciolto dalla preoccupazione di giustificare il suo
sistema della natura pura, la tesi ortodossa è espressa nella sua
chiarezza: « magis secundum naturam est matrimonium cum una
quam cum pluribus... quapropter uxorum multitudo apud
Barbaras magis quam civiles nationes in usu habetur », e non senza

qualche asprezza verso Fopposta: « ubi vero lex plures permittit
uxores, ibi tanquam ancillae tractantur et non tanquam prolis
comprincipium, sed tanquam vas, in quo deponitur semen, quod
de se fit fructus, nihil conferente vase: quod nonnisi caepis con-
venire videnius». Le prove della tesi mettono in evidenza i
disordini della poligamia simultanea e il deterioramento ge-
nesiaco del marito (inconvenienti che non hanno luogo nella
poligamia regolata della Città del Sole), ma sopratutto rilevano
il carattere spirituale del coniugio, il quale non puö esaurirsi
come incontro biologico, ma rispetta la natura superiore della

mente e dà luogo a un consorzio giuridico-morale dei due sessi,

che la grazia avvalora 21.

Da questo serrato dibattito circa la monogamia si raccolgono
due cose. Innanzi tutto che l'interesse del Campanella è qui, per
cosi dire, di ordine, e non di merito, non cioè la poligamia in sé,

ma la legittimità di quella sua ipotesi, stante la condizione
puramente naturale dei Solari. La seconda è che anche nel Campanella

s'incrociano e si travagliano due filosofie del matrimonio,
che pur essendo nel frattempo progredite verso la loro concilia-
zione, nemmeno nella teologia moderna hanno terminato di
comporsi e rannodarsi a un unico capo. Da un lato il coniugio è

considerate essenzialmente come un'unione dell'uomo e della
donna in vista della generazione, corne un servizio che l'indi-
viduo, spinto dalla filogonia, presta alla specie che si perpétua.
E questa è la concezione dominante nel Paganesimo, nell'Antico
Testamento e nella Chiesa sino ad oggi: ma essa patisce qualche

20 Quaest. pol., loc. cit. p. 109.
21 Oecon., cap. 3, art. 2, p. 198 e Quaest. oecon., q. 2, art. 1, p. 174.

46



difficoltà a giustificare la monogamia, poiché il fine délia gene-
razione da sé solo (come rettamente vide S. Tommaso e, sulla
sua scorta, il Campanella) non esclude la poligamia ed, a rigore,
nemmeno la poliandria regolata (quella délia Città del Sole,
diversa dal concubito vago). Dall'altro lato il coniugio è nel
Cristianesimo considerato come un consorzio di vita pienissimo,
che mette in atto Tintera capacità spirituale dell'uomo, e che

costituisce un bene in sé, indipendentemente dal possesso délia
proie, che ne è Feffetto naturale. Il carattere spirituale e pienissimo

dell'unione che si fa nelle nozze, è sufficiente per stabilirne
l'unicità, e quindi, in questa considerazione, pur prescindendo
dalla sacramentalità che vi conferisce l'autore délia grazia, la
monogamia rimane stabilita anche in linea di diritto naturale.
Il primo dei due motivi si vede in Campanella prevalere di gran
lunga sul secondo, ma se la prevalenza dell'idea di generazione
su quella di consorzio puô parère a noi influsso délia filosofia
pagana e délia tradizione patriarcale ebraica, non possiamo
dimenticare che essa era corrente al suo tempo, né esigere da

lui una squisitezza che neppure oggi è entrata neU'opinione délia
teologia ufficiale.

Nella dottrina del Campanella giuocano dunque il sistema
dell'uomo nella natura pura e il sistema dell'uomo nella natura
graziata. La Città del Sole appartiene al primo di tali sistemi.
Non ci rimane che addurne una nuova prova, la quale ci pare
davvero vincente, e si è il trovare la città solare nel mezzo délia

Theologia, nel suo luogo giusto, a rappresentare lo stato
dell'uomo in puris naturalibus. La trattazione dello stato primitivo
dell'uomo è un luogo obbligato delle Summae, e di solito trovasi
nella sezione consacrata alla creazione: San Tommaso per
es. tratta de conditione hominis in statu innocentiae principal-
mente nella prima parte délia Somma teologica, dalla questione
94 alla 102. Il Campanella invece tocca la questione nel libro
quarto de homine, dove nel capitolo de prolificatione in statu
innocentiae è citata la Città del Sole, in cui « certis sub costella-

tionibus et cum multa reverentia et nonnisi corpora apta per
mutuam convenientiam copulamus coniugia ». Ma ex prefesso lo

svolge nel lihro XIV, dove, disputato délia legge eterna, délia
naturale e délia positiva, delinea in due articoli appositi la con-
dizione del genere umano nel sistema délia grazia primitiva e

47



uel sistema della natura pura. Dato 1'interesse di questi due testi
abbiamo giudicato opportune darne in appendice la trascrizione
che ne abbiamo fatto dal codice romano. La Città del Sole,
che l'esegesi della simulazione considéra come il documento
dell'eresia, il piccolo inestimabile nucleo vivo affondato entro
la materia morta di un'ortodossia posticcia, ritorna dopo 15 anni
dalla redazione del dialogo e si colloca esattamente nell'orga-
nismo teoretico della rinnovata teologia. La concordanza tra la

città del Sole che chiameremo filosofica e quella che chiameremo

teologica è manifesta. Fondamentale in entrambe l'unione del

regno e del sacerdozio (cfr. l'Appendice p. 56, 1. 6 con l'edizione
del Bobbio p. 59 e 95) e l'elezione degli ufficiali (p. 56, 1. 13 —
B. p. 65 e 92). Il culto consta di un perpetuo sacrificio di lodi,
cantate a mezzanotte, mattino, mezzodi e sera nei quattro punti
cardinali (p. 56, 1. 21 segg. — B. p. 96 e 98), in un tempio con
sette candelabri accesi simboleggianti i pianeti (p. 57, 1.1 —
B. p. 58). Le feste sono quattro principali, quando entra il sole

in Ariete, in Cancro, in Libra, in Cancro e in Capricorno (p. 56,
1. 25 segg. — B. p. 97). Il corso della vita sociale è modellato sul

corso della natura e del cielo (p. 56, 1. 36 — B. p. 96). Prinicipe è

in ciascuna città colui che eccelle per potenza, sapienza e santità,
ed è assistito da tre comprincipi chiamati Potenza, Sapienza e

Amore (p. 57, 1.10 segg. — B. p. 59 e 65), preposti rispettiva-
mente alle arti meccaniche, alle arti speculative e alia genera-
zione (p. 57, 1. 12 segg. — B. p. 59 e 61). Per ciascuno di questi
rami si convocano periodicamente i consigli e si fanno i giudizi
con diversi gradi di appellazione (p. 57, 1.22 — B. p. 93),
mostrando ai rei la definizione della virtù contro cui peccano
(p. 58,1. 32 segg. — B. p. 95). La città è circondata di settemplice
muro con quattro porte ai quattro punti cardinali, col tempio
nel mezzo e cogli edifizi opportunamente distribuiti (p. 57, 1. 26

segg. — B. p. 56). Leggi sono le definizioni delle virtù esposte su
tabelle (p. 58, 1. 26 — B. p. 95). Vigono il taglione, il risarci-
mento, la pena capitale, a seconda del delitto (p. 58,1. 35 segg. —
B. p. 93). Anche nella Theologia la città solare conserva natural-
mente il suo caratteristico comunismo, giustificato colla con-
sueta ragione, che togliendo all'amore dell'uomo gli oggetti parti-
colari, egli risente più vivamente gli oggetti comuni: il comunismo

conduce anche qui all'identificazione della società civile-

48



teocratica colla società famigliare (p. 58, 1. 2— B. p. 62). Ma
la comunanza delle donne subisce un'attenuazione significante
(p. 58, 1. Il segg. — B. p. 77), poiché non si stende più al letto,
come nel mito del 1602, ma solo alla riverenza, all'educazione
e alla mensa. La massima del diritto naturale: « copulantur matri-
monia non dote et genere, sed corporis et animae conformitate »,
da cui il Campanella deduceva la poligamia regolata nella Città
del Sole, trova qui il suo adempimento mediante l'accurata scelta
dei coniugi, destinati a vivere in coniugio indissolubile. La pre-
occupazione délia proie signoreggia ancora tutta la concezione.

Campanella non rinuncia alla regolazione sociale dell'opera gene-
rativa: « omnia fiunt lege et scientia medicorum, matronarum et
astrologorum », escludendo « mistiones inconvenientes, quae
fiunt solum aequalitate divitiarum 23». Ma qui, corne già nelle
Quaestiones oeconomicae lo svolgimento razionale délia gene-
razione gli pare sufficientemente garantito, se i connubi siano

istituiti razionalmente, comandati cioè dalla città nella loro
formazione, e non nel loro esercizio.

Altre divergenze tra la prima e l'ultima forma délia città
solare si notano in quel che riguarda la mercatura, che qui
risulta attiva, mentre nel dialogo è poco pregiata (p. 59, 1. 8 —-

B. p. 84), e la moneta, che qui è sconosciuta affatto, ogni scambio
facendosi per baratto (p. 59, I. 8 — B. p. 84). Queste variazioni
dipendono dall'essersi il Campanella distaccato dal concetto iso-
lazionistico del suo primo mito, che presentava una città quasi
assolutamente autarcica: egli è entrato in pieno nell'idea di un
ordinamento mondiale in cui più regni comunicano tra di loro,
in una intensa circolazione di beni spirituali e materiali, sotto
un unico monarca. Di qui anche l'innovazione forse più carat-
teristica, che troviamo nella città solare délia Theologia (p. 59,
1. 12 segg.) : quella di un supremo tribunale etnarchico, che diri-
mendo obbligatoriamente le contese tra stato e stato, rimuo-
verebbe dal mondo, anche in puris naturalibus, ogni ragione
di guerre.

Mantenendo la tesi délia maturazione noologica e dell'orto-
dossia délia seconda filosofia campanelliana, noi non sentiamo
il bisogno di caratterizzarne o scusarne l'originalità, definendola

23 Quaest. pol., q. 4, art. 3, p. 109.

4 49



come un'ortodossia sui generis o un'ortodossia in senso largo.
Bisogna distinguere l'ortodossia e la modalità dell'ortodossia.
Se certe modalità dell'ortodossia si identificano storicamente in
un dato momento coll'ortodossia, la distinzione ne permane tut-
tavia: sussiste nel sentimento dell'ortodossia una larghezza cosi

grande, che, dentro il tempo, vi viene ad avere luogo anche la
modalità primamente non riconosciuta. Intrinseca è infatti al-

l'ortodossia la larghezza, e non le viene essa accidentalmente
dalla singolarità dell'uomo che la célébra, ma le appartiene
essenzialmente e va da essa alFuomo. Cosi larga è in sé

l'ortodossia, da escludere che qualunque larghezza si trovi nell'orto-
dossia di un filosofo, sia larghezza particolare a quel filosofo, e

non larghezza propria a lei. Infatti non sarebbe più, a rigore,
ortodossia quella larghezza che dipendesse tutta dalla soggetti-
vità del filosofo, anziché tutta dall'obiettività del dogma. E tut-
tavia l'obiettività del dogma non si snatura mai, diventando, di
pensiero, parola e formola, ma rimane in un'esprimihilità infi-
nita, sufficiente a fondare un'infinita larghezza délia filosofia
del Cristianesimo, un'infinita possibilità di modalità dell'ortodossia.

Questa larghezza è, in altri termini, il rapporto tra
l'obiettività del dogma e la suhiettività, e massime tra l'obiettività

del dogma e la suhiettività délia parola. Evidcntemente il
sentimento, che délia propria ortodossia abbia il filosofo, corne

uomo, non è guarentigia délia reale filosofia del filosofo, corne
filosofo: questa distinzione non si puo misconoscere, senza mis-

conoscere l'obiettività dell'idea. Ma ciô a cui si vuole ora in-
dirizzare l'attenzione si è che anche il vero dogmatico ha una
percettibilità per poco non infinita, e che è proprio officio délia
mente attuare taie percettibilità. Cosi anche il sistema teologico
cresce, storicamente, nella sua medesimezza, né, crescendo, si

altera, ma vieppiù si immedesima, si chiarifica e si arricchisce.
Certo il discernimento tra gli sviluppi autentici e gli sviluppi
spurii è officio storico, che si attua sotto la legge dell'antago-
nismo e sotto la legge dell'anacronia délia Chiesa. Il riconosci-
mento di sviluppi autentici puo prodursi tardivamente, al
termine di un lungo processo di ventilazione, e viceversa sviluppi
spuri, non avvertiti come tali all'origine, svelano tardivamente

24 Newman, Lo sviluppo del dogma.

50



la loro natura 24. E poiché nella Chiesa cattolica tale discerni-
mento è una funzione organizzata, su cui opera con tutto il suo

peso la storicità, si vede (prescindendo dai carismi che vi agis-

cono, secondo il credente), quanto complicato riesca il problema
dell'ortodossia cattolica, cosi in generale, come in particolare in
quel secolo critico che fu il Seicento italiano. Molto considera-
bile a questo proposito è la notazione del Campanella in un
curioso giudizio circa il rispettivo valore délia congregazione di
Propaganda e del Sant'Officio: « Plus nocet Papatui prohibere
libros philosophicos non nocentes quam permittere nocentes ex

parte 26.» Che starebbe in epigrafe al dramma del 21 giugno 1633.

Ma per tornare al Campanella, e indicare con un parallelo il
suo significato nel pensiero délia Riforma cattolica postriden-
tina, noi non ne assimileremo la posizione a quella del moder-

nista, come fece con ardita ed erronea interpolazione il Blanchet,
ma piuttosto a quella del maggiore restauratore délia filosofia
cattolica italiana del sec. XIX, Antonio Rosmini. In Rosmini
come in Campanella il genio metafisico e il genio politico si

riuniscono; il genio metafisico cerca un sistema del sapere, in
cui confluiscono religione e filosofia, il genio politico un'orga-
nizzazione délia società umana, che pratichi quell'unità del vero,
posta in cima al sistema del sapere. In Rosmini come in
Campanella è la tendenza a rannodare le verità délia religione sopra-
naturale con quelle délia filosofia. Caratteristica in questo punto
è la concordanza délia loro dottrina trinitaria. Il Rosmini nel-
VAntropologia soprannaturale e nella Teosofia, il Campanella
nella Metapliysica e nella Theologia trovano le tracce délia tri-
nità nella natura, affermano la sua esistenza potersi conoscere
almeno in modo congetturale con ragioni positive, sostengono
la dottrina délia trinità dover essere ricevuta dalla filosofia. In
Rosmini come in Campanella è fondamentale l'idea délia pre-
senza non di Dio, ma del divino nell'anima: in Rosmini come
essere ideale, forma dell'intelletto, in Campanella come movimento
innato di reversione a Dio: onde per l'uno e per l'altro filosofo la
mente umana è strutturata religiosamente. In Rosmini come in
Campanella è affermata la spiritualità del mondo, la nécessita
che tutto, anche la materia, si regga su un fondo di vita: onde

26 De regno Dei, p. 219.

4* 51



il pansensismo, propriissimo dello Stilese in tutte le opere, e

professato dal Roveretano nella Psicologia. In Rosmini infine
come in Campanella i travagli délia vita hanno sopportato l'ana-
cronia délia Chiesa, che sempre tardivamente, per legge
profonda, viene a capo délia discrezione degli spiriti.

Non scambieremo un'analogia appena adombrata con un'equa-
zione storica e psicologica e non ci sfugge quanto maggior finezza
ed elevazione, quanto minor impeto e asperità fosse neU'uomo
dell'Ottocento che in quello del Seicento. D'altronde quella
larghezza che abbiamo definito essenziale all'ortodossia fa che

non si trovi tra grandi pensatori altra similitudine che ana-
logica. Ma dal parallelo l'esegeta provveduto del sentimento
délia storicità e del sentimento dell'ortodossia, potrà forse essere

aiutato ad avvicinare quel che appare nelle due figure distante,
e a cogliere nella fatica diversa dei due non soltanto l'uguale
intento, ma l'uguale servizio reso aU'aumento délia verità.

52



Appendice.

(Codice dell'archivio generalizio dell'ordine dei Predicatori nel
convento di Santa Sabina in Roma, segnatura XIV. C. 3.)

A.

Theologia, lib. XIV, cap. 6, art. 1.

Quibus legibus peculiaribus qui hominum status fuerit usus

aut fuisset usurus, quandoquidem adhuc de gubernatu hominum
viget sermo noster theologicus, operae pretium erit dicere, post-
quam de lege in communi absolutus est sermo

B.

Theologia, lib. XIV, cap. 6, art. 2.

EXEMPLAR REIPUBLICAE TOTIUS MUNDI ET SINGULA-
RIUM CIVITATUM IN STATU INNOCENTIAE ET QUIS
REX OMNIUM ET SINGULARIUM CIVITATUM ET QUALIS.

Art. 2.

Porro in statu innocentiae, si transfusa fuisset in posteros,
multiplicato genere humano credimus homines futuros fuisse
sociabiles. Etenim non poterant propagari absque maris et foe-
minae commistione: elementum autem primum reipublicae est
mas et foemina: ille praeest, ilia subest. Ac mox filios procreatos
patribus obeditorus fuisse secundum naturae legem oportet,
neque statim aeque sapientes et fortes robore atque patres. Igi-
tur ista aequalitas fecisset unius corporis membra varia, et
nécessitas addiscendi, quamvis fuisset sine labore, et nutritionis
et amor mutuus colligasset omnia membra in unum, maxime
autem religio erga Deum, quam a patribus filii accepissent. Igi-
tur prima familia Adae fuisset primum regnum monarchicum,
in quo idem erat omnium pater et magister et dominus, seu rex

53



et sacerdos summus: ut pater dabat leges morales, ut rex iudi-
ciales, ut sacerdos caeremoniales, ut magister doctrinales et
scientias. Et quoniam tunc temporis erant immortales et impas-
sibiles passione corruptiva (nam in interioribus anima regulabat
corpus, in exterioribus divina Providentia tuebatur eos) tectis
non indigebant, ergo neque domibus, neque civitate manufacta,
neque moenibus, neque militibus, siquidem Charitas naturalis et
infusa discordias inter homines praecidebat, subiectio mentis
ad Deum sensualitatem et animalia subiecta hominibus tenebat,
ut non haberent unde timerent. Igitur, sicut natura posuit,
minores omnes omnibus maioribus tanquam patribus obediebant,
maiores minoribus doctrinam et bonas virtutes communicabant,
unde viverent ostendebant, quibus fructibus terrae et liquori-
bus, et isti sine verberibus et labore subito addiscebant. Singulis
diebus ad sacrificia congregabantur, quae puto non animalium
futura fuisse, neque plantarum, sed aliqua virtutum egregia

opera. Temporum et caeli rationes tenuissent certas, et quae
nos vix imaginari possumus sciebant, et investigabant ea, quae
sunt extra mundum nostrum et intra nos et extra nos in nostro.
Perfectissimi erant in metaphysica et theologia et mathematica
et in cunctis scientiis nobis notis et ignotis, et valde in magia
naturali et divina. Nec quia sine proeliis ociosi, sed operaban-
tur mirifica semper, et contemplabantur innumera. Nec Galilaei
specillo, nec magnete Flavii, nec Archimedis mechanica opus
habuissent, cum sensibus acutissimi, mente elevatissimi ad omnia
investiganda et operanda prompti essent. Solum rempublicam
uniebat Charitas erga Deum et proximos, et religio. Item coha-
bitatio non sub tectis, sed sub caelo semper tranquillo forsan,
et sub arboribus. Cum autem multiplicarentur, mittebant colo-
nias ad alias regiones, donec totum replerent orbem terrarum.
Quo impleto, Deus eos glorificasset et in supercaelestes locos
transtulisset.

Quaeritur autem quae lex matrimoniorum, utrum unus unius
uxoris vir, an plurium fuisset. Credo unius, quoniam nulla ste-
rilis fuisset, ut ex alia natos suscipere oporteret, neque indecora
aut alio vitio maculata fuisset. Disparitas quidem virium et
sapientiae et pulchritudinis et sexus et conditionis erat, ut
posset fieri reipublicae copula, alioquin, ait Apostolus, si omnia
membra sunt oculus, ubi est auditus, et corpus quomodo corpus?

54



Non tarnen fuissent vitia corporis et animi facientia aliis fasti-
dium et nauseam, sed minor pulchritudo, minor liberalitas,
minor strenuitas. non quae ad deformitatem, avaritiam, igna-
viam iret omnino. Et quoniam senium non affuisset ob ligni
vitae esum, credo quod regimen Adae super omnes bomines in
alios non fuisset translatum, sed idem fuisset totius orbis pater
et rex perpetuus. In singulis tarnen civitatibus reges fuissent
singuli virtute et doctrina maximi, sub tarnen Adae obedientia
non servili, sed filiali, et quae discipuli ad magistrum. Idemque
reges fuissent sacerdotes et patres et magistri reipublicae, sicut
dictum est: ratio enim naturalis et divina suadent, ut foemina
mari, senioribus iuniores, magistro et sapienti discipuli et minus
sapientes, fortioribus imbecilliores pareant, ubi casus, qui tune
non fuisset, aliud non suadet.

Princeps autem usus fuisset omnibus civibus ad eas functio-
nes, ad quas fuissent aptiores. Alii investigationi, alii artibus,
alii scholae unius scientiae, alii alterius, aliis sacris praepositi
fuissent. Omnia fuissent illis communia, et praefectus distri-
buisset unicuique, sicut cuique opus erat, ut in republica Apo-
stolica. Collegissent enim fructus, quos sponte terra non culta
humano labore dabat. Vestibus non indiguissent. Exercitium
fuisset, non labor. Animalia tantum, non homines, servitio desti-
nata erant. Quid ex hoc boni fiat, perpende.

C.

Theologia, lib. XIV, cap. 6, art. 3.

EXEMPLAR REIPUBLICAE TOTIUS SPECIEI HUMANAE
ET NATIONUM ET CIVITATUM IN STATU NATURAE
PURO, ET DE PRINCIPIBUS, LEGIBUS, FUNCTIONIBUS,

ET COMMUNITATE.

Art. 3.

At si Deus condidisset hominem in puris naturalibus nec ad-

didisset ei gratiam originalem, tunc et nudus, non spoliatus
gratia, carentiae datae debitaeque sibi gratiae non esset reus.
Nec ergo Deus fuisset ei bonum summum supernaturale. Con-

55



didisset ergo rempublicam, quae pro obiecto liaberet felicitatem
naturalem in Deo adipiscendam. Ergo fuissent leges caeremo-
niales et morales. Item unus princeps totius mundi: nam, ut dicit
Salomon, propter peccata terrae multi principes eius. Novisset
enim homo suum genus instar totius mundi regimen tenere
oportere. Itaque idem princeps fuisset pater, rex, sacerdos et
magister, qui per totum mundum colonias misisset. Civitates
conditae forent, et principum arbitria loco legum: ex naturali-
bus enim ad virtutes propensionibus et vitiorum declinationibus
statirn iudicassent iuxta rationem, quod opus erat. Et quia
carentes primaeva gratia facile in errorem labi possent, senatus
additus fuisset regibus, cuius consilio cuncta iudicarent, et ari-
stocratia ubique polieret: quicunque enim probi et sapientes et
strenui, ad senatorium ordinem addiscerentur 1 Principes
autem eleclione futuri erant in statu naturae nudae ex omnibus

optimi quique: non enim per successionem fit nisi usurpatio 2

Sacrificia Deo continua fierent ex optimis rebus in signum sub-

iectionis et medelam culparum, et ut aptius Deo inhaereant
homines, in quo uniti facilius invicem connectantur et angustius.
An sint solum modo laudum sacrificia, an animalium, an plan-
tarum, an aliarum rerum natura non statuit. Homines tamen
melius est sacrificari non occisione, sed conservatione, cultui
divino mancipatione, qui mane, meridie, vespere et media nocte
laudes canerent Deo in quattuor punctis cardinalibus existente
sole. Solemnitatesque annuas eis correspondes oportuisset,
quando videlicet sol quattuor signa cardinalia intrat: mane enim
persimile est introitui in Arietem, meridies in Cancrum, vesper
in Libram, media nox in Capricornum. Mensium ad initia, idest
ad interlunia, itidem Deo sacrificarent, et ad omnium rerum
initia communia, ut plenilunia, quatraturae, sextiles et trigoni
adspectus. Igitur festivitates et sacrificia reipublicae mundi re-
praesentarent vicissitudines maiores minbresque, et quidquid
luminaria initiant et perficiunt. Itidem imitarentur homines in
aliis planetis. Quapropter totius temporis et fatalis ordinis disciplina

in sacris patefieret, et Deus ab humano genere coleretur,
quemadmodum ab universitate rerum. Menses quoque civiles

1 Si omette un passaggic contenente le solite considerazioni Bulla nécessita

della monarchia.
2 Si omette un breve passo sulle elezioni.

56



naturalibus responderent et sacra. Item lucernae septem in
templo, quod caelum repraesentat, pictum caelestibus rebus,
accenderentur, uti planetae septem. Et quidem Moyses in his
videtur eruditissimus, ut in suo loco aperiemus. Haec et alia in
republica, quam Civitatem Solis nuncupavimus, declarata sunt
nobis naturae exemplar imitantibus.

Princeps, qui est summus sacerdos, omnium scientiarum peri-
tissimus et artium, et divinarum et humanarum, unus esset omni
in civitate, sicuti in ea, quae omnium caput, qui potestate,
sapientia et sanctitate omnes antecellat. Huic très adduntur
comprincipes secundum naturam, quorum alius Potestas, alius
Sapientia, alius Amor nuncupentur. Potestas omnes artes mecha-
nicas ad armorum exstructionem et civitatis munitionem curat,
et quae ad bellum et venatum spectant. Sapientia omnes artes
speculativas et gymnasia, sub quo tot principes quot artes, ab

eis nominati, curant, et puerorum disciplinam et Promulgationen!

scientiarum et lectores et magistratus. Amor omnium artium
principes sub se tenet, qui generationi et victui et vestitui in-
cumbunt et medicinae, ut dictum est in praefato libello, ubi et
concilium ex omnibus omnium artium in communibus, in specia-
libus ex his, qui alicui primorum principum subiacent, convoca-
tur. Iudicantur autem omnes ab eo, qui est eiusdem artis. Datur
appellatio ad concilium supremum sui generis, et ex hoc ad pri-
mum, ubi summus princeps cum tribus primatibus summis
finalem dat sententiam.

Civitas instar mundi vel systematis nostri fabricaretur, prout
in praefato libello, fortissima, inexpugnabilis per septem gyros
et septem moenia, cum portis quattuor ad quattuor mundi angu-
los, cum templo in centro, et cum officinis et aedibus deputatis
ad functiones omnes et singulas.

Omnia erunt eis communia, ut Charitas erga communitatem
crescat et amputetur amor proprius, ut dicit Augustinus. Quod
Aristoteles non cognovit, ideo distinxit, nec monachorum vidit
communitatem, nec Apostolorum, quam Philo et Lucas descri-

bunt, rempublicam: propterea putavit amorem minui, nisi prae-
dia et liberi et uxores sint divisi. Quod Sanctus Clemens et
Chrysostomus et alii theologi, Socraticam laudantes rempublicam

Apostolicae persimilem, secus esse dicunt: non enim Charitas

sic minuitur, sed proprius amor, fons avaritiae, libidinis et

57



ambitionis: ut eiiim homo domui et filiis consulat, rempublicam
pessumdat. Non autem ubi tota respublica est simul domus una,
in qua pater natis distribuit labores in cultura praediorum, et
custodias eorum et civitatis, et officia et artes iuxta naturales
inclinationes, non ad libitum aliorum, punitque non obedientes.
Hic etiam maiores omnes patres, minores filii, aequales socii
sunt. Sunt mensae communes et disciplinae et cultus et artes.
Item nati omnes reipublicae sunt filii, non privatorum, et
respublica per communes praeceptores et communia alimenta
eorum curam gerit.

Copulantur autem matrimonia non dote et genere, sed

corporis et animae conformitate ea, unde proies optima nasci

queat. Uxores erunt communes obsequio et disciplinis et mensa,
ut Clemens ait, non autem toro: sic enim fiebat tempore Apo-
stolorum, teste Tertulliano. Torum communem facit Nicolaus
haereticus, sed utrum secundum naturam sit communicandus an

non, in eo libello docuimus in appositis disputationibus. Ergo an

singuli suam, an quae respublica genetrices et quos generatores
esse statuit, tempora et loca et modos et costellationes idoneas

coaptans, ut sterilitati, imbecillitati, stoliditati et aliis malis oc-

currat, ibidem disputavimus. Pro nunc unius unam esse natura
statuere videtur. Nec si qua non générât cum aliquo, forte mu-
tanda, nec si displicet, nec si pravam edat prolem; quoniam
non possumus cunctis occurrere malis fortasse. At quidquid
generationi contrariatur sive in copulis, sive in exterioribus,
prohibet rationalis natura. Nec multitudinem, quam terra non
alit, coitu contrannaturali aut gladio aut educationis sublatione
minuit, sed coloniis, ut apes docent. De quibus alibi.

Leges forent ipsarum virtutum definitiones in tabellis pen-
dentes tot, quot virtutes sunt, in circuitu templi ad peristelia,
ubi sedes iudicum, a sua cuiusque virtute nominatorum, adsint.
Et cum peccat quis, ibi exercent iudicia, docentes quod contra
hanc definitionem huius virtutis peccavit reus, proptereaque
tali se dignum ipsemet poena pronunciet, iudicis ratione coactus.
Poena talionis bona in malefactores, accusatores et testes falsos,
ubi paritas personarum, alioquin recompensatur. Ceteras iudex
applicabit, personae, temporis, loci et reipublicae conditione et
utilitate consideratis, sie tarnen ut poenae sint medicinae omnes,
non vindictae. Mors enim sacrilegi, etsi non est illi sacrilego

58



medicina, nisi secundum animam, est tamen reipublicae secundum

animam et corpus, ne ipse vel alii, eius exemplo, idem

committant scelus. Sic de ceteris. Vindicta enim contra bruta
aux exteros, nos autem omnes natura fratres.

Lex gentium tum multipla non foret. Vigerei lex hospitalita-
tis, quam hospitalarii publici cuiusque civitatis exerceant. Item
lex permutationum earum rerum, quibus vicissim carerent et
abundarent. Pecunia nulla foret, quoniam de positivo est iure,
et ubi negatur communio inter nationes et communitas in civi-
tatibus. Divisio praediorum non fieret in civitate, sed inter civi-
tates esset terminus modo agri de iure gentium. Litigia inter
duas civitates definiret ea, quae est provinciae caput: provincia-
rum vero vel capitum ea in in qua est senatus et primates totius
mundi, quemadmodum Roma, ut sint nulla bella, et confient
gladios in vomeres et lanceas in falces. Hoc saeculum enim
restituit Messias, ut suo in loco declarabimus. Animalia homini-
bus servirent, non sicuti in statu innocentiae, sed per industriam
hominum non ita laboriosam et periculosam, ut in statu naturae

corruptae, sed medio quodam modo. Et quoniam per scien-
tias nosceremus nullas species animalium expertes esse utilitatis,
non modo ad universitatem rerum et inter se, sed ad nos, idcirco
uteremur cunctis eo, propter quern facta sunt, usu. Venatio esset
de iure gentium et collectio frugum, ut commutatio bonorum
animi et corporis, et conservatio excellentium in arte, et huius-
modi alia multa, quae ex naturali iure sequuntur, totam speciem
humanam complectentia.

Ut nemo functioni, ad quam natura non inclinatur, notam ex
costellatione natalitia et temperie et puerilibus primis studiis,
addiceretur, de iure gentium esset proximo naturali3

3 Si omette l'ultima parte dell'articolo sulla nécessita di unire regno e

sacerdozio.

59


	L'ultima forma del mito solare nella teologia politica di fra Tommaso Campanella : nota intorno a una nuova edizione della Città del sole, con appendice di testi inediti

