
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 3 (1943)

Artikel: La "philosophie spiritualiste" de M. Arnold Reymond

Autor: Reymond, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La «Philosophie spiritualiste»
de M. Arnold Reymond

Par Marcel Reymond

Au cours du dernier demi-siècle, à côté d'une thèse de théologie

*) et d'une thèse de philosophie2), d'une «Histoire des

sciences exactes et naturelles dans Vantiquité gréco-romaine »

(1924) et d'un cours professé à la Sorbonne sur « Les Principes

de la logique et la critique contemporaine » (1932), M.
Arnold Reymond a publié plus de 200 articles3) de philosophie
pure et appliquée, dispersés dans des périodiques suisses et étrangers.

Nombre d'entre eux n'ont rien perdu de leur intérêt, bien
au contraire; aussi les collègues, les amis et les disciples de M.
Reymond, qui lui avaient offert en 1940 des « Mélanges de théologie
et de philosophie » 4), le prièrent-ils, après que la perte de sa voix
l'ait obligé à renoncer à l'enseignement, de grouper ses principaux
articles en un recueil, que la Faculté des Lettres de l'Université
de Lausanne (qu'elle en soit remerciée ici) tenait à publier sous

ses auspices.
M. Reymond accepta et se mit à l'œuvre. Chemin faisant, il mit

au point et remania ses principaux articles; augmentés de pages
inédites — en particulier de « La crise actuelle de la notion de
vérité », étude lue et discutée à Berne, en 1939, à la séance
constitutive de notre Société suisse de philosophie, — ils se présentent
aujourd'hui sous la forme de deux grands volumes fort soigneuse-

*) k Essai sur le subjectivisme et le problème de la connaissance religieuse »

(Lausanne 1900).
2) < Logique et mathématiques. Essai historique et critique sur le nombre

infini » (Saint-Biaise 1908).
3) On en trouvera la liste chronologique dans la Bibliographie des travaux

de M. Arnold Beymond qui clôt le t. II de « Philosophie spiritualiste » (pp. 423

—438), témoignage de l'horizon intellectuel et des préoccupations de son
auteur.

*) Lausanne, n00 114—115 de la < Revue de Théologie et de Philosophie »,,

publié à part en un vol. de 232 p. (La Concorde).



— 32 —

ment édités 5), témoignage, avec les quatre ouvrages rappelés ci-
dessus, d'un demi-siècle de méditation philosophique, que
l'Université de Paris a honoré du doctorat honoris causa, celle de
Genève du prix Théodore Flournoy. On permettra au sussigné —
ancien élève de M. A. Reymond, à la famille de qui il n'a cependant

pas l'honneur d'appartenir — d'attirer l'attention des
lecteurs de V« Annuaire » sur les principaux problèmes abordés dans

« Philosophie spiritualiste » ; le tome I est plus particulièrement
réservé à la philosophie pure, notamment au problème de la vérité,
dont l'universalité est si menacée aujourd'hui, en théorie et en

pratique; on trouvera dans le tome II les essais relatifs à l'école
et à l'éducation, aux problèmes de la vie civique, sociale et
religieuse, que leur sujet même destine à un public plus étendu que
celui des philosophes. On comprendra qu'ici même le tome I nous
retienne plus longtemps. On appréciera la clarté et l'objectivité des

exposés, le don de synthèse —— toutes qualités bien connues des

auditeurs de M. Arnold Reymond — comme aussi la cohérence et
l'unité de « Philosophie spiritualiste ».

* **

Le problème fondamental de la réflexion philosophique est
celui de la pensée et de l'être, de leur rapport. Avant de l'aborder,
M. Reymond tient à préciser ce qu'il pense de la méthode dans la
recherche métaphysique, exigence inéluctable qu'ont reconnue les

plus grands philosophes, de Platon à Descartes, à Kant et à Bergson;

la valeur de la connaissance est en effet liée aux méthodes
d'investigation pratiquées pour y atteindre.

La tâche de la métaphysique est d'explorer les raisons dernières
de tout ce qui existe, y compris l'être, dans son origine, sa nature
et sa fin. Cela étant, la métaphysique reste distincte de la
théologie, qui part d'une expérience sui generis et de l'affirmation
d'une révélation. Pour la philosophie, le « révélé » n'est admissible

que s'il peut être pensé comme « source de rationalité » (I, 8). La

B) «Philosophie spiritualiste.> Etudes et méditations. Recherches critiques.
I. La pensée et l'être. — Vérité et activité de juger. — Philosophie et

religion. — Philosophie et sciences. — Questions historiques.
II. Instruction et éducation. — Le civisme suisse, sa nature et son idéal. —

Philosophie chrétienne. (Lausanne, F. Rouge, Paris, J. Vrin, 1942, 2 vol. de XXIII
+ 429 et VIII + 448 p.)



— 33 —

métaphysique se distingue aussi de la science, dont le point de

vue, en face de l'être, est limité par définition, alors que la
métaphysique a l'ambition d'envisager l'être total, universel. Certes,
la métaphysique a hesoin de l'aide de la science, mais la

réciproque est vraie aussi: l'évolution de la pensée scientifique depuis
un demi-siècle, si différente de celle qu'annonçait Auguste Comte,
le père du positivisme, le prouve suffisamment.

L'autonomie de la métaphysique une fois établie, se pose la

question de méthode. M. Arnold Reymond use d'abord, pour
situer les choses, de la méthode historico-critique, déjà pratiquée
par Aristote: « Par un premier contact avec l'histoire de la
philosophie on situe le problème dans ses données essentielles, puis
on cherche à le résoudre en l'envisageant en lui-même. Une fois
la solution trouvée, on la contrôle par une critique qui s'appuie
à nouveau, et pour une large part, sur l'histoire des idées.»

(I, 14—15.)
La multiplicité des systèmes philosophiques, plus apparente

cependant que réelle, montre bien que la méthode historico-critique
ne fournit aucun résultat de manière automatique; l'histoire, à elle

seule, n'est pas normative; l'appréciation des expériences de pensée

que constituent les grandes doctrines reste toujours réservée.

A cet effet, M. Reymond passe en revue les philosophies de

l'objet (hylozoïsme, matérialisme, idéalisme, spiritualisme, pan-
calisme), puis celles de la méthode de connaître (dogmatisme,
intuitionisme, criticisme, probabilisme), pour aboutir au cogito
de Descartes6), qui offre une prise de possession de l'être que
l'analyse révèle privilégiée, inattaquable; le cogito a la portée
d'une expérience métaphysique.

Comme toute expérience, elle part d'une hypothèse: «Le
premier moment du cogito est alors celui où l'hypothèse est posée
dans le plan logique de la pensée sous la forme d'un « Si je pense,
je suis » ; car tout ce qui pense est. Cette dernière affirmation se

pose idéalement comme catégorique. En effet, si je puis concevoir
un existant qui ne penserait pas, la supposition inverse (un pensant

n'existe pas) est absolument inconcevable. Le deuxième
moment, qui suit instantanément le premier, constitue la vérification

e) M. A. Reymond a depuis lors précisé encore ses vues dans: « A propos du
cogito de Descartes », paru dans le présent « Annuaire » (vol. II, 1942, pp.
78—83).

3



— 34 —

immédiate de l'hypothèse. « Je pense en fait » (puisque je doute
et que douter, c'est penser), « donc je suis ».

Ainsi, quant à sa nature, le « Je pense, donc je suis;» se présente
comme une expérience vécue et saisie dans une intuition qui
s'explicite de la façon susdite.

Quant à son contenu, le « je » du cogito, sans pouvoir être posé
comme une substance au sens où l'entendait Descartes, se révèle
toutefois comme une réalité active et vivante et non comme une
simple forme logique, ainsi que Kant l'a prétendu » (I, 36—37).

Dans l'étude suivante: « Le Cogito, vérification d'une hypothèse
métaphysique », M. A. Reymond, après avoir examiné et écarté les
deux interprétations antithétiques: le cogito-intuition et le
cogito-raisonnement, montre que dans le cogito, le plan logique
et le plan de l'existence concrète fusionnent en un plan de la réalité
rationnelle, où s'établit un contact immédiat et indubitable entre
la pensée et l'être.

De la sorte, on évite les objections que soulèvent le cogito-
intuition et le cogito-raisonnement, comme le je-substance de
Descartes et le je, pure forme logique de Kant. Le « je pense »

pose un sujet concret, personnel, donc limité, mais actif.
Point d'arrivée, le cogito est aussi un point de départ. Il exclut

le scepticisme et le solipsisme (tout ce qui pense est). «D'autre
part, le doute n'est possible que si, dans son activité de juger, le
sujet pensant est capable d'apprécier, d'ordonner et de coordonner
la matière sur laquelle s'exerce cette activité. Dépourvu d'un pouvoir

d'appréciation, il serait en effet incapable de constater qu'il
est dans l'erreur, et sans capacité de liaison, il ne pourrait avoir
foi dans les conclusions qui l'ont amené à douter. La raison
humaine se présente donc comme un pouvoir d'appréciation, de
coordination et de déduction.» (I, 73—74.)

Sur le terrain métaphysique, le cogito montre que l'être et la
réflexion sur l'être, pour liés qu'ils soient, restent cependant
distincts; un certain dualisme, comme un certain réalisme (non-
recouvrement de l'être et de la pensée) apparaissent comme
inévitables. Le plan de l'existence et celui de l'intelligibilité ne
coïncident pas. Mais ce réalisme, comme nous le verrons, est lui aussi

critique.
Le matérialisme s'avère incapable de saisir et de rendre compte

de la nature de la réflexion, mais l'idéalisme est tout aussi em-



— 35 —

barrasse devant le problème de l'être; ce dernier déborde de toute

part le champ de notre réflexion. Positions de jugement et
positions de réalités sont ainsi deux séries, fonctionnelles chacune

pour soi et entre elles, comme nous le verrons plus loin, mais qui
ne sont pas réductibles l'une à l'autre. Avec Descartes, M. Rey-
mond assure la validité du vrai en affirmant Dieu comme garant
du lien entre la pensée et son objet.

Le cogito postulant un sujet actif et libre mène, en ce qui
concerne l'homme, à un personnalisme spiritualiste.

* **

« La vérité et l'activité rationnelle de juger » aborde le
problème de la raison. M. A. Reymond ne voit plus dans la raison le
siège des vérités éternelles dont l'inventaire pourrait être fait une
fois pour toutes; il ne nie pas cependant, dans la raison, la
présence d'éléments invariants. Pour tenir compte de ce double fait,
il rattache la raison à l'activité de juger et montre dans la raison

un pouvoir régulateur de coordination, d'appréciation et de

déduction.
L'activité de la raison s'opère au moyen de concepts, non pas

par concepts, mais par jugements. Le concept est un condensé de

jugements antérieurs, qui ouvre la porte à des jugements futurs.
« Afin de bien marquer la nature relative du concept par rapport
à l'activité de juger il nous paraît indiqué de le définir
comme un invariant fonctionnel et opératoire sous le double
rapport de la qualité et de la quantité » (I, 108).

Les principes fondamentaux de la logique (identité, non-contradiction,

tiers exclu) n'existent pas en dehors de notre pensée, sans

pour autant être des conventions que celle-ci aurait posées, ce

qui envelopperait un cercle vicieux. D'ailleurs, nous n'en avons

pas le choix. Le point essentiel, selon M. A. Reymond, est de

reconnaître que, ni vrais ni faux en eux-mêmes, ils expriment les
conditions dernières, irréductibles, du jugement vrai; on ne peut les

considérer comme abstraits du vrai par axiomatisation, puisque le

vrai n'est pas antérieur à l'acte même du jugement.
M. Reymond analyse ensuite les logiques polyvalentes, puis

l'unicité et les caractères du vrai et l'autonomie de la logique. Il
souligne à ce propos le caractère bivalent de celle-ci, qui la
distingue des disciplines univalentes, comme la physique, la biologie,

3*



— 36 —

la psychologie, la sociologie. L'affaire de la logique n'est pas
l'objet quelconque pris en lui-même, mais les jugements vrais ou
faux que nous pouvons porter sur lui; en présence de ces

jugements, la logique ne s'en tient pas à une attitude descriptive,
comme les sciences univalentes; elle formule un devoir être, elle
s'affirme comme discipline normative. Dans son développement,
elle est sans doute influencée par les sciences univalentes, comme
on le voit bien depuis près d'un siècle (géométries non-euclidiennes,

théorie des ensembles, physique de la relativité, quanta,
microphysique, calcul des probabilités), sans pour autant perdre
son caractère propre, son autonomie de science bivalente.

Le caractère appréciatif de la raison met en cause, non seulement

le possible, mais aussi le réel, l'existentiel, pris en lui-même

et dans son rapport avec la valeur. La position adoptée par M. A.
Reymond devant ce problème est essentielle à l'intelligence de

sa pensée.
On sait que la philosophie des valeurs ne s'est constituée comme

telle que vers la fin du XIXe siècle, bien qu'elle fût implicitement
présente dans toute réflexion sur des fins (platonisme, christianisme,

etc.). Elle dérive de la distinction kantienne entre l'usage

théorique et l'usage pratique de la raison, ayant chacun son
domaine propre de validité. Elle distingue entre connaître et évaluer.

Or cette distinction peut être faite dans deux intentions
différentes: reléguer les valeurs dans le domaine du subjectif, de

l'indémontrable, de l'invérifiable, ou, au contraire, leur faire accorder
droit de cité dans le monde de l'expérience, à titre d'objet.

Pour cela, M. A. Reymond observe qu'il est impossible d'émettre
un jugement d'existence nue; tout jugement attribue ou nie des

qualités. Celles-ci sont inhérentes à l'objet lui-même et pas seulement

conférées par le sujet. Aussi tout jugement est-il appréciatif
de qualités qui font partie du donné.

Que tout jugement soit appréciatif ne signifie pas que cette
appréciation enveloppe nécessairement un devoir-être. Il y a deux
classes de jugements (tous appréciatifs): les jugements univalents
(Ce chien est un mammifère) et les jugements bivalents (Cette
statue est belle), appellation qui remplace avantageusement celle
en vigueur communément: « jugements d'existence » et «

jugements de valeur », alors que le « jugement d'existence » implique
un jugement de valeur, au sens de qualité, et que le « jugement de



— 37 —

valeur » est un jugement existentiel portant sur certaines
catégories de valeurs. La proposition: Ce chien est un mammifère,
n'est pas, malgré les apparences, un pur jugement d'existence.
Elle comporte une appréciation des caractères auxquels un
animal doit d'être classé parmi les mammifères. De même, « une fois
définie ce qu'est la bonté par opposition à la méchanceté, dire d'un
homme qu'il est bon, c'est le faire rentrer dans la classe des êtres
bons, exactement comme on fait rentrer un chien dans la classe

des mammifères » (I, 168).
Le jugement univalent n'envisage qu'une modalité d'existence;

il est descriptif. Le jugement bivalent envisage deux modalités

(vrai-faux; bien-mal; beau-laid) et pose la première comme
qualitativement supérieure et devant, à ce titre, être recherchée; il
est à la fois descriptif et normatif. Le terme bivalence ne désigne

pas, bien entendu, toute dualité (gauche-droite, pile-face), mais
seulement celles qui impliquent un devoir être, le choix de
l'élément qualitativement supérieur et le rejet de l'autre.

Comme on le voit, M. A. Reymond donne un double sens au
mot valeur: 1° un sens large, celui de qualité; 2° un sens plus
restreint, normatif, celui d'élément à préférer à un autre qui en est
l'opposé. Il vise ainsi à rendre au monde des valeurs son caractère
d'objet valable pour tout sujet pensant et sentant, à faire reconnaître

un ordre supra-individuel des valeurs. Â ce titre, comme
il le remarque lui-même, sa pensée se rencontre avec celle de
M. Eugène Dupréel, dans son « Esquisse d'une philosophie des
valeurs » (1939). Les normes auxquelles se réfèrent nos jugements
sont à la fois fonction de ce qui est et dé ce qui est éprouvé comme
devant être; à ce titre, elles évoluent sous l'action d'une
expérience plus large, d'une information plus ample, comme le
prouve l'histoire des sciences univalentes (mathématiques,
physique, chimie, biologie, psychologie, sociologie) et des sciences
bivalentes (logique, morale, esthétique). «Le réel tel que nous le
percevons avec sa structure et ses propriétés qualitatives et quantitatives

est une synthèse, en refonte perpétuelle, élaborée par notre
esprit au contact de ce qui n'est pas lui. Cette synthèse n'est pas
arbitraire. Elle a pour fondement des données qu'il n'est pas en
notre pouvoir de modifier, bien que nous ne puissions jamais les
saisir sans les façonner en quelque mesure par notre perception
elle-même.» (I, 179.) La psychologie génétique l'a bien montré.



— 38 —

Le problème de la vérité est précisé encore dans deux autres
chapitres: « Vérité, évidence et certitude » et « La crise actuelle
de la notion de vérité »; ce dernier texte, on s'en souvient, fut lu
à Berne en 1939, à l'assemblée constitutive de la Société suisse
de philosophie.

M. A. Reymond se refuse à séparer la vérité du jugement vrai,
explicite ou implicite, et de l'acte judicatoire lui-même. « Eprouver

comme distincte la sensation du rouge, c'est juger implicitement;

car c'est opposer cette sensation au souvenir de sensations
antérieurement vécues (bleu, jaune, etc.), faire un tri et ébaucher
dans son esprit le jugement: ceci est rouge (et non pas bleu, jaune,
etc.). On définira donc le jugement vrai comme étant la position
fonctionnelle unique de la pensée vis-à-vis d'une position
spécifique de réalité.» (I, 197.)

Position unique de la pensée (ex.: 2+2 4), alors que l'erreur
est multiple (2 + 2 1; 2 + 2 3 ou tout nombre autre que 4);
position de la pensée fonction d'une position de réalité ou objet,
ce dernier n'étant jamais qualitativement neutre.

Dès lors, «l'évidence consciente se fonde sur la vérification que,
jusqu'à plus ample informé, la pensée a pris la position fonctionnelle

unique, caractéristique du jugement vrai. La certitude enfin
est la conviction assurée qui accompagne l'évidence» (I, 197).

C'est à partir de 1880 environ, au moment même où la vérité
scientifique retentit sur des domaines qui lui étaient jusqu'alors
restés étrangers (vie religieuse, morale, sociale), que la critique
scientifique et philosophique fut amenée à réviser la notion même
de vérité, telle qu'elle était admise depuis la Renaissance.

Les notions et proposition premières, censées valoir telles
quelles indéfiniment (espace euclidien, temps universel,
déterminisme rigoureux, invariabilité de la masse, immutabilité des

atomes) sont remises en question par la découverte des géomé-
tries non-euclidiennes, la théorie des ensembles, celles de la
relativité et des quanta; la logique elle-même est touchée (validité
restreinte du principe du tiers-exclu); elle s'oriente de plus en

plus vers l'axiomatique, laquelle, implicitement présente dans

toute pensée, souligne la part de construction mentale qui s'ajoute
au fait brut de l'expérience. Impossible de tracer une frontière
nette et à l'abri de toute révision entre l'objet et le sujet, dans la



— 39 —

connaissance. La prévision des phénomènes garantit toutefois une
certaine objectivité aux lois scientifiques.

« Un certain dualisme et un certain réalisme est donc impliqué
dans l'activité même de juger » (I, 223). Des principaux systèmes

métaphysiques, le matérialisme ne peut rendre compte de sa

propre existence, ni l'idéalisme, inévitablement moniste, de celle
du «je» pensant; reste un réalisme spiritualiste et l'affirmation
d'une triple fonctionnalité: celle des positions de réalité ou
phénomènes entre eux; celle de nos jugements ou positions de pensée
entre eux; celle qui unit une position de pensée à une position de

réalité, et qui reste la plus mystérieuse des trois.
« Les conditions qui rendent possible en droit le jugement vrai

sont éternelles. En fait cependant, le jugement vrai est toujours
suspendu aux notions et aux propositions premières que l'on a

adoptées pour être à même de l'énoncer. Or, en vertu de la triple
fonctionnalité que nous avons notée, l'évidence de ces notions et
propositions premières est sujette à un plus ample informé » et
à une revision possible.

Reste le fondement suprême qui justifie le jugement vrai et la

triple fonctionnalité dont le lien nous échappe. On peut accepter
à titre de fait la validité de ces rapports fonctionnels ou bien la
fonder en droit, en disant qu'elle est établie par l'esprit inconditionné

qui est Dieu» (I, 224).
Si M. A. Reymond adhère à un réalisme spiritualiste, il ne s'en

dissimule pas toutefois la difficulté; « pareille conception s'harmonise

avec les besoins du cœur, de la conscience et de la raison; mais
elle se heurte à l'existence du mal et de la souffrance, existence

qui met en échec la finalité ontologique postulée par tout
spiritualisme et rend plus pressant le problème de savoir si l'univers a

un sens ultime et quelle est dans cet univers la destinée de l'homme
comme individu et comme société » (I, 206).

* *&

Rendre aux valeurs leur portée supra-individuelle, leur accorder
droit de cité dans la « réalité », c'est être amené à reprendre le

problème de la finalité.
Ecartée du monde inorganique, où règne la seule causalité

efficiente, la finalité apparaît comme inévitable en biologie, où la vie
se manifeste créatrice de formes qui échappent à la causalité



— 40 —

physico-chimique pure. Le biologiste ne peut renoncer à se

demander à quoi sert tel ou tel organe; le psychologue et le sociologue

rencontrent une difficulté analogue dans leur domaine;
l'action psychologique et sociale comporte une finalité, en partie
inconsciente, en partie consciente.

L'idée de vérité enveloppe une finalité entre la pensée et son
objet, finalité qui s'avère indispensable en droit, même si en fait
elle subit des entraves.

Cette adaptation postulée de la pensée à son objet, et la possibilité

de vérité qui en découle, montrent l'aspect métaphysique
de la finalité.

La métaphysique matérialiste l'ignore, celle, plus subtile, de

l'idéalisme, tend aussi à s'en passer. M. A. Reymond le montre au

cours d'une analyse critique de l'idéalisme de M. Léon Brun-
schvicg, du Progrès de la conscience dans la philosophie occidentale

notamment. M. Reymond y accule l'idéalisme critique à ce
dilemme: « Si l'idéalisme critique implique vraiment l'analyse ré-
flexive de la conscience et l'autonomie, il ne se conçoit pas sans

spiritualisme et sans réalisme par conséquent; s'il se réduit à la
dialectique immanente des idées, il comporte inévitablement le
réalisme de la substance comme le voulait Spinoza » (I, 275),

La réalisation de l'idéal moral, qui s'impose à titre obligatoire
à la conscience, implique aussi un principe de finalité garantissant
en droit que les buts visés sont accessibles. La participation à l'un,
fin dernière de l'idéalisme, ne se suffit pas à elle-même; pour des

consciences individuelles, elle comporte aussi une participation
à l'être de l'un. « L'Un, ou Dieu, est à la fois transcendant et
immanent à la conscience et il faut qu'il en soit ainsi, car nous ne
pourrions communier avec lui s'il n'était pas à la fois en nous et
distinct de nous, puisque communion implique d'une façon
indissoluble l'union et la distinction. Communier avec l'Un ou Dieu,
c'est pour la conscience participer à la plénitude spirituelle de

l'être la plus absolue et la plus haute que nous puissions concevoir,

Dieu dépassant les formes finies de personnalité que nous
sommes » (I, 279).

Une fois la finalité purgée de son anthropocentrisme, il reste

que la meilleure explication du monde des valeurs est d'admettre
Dieu comme tendant à former des personnalités véritables,
capables d'adhérer par attrait direct au vrai et au bien. Que le



— 41 —

scheme logique de la finalité ne soit pas techniquement irréprochable

n'est pas décisif; celui de la causalité efficiente ne l'est
pas beaucoup moins, comme l'ont souligné deux penseurs aussi

différents que Malebranche et Hume. Comme celui de la causalité,
le schème de la finalité s'est d'ailleurs épuré, libérant celle-ci de

l'égoïsme individuel, et posant les êtres doués de vie spirituelle
à la fois comme des fins en soi et cependant comme subordonnés
à un tout infini qui les dépasse.

*

La prédilection de M. Arnold Reymond pour le problème de la

connaissance, son goût pour les sciences exactes, devaient l'amener
à la philosophie des sciences et à leur histoire. On sait qu'il
consacra à la première sa thèse de doctorat: « Logique et mathématiques.

Essai historique et critique sur le nombre infini » (1908)
et à la seconde une « Histoire des sciences exactes et naturelles
dans l'antiquité gréco-romaine » (1924), qui eut l'honneur d'une
édition anglaise trois ans plus tard. L'une des originalités de ce

dernier ouvrage est le soin avec lequel l'auteur a mis en lumière,
non seulement les résultats, mais surtout les principes et les
méthodes de la science grecque dans leurs rapports avec la
philosophie grecque elle-même.

Dans « Philosophie spiritualiste s, plusieurs articles se rapportent

à la philosophie et à l'histoire des sciences. Ainsi la suggestive
étude comparative sur les sciences occultes et rationnelles dans

l'antiquité. Pratiquant les unes et les autres l'induction, croyant
à un enchaînement de relations dans le monde extérieur, toutes
deux reconnaissent la valeur du nombre dans la connaissance et
usent des concepts de permanence, d'analogie et d'évolution. Seul

l'usage de ces données diffère. Les nombres sont, pour les occultistes,

non des rapports quantitatifs, mais des qualités spécifiques,

appartenant intrinsèquement aux objets. L'univers forme un tout
inséparablement physique, biologique et psychique dans chacune
de ses parties. Si l'unité de la matière, affirmée par les alchimistes,
a été confirmée par l'investigation du monde infra-atomique, la

conception biologique de la matière reste encore à prouver; la
science occulte n'en pose pas moins là un problème à la science

rationnelle. L'usage des concepts fondamentaux est différent chez
l'une et l'autre, mais, comme Meyerson l'a montré, l'esprit humain,



— 42 —

clans ses démarches fondamentales, reste fidèle à lui-même, de la

pensée « primitive » à la pensée « logique », de la science occulte
à la science rationnelle.

Le problème de la classification des sciences a aussi retenu
l'attention du logicien qu'est M. A. Reymond. Passant en revue les

classifications proposées, depuis Aristote à Adrien Naville, il en

montre l'intérêt et l'insuffisance. La science moderne recherche

en tout objet des «invariants fonctionnels»; M. Reymond tient
compte de ce fait en considérant le concept comme le produit de

l'activité de juger et en le définissant comme un invariant
fonctionnel sous le double rapport de la quantité et de la qualité
(I, 347).

De plus, comme nous l'avons vu, il n'y a pas de jugement d'existence

pure; le jugement enveloppe, implicitement, une évaluation
de modalité; il est univalent lorsqu'il affirme une seule manière
d'être de son objet; bivalent, lorsque l'objet peut en revêtir deux,
dont l'une est affirmée supérieure à l'autre et devant à ce titre
être choisie (vrai-faux; bien-mal; beau-laid).

De là, deux groupes distincts de sciences pures:
1° les sciences univalentes: mathématiques, physico-chimie,

biologie, psychologie, sociologie, histoire, etc.
2° les sciences bivalentes ou normatives: logique, morale,

esthétique.
Les sciences appliquées utilisent les données d'une ou de

plusieurs sciences pures, en vue de fins « extra-scientifiques »,
morales, esthétiques, etc. Il suffit d'indiquer de quelles sciences
univalentes et bivalentes chacune dépend, sans vouloir lier chaque
science appliquée à une seule science pure.

Enfin, il reste l'ontologie, telle que l'envisagent la philosophie
et, parfois, la théologie; l'étude de l'être en remontant à ses
conditions dernières, met à contribution toutes les données des sciences

univalentes et bivalentes (être et devoir-être), comme toutes
les ressources méthodologiques de l'esprit: intuition, raisonnement,

expérimentation, vérification.
M. Reymond montre par divers exemples comment s'appliquent

ces vues aux sciences mathématiques, physico-chimiques et
biologiques. On aimerait à ce propos en voir aussi l'application à la
psychologie, à la sociologie, à l'ontologie elle-même. En ce qui
concerne la morale, M. Reymond observe que l'invariant fonc-



— 43 —

tionnel, dépendant de ce qui doit être (idéal) et de ce qui est

(possibilité de réaliser cet idéal), est la règle morale. Il y a, sur le

terrain de la qualité, des invariances aussi réelles que sur celui de

la quantité, ainsi l'avarice et la générosité, la cruauté et la bonté.
On en dirait autant des invariances logiques et esthétiques.

Prévision scientifique et types de déterminisme expose très
clairement comment le déterminisme massif, identifié à la nécessité

et professé par la science au siècle passé, a fait place à des

types nuancés de détermination: 1) déterminisme explicite, limité
à la mécanique classique, cas privilégié, artificiel à certains égards,
nullement cas type comme on l'a cru; 2) déterminisme implicite,
formulé par des lois statistiques, dans la mécanique quantique
notamment; 3) déterminisme de corrélation, à l'intérieur d'un
organisme donné; 4) déterminisme de comportement, permettant
de prévoir, dans une certaine mesure, la réaction d'un être vivant,
d'une société, sur le vu de ses actes antérieurs. En outre, la
prévision scientifique doit toujours tenir compte de l'échelle
(macrocosmique ou microcosmique) des mesures prises et se garder avec
soin de toute extrapolation d'une échelle à une autre.

Sous le titre de « Questions historiques », on trouvera un essai

sur les lois historiques, excellente mise au point d'un problème
délicat. Rappelant la position prise par Augustin Cournot, sa

distinction entre 1) une phase préhistorique (pas de lois de

succession); 2) une phase historique (mélange de hasard et de

rationnel); 3) une phase posthistorique (élimination du hasard;
importance croissante des lois de succession) dans laquelle le monde
serait entré au XIXe siècle, M. A. Reymond fait ressortir combien

peu le fortuit et l'accidentel ont disparu de l'histoire du XXe
siècle, quels obstacles ont entraîné une régression, momentanée

peut-être, mais susceptible de se répéter, de l'organisation
rationnelle des sociétés humaines. Si l'accidentel se manifeste plus
rarement à l'avenir, il peut alors avoir d'autant plus de
répercussions sur la marche des faits. « Une contingence irréductible
semble s'attacher à l'évolution des sociétés humaines » (I, 397) ;

aussi des valeurs de civilisation peuvent-elles s'épanouir ou
s'éteindre, contrairement à ce qu'on pouvait prévoir: motif à la fois
d'espoir et de crainte, appel à la vigilance autant qu'à la confiance.
Depuis 1920, date du présent essai, la possibilité de prévoir la
marche des sociétés humaines s'est encore affaiblie, vu l'extrême



— 44 —

complexité des phénomènes sociaux et leur interdépendance, la

réaction, de plus, n'y étant pas proportionnelle à l'action, comme

en mécanique classique. Aussi Paul Valéry écrivait-il en 1932:

« Il devient de plus en plus vain, et même de plus en plus dangereux,

de prévoir à partir des données empruntées à la veille ou
à l'avant-veille; mais il demeure sage de se tenir prêt à tout,
ou à presque tout7).»

Il est cependant, comme l'observait M. Reymond en 1920, des

lois générales qui, elles du moins, se vérifient assez constamment
dans l'histoire, celle-ci notamment:

« C'est dans la mesure où un peuple s'attache à certaines valeurs

spirituelles (justice, liberté, honnêteté) qu'il est à même de
subsister et de rester fidèle à sa mission » (I, 397).

L'historien des sciences apparaît dans deux autres essais: «Les
étapes de la pensée scientifique », où la révolution scientifique de
la fin du XIXe et du XXe siècle, notamment, est fort bien mise
à la portée du lecteur, et « L'hypothèse héliocentrique et la
condamnation de Galilée», laquelle atteignait, comme le montre
M. Reymond, le physicien plus que l'astronome.

On appréciera, en conclusion du tome I, un panorama de « la
pensée philosophique en Suisse Romande », de 1900 à 1930,
montrant que, malgré son exiguïté, la Suisse Romande n'a pas cessé,

depuis le XIXe siècle, d'offrir ce couronnement de toute activité
intellectuelle d'un pays que constitue un mouvement philosophique

continu.
«î* *5*

*

Le tome II de « Philosophie spiritualiste » est consacré à des

problèmes pratiques: instruction et éducation, le civisme suisse, sa

nature et son idéal, et se clôt par une série d'articles sur la
philosophie chrétienne, où les préoccupations pratiques rejoignent les

problèmes abordés dans le tome I.
Dans la « province pédagogique » qu'est la Suisse, au pays de

Rousseau, de Pestalozzi et de Vinet, le problème éducatif n'a pas
cessé d'être présent à l'esprit des philosophes. Aussi bien, si les

problèmes pédagogiques relèvent d'une science pédagogique,
indispensable lorsqu'il s'agit de choisir et d'adapter les moyens de

7) < Variété III, Paris, 1936, p. 242.



— 45 —

l'instruction et de l'éducation, les fins de celles-ci échappent-elles
à la science, mais appartiennent à la morale, à la philosophie ou
à la théologie.

Le président de l'Académie internationale d'histoire des sciences

s'est particulièrement attaché à l'enseignement de l'histoire
des sciences dans les écoles secondaires et dans les universités. Il
a présenté un programme, organisé une enquête, formulé des

propositions pratiques. Un tel enseignement, outre qu'il transmet des

connaissances qui élargissent l'horizon de l'élève, a une valeur
éducative au double point de vue intellectuel et moral, par l'appel
à la réflexion personnelle, la défiance à l'égard des solutions
commodes, qu'il provoque, par l'exemple de courage et de probité, de

collaboration entre esprits différents qu'il offre.
La tendance utilitaire, dans le danger qu'elle fait courir à

l'éducation intellectuelle et morale, a aussi retenu l'attention de M. Rey-
mond. Les écoles d'Etat ont, en fait, une part de plus en plus
grande dans l'éducation de l'enfant; aussi ne doivent-elles pas
s'abandonner à un utilitarisme qui ne voit que" le rendement, ni
à une spécialisation prématurée (littéraire, scientifique,
économique) dont le résultat est d'affaiblir les élites et de leur retirer
une base d'études communes indispensable à leur action dans la
société. L'enseignement secondaire devrait avoir pour fin essentielle

la culture de ses élèves, et non leur sélection en vue des

études universitaires, laquelle se ferait au cours d'un ou deux
semestres introductifs dans le cadre de l'Université elle-même.
Celle-ci — comme il se fait déjà, ajoutons-le, à l'Ecole
polytechnique fédérale — devrait offrir des cours et des exercices de
culture générale destinés à faire contrepoids à la spécialisation à

outrance.
Plus que jamais, nous voyons que l'instruction, le savoir et le

pouvoir techniques ne garantissent pas l'éducation, le respect des
valeurs supérieures; de là, la primauté de l'éducation, qui est
essentiellement une affaire d'exemple, de subordination du moi
individuel à un idéal accepté librement par maîtres et élèves.

L'initiation à la philosophie, si négligée chez nous dans
l'enseignement secondaire et ignorée de notre maturité fédérale, est
justement l'un des moyens de maintenir l'aspect humain de

l'enseignement, d'en prolonger l'effet intellectuel et moral. M. A. Rey-
mond montre que rien ne saurait remplacer la philosophie à cet



_ 46 —

effet, qu'elle seule peut nous donner l'unité intellectuelle dont
nous avons besoin. Si l'enseignement de la philosophie ne peut
s'adresser qu'à des élèves âgés de plus de seize ans, la curiosité
philosophique, en revanche, pourrait être éveillée beaucoup plus
tôt. Convenablement satisfaite, elle fera peu à peu prendre
conscience à l'élève du travail de coordination accompli par la
philosophie et de la marge d'inconnu, de mystère, qui environne le
travail de la pensée. L'initiation à la philosophie apprendra à

l'adolescent à mieux poser les problèmes, à mieux discerner quelle
solution ils comportent, à mieux distinguer les degrés de la
connaissance et sa valeur parmi les autres activités humaines. Elle
élargira et assouplira l'idée qu'il peut se faire de la raison, ce dont
la pensée scientifique et la pensée religieuse retireront chacune

profit. Par l'attention portée au problème moral, elle facilitera le
passage de la pensée à l'action.

Dans toutes ces questions, l'enseignement universitaire a une
tâche à remplir. Destiné à la majeure partie de ceux qui
constitueront l'élite, il ne peut s'en tenir à une vue purement utilitaire,
professionnelle des choses, ni à la fuite devant l'action qu'est
proprement l'académisme.

Or, la jeune génération vit actuellement dans un monde fort
différent de celui où se formèrent ses aînés; n'en pas tenir compte
serait tomber dans l'académisme; actualiser l'enseignement sans

le déshumaniser, telle est la tâche qui s'impose. La technique a

droit, dans chaque discipline, à sa part, mais elle ne doit pas faire
oublier les fins dernières de l'activité intellectuelle, ni la place de
celle-ci dans l'ensemble de la vie. L'enseignement supérieur ne
doit pas Cependant se lier à une dogmatique officielle, qu'elle soit
de nature théologique ou politico-sociale, mais incarner l'esprit
de libre recherche uniquement soumis à ses normes universelles
du vrai, du bien et du beau.

La pratique de cette liberté de recherche a certes pour garantie
de fait une certaine forme de l'Etat, des institutions humaines,

envers lesquelles professeurs et étudiants ont des devoirs à remplir,

y compris celui de les défendre contre qui voudrait les

détruire, elles et le régime de liberté qu'elles soutiennent.
La constitution démocratique de la Suisse — quelle que soit la

mise au point dont elle a besoin — est, d'intention, désireuse
d'accorder à chacun son dû et de lui permettre de l'obtenir par



— 47 —

des voies légales. A ce titre déjà, elle mérite notre fidélité. De plus,
comme le prouve l'histoire du XIXe siècle, aucun régime n'a
consenti en Suisse autant de sacrifices pour les études supérieures
qu^ la démocratie, de 1830 à aujourd'hui.

Pour subsister — M. A. Reymond le montre dans « Le civisme
suisse, sa nature et son idéal » —, la démocratie a besoin que tous
ses membres soient unis par un idéal commun; alors, en effet, les

oppositions d'intérêts et de partis se trouvent limitées et ne mettent

pas en danger les bases mêmes du pays.
Pour être accepté de tous, cet idéal doit plonger dans le passé,

qui nous a faits, mais ne pas s'y asservir; il doit aussi exprimer
les aspirations du présent et proposer des tâches pratiques à

chaque nouvelle génération.
L'idéal qui avait uni nos pères au siècle passé et qui a fait oublier

la crise de 1847 a été menacé de dislocation depuis 1918, par
l'internationalisme politico-économique et par les tendances
antidémocratiques, nationalistes et autoritaires. Retrouver un idéal
commun, telle est la tâche présente. Il faut, d'une part, « assurer
par des réformes judicieuses à tout citoyen la dignité de sa vie
spirituelle et matérielle et atténuer pour cela le plus possible les

misères et les infortunes qui sont dues au sort et aux circonstances

» (II, 182). D'autre part, vu notre diversité et la richesse qui
en découle, maintenir un certain fédéralisme, partout où, mieux
que la centralisation, il permet l'épanouissement d'une culture
originale. Ce qui différentie la Suisse de ses voisins et légitime son
droit à l'existence, c'est le fait d'être autre, de réaliser l'unité, non
dans l'uniformité, mais dans la diversité, le respect réciproque de

chaque canton ou région pour les autres faisant inséparablement
partie de l'esprit suisse. Aussi l'étatisme, le fonctionnarisme
fédéral, avec la mentalité unitaire qu'ils propagent, doivent-ils être
limités à l'indispensable. Quant à l'internationalisme intellectuel
et spirituel, il n'est un bien que s'il est un élargissement de notre
réciproque compréhension helvétique, non s'il est simplement
négatif et niveleur.

L'adaptation de notre pays aux temps nouveaux, quels qu'ils
soient, a ainsi une limite, tracée par notre nature même de pays
libre et fédératif, pratiquant une neutralité perpétuelle, contractuelle

et non pas à bien plaire, neutralité assurée par une armée
de milices, de nature essentiellement défensive.



— 48 —

Les Universités ne peuvent rester étrangères à ces problèmes;
en Suisse Romande notamment, elles sont une des garanties de

l'autonomie intellectuelle et spirituelle des cantons, sans pour
autant manquer à leur double devoir: promouvoir la culture
supérieure et pratiquer la recherche scientifique. Même si les
difficultés financières de l'après-guerre obligent à des limitations, à

certaines concentrations, l'autonomie des cantons romands reste
liée, estime l'ancien recteur de l'Université de Lausanne, au maintien

de chacune de nos Universités, avec au moins l'enseignement
des disciplines fondamentales.

Par son souci de ne pas négliger les problèmes pratiques,
abordés, il va sans dire, sans autre intérêt que le bien commun,
M. Arnold Reymond est le digne continuateur de Charles Secrétan,
qui, au terme de sa laborieuse vie, avait prévu les guerres et les
révolutions du XXe siècle, dont il indiquait le remède dans la
fédération des peuples libres et l'assainissement du régime du
travail. M. Reymond a consacré à « Charles Secrétan, le citoyen
philosophe » un essai où, sans se lier au détail des solutions, il
retient l'essentiel, l'esprit du libéralisme de Secrétan, aussi attaché
à la liberté d'autrui qu'à la sienne propre, tout pénétré de

réciprocité, de solidarité pratique (fédération universelle des Etats,
démocratie politique avec représentation proportionnelle, économie

coopératiste).
L'essai sur « L'humanisme et notre époque » forme la transition

entre les problèmes éducatifs et civiques et la philosophie
chrétienne. M. Reymond souligne la valeur de l'humanisme gréco-latin,
en faisant remarquer les comparaisons qu'il permet entre le monde
antique et le nôtre, mais cet humanisme n'est pas seul à valoir;
l'esprit a plus d'importance que la lettre; aussi M. Reymond de-
mande-t-il un élargissement du dit humanisme vers la pensée
philosophique et scientifique des Grecs. La culture scientifique elle-
même ne mérite son nom que si elle prend contact avec l'histoire
et la philosophie des sciences. Quant aux langues et aux littératures

modernes, elles sont indispensables elles aussi à la compréhension

de notre temps; mais le bénéfice de leur étude est
augmenté par la connaissance de l'antiquité, et réciproquement la
culture classique gagne à s'enrichir d'une culture moderne. M.
Reymond est de ceux qui, entre l'humanisme et la tradition
chrétienne, découlant de l'Ancien et du Nouveau Testament, ne voient



— 49 —

pas d'incompatibilité, mais une convergence finale. Nul syncrétisme

facile, nulle antinomie arbitraire non plus: ni Hegel, ni
Kierkegaard, mais un équilibre heureux entre Athènes et Jérusalem,

rappelant celui de Yinet, l'éducateur littéraire de la Suisse

Romande, attaché aux lettres antiques et au christianisme, dont
il montrait la synthèse dans la littérature française duXVIIe siècle,
chez Racine et Pascal notamment.

On sait l'attention qu'a éveillée la personnalité et l'œuvre de
Pascal depuis un siècle environ; les « Etudes sur Biaise Pascal »

de Vinet, le Pascal protestant, le Port-Royal de Sainte-Beuve, en

sont les témoins, avant les travaux d'Emile Boutroux, d'Augustin
Gazier, de Léon Brunschvicg, entre autres. Historien de la pensée

scientifique, M. Reymond est à même de comprendre Pascal savant
aussi bien que Pascal chrétien; dans « Pascal et l'apologétique
chrétienne » (1920) il montre que, même sur le terrain des

mathématiques et de la physique, Pascal, après s'être senti attiré par
Descartes, n'est plus cartésien, que son désaveu de Descartes est
déjà l'œuvre du savant, pas seulement celle du croyant.

Touchant l'apologétique elle-même, M. Reymond relève que la
forme définitive que Pascal projetait de lui donner nous reste à

jamais inconnue; tout ce que peut faire l'historien, c'est de
reconstituer les démarches fondamentales de la pensée pascalienne.

Pascal aurait, semble-t-il, fait prendre conscience à son
interlocuteur de la grandeur et de la misère de l'homme, dont Epictète
et Montaigne ont laissé le tableau le plus frappant; se référant
d'abord à la coutume et à l'imagination, il eût ensuite fait appel
à la raison (argument du pari), puis essentiellement au cœur ou
à l'inspiration, qui dépendent de la grâce divine. Comme Vinet
l'a montré, Pascal eût donné la priorité aux preuves internes,
psychologiques, mais il les eût cependant fait suivre par des

preuves externes, tirées de l'histoire même de la religion; preuves
internes et preuves externes mettent bien en relief la conception
expérimentale, et non purement dialectique, que Pascal se faisait
de la théologie et de la religion.

Il va sans dire que la question du scepticisme de Pascal, fruit
de l'imagination pressée de Victor Cousin, ne se pose plus; ce
n'est pas de l'existence et de l'action de Dieu que Pascal doute,
c'est de savoir si les siens et lui font partie des réprouvés ou des

élus; « il est inquiet non de sa foi, mais de son salut » (II, 303).

4



— 50 —

Par sa méthode psychologique et historique, Pascal est « à la fois
éternel et foncièrement moderne » (II, 305), mais la clef de voûte
de son apologétique — à savoir le péché originel et la prédestination

— est non seulement incompréhensible, mais reste encore
douteuse sur le plan des faits eux-mêmes. En effet, la géologie et
la paléontologie ne nous permettent plus de placer aux origines
de notre espèce un état où l'humanité n'aurait connu ni la maladie,
ni la souffrance, ni le mal, ni la mort. Dès lors, l'interprétation
traditionnelle de l'imperfection humaine, de la mission et de la

mort du Christ doit être revisée, sans amoindrir en quoi que ce

soit la grandeur et la beauté du sacrifice consenti par le Christ.
« Le péché originel, l'expiation, la doctrine traditionnelle du salut
doivent faire place à des croyances, à des attitudes plus en
harmonie avec nos expériences morales et nos connaissances scientifiques.

L'espérance chrétienne se transformera profondément
peut-être; elle ne disparaîtra pas; au contraire elle se spirituali-
sera » (II, 307).

Devant l'évolution actuelle de la théologie protestante, l'auteur
de 1'« Essai sur le subjectivisme et le problème de la connaissance

religieuse » a pris position comme suit: il ne considère pas comme
intellectuellement satisfaisante la thèse de Ritschl et d'Auguste
Sabatier, séparant de façon radicale le monde physique et le
monde spirituel; mais il ne peut davantage accepter les affirmations

massives, souvent contradictoires, de Karl Barth.
M. Reymond admet « comme un fait irréductible le contact de

l'âme humaine avec un Dieu qui, bien qu'inconditionné et
ineffable, se manifeste à notre conscience, non comme une force,
même spirituelle, mais comme l'Esprit absolu sachant ce que nous,
6es créatures, pensons et accomplissons. L'existence de ce Dieu est
logiquement indémontrable, de même du reste que celle du monde
extérieur » (II, 324—325).

Ceci établi, M. Reymond s'oppose à toute tentative de ressusciter

une dogmatique du passé, du XVIe siècle comme du XIIIe,
et d'en faire le cadre définitif de l'expérience et de la pensée
religieuses. «Toute restauration intégrale d'une dogmatique
appartenant aux siècles révolus ne saurait être viable. Elle peut
certes être favorisée par les troubles présents; mais son règne ne

peut être qu'éphémère s. (II, 364). La théologie dialectique est liée
à son insu, par la réaction de Kierkegaard, à une conception hégé-



— 51 —

lienne, périmée, du rationnel et de ses rapports avec le réel. Ce

qui manque à la théologie de Karl Barth, « c'est une étude approfondie

du problème de la vérité » (II, 399). Le prolongement
ontologique de la phénoménologie, par Martin Heidegger, empêche
bien l'être de se dissoudre dans la pensée, mais il reste arbitraire
et subjectif. Comme le remarque justement M. Maurice Gex, M.
Arnold Reymond est fort « éloigné de la manière de certains
philosophes contemporains, très à la mode dans les pays de langue
allemande, pour lesquels faire de la métaphysique consiste à habiller
d'idées abstruses leurs tendances les plus personnelles, à se

confesser, si j'ose dire, au moyen du jargon philosophique! »8)

Le correctif de ces irrationalismes est précisément dans la
manière de poser et de résoudre le problème de la raison indiquée
plus haut, où la raison, toujours liée à des intuitions pour
fonctionner valablement, est non seulement un pouvoir de coordination,

mais encore d'appréciation (I, 163 et ss.).

Il en va de même en ce qui touche la révélation, qu'il ne faut
pas concevoir comme une activité purement hétérogène,
extérieure, de Dieu à notre égard, mais comme une activité interne,
présente dans tous les domaines (dans la connaissance scientifique
et philosophique, dans la création artistique aussi bien que dans

la vie morale et religieuse). Cela étant, «le philosophe, s'il est

chrétien, accepte comme vrai le fait de la Révélation, parce que
ce fait est pour lui source de rationalité, et il l'incorpore dans
l'essai d'explication universelle qu'il tente de donner de l'homme
et de l'univers » (II, 396). Mais seules les conditions de la vérité
sont absolues et éternelles; la formulation qu'il donne de la vérité
elle-même est sujette, en tout domaine, à un «plus ample informé».

La différence qui subsiste entre la philosophie et la théologie
est que la première « relève uniquement de l'autorité de la raison
sans postulats existentiels définis » (I, 237), tandis que la théologie
part de la révélation comme d'un postulat indiscuté.

«Une philosophie chrétienne, inspirée du protestantisme,
alors même qu'elle se réclame d'une tradition, la dépasse par le

souci de l'universel qui est inhérent à la recherche philosophique;
elle prend, en outre, vis-à-vis de cette tradition, une attitude plus
libre et plus critique que la théologie » (I, 240). La théologie a

8) « Etudes de Lettres », Lausanne, 1943, p. 50, à propos du présent ouvrage.

4'



— 52 —

une «attitude essentiellement apologétique, c'est-à-dire qu'elle
est inversement critique de celle prise par une philosophie
chrétienne» (I, 241). Cependant, «malgré leurs positions inversement

critiques, une théologie et une philosophie chrétiennes
peuvent se rejoindre l'une l'autre sur les points essentiels ». (t La
réflexion philosophique et le problème religieux » I, 241).

* „ **

Investigation de tout ce qui existe, exploré en remontant
jusqu'à l'ultime, à l'irréductible, à l'inconditionné, la philosophie
requiert un esprit à la fois solidement structuré et largement ouvert,
une connaissance à la fois approfondie et étendue des problèmes
et des solutions que chaque âge leur a données. Par sa formation
à la fois théologique, philosophique et scientifique, M. Arnold Rey-
mond se trouvait particulièrement bien armé pour aborder les

problèmes les plus ardus.

En histoire et en philosophie des sciences, comme en logique,
nous dit M. Jean Piaget, dans le Post-scriptum joint à l'essai
de M. A. Reymond sur « La pensée philosophique en Suisse

Romande » 9), « Arnold Reymond a unifié en lui deux attitudes
dont peuvent se réclamer les plus aberrants comme les plus
directs de ses disciples .: l'attitude logico-réflexive et l'attitude

historico-génétique. Au début de ce siècle régnait en France

comme en Angleterre un réalisme logique pour lequel les êtres

conceptuels engendraient d'eux-mêmes les mathématiques et
s'imprimaient sur notre esprit avec une force de contrainte analogue
à celle du monde sensible pour les empiristes. La conception
logique d'Arnold Reymond a consisté au contraire d'emblée à mettre
en évidence notre activité rationnelle en tant qu'activité, à se

refuser aux identifications purement formelles pour faire la
psychologie des opérations intellectuelles et à chercher dans l'histoire

le secret du mécanisme de la raison. La méthode historico-
critique qu'il a ainsi représentée chez nous, pendant que des

auteurs comme G. Milhaud, L. Rrunschvicg ou Pierre Boutroux la
défendaient en France avec l'éclat que l'on sait, réconcilie ce qu'il
y a de fondé dans l'analyse réflexive et ce qu'il y a d'indispensable
dans la recherche historique et génétique.»

9) « Revue de Théologie et de Philosophie », 1931, p. 379; repris dans «

Philosophie spiritualiste », t. I, p. 422.



— 53 —

En théorie de la connaissance, M. A. Reymond professe un
réalisme critique par l'affirmation de l'activité constructive du

sujet connaissant, activité de perception enveloppant des jugements
implicites et explicites, dont la matière peut changer, mais dont
les conditions de vérité sont irréductibles. Ni fixisme, ni évolu-
tionnisme radical de la raison, mais une évolution orientée, structurée

par des conditions permanentes. L'absolu dans la
connaissance ne réside plus dans un système donné de jugements
qui échapperait au « plus ample informé », mais dans les conditions

mêmes de validité que l'analyse réflexive découvre à la base du

jugement vrai. On peut comparer la position de M. Reymond à la
théorie de la raison constituante et de la raison constituée, due à

M. André Lalande. La vérité, de la sorte, n'est pas un capital fixe
préexistant à l'activité du jugement, mais le fruit même de cette
activité, ce qui n'empêche nullement la vérité ainsi conçue d'être
universelle, de valoir pour tous les esprits.

En métaphysique, M. Reymond voit dans l'idéalisme un
matérialisme retourné, soulevant des difficultés analogues, mais en
sens inverse. Il soutient un spiritualisme qui affirme la valeur
ultime de la personnalité consciente et active, mais il reconnaît
ne pas pouvoir élucider le problème du mal et de l'imperfection
du monde, que l'idéalisme fait simplement évanouir.

Désireux de donner droit de cité à la fois à la science et à la

religion, M. Reymond a repris le problème de leur compatibilité
qui avait déjà préoccupé ses aînés Philippe Bridel et Théodore
Flournoy. Elève et disciple d'Emile Boutroux, M. Reymond
distingue comme lui entre la nécessité et le déterminisme et prolonge
la doctrine de la contingence dans le sens du spiritualisme chrétien;

la crise du déterminisme, qui s'est accentuée dans la physique
contemporaine, ne contredit pas cet effort, bien au contraire.

Contre le courant théologique de l'heure, M. Reymond maintient
la convergence finale de la vérité philosophique et de la vérité
religieuse, pour autant que cette dernière prend sa source dans

l'expérience vécue et non dans des formulations déjà élaborées et
liées à des positions intellectuelles partiellement périmées
(thomisme, kantisme, hégélianisme, anti-hégélianisme kierkegaar-
dien, bergsonisme en tant qu'il statue une opposition radicale
entre l'intuition et l'intelligence).

Par ses travaux en logique, en théorie de la connaissance, en



— 54 —

philosophie des sciences, M. A. Reymond est bien le contemporain
de la philosophie française de ce dernier demi-siècle et de l'effort
d'auto-critique auquel elle s'est livrée, « prolégomènes à toute
métaphysique future ».

Par son souci des problèmes métaphysiques et de leurs
prolongements pratiques (religieux, éducatifs, civiques, sociaux), M.
Arnold Reymond se rattache bien à la tradition de Vinet et de
Charles Secrétan; toutefois la primauté de l'esprit n'apparaît plus
chez lui seulement dans la vie morale et religieuse, mais aussi bien
dans l'activité de connaissance (science et philosophie), et dans

l'art. L'activité de connaissance, notamment, fait saisir sur le vif
la réalité de l'esprit aux prises avec l'être. C'est dire que M.
Reymond renouvelle en l'élargissant la tradition la plus originale de
la pensée romande.

Parue à un tournant critique de notre civilisation, c Philosophie
spiritualiste », œuvre centrale de la pensée philosophique en Suisse,
offre un aliment particulièrement substantiel et varié aux
reconstructeurs de demain.


	La "philosophie spiritualiste" de M. Arnold Reymond

