Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 3 (1943)

Artikel: La "philosophie spiritualiste” de M. Arnold Reymond
Autor: Reymond, Marcel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883866

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La «Philosophie spiritualiste»
de M. Arnold Reymond

Par Marcel Reymond

Au cours du dernier demi-siécle, & ¢6té d’une thése de théo-
logie?) et d’une thése de philosophie?), d’une « Histoire des
sciences exactes et naturelles dans antiquité gréco-romaine »
(1924) et d’un cours professé a la Sorbonne sur « Les Prin-
cipes de la logique et la critique contemporaine » (1932), M.
Arnold Reymond a publié plus de 200 articles®) de philosophie
pure et appliquée, dispersés dans des périodiques suisses et étran-
gers. Nombre d’entre eux n’ont rien perdu de leur intérét, bien
au contraire; aussi les collégues, les amis et les disciples de M. Rey-
mond, qui lui avaient offert en 1940 des « Mélanges de théologie
et de philosophie » *), le priérent-ils, aprés que la perte de sa voix
I’ait obligé a renoncer a I’enseignement, de grouper ses principaux
articles en un recueil, que la Faculté des Lettres de I'Université
de Lausanne (qu’elle en soit remerciée ici) tenait a publier sous
ses auspices.

M. Reymond accepta et se mit a ’ccuvre. Chemin faisant, il mit
au point et remania ses principaux articles; augmentés de pages
inédites — en particulier de « La crise actuelle de la notion de
vérité », étude lue et discutée a Berne, en 1939, a la séance cons-
titutive de notre Société suisse de philosophie, — ils se présentent
aujourd’hui sous la forme de deux grands volumes fort soigneuse-

1) 1k Essai sur le subjectivisme et le probléme de la connaissance religieuse »
(Lausanne 1900).

?) ¢ Logique et mathématiques. Essai historique et critique sur le nombre
infini » (Saint-Blaise 1908).

) On en trouvera la liste chronologique dans la Bibliographie des travaux
de M. Arnold Reymond qui clét le t. II de « Philosophie spiritualiste > (pp. 423
—438), témoignage de I'horizon intellectuel et des préoccupations de som
auteur.

1) Lausanne, n° 114—115 de la < Revue de Théologie et de Philosophie >,
Publi¢ a part ¢n un vol. de 232 p. (La Concorde).



— 32

ment édités °), témoignage, avec les quatre ouvrages rappelés ci-
dessus, d’'un demi-siécle de méditation philosophique, que 1'Uni-
versité de Paris a honoré du doctorat honoris causa, celle de Ge-
néve du prix Théodore Flournoy. On permettra au sussigné —
ancien éléve de M. A. Reymond, 2 la famille de qui il n’a cepen-
dant pas ’honneur d’appartenir — d’attirer I'attention des lec-
teurs de I’« Annuaire » sur les principaux problémes abordés dans
« Philosophie spiritualiste »; le tome I est plus particuliérement
réservé a la philosophie pure, notamment au probléme de la vérité,
dont 'universalité est si menacée aujourd’hui, en théorie et en
pratique; on trouvera dans le tome Il les essais relatifs a I’école
et a 1’éducation, aux problémes de la vie civique, sociale et re-
ligieuse, que leur sujet méme destine & un public plus étendu que
celui des philosophes. On comprendra qu’ici méme le tome I nous
retienne plus longtemps. On appréciera la clarté et ’objectivité des
exposés, le don de synthése — toutes qualités bien connues des
auditeurs de M. Arnold Reymond — comme aussi la cohérence et
Punité de « Philosophie spiritualiste ».

0, %

Le probléme fondamental de la réflexion philosophique est
celui de la pensée et de I’étre, de leur rapport. Avant de ’aborder,
M. Reymond tient a préciser ce qu'il pense de la méthode dans la
recherche métaphysique, exigence inéluctable qu'ont reconnue ies
plus grands philosophes, de Platon a Descartes, 4 Kant et a Berg-
son; la valeur de la connaissance est en effet liée aux méthodes
d’investigation pratiquées pour y atteindre.

La tache de la métaphysique est d’explorer les raisons derniéres
de tout ce qui existe, y compris I’8tre, dans son origine, sa nature
et sa fin. Cela étant, la métaphysique reste distincte de la théo-
logie, qui part d’une expérience sui generis et de I'affirmation
d’une révélation. Pour la philosophie, le « révélé » n’est admissible
que s’il peut &tre pensé comme «source de rationalité» (I, 8). La

8) «Philosephie spiritualiste.y Etudes et méditations. Recherches critiques.

I. La pensée et I'étre. — Vérité et activité de juger. — Philosophie et reli-
gion. — Philosophie et sciences. — Questions historiques.

I1. Instruction et éducation. — Le civisme suisse, sa nature et son idéal. —
Philosophie chrétienne. (Lausanne, F. Rouge, Paris, J. Vrin, 1942, 2 vol. de XXIII
-+ 429 et VIII -+ 448 p.)



— B3

métaphysique se distingue aussi de la science, dont le point de
vue, en face de I’étre, est limité par définition, alors que la méta-
physique a 'ambition d’envisager 1’étre total, universel. Certes,
la métaphysique a besoin de ’aide de la science, mais la réci-
proque est vraie aussi: I’évolution de la pensée scientifique depuis
un demi-siécle, si différente de celle qu’annoncait Auguste Comte,
le pére du positivisme, le prouve suffisamment.

L’autonomie de la métaphysique une fois établie, se pose la
question de méthode. M. Arnold Reymond use d’abord, pour
situer les choses, de la méthode historico-critique, déja pratiquée
par Aristote: « Par un premier contact avec I’histoire de la philo-
sophie on situe le probléme dans ses données essentielles, puis
on cherche a le résoudre en 'envisageant en lui-méme. Une fois
la solution trouvée, on la contrdle par une critique qui s’appuie
a nouveau, et pour une large part, sur I'histoire des idées.»
(I, 14—15.)

La multiplicité des systémes philosophiques, plus apparente ce-
pendant que réelle, montre bien que la méthode historico-critique
ne fournit aucun résultat de maniére automatique; I’histoire, a elle
seule, n’est pas normative; 'appréciation des expériences de pensée
que constituent les grandes doctrines reste toujours réservée.

A cet effet, M. Reymond passe en revue les philosophies de
I'objet (hylozoisme, matérialisme, idéalisme, spiritualisme, pan-
calisme), puis celles de la méthode de connaitre (dogmatisme,
intuitionisme, criticisme, probabilisme), pour aboutir au cogito
de Descartes®), qui offre une prise de possession de I’étre que
I’analyse révéle privilégiée, inattaquable; le cogito a la portée
d’une expérience métaphysique.

Comme toute expérience, elle part d’'une hypothése: «Le pre-
mier moment du cogito est alors celui ot I’hypothése est posée
dans le plan logique de la pensée sous la forme d’un «Si je pense,
je suis »; car tout ce qui pense est. Cette derniére affirmation se
pose idéalement comme catégorique. En effet, si je puis concevoir
un existant qui ne penserait pas, la supposition inverse (un pen-
sant n’existe pas) est absolument inconcevable. Le deuxiéme mo-
ment, qui suit instantanément le premier, constitue la vérification

8) M. A. Reymond a depuis lors précisé encore ses vues dans: < 4 propos du
cogito de Descartes », paru dans le présent ¢ Annuaire» (vol. II, 1942, pp.
78—83).



— 34 —

immédiate de I’hypothése. < Je pense en fait»> (puisque je doute
et que douter, ¢’est penser), « donc je suis ».

Ainsi, quant a sa nature, le « Je pense, donc je suis;» se présente
comme une expérience vécue et saisie dans une intuition qui s’ex-
plicite de la facon susdite.

Quant a son contenu, le «je» du cogito, sans pouvoir étre posé
comme une substance au sens out I'entendait Descartes, se révéle
toutefois comme une réalité active et vivante et non comme une
simple forme logique, ainsi que Kant I’a prétendu » (I, 36—37).

Dans I’étude suivante: « Le Cogito, vérification d’'une hypothése
métaphysique », M. A. Reymond, aprés avoir examiné et écarté les
deux interprétations antithétiques: le cogito-intuition et le co-
gito-raisonnement, montre que dans le cogito, le plan logique
etle plan de 'existence concréte fusionnent en un plan de la réalité
rationnelle, ou s’établit un contact immédiat et indubitable entre
la pensée et I’étre.

- De la sorte, on évite les objections que soulévent le cogito-
intuition et le cogito-raisonnement, comme le je-substance de
Descartes et le je, pure forme logique de Kant. Le «je pense »
pose un sujet concret, personnel, donc limité, mais actif.

Point d’arrivée, le cogito est aussi un point de départ. Il exclut
le scepticisme et le solipsisme (fout ce qui pense est). « D’autre
part, le doute n’est possible que si, dans son activité de juger, le
sujet pensant est capable d’apprécier,d’ordonner et de coordonner
la matiére sur laquelle s’exerce cetie activité. Dépourvu d’un pou-
voir d’appréciation, il serait en effet incapable de constater qu’il
est dans I’erreur, et sans capacité de liaison, il ne pourrait avoir
foi dans les conclusions qui I’ont amené a douter. La raison hu-
maine se présente donc comme un pouvoir d’appréciation, de
coordination et de déduction.» (I, 73—74.)

Sur le terrain métaphysique, le cogito montre que I’étre et la
réflexion sur I’étre, pour liés qu’ils soient, restent cependant dis-
tincts; un certain dualisme, comme un certain réalisme (non-
recouvrement de I’tre et de la pensée) apparaissent comme iné-
vitables. Le plan de P'existence et celui de I’intelligibilité ne coin-
cident pas. Mais ce réalisme, comme nous le verrons, est lui aussi
critique.

Le matérialisme s’avére incapable de saisir et de rendre compte
de la nature de la réflexion, mais I'idéalisme est tout aussi em-



. 35 —

barrassé devant le probléme de ’étre; ce dernier déborde de toute
part le champ de notre réflexion. Positions de jugement et po-
sitions de réalités sont ainsi deux séries, fonctionnelles chacune
pour soi et entre elles, comme nous le verrons plus loin, mais qui
ne sont pas réductibles 'une a I'autre. Avec Descartes, M. Rey-
mond assure la validité du vrai en affirmant Dieu comme garant
du lien entre la pensée et son objet.

Le cogito postulant un sujet actif et libre méne, en ce qui con-
cerne I’homme, 4 un personnalisme spiritualiste.

* sk
e

« La vérité et Pactivité rationnelle de juger » aborde le pro-
bléme de la raison. M. A. Reymond ne voit plus dans la raison le
siége des vérités éternelles dont I'inventaire pourrait étre fait une
fois pour toutes; il ne nie pas cependant, dans la raison, la pré-
sence d’éléments invariants. Pour tenir compte de ce double fait,
il rattache la raison a P'activité de juger et montre dans la rai-
son un pouvoir régulateur de coordination, d’appréciation et de
déduction.

L’activité de la raison s’opére au moyen de concepts, non pas
par concepts, mais par jugements. Le concept est un condensé de
jugements antérieurs, qui ouvre la porte a des jugements futurs.
« Afin de bien marquer la nature relative du concept par rapport
a l'activité de juger . .., il nous parait indiqué de le définir
comme un invariant fonctionnel et opératoire sous le double rap-
port de la qualité et de la quantité » (I, 108).

Les principes fondamentaux de la logique (identité, non-contra-
diction, tiers exclu) n’existent pas en dehors de notre pensée, sans
pour autant étre des conventions que celle-ci aurait posées, ce
qui envelopperait un cercle vicieux. D’ailleurs, nous n’en avons
pas le choix. Le point essentiel, selon M. A. Reymond, est de re-
connaitre que, ni vrais ni faux en eux-mémes, ils expriment les con-
ditions derniéres, irréductibles, du jugement vrai; on ne peut les
considérer comme abstraits du vrai par axiomatisation, puisque le
vrai n’est pas antérieur a ’acte méme du jugement.

M. Reymond analyse ensuite les logiques polyvalentes, puis
I'unicité et les caractéres du vrai et ’autonomie de la logique. Il
souligne a ce propos le caractére bivalent de celle-ci, qui la dis-
tingue des disciplines univalentes, comme la physique, la biologie,

g



s B et

la psychologie, la sociologie. L’affaire de la logique n’est pas
I’objet quelconque pris en lui-méme, mais les jugements vrais ou
faux que nous pouvons porter sur lui; en présence de ces juge-
ments, la logique ne s’en tient pas a une attitude descriptive,
comme les sciences univalentes; elle formule un devoir étre, elle
g’affirme comme discipline normative. Dans son développement,
elle est sans doute influencée par les sciences univalentes, comme
on le voit bien depuis prés d’un siécle (géométries non-eucli-
diennes, théorie des ensembles, physique de la relativité, quanta,
microphysique, calcul des probabilités), sans pour autant perdre
son caractére propre, son autonomie de science bivalente.

Le caractére appréciatif de la raison met en cause, non seule-
ment le possible, mais aussi le réel, I’existentiel, pris en lui-méme
et dans son rapport avec la valeur. La position adoptée par M. A.
Reymond devant ce probléme est essentielle & I'intelligence de
sa pensée.

On sait que la philosophie des valeurs ne s’est constituée comme
telle que vers la fin du XIX¢ siécle, bien qu’elle fit implicitement
présente dans toute réflexion sur des fins (platonisme, christia-
nisme, etc.). Elle dérive de la distinction kantienne entre I'usage
théorique et I'usage pratique de la raison, ayant chacun son do-
maine propre de validité. Elle distingue entre connaitre et évaluer.

Or cette distinction peut étre faite dans deux intentions diffé-
rentes: reléguer les valeurs dans le domaine du subjectif, de I'in-
démontrable, de ’invérifiable, ou, au contraire, leur faire accorder
droit de cité dans le monde de I’expérience, a titre d’objet.

Pour cela, M. A. Reymond observe qu’il est impossible d’émettre
un jugement d’existence nue; tout jugement attribue ou nie des
qualités. Celles-ci sont inhérentes a I’objet lui-méme et pas seule-
ment conférées par le sujet. Aussi tout jugement est-il appréciatif
de qualités qui font partie du donné.

Que tout jugement soit appréciatif ne signifie pas que cette
appréciation enveloppe nécessairement un devoir-étre. Il y a deux
classes de jugements (tous appréciatifs): les jugements univalents
(Ce chien est un mammifére) et les jugements bivalents (Cette
statue est belle), appellation qui remplace avantageusement celle
en vigueur communément: «jugements d’existence» et «juge-
ments de valeur », alors que le «jugement d’existence » implique
un jugement de valeur, au sens de qualité, et que le < jugement de



sz BT v

valeur » est un jugement existentiel portant sur certaines caté-
gories de valeurs. La proposition: Ce chien est un mammifére,
n’est pas, malgré les apparences, un pur jugement d’existence.
Elle comporte une appréciation des caractéres auxquels un ani-
mal doit d’étre classé parmi les mammiféres. De méme, « une fois
définie ce qu’est la bonté par opposition a la méchanceté, dire d’'un
homme qu’il est bon, c’est le faire rentrer dans la classe des étres
bons, exactement comme on fait rentrer un chien dans la classe
des mammiféres » (I, 168).

Le jugement univalent n’envisage qu’une modalité d’existence;
il est descriptif. Le jugement bivalent envisage deux modalités
(vrai-faux; bien-mal; beau-laid) et pose la premiére comme quali-
tativement supérieure et devant, A ce titre, &étre recherchée; il
est i la fois descriptif et normatif. Le terme bivalence ne désigne
pas, bien entendu, toute dualité (gauche-droite, pile-face), mais
seulement celles qui impliquent un devoir éire, le choix de 1’élé-
ment qualitativement supérieur et le rejet de autre.

Comme on le voit, M. A. Reymond donne un double sens au
mot valeur: 10 un sens large, celui de qualité; 20 un sens plus res-
treint, normatif, celui d’élément a préférer a un autre qui en est
I’opposé. 11 vise ainsi 4 rendre au monde des valeurs son caractére
d’objet valable pour tout sujet pensant et sentant, a faire recon-
naitre un ordre supra-individuel des valeurs. A ce titre, comme
il le remarque lui-méme, sa pensée se rencontre avec celle de
M. Eugéne Dupréel, dans son « Esquisse d’une philosophie des va-
leurs » (1939). Les normes auxquelles se référent nos jugements
sont a la fois fonction de ce qui est et de ce qui est éprouvé comme
devant étre; a ce titre, elles évoluent sous I’action d’une ex-
périence plus large, d’une information plus ample, comme le
prouve l'histoire des sciences univalentes (mathématiques, phy-
sique, chimie, biologie, psychologie, sociologie) et des sciences
bivalentes (logique, morale, esthétique). «Le réel tel que nous le
percevons avec sa structure et ses propriétés qualitatives et quanti-
tatives est une synthése, en refonte perpétuelle, élaborée par notre
esprit au contact de ce qui n’est pas lui. Cette synthése n’est pas
arbitraire. Elle a pour fondement des données qu’il n’est pas en
notre pouvoir de modifier, bien que nous ne puissions jamais les
saisir sans les faconner en quelque mesure par notre perception
elle-méme.> (I, 179.) La psychologie génétique I’a bien montré.



e B e

Le probléme de la vérité est précisé encore dans deux autres
chapitres: « Vérité, évidence et certitude » et « La crise actuelle
de la notion de vérité »; ce dernier texte, on s’en souvient, fut lu
a Berne en 1939, i ’assemblée constitutive de la Société suisse
de philosophie.

M. A. Reymond se refuse a séparer la vérité du jugement vrai,
explicite ou implicite, et de ’acte judicatoire lui-méme. « Eprou-
ver comme distincte la sensation du rouge, c’est juger implicite-
ment; car ¢’est opposer cette sensation au souvenir de sensations
antérieurement vécues (bleu, jaune, etc.), faire un tri et ébaucher
dans son esprit le jugement: ceci est rouge (et non pas bleu, jaune,
etc.). On définira donc le jugement vrai comme étant la position
fonctionnelle unique de la pensée vis-a-vis d’une position spé-
cifique de réalité.» (I, 197.)

Position unique de la pensée (ex.: 212 =4), alors que ’erreur
est multiple (2+2=1; 2+ 2 =3 ou tout nombre autre que 4);
position de la pensée fonction d’une position de réalité ou objet,
ce dernier n’étant jamais qualitativement neutre.

Dés lors, «1’évidence consciente se fonde sur la vérification que,
jusqu’a plus ample informé, la pensée a pris la position fonction-
nelle unique, caractéristique du jugement vrai. La certitude enfin
est la conviction assurée qui accompagne I’évidence » (I, 197).

C’est a partir de 1880 environ, au moment méme ou la vérité
scientifique retentit sur des domaines qui lui étaient jusqu’alors
restés étrangers (vie religieuse, morale, sociale), que la critique
scientifique et philosophique fut amenée a réviser la notion méme
de vérité, telle qu’elle était admise depuis la Renaissance.

Les notions et proposition premiéres, censées valoir telles
quelles indéfiniment (espace euclidien, temps universel, déter-
minisme rigoureux, invariabilité de la masse, immutabilité des
atomes) sont remises en question par la découverte des géomé-
tries non-euclidiennes, la théorie des ensembles, celles de la rela-
tivité et des quanta; la logique elle-méme est touchée (validité
restreinte du principe du tiers-exclu); elle s’oriente de plus en
plus vers l'axiomatique, laquelle, implicitement présente dans
toute pensée, souligne la part de construction mentale qui s’ajoute
au fait brut de 'expérience. Impossible de tracer une frontiére
nette et A I’abri de toute révision entre I’objet et le sujet, dans la



connaissance. La prévision des phénoménes garantit toutefois une
certaine objectivité aux lois scientifiques.

«Un certain dualisme et un certain réalisme est donc impliqué
dans I’activité méme de juger » (I, 223). Des principaux systémes
métaphysiques, le matérialisme ne peut rendre compte de sa
propre existence, ni I'idéalisme, inévitablement moniste, de celle
du «je» pensani; reste un réalisme spiritualiste et I’affirmation
d’une triple fonctionnalité: celle des positions de réalité ou phé-
nomeénes entre eux; celle de nos jugements ou positions de pensée
entre eux; celle qui unit une position de pensée a une position de
réalité, et qui reste la plus mystérieuse des trois.

«Les conditions qui rendent possible en droit le jugement vrai
sont éternelles. En fait cependant, le jugement vrai est toujours
suspendu aux notions et aux propositions premiéres que l'on a
adoptées pour étre 3 méme de I’énoncer. Or, en vertu de la triple
fonctionnalité que nous avons notée, ’évidence de ces notions et
propositions premiéres est sujette a un plus ample informé » et
a une revision possible.

Reste le fondement supréme qui justifie le jugement vrai et la
triple fonctionnalité dont le lien nous échappe. On peut accepter
a titre de fait la validité de ces rapports fonctionnels ou bien la
fonder en droit, en disant qu’elle est établie par I'esprit incondi-
tionné qui est Dieu» (I, 224).

Si M. A. Reymond adhére a un réalisme spiritualiste, il ne s’en
dissimule pas toutefois la difficulté; « pareille conception s’harmo-
nise avec les besoins du cceur, de la conscience et de la raison; mais
elle se heurte a I’existence du mal et de la souffrance, existence
qui met en échec la finalité ontologique postulée par tout spiri-
tualisme et rend plus pressant le probléme de savoir si 'univers a
un sens ultime et quelle est dans cet univers ladestinée de ’homme
comme individu et comme société » (I, 206).

* » *

Rendre aux valeurs leur portée supra-individuelle, leur accorder
droit de cité dans la «réalité », c’est étre amené a reprendre le
probléme de la finalité.

Ecartée du monde inorganique, ou régne la seule causalité effi-
ciente, la finalité apparait comme inévitable en biologie, ou la vie
se manifeste créatrice de formes qui échappent a la causalité



— 40 —

physico-chimique pure. Le biologiste ne peut renoncer a se de-
mander 3 quoi sert tel ou tel organe; le psychologue et le socio-
logue rencontrent une difficulté analogue dans leur domaine;
I’action psychologique et sociale comporte une finalité, en partie
inconsciente, en partie consciente.

L’idée de vérité enveloppe une finalité entre la pensée et son
objet, finalité qui s’avére indispensable en droit, méme si en fait
elle subit des entraves.

Cette adaptation postulée de la pensée a son objet, et la possi-
bilité de vérité qui en découle, montrent ’aspect métaphysique
de la finalité.

La métaphysique matérialiste I'ignore, celle, plus subtile, de
I’idéalisme, tend aussi a s’en passer. M. A. Reymond le montre au
cours d’une analyse critique de I'idéalisme de M. Léon Brun-
schvicg, du Progres de la conscience dans la philosophie occiden-
tale notamment. M. Reymond y accule I'idéalisme critique a ce
dilemme: « Si I'idéalisme critique implique vraiment ’analyse ré-
flexive de la conscience et I’autonomie, il ne se concoit pas sans
spiritualisme et sans réalisme par conséquent; s’il se réduit a la
dialectique immanente des idées, il comporte inévitablement le
réalisme de la substance comme le voulait Spinoza » (I, 275),

La réalisation de I’idéal moral, qui s’impose a titre obligatoire
a la conscience, implique aussi un principe de finalité garantissant
en droit que les buts visés sont accessibles. La participation a I'un,
fin derniére de I'idéalisme, ne se suffit pas a elle-méme; pour des
consciences individuelles, elle comporte aussi une participation
a I’étre de I'un. «L’Un, ou Dieu, est a la fois transcendant et im-
manent a la conscience et il faut qu’il en soit ainsi, car nous ne
pourrions communier avec lui §’il n’était pas a la fois en nous et
distinct de nous, puisque communion implique d’une facon in-
dissoluble I'union et la distinction. Communier avec I’Un ou Dieq,
c’est pour la conscience participer a la plénitude spirituelle de
I’étre la plus absolue et la plus haute que nous puissions conce-
voir, Dieu dépassant les formes finies de personnalité que nous
sommes » (I, 279).

Une fois la finalité purgée de son anthropocentrisme, il reste
que la meilleure explication du monde des valeurs est d’admettre
Dieu comme tendant a former des personnalités véritables, ea-
pables d’adhérer par attrait direct au vrai et au bien. Que le



— 41 —

schéme logique de la finalité ne soit pas techniquement irrépro-
chable n’est pas décisif; celui de la causalité efficiente ne I'est
pas beaucoup moins, comme 1’ont souligné deux penseurs aussi
différents que Malebranche et Hume. Comme celui de la causalité,
le schéme de la finalité s’est d’ailleurs épuré, libérant celle-ci de
I’égoisme individuel, et posant les &tres doués de vie spirituelle
a la fois comme des fins en soi et cependant comme subordonnés
a un tout infini qui les dépasse.

* ” *

La prédilection de M. Arnold Reymond pour le probléme de ia
connaissance, son goiit pour les sciences exactes, devaient ’amener
a la philosophie des sciences et a leur histoire. On sait qu’il con-
sacra a la premiére sa thése de doctorat: « Logique et mathéma-
tiques. Essai historique et critique sur le nombre infini» (1908)
et a la seconde une « Histoire des sciences exactes et naturelles
dans Pantiquité gréco-romaine » (1924), qui eut ’honneur d’une
édition anglaise trois ans plus tard. L’une des originalités de ce
dernier ouvrage est le soin avec lequel 'auteur a mis en lumiére,
non seulement les résultats, mais surtout les principes et les mé-
thodes de la science grecque dans leurs rapports avec la philo-
sophie grecque elle-méme.

Dans « Philosophie spiritualiste >, plusieurs articles se rappor-
tent a la philosophie et a I’histoire des sciences. Ainsi la suggestive
étude comparative sur les sciences occultes et rationnelles dans
Pantiquité. Pratiquant les unes et les autres I'induction, croyant
a un enchainement de relations dans le monde extérieur, toutes
deux reconnaissent la valeur du nombre dans la connaissance et
usent des concepts de permanence, d’analogie et d’évolution. Seul
I'usage de ces données différe. Les nombres sont, pour les occul-
tistes, non des rapports quantitatifs, mais des qualités spécifiques,
appartenant intrinséquement aux objets. L’univers forme un tout
inséparablement physique, biologique et psychique dans chacune
de ses parties. Si I’unité de la matiére, affirmée par les alchimistes,
a été confirmée par I'investigation du monde infra-atomique, la
conception biologique de la matiére reste encore a prouver; la
science occulte n’en pose pas moins la un probléme a la science
rationnelle. L’usage des concepts fondamentaux est différent chez
Pune et ’autre, mais, comme Meyerson 1’a montré, ’esprit humain,



e

dans ses démarches fondamentales, reste fidéle a lui-méme, de la
pensée «primitive » 4 la pensée «logique », de la science occulte
a la science rationnelle.

Le probléme de la classificaiion des sciences a aussi retenu
I’attention du logicien qu’est M. A. Reymond. Passant en revue les
classifications proposées, depuis Aristote a Adrien Naville, il en
montre ’intérét et 'insuffisance. La science moderne recherche
en tout objet des «invariants fonctionnels »; M. Reymond tient
compte de ce fait en considérant le concept comme le produit de
I’activité de juger et en le définissant comme un invariant fone-
tionnel sous le double rapport de la quantité et de la qualité
(1, 347).

De plus, comme nous I’avons vu, il n’y a pas de jugement d’exis-
tence pure; le jugement enveloppe, implicitement, une évaluation
de modalité; il est univalent lorsqu’il affirme une seule maniére
d’étre de son objet; bivalent, lorsque I'objet peut en revétir deux,
dont I'une est affirmée supérieure a I'autre et devant a ce titre
étre choisie (vrai-faux; bien-mal; beau-laid).

De 13, deux groupes distincts de sciences pures:

1o les sciences univalentes: mathématiques, physico-chimie,
biologie, psychologie, sociologie, histoire, etc.

20 les sciences bivalentes ou normatives: logique, morale,
esthétique.

Les sciences appliquées utilisent les données d’une ou de plu-
sieurs sciences pures, en vue de fins « extra-scientifiques », mo-
rales, esthétiques, etc. Il suffit d’indiquer de quelles sciences uni-
valentes et bivalentes chacune dépend, sans vouloir lier chaque
science appliquée a une seule science pure.

Enfin, il reste 'ontologie, telle que I’envisagent la philosophie
et, parfois, la théologie; ’étude de I’étre en remontant a ses con-
ditions derniéres, met a contribution toutes les données des scien-
ces univalentes et bivalentes (&tre et devoir-éire), comme toutes
les ressources méthodologiques de I'esprit: intuition, raisonne-
ment, expérimentation, vérification.

M. Reymond montre par divers exemples comment s’appliquent
ces vues aux sciences mathématiques, physico-chimiques et biolo-
giques. On aimerait 4 ce propos en voir aussi I'application a la
psychologie, & la sociologie, a I’ontologie elle-méme. En ce qui
concerne la morale, M. Reymond observe que l'invariant fonc-



— 43 —

tionnel, dépendant de ce qui doit étre (idéal) et de ce qui est
(possibilité de réaliser cet idéal), est la régle morale. Il y a, sur le
terrain de la qualité, des invariances aussi réelles que sur celui de
la quantité, ainsi avarice et la générosité, la cruauté et la bonté.
On en dirait autant des invariances logiques et esthétiques.

Prévision scientifique et types de déterminisme expose trés
clairement comment le déterminisme massif, identifié a la néces-
sité et professé par la science au siécle passé, a fait place a des
types nuancés de détermination: 1) déterminisme explicite, limité
a la mécanique classique, cas privilégié, artificiel a certains égards,
nullement cas type comme on I’a cru; 2) déterminisme implicite,
formulé par des lois statistiques, dans la mécanique quantique
notamment; 3) déterminisme de corrélation, a I'intérieur d’un or-
ganisme donné; 4) déterminisme de comportement, permettant
de prévoir, dans une certaine mesure, la réaction d’un étre vivant,
d’une société, sur le vu de ses actes antérieurs. En outre, la pré-
vision scientifique doit toujours tenir compte de I’échelle (macro-
cosmique ou microcosmique) des mesures prises et se garder avec
soin de toute extrapolation d’une échelle a une autre.

Sous le titre de « Questions historiques », on trouvera un essai
sur les lois historigues, excellente mise au point d’un probléme
délicat. Rappelant la position prise par Augustin Cournot, sa
distinction entre 1) une phase préhistorique (pas de lois de suec-
cession); 2) une phase historique (mélange de hasard et de ra-
tionnel); 3) une phase posthistorique (élimination du hasard; im-
portance croissante des lois de succession) dans laquelle le monde
serait entré au XIX® siécle, M. A. Reymond fait ressortir combien
peu le fortuit et ’accidentel ont disparu de I'histoire du XX°
siecle, quels obstacles ont entrainé une régression, momentanée
peut-étre, mais susceptible de se répéter, de l'organisation ra-
tionnelle des sociétés humaines. Si I’accidentel se manifeste plus
rarement a ’avenir, il peut alors avoir d’autant plus de réper-
cussions sur la marche des faits. < Une contingence irréductible
semble s’attacher 2 I’évolution des sociétés humaines » (I, 397);
aussi des valeurs de civilisation peuvent-elles s’épanouir ou s’é-
teindre, contrairement i ce qu’on pouvait prévoir: motif a la fois
d’espoir et de crainte, appel a la vigilance autant qu’a la confiance.
Depuis 1920, date du présent essai, la possibilité de prévoir la
marche des sociétés humaines s’est encore affaiblie, va 'extréme



complexité des phénoménes sociaux et leur interdépendance, la
réaction, de plus, n’y étant pas proportionnelle a I’action, comme
en mécanique classique. Aussi Paul Valéry écrivait-il en 1932:
« Il devient de plus en plus vain, et méme de plus en plus dange-
reux, de prévoir a partir des données empruntées a la veille ou
a Pavant-veille; mais il demeure sage . . . de se tenir prét a tout,
ou i presque tout").»

Il est cependant, comme l'observait M. Reymond en 1920, des
lois générales qui, elles du moins, se vérifient assez constamment
dans I’histoire, celle-ci notamment:

« C’est dans la mesure o1 un peuple s’attache a certaines valeurs
spirituelles (justice, liberté, honnéteté) qu’il est & méme de sub-
sister et de rester fidéle a sa mission » (I, 397).

L’historien des sciences apparait dans deux autres essais: « Les
étapes de la pensée scientifique », ot la révolution scientifique de
la fin du XIX¢® et du XX¢ siécle, notamment, est fort bien mise
a la portée du lecteur, et « L’hypotheése héliocentrique et la con-
damnation de Galilée >, laquelle atteignait, comme le montre
M. Reymond, le physicien plus que I’astronome.

On appréciera, en conclusion du tome I, un panorama de «la
pensée philosophique en Suisse Romande >, de 1900 a 1930, mon-
trant que, malgré son exiguité, la Suisse Romande n’a pas cessé,
depuis le XIX® siécle, d’offrir ce couronnement de toute activité
intellectuelle d’un pays que constitue un mouvement philoso-
phique continu.

Le tome II de « Philosophie spiritualiste» est consacré a des
problémes pratiques: instruction et éducation, le civisme suisse, sa
nature et son idéal, et se clot par une série d’articles sur la philo-
sophie chrétienne, ou les préoccupations pratiques rejoignent les
problémes abordés dans le tome 1.

Dans la «province pédagogique » qu’est la Suisse, au pays de
Rousseau, de Pestalozzi et de Vinet, le probléme éducatif n’a pas
cessé d’étre présent a I’esprit des philosophes. Aussi bien, si les
problémes pédagogiques relévent d’une science pédagogique, in-
dispensable lorsqu’il s’agit de choisir et d’adapter les moyens de

7) < Variété » 111, Paris, 1936, p. 242.



— 45 —

Pinstruction et de I’éducation, les fins de celles-ci échappent-elles
a la science, mais appartiennent a la morale, 4 la philosophie ou
a la théologie.

Le président de I’Académie internationale d’histoire des scien-
ces s’est particuliérement attaché a ’enseignement de I’histoire
des sciences dans les écoles secondaires et dans les universités. Il
a présenté un programme, organisé une enquéte, formulé des pro-
positions pratiques. Un tel enseignement, outre qu’il transmet des
connaissances qui élargissent I’horizon de I’éléve, a une valeur
€ducative au double point de vue intellectuel et moral, par ’appel
a la réflexion personnelle, la défiance a I’égard des solutions com-
modes, qu’il provoque, par ’exemple de courage et de probité, de
collaboration entre esprits différents qu’il offre.

La tendance utilitaire, dans le danger qu’elle fait courir a ’édu-
cation intellectuelle et morale, a aussi retenu I’attention de M. Rey-
mond. Les écoles d’Etat ont, en fait, une part de plus en plus
grande dans I’éducation de ’enfant; aussi ne doivent-elles pas
s’abandonner & un utilitarisme qui ne voit que le rendement, ni
a une spécialisation prématurée (littéraire, scientifique, écono-
mique) dont le résultat est d’affaiblir les élites et de leur retirer
une base d’études communes indispensable a leur action dans la
société. L’enseignement secondaire devrait avoir pour fin essen-
tielle la culture de ses éléves, et non leur sélection en vue des
études universitaires, laquelle se ferait au cours d’un ou deux
semestres introductifs dans le cadre de I’Université elle-méme.
Celle-ci — comme il se fait déja, ajoutons-le, 3 I’Ecole poly-
technique fédérale — devrait offrir des cours et des exercices de
culture générale destinés a faire contrepoids a la spécialisation a
outrance.

Plus que jamais, nous voyons que I’instruction, le savoir et le
Pouvoir techniques ne garantissent pas ’éducation, le respect des
valeurs supérieures; de 13, la primauté de I’éducation, qui est essen-
tiellement une affaire d’exemple, de subordination du moi in-
dividuel & un idéal accepté librement par maitres et éléves.

L’initiation a la philosophie, si négligée chez nous dans I’en-
seignement secondaire et ignorée de notre maturité fédérale, est
Justement 1'un des moyens de maintenir 'aspect humain de I’en-
seignement, d’en prolonger ’effet intellectuel et moral. M. A. Rey-
mond montre que rien ne saurait remplacer la philosophie a cet



effet, qu’elle seule peut nous donner I'unité intellectuelle dont
nous avons besoin. Si ’enseignement de la philosophie ne peut
s’adresser qu’a des éléves agés de plus de seize ans, la curiosité
philosophique, en revanche, pourrait étre éveillée beaucoup plus
tot. Convenablement satisfaite, elle fera peu a peu prendre con-
science a 1’éléve du travail de coordination accompli par la philo-
sophie et de la marge d’inconnu, de mystére, qui environne le
travail de la pensée. L’initiation a la philesophie apprendra a
I’adolescent 3 mieux poser les problémes, a mieux discerner quelle
solution ils comportent, & mieux distinguer les degrés de la con-
naissance et sa valeur parmi les autres activités humaines. Elle
élargira et assouplira I'idée qu’il peut se faire de la raison, ce dont
la pensée scientifique et la pensée religieuse retireront chacune
profit. Par I’attention portée au probléme moral, elle facilitera le
passage de la pensée a I’action.

Dans toutes ces questions, I’enseignement universitaire a une
tiche a remplir. Destiné a la majeure partie de ceux qui consti-
tueront 1’élite, il ne peut s’en tenir a une vue purement utilitaire,
professionnelle des choses, ni a la fuite devant Iaction qu’est
proprement ’académisme. _

Or, la jeune génération vit actuellement dans un monde fort
différent de celui ot se formérent ses ainés; n’en pas tenir compte
serait tomber dans ’académisme; actualiser ’enseignement sans
le déshumaniser, telle est la tiche qui s’impose. La technique a
droit, dans chaque discipline, a sa part, mais elle ne doit pas faire
oublier les fins derniéres de I’activité intellectuelle, ni la place de
celle-ci dans I’ensemble de la vie. L’enseignement supérieur ne
doit pas cependant se lier 2 une dogmatique officielle, qu’elle soit
de nature théologique ou politico-sociale, mais incarner I'esprit
de libre recherche uniquement soumis a ses normes universelles
du vrai, du bien et du beau. '

La pratique de cette liberté de recherche a certes pour garantie
de fait une certaine forme de I’Etat, des institutions humaines,
envers lesquelles professeurs et étudiants ont des devoirs a rem-
plir, y compris celui de les défendre contre qui voudrait les dé-
truire, elles et le régime de liberté qu’elles soutiennent.

La constitution démocratique de la Suisse — quelle que soit la
mise au point dont elle a besoin — est, d’intention, désireuse
d’accorder a chacun son di et de lui permettre de ’obtenir par



— 47 —

des voies 1égales. A ce titre déja, elle mérite notre fidélité. De plus,
comme le prouve I’histoire du XIX¢® siécle, aucun régime n’a con-
senti en Suisse autant de sacrifices pour les études supérieures
qu- la démocratie, de 1830 a aujourd’hui.

Pour subsister — M. A. Reymond le montre dans « Le civisme
Suisse, sa nature et son idéal » —, la démocratie a besoin que tous
ses membres soient unis par un idéal commun; alors, en effet, les
oppositions d’intéréts et de partis se trouvent limitées et ne met-
tent pas en danger les bases mémes du pays.

Pour étre accepté de tous, cet idéal doit plonger dans le passé,
qui nous a faits, mais ne pas s’y asservir; il doit aussi exprimer
les aspirations du présent et proposer des tiches pratiques 2
chaque nouvelle génération.

L’idéal qui avait uni nos péres au siécle passé et qui a fait oublier
la crise de 1847 a été menacé de dislocation depuis 1918, par ’in-
ternationalisme politico-économique et par les tendances anti-
démocratiques, nationalistes et autoritaires. Retrouver un idéal
commun, telle est la tiche présente. Il faut, d’une part, « assurer
par des réformes judicieuses a tout citoyen la dignité de sa vie
spirituelle et matérielle et atténuer pour cela le plus possible les
miseéres et les infortunes qui sont dues au sort et aux circonstan-
ces » (II, 182). D’autre part, vu notre diversité et la richesse qui
en découle, maintenir un certain fédéralisme, partout ou, mieux
que la centralisation, il permet 1’épanouissement d’une culture
originale. Ce qui différentie la Suisse de ses voisins et 1égitime son
droit a I’existence, c’est le fait d’étre autre, de réaliser ’'unité, non
dans 'uniformité, mais dans la diversité, le respect réciproque de
chaque canton ou région pour les autres faisant inséparablement
partie de I’esprit suisse. Aussi ’étatisme, le fonctionnarisme fé-
déral, avec la mentalité unitaire qu’ils propagent, doivent-ils &tre
limités & I'indispensable. Quant a P'internationalisme intellectuel
et spirituel, il n’est un bien que §’il est un élargissement de notre
réciproque compréhension helvétique, non s’il est simplement né-
gatif et niveleur. ,

L’adaptation de notre pays aux temps nouveaux, quels qu’ils
soient, a ainsi une limite, tracée par notre nature méme de pays
libre et fédératif, pratiquant une neutralité perpétuelle, contrac-
tuelle et non pas a bien plaire, neutralité assurée par une arméc
de milices, de nature essentiellement défensive.



— 48 —

Les Universités ne peuvent rester étrangéres i ces problémes;
en Suisse Romande notamment, elles sont une des garanties de
I’autonomie intellectuelle et spirituelle des cantons, sans pour
autant manquer a leur double devoir: promouvoir la culture su-
périeure et pratiquer la recherche scientifique. Méme si les diffi-
cultés financiéres de I’aprés-guerre obligent a des limitations, a
certaines concentrations, I’autonomie des cantons romands reste
liée, estime I’ancien recteur de I'Université de Lausanne, au main-
tien de chacune de nos Universités, avec au moins I’enseignement
des disciplines fondamentales.

Par son souci de ne pas négliger les problémes pratiques,
abordés, il va sans dire, sans autre intérét que le bien commun,
M. Arnold Reymond est le digne continuateur de Charles Secrétan,
qui, au terme de sa laborieuse vie, avait prévu les guerres et les
révolutions du XX¢ siécle, dont il indiquait le reméde dans la
fédération des peuples libres et I’assainissement du régime du
travail. M. Reymond a consacré a « Charles Secrétan, le citoyen
philosophe » un essai ou, sans se lier au détail des solutions, il
retient ’essentiel, I’esprit du libéralisme de Secrétan, aussi attaché
a la liberté d’autrui qu’a la sienne propre, tout pénéiré de réci-
procité, de solidarité pratique (fédération universelle des Etats,
démocratie politique avec représentation proportionnelle, écono-
mie coopératiste).

L’essai sur « L’humanisme et notre époque » forme la transition
entre les problémes éducatifs et civiques et la philosophie chré-
tienne. M. Reymond souligne la valeur de I’humanisme gréco-latin,
en faisant remarquer les comparaisons qu’il permet entre le monde
antique et le nétre, mais cet humanisme n’est pas seul a valoir;
I’esprit a plus d’importance que la lettre; aussi M. Reymond de-
mande-t-il un élargissement du dit humanisme vers la pensée phi-
losophique et scientifique des Grecs. La culture scientifique elle-
méme ne mérite son nom que si elle prend contact avec I’histoire
et la philosophie des sciences. Quant aux langues et aux littéra-
tures modernes, elles sont indispensables elles aussi a la compré-
hension de notre temps; mais le bénéfice de leur étude est aug-
menté par la connaissance de l'antiquité, et réciproquement la
culture classique gagne a s’enrichir d’une culture moderne. M. Rey-
mond est de ceux qui, entre ’humanisme et la tradition chre-
tienne, découlant de I’Ancien et du Nouveau Testament, ne voient



— 49 —

pas d’incompatibilité, mais une convergence finale. Nul syncre-
tisme facile, nulle antinomie arbitraire non plus: ni Hegel, ni
Kierkegaard, mais un équilibre heureux entre Athénes et Jérusa-
lem, rappelant celui de Vinet, I’éducateur littéraire de la Suisse
Romande, attaché aux lettres antiques et au christianisme, dont
il montrait la synthése dans la littérature francaise du XVII® siécle,
chez Racine et Pascal notamment.

On sait ’attention qu’a éveillée la personnalité et I'ccuvre de
Pascal depuis un siécle environ; les « Etudes sur Blaise Pascal »
de Vinet, le Pascal protestant, le Port-Royal de Sainte-Beuve, en
sont les témoins, avant les travaux d’Emile Boutroux, d’Augustin
Gazier, de Léon Brunschvicg, entre autres. Historien de la pensée
scientifique, M. Reymond est 3 méme de comprendre Pascal savant
aussi bien que Pascal chrétien; dans « Pascal et Uapologétique
chrétienne » (1920) il montre que, méme sur le terrain des mathé-
matiques et de la physique, Pascal, aprés s’étre senti attiré par
Descartes, n’est plus cartésien, que son désaveu de Descartes est
déja I'ceuvre du savant, pas seulement celle du croyant.

Touchant I’apologétique elle-méme, M. Reymond reléve que la
forme définitive que Pascal projetait de lui donner nous reste a
jamais inconnue; tout ce que peut faire I’historien, c’est de re-
constituer les démarches fondamentales de la pensée pascalienne.

Pascal aurait, semble-t-il, fait prendre conscience a son inter-
locuteur de la grandeur et de la misére de I’homme, dont Epictéte
et Montaigne ont laissé le tableau le plus frappant; se référant
d’abord a la coutume et a I'imagination, il eiit ensuite fait appel
a la raison (argument du pari), puis essentiellement au cceur ou
a I'inspiration, qui dépendent de la grace divine. Comme Vinet
I’a montré, Pascal eiit donné la priorité aux preuves internes,
psychologiques, mais il les eiit cependant fait suivre par des
preuves externes, tirées de I’histoire méme de la religion; preuves
internes et preuves externes mettent bien en relief la conception
expérimentale, et non purement dialectique, que Pascal se faisait
de la théologie et de la religion.

Il va sans dire que la question du scepticisme de Pascal, fruit
de ’imagination pressée de Victor Cousin, ne se pose plus; ce
n’est pas de I'existence et de I’action de Dieu que Pascal doute,
c’est de savoir si les siens et lui font partie des réprouvés ou des
€lus; «il est inquiet non de sa foi, mais de son salut » (II, 303).

4



— 50 —

Par sa méthode psychologique et historique, Pascal est « a la fois
éternel et fonciérement moderne » (IL, 305), mais la clef de voiite
de son apologétique — a savoir le péché originel et la prédestina-
tion — est non seulement incompréhensible, mais reste encore
douteuse sur le plan des faits eux-mémes. En effet, la géologie et
la paléontologie ne nous permettent plus de placer aux origines
de notre espéce un état ot ’humanité n’aurait connu ni la maladie,
ni la souffrance, ni le mal, ni la mort. Dés lors, I'interprétation
traditionnelle de I'imperfection humaine, de la mission et de la
mort du Christ doit &tre revisée, sans amoindrir en quoi que ce
soit la grandeur et la beauté du sacrifice consenti par le Christ.
« Le péché originel, expiation, la doctrine traditionnelle du salut
doivent faire place a des croyances, 4 des attitudes plus en har-
monie avec nos expériences morales et nos connaissances scienti-
fiques. L’espérance chrétienne se transformera profondément
peut-étre; elle ne disparaitra pas; au contraire elle se spirituali-
sera» (II, 307).

Devant I’évolution actuelle de la théologie protestante, I’auteur
de I’« Essai sur le subjectivisme et le probléme de la connaissance
religieuse » a pris position comme suit: il ne considére pas comme
intellectuellement satisfaisante la thése de Ritschl et d’Auguste
Sabatier, séparant de facon radicale le monde physique et le
monde spirituel; mais il ne peut davantage accepter les affirma-
tions massives, souvent contradictoires, de Karl Barth.

M. Reymond admet « comme un fait irréductible le contact de
I’dme humaine avec un Dieu qui, bien qu’inconditionné et inef-
fable, se manifeste 3 notre conscience, non comme une force,
méme spirituelle, mais comme I’Esprit absolu sachant ce que nous,
ges créatures, pensons et accomplissons. L’existence de ce Dieu est
logiquement indémontrable, de méme du reste que celle du monde
extérieur » (II, 324—325).

Ceci établi, M. Reymond s’oppose i toute tentative de ressus-
citer une dogmatique du passé, du XVI® siécle comme du XIII®,
et d’en faire le cadre définitif de I’expérience et de la pensée re-
ligieuses. « Toute restauration intégrale d’une dogmatique ap-
partenant aux siécles révolus ne saurait étre viable. Elle peut
certes étre favorisée par les troubles présents; mais son régne ne
peut étre qu’éphémere » (I, 364). La théologie dialectique est liée
a son insu, par la réaction de Kierkegaard, a une conception hégé-



— 51 —

lienne, périmée, du rationnel et de ses rapports avec le réel. Ce
qui manque a la théologie de Karl Barth, « c’est une étude appro-
fondie du probléme de la vérité» (II, 399). Le prolongement on-
tologique de la phénoménologie, par Martin Heidegger, empéche
bien I’&étre de se dissoudre dans la pensée, mais il reste arbitraire
et subjectif. Comme le remarque justement M. Maurice Gex, M.
Arnold Reymond est fort « &loigné de la maniére de certains philo-
sophes contemporains, trés 2 la mode dans les pays de langue alle-
mande, pour lesquels faire de la métaphysique consiste a habiller
d’idées abstruses leurs tendances les plus personnelles, a se con-
fesser, si j’ose dire, au moyen du jargon philosophique! »°)

Le correctif de ces irrationalismes est précisément dans la ma-
niére de poser et de résoudre le probléme de la raison indiquée
plus haut, ou la raison, toujours liée a des intuitions pour fonc-
tionner valablement, est non seulement un pouvoir de coordina-
tion, mais encore d’appréciation (I, 163 et ss.).

Il en va de méme en ce qui touche la révélation, qu’il ne faut
pas concevoir comme une activité purement hétérogéne, ex-
térieure, de Dieu a notre égard, mais comme une activité interne,
présente dans tous les domaines (dans la connaissance scientifique
et philosophique, dans la création artistique aussi bien que dans
la vie morale et religieuse). Cela étant, «le philosophe, s’il est
chrétien, accepte comme vrai le fait de la Révélation, parce que
ce fait est pour lui source de rationalité, et il I'incorpore dans
I’essai d’explication universelle qu’il tente de donner de ’homme
et de 'univers » (II, 396). Mais seules les conditions de la vérité
sont absolues et éternelles; la formulation qu’il donne de la vérité
elle-méme est sujette, en toutdomaine, a un «plus ample informé».

La différence qui subsiste entre la philosophie et la théologie
est que la premiére «reléve uniquement de ’autorité de la raison
sans postulats existentiels définis » (1, 237), tandis que la théologie
part de la révélation comme d’un postulat indiscuté.

« Une philosophie chrétienne, inspirée du protestantisme, . . -
alors méme qu’elle se réclame d’une tradition, la dépasse par le
souci de I'universel qui est inhérent a la recherche philosephique;
elle prend, en outre, vis-a-vis de cette tradition, une attitude plus
libre et plus critique que la théologie » (I, 240). La théologie a

8) < Etudes de Lettres >, Lausanne, 1943, p. 50, a propos du présent ouvrage.

4‘



— 52 —

une cattitude essentiellement apologétique, c’est-a-dire qu’elle
est . . . inversement critique de celle prise par une philosophie
chrétienne » (I, 241). Cependant, « malgré leurs pesitions inverse-
ment critiques, une théologie et une philosophie chrétiennes peu-
vent se rejoindre I’une I’autre sur les points essentiels ». (« La ré-
flexion philosophique et le probléme religieux » 1, 241).

* * *

Investigation de tout ce qui existe, exploré en remontant jus-
qu’a I'ultime, 2 'irréductible, a I'inconditionné, la philosophie re-
quiert un esprit a la fois solidement structuré et largement ouvert,
une connaissance a la fois approfondie et étendue des problémes
et des solutions que chaque dge leur a données. Par sa formation
a la fois théologique, philosophique et séientiﬁque, M. Arnold Rey-
mond se trouvait particuliérement bien armé pour aborder les
problémes les plus ardus.

En histoire et en philosophie des sciences, comme en logique,
nous dit M. Jean Piaget, dans le Post-scriptum joint a ’essai
de M. A. Reymond sur «La pensée philosophique en Suisse
Romande »*?), « Arnold Reymond a unifié en lui deux attitudes
dont peuvent se réclamer les plus aberrants comme les plus
directs de ses disciples . ..: I'attitude logico-réflexive et I'atti-
tude historico-génétique. Au début de ce siécle régnait en France
comme en Angleterre un réalisme logique pour lequel les étres
conceptuels engendraient d’eux-mémes les mathématiques et s’im-
primaient sur notre esprit avec une force de contrainte analogue
a celle du monde sensible pour les empiristes. La conception lo-
gique d’Arnold Reymond a consisté au contraire d’emblée a mettre
en évidence notre activité rationnelle en tant qu’activité, a se
refuser aux identifications purement formelles pour faire la
psychologie des opérations intellectuelles et a chercher dans I’his-
toire le secret du mécanisme de la raison. La méthode historico-
critique qu’il a ainsi représentée chez nous, pendant que des au-
teurs comme G. Milhaud, L. Brunschvicg ou Pierre Boutroux la
défendaient en France avec I’éclat que 1’on sait, réconcilie ce qu’il
y a de fondé dans I’analyse réflexive et ce qu’il y a d’indispensable
dans la recherche historique et génétique.»

9) ¢ Revue de Théologie et de Philosophie », 1931, p. 379; repris dans < Phi-
losophie spiritualiste », t. I, p. 422.



= B8 o

En théorie de la connaissance, M. A. Reymond professe un
réalisme critique par affirmation de ’activité constructive du
sujet connaissant, activité de perception enveloppant des jugements
implicites et explicites, dont la matiére peut changer, mais dont
les conditions de vérité sont irréductibles. Ni fixisme, ni évolu-
tionnisme radical de la raison, mais une évolution orientée, struc-
turée par des conditions permanentes. L’absolu dans la con-
naissance ne réside plus dans un systéme donné de jugements
qui échapperait au «plus ample informé », mais dans les condi-
tions mémes de validité que ’analyse réflexive découvre alabase du
jugement vrai. On peut comparer la position de M. Reymond a la
théorie de la raison constituante et de la raison constituée, due a
M. André Lalande. La vérité, de la sorte, n’est pas un capital fixe
préexistant a I’activité du jugement, mais le fruit méme de cette
activité, ce qui n’empéche nullement la vérité ainsi concue d’etre
universelle, de valoir pour tous les esprits.

En métaphysique, M. Reymond voit dans l'idéalisme un ma-
térialisme retourné, soulevant des difficultés analogues, mais en
sens inverse. Il soutient un spiritualisme qui affirme la valeur
ultime de la personnalité consciente et active, mais il reconnait
ne pas pouvoir élucider le probléme du mal et de 'imperfection
du monde, que I’idéalisme fait simplement évanouir.

Désireux de donner droit de cité a la fois a la science et a la
religion, M. Reymond a repris le probléme de leur compatibilité
qui avait déja préoccupé ses ainés Philippe Bridel et Théodore
Flournoy. Eléve et disciple d’Emile Boutroux, M. Reymond dis-
tingue comme lui entre la nécessité et le déterminisme et prolonge
la doctrine de la contingence dans le sens du spiritualisme chré-
tien; la crise du déterminisme, qui s’est accentuée dans la physique
contemporaine, ne contredit pas cet effort, bien au contraire.

Contre le courant théologique de I’heure, M. Reymond maintient
la convergence finale de la vérité philosophique et de la vérité
religieuse, pour autant que cette derniére prend sa source dans
I'expérience vécue et non dans des formulations déja élaborées et
liées 3 des positions intellectuelles partiellement périmées (tho-
misme, kantisme, hégélianisme, anti-hégélianisme kierkegaar-
dien, bergsonisme en tant qu’il statue une opposition radicale
entre I’intuition et I'intelligence).

Par ses travaux en logique, en théorie de la connaissance, en



— 54 —

philosophie des sciences, M. A. Reymond est bien le contemporain
de la philosophie francaise de ce dernier demi-siécle et de I'effort
d’auto-critique auquel elle s’est livrée, « prolégoménes a toute
métaphysique future ».

Par son souci des problémes métaphysiques et de leurs pro-
longements pratiques (religieux, éducatifs, civiques, sociaux), M.
Arnold Reymond se rattache bien a la tradition de Vinet et de
Charles Secrétan; toutefois la primauté de I’esprit n’apparait plus
chez lui seulement dans la vie morale et religieuse, mais aussi bien
dans I’activité de connaissance (science et philosophie), et dans
P’art. L’activité de connaissance, notamment, fait saisir sur le vif
la réalité de I’esprit aux prises avec 1’étre. C’est dire que M. Rey-
mond renouvelle en I’élargissant la tradition la plus originale de
la pensée romande.

Parue a un tournant critique de notre civilisation, < Philosophie
spiritualiste », ceuvre centrale de la pensée philosophique en Suisse,
offre un aliment particuliérement substantiel et varié aux re-
constructeurs de demain.



	La "philosophie spiritualiste" de M. Arnold Reymond

