
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 2 (1942)

Artikel: Platons Ideenlehre und die Mathematik

Autor: Speiser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883880

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Piatons Ideenlehre und die Mathematik.

Von Andreas Speiser.

Im 7. Brief bemerkt Plato, er habe seine tiefsten Gedanken in
seinem Garten versteckt, weil er die Erfahrung gemacht habe, daß
die Leute ihn verachteten, wenn er ihnen darüber berichte. Kein
Zweifel, daß er damit die Ideenlehre meinte, und so kam es, daß bis
heute über deren Gehalt keine Klarheit herrscht. Man muß in den
Dialogen die Verstecke aufsuchen, wo er sie verborgen hat, und sie

förmlich wieder ausgraben. Hierzu möchte ich einen kleinen Beitrag
liefern.

Am schlimmsten steht es wohl mit dem Beweis der Unsterblichkeit

der Seele, den Plato im Phaedon auf Grund der Ideenlehre zu
geben verspricht, aber gänzlich verfèhlt. Apelt sagt in seinem
Kommentar: „Dieser Beweis ist das klassische Beispiel des logischen
Mystizismus Man sieht aus dieser langen und umständlichen
Darlegung, wie viel Mühe es machte, vor der Erfindung der Logik
mit an sich einfachen logischen Fragen fertig zu werden." Auf
denselben mißlungenen Beweis bezieht sich auch Kants Kritik, die für
spätere Zeit maßgebend wurde: „Die leichte Taube, indem sie im
freien Flug die Luft teilt, deren Widerstand sie fühlt, könnte die

Vorstellung fassen, daß es ihr im luftleeren Raum noch viel besser

gelingen werde. Ebenso verließ Plato die Sinnenwelt, weil sie dem

Verstände so vielfältige Hindernisse legt, und wagte sich jenseits
derselben auf den Flügeln der Ideen, in den leeren Raum des reinen
Verstandes. Er merkte nicht, daß er durch seine Bemühungen keinen
Weg gewönne, denn er hatte keinen Widerhalt, gleichsam zur Unterlage,

worauf er sich steifen und woran er seine Kräfte anwenden

konnte, um den Verstand von der Stelle zu bringen."
Wenn dieses Urteil stimmte, so wäre Plato kein Philosoph,

sondern ein Phantast. Dies ist er nun aber gewiß nicht, denn er ist

ja das Muster eines besonnenen, kritischen Gelehrten. Wir möchten

im folgenden zeigen, daß er den Scherz gleichsam als Gebüsch benützt
hat, hinter dem er seine tieferen Gedanken versteckt hält, und daß



— 124 —

sich insbesondere der Beweis im Phaedon ohne große Schwierigkeit
von seinen scheinbaren Fehlern befreien läßt. Es ist bei Piatos
Charakter durchaus unwahrscheinlich, daß er feierlich wird, wo er
es ernst meint. Dazu war er viel zu sehr Athener — er stammte ja,
mindestens von Seiten seiner Mutter, aus der Gesellschaft und fühlte
sich als ihr Angehöriger. Solche Leute sind der Lächerlichkeit mehr
ausgesetzt als andere, und sie werden schon in früher Jugend daran
gewöhnt, auf der Hut zu sein und das Blaguieren zu vermeiden. So

bleibt die Luft rein, und das geistige Auge kann ungestört in die
Ferne blicken. Hierzu kommt noch, daß die Gedanken in der Dialektik
etwas Verblüffendes, Fröhliches haben, wie wir es auch heute in den

Grundlagen der Mathematik empfinden. Wer hier feierlich spricht,
der hat vom Geist keinen Hauch gespürt.

Die Dialoge Lysis und Euthydemos.
Schon die Gegenstände der formalen aristotelischen Logik

behandelt Plato fast durchwegs scherzhaft. Bejahende Schlüsse in der
zweiten Form — die man im 17. Jahrhundert den Schülern durch
folgendes Beispiel austrieb: Der Esel hat Ohren, du hast Ohren, also

bist du ein Esel — finden sich bei ihm häufig. Ist das nun eine
altertümliche Logik? Enthielt etwa ein archaisches Einmaleins zunächst
dieFormel7-8 54? Gewiß nicht; zudem sagt Protagoras zu Sokrates,
als er ihm so etwas vormacht: Damit kann man jeden Unsinn
beweisen (350e). Im Charmides findet sich sogar ein partikuläres
Fehlurteil: Einiges Schöne ist nicht langsam; nun ist alles Weise schön.

Also ist einiges Weise nicht langsam (160c). Sollte Plato wirklich
nicht gemerkt haben, daß alle Sophrosyne noch immer langsam sein

könnte, nämlich solches Schöne, das langsam ist?
Auch das Gebiet der Relationen behandelt Plato scherzhaft. Das

Wort (pUog hat drei Bedeutungen. Es kann den Liebenden, den
Geliebten und die Relation „liebt" bedeuten. Dies verwendet Sokrates,
als ihn Lysis (211a) bittet, den Menexenos auf das Glatteis zu führen.
Wenn die Freunde sich gegenseitig lieben, so hat der dreifache Sinn
nichts auf sich. Aber wie, wenn der A den B liebt, B dagegen den A
haßt? Welcher ist dann Freund, welcher Feind, oder sind sie gar
beide gleichzeitig Freund und Feind? Hier haben wir unsymmetrische
Relationen. Später (218b ff.) wird dies noch vertieft, diesmal ernsthaft:

Warum schätzen wir ein Gut Gi? Weil es ein Übel Üj vertreibt



— 125 —

und durch ein Gut G- ersetzt. (Z. B. schätzen wir den Arzt, weil er
die Krankheit durch die Gesundheit ersetzt.) Aber für dieses G2 gilt
dasselbe: Es wird geschätzt, weil es ein Ü2 durch ein G3 ersetzt, und
so weiter in infinitum. Das wird nun kritisiert. Die Reihe muß
abbrechen. Aber dann sind zwar die unteren Güter Arzneimittel gegen
Übel, das oberste Gut dagegen wäre zu nichts mehr nütze und
bestünde bloß auf Grund des obersten Übels. Wenn alles Übel
aufgehoben würde, verschwände auch alles Gute („Das Gute, dieser Satz

steht fest, ist stets das Böse, das man läßt"). Man muß daher
umkehren und sagen: das Böse ist Mangel an Gutem. So wird dann die

ganze Leiter gehalten von dem obersten wahren Gut, nämlich Gott,
und wir haben einen Gottesbeweis vor uns. Es kann nur ein
Maximum geben, nämlich das Gute, an dem uns allen mangelt, das

wir aber mittelbar erstreben. Wie leicht findet Plato scheinbar seine

folgenreichsten Gedanken!
Die Ideenlehre definiert Plato wohl zum erstenmal im Euthydem.

Dieser Dialog besteht aus einer Posse aus dem Kreis der Gelehrten,
welche die Grundlagen der Mathematik und Logik geschaffen haben.
Zwei ältere Logiker oder Sophisten bringen ihre Witze an einem

gänzlich ungeeigneten Objekt, nämlich an dem kleinen Jungen
Kleinias, an den Mann und freuen sich unbändig über ihre billigen
Triumphe. Aber die Witze stammen aus einem geistig hochstehenden

Kreis, und einige von ihnen können nur mit einer beträchtlichen
Kenntnis von Logistik und Relationenlehre gelöst werden. Warum
kann man z.B. sagen: „Diese Blume ist dein, sie ist eine Rose, also

ist sie deine Rose", während der gleichgebaute Schluß: „Dieser Hund
ist dein, er ist Vater, also ist er dein Vater" bei den Umstehenden
mit Redit große Empörung hervorruft?

Mitten in dem Schwank, als Kleinias ziemlich verschüchtert ist
und Sokrates ihn zu trösten sucht, entwickelt fich folgendes
Zwiegespräch:

Sokrates: Ich glaube nun gefunden zu haben, welche Kunst den
Menschen glücklich macht: es ist die Feldherrnkunst.

Kleinias: Das glaube ich nicht.
S.: Wie kommst du dazu?

Kl.: Sie ist eine Kunst, auf Menschen Jagd zu machen.
S.: Was du nicht sagst!
Kl.: Keine Feldherrnkunst vermag mehr, als zu jagen und zu

fangen. Wenn die Jäger das, was sie erjagen, gefangen haben, so



— 126 —

wissen sie es nicht zu verwenden. Die einen, nämlich die Jäger und
Fischer, geben ihre Beute den Köchen. Die anderen, nämlich
die Mathematiker, Astronomen und Rechner •— denn
auch sie sind Jäger, sie machen ja nicht ihre Figuren,
sondern sie entdecken die seienden Dinge (ra ovxa
(àvevQÎoxovoiv) — diese anderen wissen nichts damit
anzufangen; sie erjagen nur ihre Beute und übergeben
sie alsdann wohl den Dialektikern, damit diese aus
ihren Entdeckungen (svQj'jfiata) etwas Nützliches machen—,
vorausgesetzt, daß sie (die Mathematiker) nicht gänzlich
töricht sind.

Hier fährt Kriton, dem Sokrates die Szene erzählt, auf und sagt:
Dieses meirakion soll das gesagt haben?

S.: Vielleicht war es Ktesippos.
Kr.: Der fehlte gerade noch!
S.: Gehört habe ich diesen Satz gewiß, aber vielleicht war's ein

höheres Wesen, das diese Worte verlauten ließ.
Kr.: Ganz gewiß, und zwar ein sehr hohes Wesen (d. h. einer der

obersten Götter, wohl Apoll selber).
Nachher geht die Posse weiter und endigt mit dem Knalleffekt:

Potz Herakles! — Ist nun Herakles ein Potz oder der Potz ein
Herakles?

Der von uns in Sperrdruck hervorgehobene Satz ist offenbar das

Hauptstück des ganzen Dialoges. Er charakterisiert die Ideenlehre:
Es gibt eine Welt seiender Dinge, dorthin begeben sich die
Mathematiker auf die Jagd mit ihrem diskursiven Verstand. Aber dieser
Verstand versteht nicht, was er findet, sondern dazu braucht es

höhere Fähigkeiten, welche dem Dialektiker reserviert sind. Freilich
gibt es Mathematiker, welche so töricht sind, daß sie dies nicht
einsehen und glauben, sie wüßten schon alles.

Die Zahlen und Kreise, welche die Mathematiker verwenden,
werden erst in den Händen der Dialektiker zu Ideen, die Philosophen
erst erkennen, daß sie die seiende Welt aufbauen. Deutlicher wird
Plato im Staat, und schließlich gibt er im zweiten Teil des Dialoges
Parmenides einen großen Teil seiner Lehre preis. Ideen und
mathematische Dinge sind wohl dasselbe. Dies ist nicht etwa eine Alterslehre

Piatos, sondern der Ursprung der Ideenlehre überhaupt, soweit
Plato in Betracht kommt. Dagegen kann nicht zu Felde geführt
werden, was Aristoteles im vierten Kapitel (1078 b) des dreizehnten



— 127 —

Buches seiner Metaphysik berichtet, denn der Dialog Euthydem
gehört nicht zu Piatos Spätwerken. Man darf nicht vergessen, daß

Aristoteles 45 Jahre jünger war als Plato, daß er ihn als Philosophen
nicht für bedeutend hielt (vgl. Metaphysik, 1. Buch, 6. Kapitel. „Auf
die genannten Systeme folgte die Spekulation Piatos, welche sich in
den meisten Stücken den letztgenannten Philosophen anschließt,
jedoch auch im Vergleich zur Philosophie der italischen Denker
manches Eigentümliche hat" — „das aber alles falsch ist" ergänzen
wir unwillkürlich). Was man meist als Piatonismus bei Aristoteles
bezeichnet, dürfte dieser wohl als italische Philosophie angesehen
haben.

Der Unsterblichkeitsbeweis im Phaedon.

Wenn man eine Sonate von Beethoven spielen will, so tut man

gut, vorerst die schwierigen Stellen getrennt in die Finger zu
nehmen, damit man nachher, wenn man das Ganze angreift, nicht
plötzlich ins Pfuschen kommt. Geradeso möchte ich den
Unsterblichkeitsbeweis, den Plato kunstvoll im Phaedon ausbreitet, für sich

herausnehmen und auf seine Schlüssigkeit prüfen. Dies ist meines
Wissens bisher nur unvollständig geschehen.

Gleich zu Beginn des Dialoges werden wir in bedeutungsvoller
Weise auf die Existenz konträrer Gegensätze hingewiesen. Sokrates
ist von seinen Fußfesseln befreit und reibt das Bein. Er sagt: „Wie
seltsam verhält es sich mit der Lust und der Unlust. Zusammen
kommen sie nie zum Menschen, wenn man aber dem einen nachjagt
und es ergreift, so muß man stets auch das andere ergreifen, als

wären sie zwei verschiedene Wesen, die an demselben Kopf hängen."
Wenn wir das lesen, so erinnern wir uns an die vorhergehende
Einleitung, wo Phaedon die Stimmung der Anwesenden schildert:
„Es überkam mich keine wehmütige Stimmung, andrerseits konnte
ich auch nicht froh werden Sondern es war nie dagewesener
Zustand (ma%väs axoitöv tL ftoi na%og naotjV xai xog arj&rjg XQaotg) und
eine unerhörte Mischung von Schmerz und Lust [lvjit] xal i]ôovrf)."

Einmal also waren doch die beiden unvereinbaren Gegensätze

beisammen, eben beim Tode des Sokrates. Man muß über
zweitausend Jahre weitergehen, um diesem Zustand in der Kunst wieder
zu begegnen, ich meine die Matthäuspassion von Bach. Auch sie ist
in diese unerhörte Mischung gestellt. Schon der Dichter spricht dies



— 128 —

unverhüllt aus: Nr. 26, Aria und Coro „Drum muß uns sein
verdienstlich Leiden recht bitter und doch süße sein", und Nr. 18,
Recitativo „Wiewohl mein Herz in Tränen schwimmt, Daß Jesus von
uns Abschied nimmt, So macht mich doch sein Testament erfreut".
Daß es Bach gelungen ist, die bloß angedeutete Stimmung durch die
Musik zur Wirklichkeit zu machen, aber auch nur ihm, wird niemand
bezweifeln. Bitter und süß ist der Gehalt der Arien und Rezitative.
Halten wir diese Stimmung fest, wenn wir nun durch den Dialog
wandern und den Beweis für die Unsterblichkeit der Seele prüfen,
der mit den letzten Stunden des Sokrates in so ergreifender Weise
verflochten ist. Sokrates bleibt freilich stets heiter und wird sogar,
wie wir sehen werden, gegen den Schluß fast ausgelassen.

Ich brauche nicht zu erzählen, wie gleich zu Beginn des

Gespräches die Frage nach dem Weiterleben der Seele aufgeworfen
wird. Seele und Leib bilden eine Zweiheit, und der Tod ist ihre
Trennung. Die Seele erfährt die Wahrheit besser, wenn sie vom
Körper nicht gestört wird. Nun gibt es so etwas wie das Gerechte, das

Schöne und das Gute. Die Seele macht Jagd auf diese seienden Dinge,
indem sie sich der Dianoia und des Logismos bedient und dem Körper
nach Kräften Valet sagt. Sich vom Körper lostrennen, ist die
Katharsis, und der Tod ist daher die höchste Reinigung. Darum
wäre es lächerlich, wenn der Philosoph trauerte beim Herannahen
des Endes.

Kebes macht nun den Einwand, es sei durchaus möglich, daß die
Seele beim Tod verdampfe und nicht mehr sei. Er wünscht einen
Beweis für das Gegenteil.

Sokrates weist darauf hin, daß die Gegensätze aus einander
entstehen, Lust aus Unlust und Unlust aus Lust. Entsprechend
verhalte es sich bei Tod und Leben. Würde nämlich aus dem Toten nicht
Leben entstehen, so wäre der Prozeß einseitig und würde im
allgemeinen Tod enden.

Nachdem Kebes auf die Lehre von der Wiedererinnerung
hingewiesen hat, kommt Sokrates auf die Ideen zu sprechen. Als Beispiel
verwendet er den Begriff der Gleichheit. Sagt jemand: „Dieses Ding
will etwas Besseres werden, aber es kann das nicht", so muß er doch

Gelegenheit gehabt haben, dieses Bessere vorher kennenzulernen.
So verhält es sich offenbar mit der Gleichheit, denn zwei materielle
Dinge sind ja weit davon entfernt, einander gleich zu sein. Da wir
nun solche Urteile von frühester Jugend an aussprechen, so bleibt



— 129 —

nichts anderes übrig, als daß wir vor unserer Geburt die Kenntnis
der Ideen erlangt haben. Ideen aber sind diejenigen Dinge, welchen
wir das Siegel aufdrücken: Das selber, was ist (avro o totiv). Diese

Überlegung führt dazu, daß wir sagen: Die Seele hat schon vor der
Geburt gelebt. Wenn es freilich keine seienden Dinge gäbe, dann
wäre der Beweis wertlos: Seele und Ideen sind schicksalsverbunden.

Wir bemerken, daß damit der Beweis skizziert, aber noch nicht

ausgeführt ist. Simmias erklärt sich befriedigt, wünscht aber noch

einen Beweis für die Nachexistenz der Seele, nicht bloß für das

frühere Sein. Hierzu bemerkt Sokrates, man brauche nur die beiden

Argumente (nämlich den gegenseitigen Übergang von Leben und Tod
und die Ideenlehre) zu vereinigen, dann sei der Beweis fertig. Aber,
fährt er fort, es ist wohl besser, das Ganze noch zu vertiefen, damit
Simmias von seiner kindlichen Angst, der Wind blase die Seele weg,
befreit werde.

Diese Vereinigung der beiden Momente wird später nicht
durchgeführt werden, und das Motiv der Gegensätze, die ineinander
übergehen, wird fallengelassen. Man sieht auch nicht recht, was damit
anzufangen wäre. Dagegen muß die Verwandtschaft der Seele mit
den Ideen näher ausgeführt werden, denn sie ist natürlich der
springende Punkt des ganzen Beweises.

Das Sein an sich {avrrj rj ovoioc), also die Gleichheit, Schönheit

usw., erfährt keine Verwandlung. Die schönen Dinge dagegen
verändern sich unausgesetzt, sie sind sichtbar, Gegenstände der Sinne,
während die Ideen unsichtbar und nur dem Denken zugänglich sind.
Die Seele ist den Ideen verwandt, der Körper dagegen den
sichtbaren, sinnlich wahrnehmbaren Dingen. Wenn die Seele ganz für side

ist, so läuft sie nach den reinen, immerseienden, unsterblichen
Dingen. Kurz, sie ist dem Göttlichen, der Leib dem Sterblichen
ähnlich.

Wenn nun der Tod herbeikommt, so sollte man denken, daß der
Leib sich sofort auflöst. Nicht einmal das ist der Fall, denn, was wir
einen Leichnam nennen, existiert noch lange Zeit, die ägyptisdien
Mumien praktisch ewig, ebenso die Sehnen und Knochen. Wie sollte
nun die Seele, die unsichtbar ist, sich sogleich verflüchtigen! Sie geht
doch in den Hades und erfährt dort mannigfache Schicksale. Und

nun ergeht sich Sokrates plötzlich in höchst pittoresken Schilderungen
von Gespenstern und von der Unterwelt. So schön sie sind, fühlen

:)



— 130 —

wir uns doch etwas enttäuscht, denn von einem Beweis dieser Dinge
haben wir noch gar wenig gesehen.

Dem geben denn audi Simmias und Kebes schließlich Ausdruck.
Der erstere erwähnt die Lehre, daß die Seele bloß eine Harmonie
des Körpers sei, etwa wie die Stimmung eines Klaviers. Kebes
bezweifelt zwar die mehrmalige Einverleibung der Seele nicht,
bestreitet aber, daß daraus die Unsterblichkeit folge. Sie könnte
sterben, nachdem sie sich ein paar Leiber gewoben hat, so gut wie
ein Weber mehrere Kleider überlebt, aber schließlich sich sein
letztes herstellt. Der Beweis, daß die Seele «OdvKzog und avoiÄsOpog

sei, stehe noch aus. Die beiden Worte verwendet er durchaus synonym,
sie bedeuten bei ihm: unsterblich und unvergänglich, was für das

Spätere hier bemerkt sei.

Nach einer eindrucksvollen Pause, über die Berufene und
Unberufene viel geschrieben haben, warnt Sokrates vor der Misologie.
Wenn ein Beweis mißlingt, so soll man nicht sogleich alle Wissenschaft

verachten. Wir würden heute sagen: wenn ein science nicht
genügt, so soll man nicht von scientisme reden, und wenn man dumm
ist, so braucht man nicht die Intelligenten als intellectuels zu
verspotten.

Hierauf wird zunächst der Einwand des Simmias widerlegt. Die
Seele kann nicht Harmonie des Leibes sein, weil sie vor ihm existiert.
Ferner gibt es nur eine gute Stimmung der Saiten, nicht eine
Gradabstufung. Gerade so ist auch die Seele in gleichem Maß Seele, nicht
die eine mehr, die andere weniger. Nun ist aber Tugend eine
Harmonie, Laster eine Disharmonie der Seele. Wir müßten daher eine
Harmonie und eine Disharmonie der Harmonie selber haben, was es

nicht gibt. Daher folgt aus der These des Simmias, daß es keine
Laster gibt. Dies ist aber sicherlich falsch. Ferner verlangen wir, daß

die Seele dem Körper gebietet. Dagegen ist die Stimmung gewiß
von der Leyer abhängig. Also finden wir auch hier, daß die logische
Struktur der beiden Beziehungen Seele—Leib einerseits und
Harmonie—Leyer andrerseits nicht übereinstimmen. Daher fehlt der
Vergleich gerade in den wesentlichen Momenten. Man beachte die
große Bedeutung dieser Beweismethode.

Gegen Kebes gewendet berichtet Sokrates, wie er einst Physik
studiert und darauf gar nichts mehr verstanden habe. Früher habe

er geglaubt, daß aus 8 durch Hinzufügung von 2 die Zahl 10 entstehe,
jetzt verstehe er nicht einmal mehr, wie 2 aus der Addition von zwei



— 131 —

Einern zustande komme. Welche der beiden Einheiten macht denn
die 2, diejenige, die man hinzusetzt, oder diejenige, zu welcher man
hinzufügt? Und wann werden die beiden Einer zu 2? Müssen sie

ganz nahe zusammenkommen? Âber ein andermal behauptet man im
Gegenteil, die 2 entstehe durch die Zerstückelung der Eins. Das eine
Mal war es also die Verbindung, das andere Mal die Trennung, welche
die 2 bewirkt. Er für seine Person bleibe dabei: Durch die Zwei
werden zwei Dinge zwei.

Sokrates verspricht nun, er werde den Beweis für die Unsterblichkeit

der Seele führen, wenn man ihm die Existenz der Ideen zugebe

(100b). „Wenn es irgend etwas Schönes gibt neben dem Schönen

an sich, so ist es nur dadurch schön, daß es teilhat ([it-teyßi] an jenem
Schönen an sich, und nicht dazu noch durch irgend etwas anderes."
Alle anderen Ursachen, diese hochgebildeten, anerkenne ich nicht,
weder die Gegenwart von Farben, noch die Gestalt. Diese Antwort
scheint die einzige sichere zu sein: ta xaAâ ta Kala jiaXà. Dagegen
verwerfe ich die gelehrte Rede, jemand sei „durch den Kopf" größer
als ein anderer. Denn dann wäre der Kopf die Ursache für das

Größer- und Kleinersein. Ferner wäre das Kleine, der Kopf, Ursache

für das Große. Auch ist nicht Zehn övolv größer als Acht, sondern
Zehn ist %Kai ôià to TtXrjxtos größer als Acht. Zwei entsteht
nicht durch das Zusammentreten von zwei Einern, auch nicht durch
die Spaltung eines Eins. Vielmehr entsteht Zwei nur aus der
Teilnahme an der Idia ovoia, durch die ftsraajjEOig an der Zwei. Die andern
verwechseln Voraussetzung und Folgerung (101 e).

An zwei Stellen wird also nachdrücklich darauf hingewiesen, daß

die Idealzahlen nicht addierbar sind. Wahrscheinlich bezieht sich die

lange Polemik des Aristoteles in der Metaphysik auf einen
Kommentar zu dieser Phaedonstelle. Heute wissen wir wieder, daß die

addierbaren Zahlen ein abgeleitetes Gebilde darstellen, indem man

aus der Zahlenreihe eine Gruppe bildet. Aber diese erstaunliche

Erkenntnis Piatos, die auch im Dialog Parmenides erwähnt wird,
ging nach wenigen Jahrzehnten wieder verloren. Die mathematische

Grundlagenfqrschung in der Frühzeit Piatos wurde vergessen, und

wir wüßten nichts von ihr, wenn wir nicht die paar Bemerkungen
Piatos hätten — und die Elemente Euklids, wo die axiomatische

Methode der Geometrie aufbewahrt ist. Die Geschichte der

Herausarbeitung unseres Raumes ist untergegangen.
Wir gelangen nun an den eigentlichen Unsterblichkeitsbeweis,

9*



— 132 —

gleichzeitig beginnt eine Komödie. Um ihr einigen Geschmack

abzugewinnen, müssen wir uns erinnern, daß für die Griechen eine
logische Untersuchung etwas Vergnügliches bedeutete. Das beweisen
alle Dialoge Piatos. Für uns gehören sie durchaus zum genre
ennuyieux, und man wird sich hüten, sie außerhalb der Schulstube
oder des Hörsaales zu erwähnen. Darum empfinden wir im folgenden
leicht eine etwas dumpfe Schulstubenatmosphäre, wo ein seniler
Lehrer mit einem zwar braven, aber nicht sehr hellen Schüler seine
Lektion behandelt und dabei alles durcheinanderbringt. Die Wirkung,
die Plato hervorbringen wollte, war wohl eher die, daß Sokrates in
überlegener Weise mit seinen Freunden spielt und ihnen überläßt,
den Beweis in Ordnung zu bringen.

Er ist offenbar in bester Laune und beginnt zunächst mit der
Feststellung, daß sehr wohl zwei Gegensätze in demselben Ding
Zusammensein können, z. B. ist Phaedon gleichzeitig größer und
kleiner, nämlich gegenüber Sokrates und Simmias. Aber der Satz, in
dem dies festgestellt wird, klingt komisch (vité%mv nagt^mv
intEQÈ%ov) und Sokrates bemerkt sogleich lächelnd, er fange schon an,
im Kanzleistil zu sprechen (102 d). Und nun fährt er fort: Die Größe

selber, d. h. die Größe als Idee, wird nie ihr Gegenteil in sich

aufnehmen; wenn die Kleinheit an sie herantritt, so wird sie entweder
davonlaufen oder vertilgt werden. Diese Alternative, Davonlaufen
oder Vertilgtwerden, bildet den Angelpunkt des Beweises, und es

ist schon hier zu bemerken, daß für die Größe an sich natürlich nur
das erstere, nämlich das Davonlaufen, in Frage kommt, denn sie

ist als Idee unvergänglich.

Hier bemerkt ein Anwesender, früher sei gerade das Gegenteil
festgestellt worden: aus dem Toten werde das Lebendige usw. Er
erwartet, nicht ganz mit Unrecht, daß nun die beiden früher
erwähnten Beweismotive vereinigt werden, was aber gar nicht die
Absicht des Sokrates ist. Dieser wiederholt (vgl. S. 128). nun mit
großer Geduld, daß es sich damals um Dinge handelte, die mit Gegensätzen

qualifiziert waren, während jetzt die Gegensätze selber
betrachtet werden. Diese können ihre Natur, da sie ja Ideen sind, nicht
ändern.

Nachdem Simmias soeben ein Beispiel für ein Ding bildete, das

sogar gleichzeitig zwei Gegensätze in sich beherbergte, nämlich die
Größe und die Kleinheit, gibt Sokrates jetzt Beispiele für Dinge,



— 133 —

die von einem Gegensatzpaar nur den einen Term in sich
aufnehmen können.

1. Gegensatzpaar: Warm und Kalt.
a) Das Feuer ist stets warm.
b) Der Schnee ist stets kalt.

Für solche Dinge, welche nur den einen Term eines Gegensatzes

beherbergen können, gilt dasselbe, wie für die Gegenteile selber.

Wenn zum Feuer die Kälte kommt, so wird es entweder davonlaufen
oder vertilgt werden. Es wäre der Klarheit förderlich gewesen, wenn
Sokrates hier bemerkte, daß Feuer und Schnee Beispiele für das

Yertilgtwerden darstellen. Auch der Schnee wird ja „als Schnee'

nicht weglaufen, sondern zugrunde gehen, wenn die Sonne kommt.
Aber darüber schweigt Sokrates. Wir wollen uns das trotzdem wohl

merken.
2. Gegensatzpaar: Gerade und Ungerade.

a) Die Zahl 3 ist stets ungerade.
b) Die Zahl 2 ist stets gerade.

Die frühere Folgerung wird nun wiederholt, und auch hier heißt

es, die Zahl 3 werde entweder davonlaufen oder zugrunde gehen
beim Herannahen der Geradheit. Mit keinem Wort erwähnt Sokrates,
daß sie ein Beispiel für das Davonlaufen ist. Im Gegenteil, Sokrates

sagt, die Drei werde eher zugrunde gehen als gerade werden.
Viermal wird dasselbe formuliert: Nicht nur die Gegenteile selber

nehmen einander niemals auf, sondern es gibt auch gewisse andere

Dinge, welche nur den einen Term eines Gegensatzes, niemals den

andern in sich aufnehmen. Es sind dies diejenigen,
welche jedem Ding, zu dem sie hintreten, stets den einen Term

eines Gegensatzes mitbringen. Diese Boten werden selber niemals
das andere Gegenteil in sich aufnehmen.

Zunächst werden wir diese bemerkenswerte Behauptung
bezweifeln. Wir werden etwa sagen, der Geldbriefträger bringt jedermann

Geld, also muß er selber reich sein. Oder wir erinnern uns an
Victor Hugo's Homme qui rit, der selber traurig ist, während er
überall Heiterkeit verbreitet. Aber man muß gestehen, daß diese

Gegenbeispiele nicht ganz klappen. Der Geldbriefträger bringt eben

nicht jedermann Geld mit, z. B. vielleicht sich selber nicht, und
derjenige, der die traurige Geschichte des Mannes von Victor Hugo
kennt, muß vielleicht nicht lachen, wenn er ihn sieht, sondern eher
weinen. Es gibt hier also Ausnahmen, welche natürlich in dem vor-



— 134 —

liegenden Fall nicht möglich sein dürfen. Plato selber hat seinen Satz

im Gastmahl angewendet: Eros ist offenkundig mit dem, was er dem
Verliebten mitbringt, selber behaftet, nämlich mit einem gelinden
Wahnsinn. Agathon dagegen begeht den Fehler, daß er ibn nach dem
Muster des geliebten Gegenstandes beschreibt, wozu kein Grund
vorliegt.

Der Satz, in dem Plato (105 a) den obigen Sachverhalt erklärt,
ist mißverständlich (man ist zunächst versucht, das sxelvipaut èvavxiov

zu beziehen, ferner das fehlende Subjekt in ttjv tov àçtlov durch
èvavuôtrixa zu ergänzen, was sinnlos ist; man muß idtav einsetzen.
Séharf betrachtet, ist alles Unsinn, aber mit gutem Willen kann man
darüber wegsehen). Aber jetzt (105b) wird gar die Ideenlehre
verspottet. „Wenn du mich fragst, durch wessen Gegenwart wird der
Körper warm sein, so werde ich dir nicht diese „sichere" Antwort,
diese triviale, geben: durch die Wärme; sondern aus dem
neuerworbenen Schatz gebe ich die elegantere Antwort: durch das Feuer.
Und wenn du fragst: durch wessen Gegenwart wird die Zahl
ungerade, so werde ich nicht antworten: durch die Ungeradheit,
sondern: durch die Einheit."

Diese letztere Antwort widerspricht der tiefen Einsicht in das

Wesen der ganzen Zahlen und fällt zurück: in die additiven Zahlen.
Sie gehört in die Primarschule, wo der Lehrer sagte: Die geraden
Zahlen kann man in zwei gleiche Hälften teilen, bei den ungeraden
Zahlen bleibt eine in der Mitte übrig.

Endlich kommt das, worauf wir schon lange warten:
S.: Durch wessen Gegenwart wird der Körper lebendig?
K.: Durch die Gegenwart der Seele.

S.: Ist das stets so?

K.: Gewiß.
S.: Was audi die Seele mit Beschlag belegt, dem wird sie Leben

zuführen?
K.: Ja.
S.: Gibt es einen Gegensatz zum Leben?
K.: Ja, den Tod.
S.: Nach dem, was wir vorhin ausgemacht haben, wird die Seele

niemals das Gegenteil dessen, was sie andern zuführt, in sich
aufnehmen?

K.: Gewiß nicht.
S.: Wir nannten das, was die Form des Geraden nicht aufnimmt,



— 135 —

un-gerade, und was das Gerechte oder Musische nicht aufnimmt,
un-gereeht oder un-musisch. Also werden wir das, was den Tod nicht
aufnimmt, athanatos (d. h. un-tot, wird aber stets in der Bedeutung
der Unsterblichkeit.verwendet) nennen.

Nun nimmt die Seele den Tod nicht auf, also ist sie athanatos.

Unsterblich, wiederholt Kebes ergriffen.
Wohlan! sagt Sokrates, dies heiße ich einen Beweis für unsere

Behauptung!
Und zwar einen ganz vollständigen! sagt Kebes, der die Unsterblichkeit

für erwiesen hält.
Aber die Unsterblichkeit ist noch keinesweges erwiesen. Wir

wissen erst, daß es keine toten Seelen gibt. Dieser Ausdruck (il>v%r]

TsdiyxvLa) ist außer aus Phaedon nur noch als Titel eines Romanes

von Gogol bekannt, sonst wüßte ich niemand, der an so etwas
überhaupt gedacht hätte; das Analogon zum Leichnam, nämlich eine

zwar seiende, aber tote Seele, gibt es nicht — dies hat Sokrates
bewiesen; aber die Hauptsache bleibt noch übrig, nämlich zu zeigen,
daß die Seele beim Herannahen des Todes wegläuft und nicht
vertilgt wird. Sein oder Nichtsein ist jetzt die Frage. Dies unternimmt
Sokrates nun zu beweisen, bringt aber alles durcheinander — Kebes
versteht nichts mehr. Ohne irgendeine Bemerkung, daß der Beweis
noch eine Lüche enthält, fährt Sokrates fort:

Wenn das Ungerade notwendigerweise unvertilgbar wäre, so

müßte auch die Drei unvertilgbar sein.

Selbstverständlich, sagt Kebes.

Aber dies ist gar nicht selbstverständlich. Ebenso könnte man
schließen: Wärme ist immer Wärme, also wird die Suppe niemals

kalt. Oder: die Zahl Zwei ist unvergänglich, also sterben Ehepaare nie.

Nun folgen die Beispiele, die schon früher erwähnt waren:

„Wenn das Unwarme notwendig unvertilgbar wäre, dann würde
der Schnee beim Herannahen der Wärme unversehrt weglaufen. Und

wenn das Unkalte unvertilgbar wäre, so würde das Feuer beim

Herankommen der Kälte niemals verlöschen, sondern heil
davonlaufen."

Es ist gegen alle didaktischen Regeln, daß man Beispiele für zwei

entgegengesetzte Fälle vertauscht. Feuer und Schnee gehen natürlich

zugrunde. Es ist nun auch klar, wie der Schwank weitergehen wird:
Das Beispiel für das Davonlaufen wird für den Fall des Untergehens



— 136 —

verwendet, und die Verwirrung erreicht ihren Höhepunkt. Sokrates
fährt in der Tat fort:

„Nun könnte jemand sagen: Ich will gerne zugeben, daß das

Ungerade nicht gerade wird beim Herannahen der Geradheit. Aber
was hindert's, daß alsdann das Ungerade vertilgt wird und an seine
Stelle die Geradheit tritt."

Sokrates selber gibt die erstaunliche Antwort:
„Gegenüber einem solchen Gegner wäre jeder Kampf für die

Unvergänglichkeit des Ungeraden aussichtslos. Denn das Ungerade
ist nicht unvertilgbar. Stünde nämlich dieser Satz für uns und

unseren Gegner fest, so könnten wir unseren Kampf durchkämpfen
und siegreich erklären, daß das Ungerade und die Drei beim Herannahen

des Geraden davonlaufen. Sogar beim Feuer und bei der
Wärme und bei allem Derartigen hätten wir leichtes Spiel. Oder
nicht?"

„Ganz gewiß", sagt Kebes.
Also die Ideen sind vertilgbar! Dieser Satz soll feststehen. Aber

dann können wir doch nicht behaupten, daß die Ungeradheit davonläuft!

Im Gegenteil, wir müssen zugeben, daß sie vertilgt wird. Wir
müssen es also anders versuchen und annehmen, wir hätten unseren
Gegner von der Ewigkeit der Ideen überzeugt. Dann können wir
allerdings die Folgerung ziehen, daß die Ungeradheit wegläuft. Aber
Sokrates hat doch soeben behauptet, daß unser Gegner unbesiegbar
sei. Wie wir die Sache drehen, stets kommt etwas Unmögliches
heraus. Plato hat hier einen kunstvollen Knoten geknüpft.

Er fährt jetzt fort: „Auch beim Todfreien (ä&dvutov) verhält es

sich so: Wenn feststünde, daß alles todfreie auch unvertilgbar wäre,
so wäre die Seele, da sie todfrei ist, auch unvertilgbar. Wenn aber

nicht, so bedürften wir eines andern Beweises."
Nun ist es Kebes zu viel, er sagt: „Wir brauchen doch keinen

neuen Beweis; denn wenn das athanaton, das doch ewig ist,
Zerstörung erführe, so könnte überhaupt nichts der Zerstörung entgehen.

Dies ist der Knalleffekt, etwa vergleichbar dem „Potz Herakles"
im Euthydem. Sokrates stellt sich durchaus zufrieden, nur Simmias
äußert noch einige Zurückhaltung.

Der Beweis ist nach allgemeiner Ansicht mißlungen, und Plato
hat mit seinem Scherz ziemliches Unheil angerichtet. Aber ich glaube,
daß es nicht schwer ist, ihn zu rekonstruieren. Man muß die Motive
nur richtig zusammenstellen.



— 137 —

Daß es keine Leichen von Seelen gibt, werden wir gerne zugeben.
Die Alternative besteht also nur noch darin, ob die Seele beim
Herannahen des Todes vertilgt wird oder heil davongeht.

Ziehen wir zur Entscheidung die Beispiele heran, die Sokrates

selber gibt: Feuer und Schnee werden vertilgt, wenn Kälte oder Wärme

hinzutreten; dagegen wird die Drei unversehrt davonlaufen, wenn
die Geradheit herbeikommt. Ist nun die Seele feuerartig oder
zahlartig? Ich denke, die ganzen Ausführungen des Dialoges lassen

hierüber keinen Zweifel. Der Körper ist materieller Natur und von
der Art des Feuers und Schnees, die Seele dagegen ist verwandt mit
den Ideen, den Zahlen und den Gegenständen, welche die
Mathematiker erjagen. Daher wird sie beim Herannahen des Todes nicht

vertilgt, sondern heil weggehen. So kommt denn ein mathematischer
Beweis für die Unsterblichkeit der Seele zum Vorschein: die Seele

ist unsterblich, weil ihre Heimat das Reich der Ideen ist, das von
den Mathematikern besucht, von den Philosophen aber erkannt wird.
Dieser Beweis leistet das, was Sokrates versprochen hat, und er wird
in der Tat auf die Existenz der Ideen gegründet.

Wie Plato dazu kommt, den Gang der Erzählung vom Tode des

Sokrates durch eine scherzhafte Episode zu unterbrechen, haben wir
schon oben angedeutet. Er war sich bewußt, daß Beweise aus der
Ideenlehre auf den Uneingeweihten, der nicht durch das Studium
der Mathematik oder der Kunst in jener Welt einheimisch geworden
ist, einen dürftigen, formellen Eindruck machen. Darum hat er den

„logischen Mystizismus" verwendet. Im übrigen kann man sagen,
daß die Stelle vor dem großen Mythus und dem ergreifenden Schluß

für ein Scherzo gut gewählt ist. Jede Sinfonie gibt dafür ein Beispiel.
Daß Sokrates noch einmal seine Ironie walten läßt, klingt wundersam

im Ganzen.
Ist damit nun die Unsterblichkeit der Seele bewiesen? Dazu ist

vor allem zu sagen, daß der Sterblichkeitsbeweis der Materialisten
rechtsgültig zurückgewiesen ist. Die Seele ist nicht materiell. Auch

wird man die Existenz der Ideen nicht bezweifeln können. Aber sind

sie ewig? Diese Frage wird auch für Plato nicht als bejaht gelten
können. So wie es Plato hinstellt, ist die Unsterblichkeit eine

begründete Hoffnung für den Philosophen: %aXov to a&Aov xai tj einig

fieyalrj.



— 138 —

Übe r den vermutlichen Inhalt der Ideenlehre.

Wir sehen an diesem Unsterblichkeitsbeweis die Art, wie Plato
als Dialektiker die Beute der Mathematiker verwendet. Versuchen
wir noch tiefer in seine Absichten einzudringen! Die Begründung
der Zahlen gehört zu dem, was wir heute mathematische Grundlagenforschung

nennen. Gewiß gehört sie mit in die Ideenlehre, aber diese
ist damit nicht erschöpft. Es finden sich Ansätze, welche darüber
hinauszugehen scheinen. Die vielen Widersprüche, welche der Dialog
Parmenides ableitet, können nicht alle als Scherz aufgefaßt werden.
Andrerseits wird ein tatsächlicher Widerspruch stets die Falschheit
einer Behauptung erweisen. Es könnte aber zwischen dem
Mathematischen und dem Falschen noch ein Gebiet liegen, das von
Begriffen Gebrauch macht, die, wenigstens bis jetzt, in der Mathematik
nicht vorkommen.

Die Mathematik ist die Lehre von den seienden Dingen, die vom
Ich unabhängig sind. Sie läßt sich autonom begründen, denn in ihren
Grundlagen kommt das Ich nicht vor. Aber wir sind es doch, welche
diese Dinge entdecken, und auch in der Grundlagenforschung setzen

wir jemand voraus, der sie studiert — können wir sie also letzten
Endes wirklich vom Ich trennen? Dagegen ist zu antworten: Es ist
jedenfalls nicht unmöglich, daß wir etwas von uns Unabhängiges
entdecken, ja niemand zweifelt daran, daß wir es tun.

Was sind das nun für Begriffe, welche vom Ich handeln?
Mathematisch können sie nicht sein, wenigstens zur Zeit noch nicht,
weder die Grundlagenforschung, noch die formale Logik oder

Logistik erwähnt sie. Aber Plato hat selber das Schema angegeben,
das in der Folgezeit fruchtbar geworden ist. Im Dialog Parmenides
bildet er den Begriff: Das Seiende Eins. Versucht man hieraus das

Eins herauszulösen, so ist es selber seiend. Ebenso ist das Sein nicht
isoliert möglich, sondern selber ein seiendes Eins. So erhält man
einen dreiteiligen Begriff, dessen Bestandteile mit dem Ganzen
übereinstimmen.

Meines Wissens ist erst Plotin wieder darauf eingegangen. In der
großen Abhandlung „Aporien über die Seele" (Enn. IV, 3—5) lesen

wir: „Das Denken wendet sich nur von den Inhalten seines Selbst

zu seinem Selbst und von seinem Selbst wieder zu den Inhalten, und
es ist selber alles, und beide Seiten sind eine Einheit." Wir können
diesem Begriff hier nicht durch die Jahrhunderte nachgehen, aber



— 139 —

ganz nüchtern und klar finden wir ihn wieder bei Fichte, wo er die
Grundlage der Wissenschaftslehre bildet. Fichte geht zunächst von
dem Satz A A aus, also „die Rose ist eine Rose" usw. Solche Sätze

sagen nichts über die Existenz des A aus, sie behaupten bloß, daß

absolut gilt: Wenn A ist, so ist A. Es ist also derjenige Teil der
Aussage, welcher durch das Gleichheitszeichen dargestellt wird, der vom
Ich als absolut übernommen wird, die beiden Terme sind fraglich.
Aber es gibt einen Fall, wo sie ebenso unmittelbar gewiß sind, wie
die Relation selber, nämlich den Fall des Ich. Ich Ich ist ein Satz

von absoluter Geltung. Aber für die Logik und die Mathematik bildet
er eine harte Sache. Man denkt vielleicht zunächst, daß es sich dabei

um eine sogenannte reflexive Relation handelt, in der ein Term mit
sich selbst verbunden wird, etwa von der Art 1 1. Aber hier steht

es doch etwas anders. Nicht nur die beiden Terme, sondern auch die
Relation selber, welche sie verbindet, sollen dasselbe sein. So ist das

Denken beschaffen: es denkt sich. Wir haben also hier eine reflexive
Relation, welche sich auf sich selber bezieht. Einen eigentlichen
Widerspruch stellt das zunächst nicht dar, aber man kann nicht

leugnen, daß dabei das Ich oder das Denken in gewisser Weise gegen
sich selber spricht, daß es sich entzweit und doch bei sich selber bleibt.

Bei Fichte entstehen so in der Tat Widersprüche, aber diese

müssen gelöst werden, und dadurch geht die Lehre vom Fleck. Hegel,
der diese Untersuchungen weiterführte, erging sich im Lob der

Widersprüche und im Spott auf die Logik und Mathematik. Dadurch
erreichte er, daß seine Dialektik in Verachtung geriet und in unserer
Zeit als tot erklärt wurde. Man interessierte sich nur noch für das

ziemlich wertlose historische Beiwerk.
Bedenken wir nun, daß sowohl Plotin und seine Nachfolger, als

die genannten Fichte und Hegel sich durchaus an Plato, insbesondere

an dessen Dialog Parmenides, anschlössen, so erscheint es nicht glaubhaft,

daß sie alle sich sollten geirrt haben. Die Ideenlehre muß ein
Urbild jener Philosophie sein. Vergleicht man die neun Positionen
des Parmenides mit der Wissenschaftslehre, so springt die Verwandtschaft

ins Auge. Wie Plato mit dem Eins und dem Sein Widersprüche
aufstellt und löst, ja eine komplizierte Struktur bildet, so geht Fichte
mit dem Ich und Nicht-ich vor. Die scheinbar so trockenen Gebilde

geben Einbliche in die Grundlagen unseres Seins, wenn man sich

mit ihnen angefreundet hat, und es braucht nur wenig, um aus ihnen
allbeliebte Gefühle zu erzeugen. Nehmen wir ein Beispiel aus Plato.



— 140 —

Als besonders schrullig gilt folgende Überlegung im Parmenides:
Zwei Dinge heißen ähnlich, wenn sie dasselbe leiden, d. h. eine Eigenschaft

gemeinsam haben. Nun sind zwei beliebige Dinge voneinander
verschieden. Sie leiden also dieselbe Verschiedenheit, denn diese ist
eine symmetrische Relation. Daher sind alle Dinge miteinander
ähnlich. Man braucht nur das Wort „ähnlich" durch seine Definition
zu ersetzen und man erhält: Alle Dinge leiden dasselbe. Auf griechisch:
navra naa^i tavrov oder ndvra ovfinu&H. So ist das Wort Sympathie
entstanden, bei Poseidonius steht es in der Tat in Nachbarschaft mit
dem Wort „ähnlich"*). Später hat es seinen Platz in der hohen Poesie

erhalten.

*) Vgl. W. Theiler, Die Vorbereitung des Neuplatonismus. S. 91.


	Platons Ideenlehre und die Mathematik

