Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 2 (1942)

Artikel: Platons Ideenlehre und die Mathematik
Autor: Speiser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883880

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Platons Ideenlehre und die Mathematik.

Von Andreas Speiser.

Im 7. Brief bemerkt Plato, er habe seine tiefsten Gedanken in
seinem Garten versteckt, weil er die Erfahrung gemacht habe, daB
die Leute ihn verachteten, wenn er ihnen dariiber berichte. Kein
Zweifel, daBl er damit die Ideenlehre meinte, und so kam es, dal} bis
heute iiber deren Gehalt keine Klarheit herrscht. Man muf} in den
Dialogen die Verstecke aufsuchen, wo er sie verborgen hat, und sie
formlich wieder ausgraben. Hierzu mochte ich einen kleinen Beitrag
liefern.

Am schlimmsten steht es wohl mit dem Beweis der Unsterblich-
keit der Seele, den Plato im Phaedon auf Grund der Ideenlehre zu
geben verspricht, aber ginzlich verfehlt. Apelt sagt in seinem Kom-
mentar: ,,Dieser Beweis ist das klassische Beispiel des logischen
Mystizismus . . . Man sieht aus dieser langen und umstindlichen
Darlegung, wie viel Miihe es machte, vor der Erfindung der Logik
mit an sich einfachen logischen Fragen fertig zu werden.* Auf den-
selben miBlungenen Beweis bezieht sich auch Kants Kritik, die fiir
spatere Zeit maBgebend wurde: ,,Die leichte Taube, indem sie im
freien Flug die Luft teilt, deren Widerstand sie fiihlt, konnte die
Vorstellung fassen, dal es ihr im luftleeren Raum noch viel besser
gelingen werde. Ebenso verlieB Plato die Sinnenwelt, weil sie dem
Verstande so vielfiltige Hindernisse legt, und wagte sich jenseits
derselben auf den Fliigeln der Ideen, in den leeren Raum des reinen
Verstandes. Er merkte nicht, daB er durch seine Bemiihungen keinen
Weg gewonne, denn er hatte keinen Widerhalt, gleichsam zur Unter-
lage, worauf er sich steifen und woran er seine Krifte anwenden
konnte, um den Verstand von der Stelle zu bringen.*

Wenn dieses Urteil stimmte, so wire Plato kein Philosoph,
sondern ein Phantast. Dies ist er nun aber gewil nicht, denn er ist
ja das Muster eines besonnenen, kritischen Gelehrten. Wir machten
im folgenden zeigen, daB er den Scherz gleichsam als Gebiisch beniitzt
hat, hinter dem er seine tieferen Gedanken versteckt hilt, und daB3



— 124 —

sich inshbesondere der Beweis im Phaedon ohne groBe Schwierigkeit
von seinen scheinbaren Fehlern befreien ldBt. Es ist bei Platos
Charakter durchaus unwahrscheinlich, daf8 er feierlich wird, wo er
es ernst meint. Dazu war er viel zu sehr Athener — er stammte ja,
mindestens von seiten seiner Mutter, aus der Gesellschaft und fiihlte
sich als ihr Angehoriger. Solche Leute sind der Lacherlichkeit mehr
ausgesetzt als andere, und sie werden schon in frither Jugend daran
gewohnt, auf der Hut zu sein und das Blaguieren zu vermeiden. So
bleibt die Luft rein, und das geistige Auge kann ungestort in die
Ferneblicken. Hierzu kommt noch, dal die Gedanken in der Dialektik
etwas Verbliiffendes, Frohliches haben, wie wir es auch heute in den
Grundlagen der Mathematik empfinden. Wer hier feierlich spricht,
der hat vom Geist keinen Hauch gespiirt.

Die Dialoge Lysis und Euthydemos.

Schon die Gegenstinde der formalen aristotelischen Logik be-
handelt Plato fast durchwegs scherzhaft. Bejahende Schliisse in der
zweiten Form — die man im 17. Jahrhundert den Schiilern durch
folgendes Beispiel austrieb: Der Esel hat Ohren, du hast Ohren, also
bist du ein Esel — finden sich bei ihm hiufig. Ist das nun eine alter-
tiimliche Logik? Enthielt etwa ein archaisches Einmaleins zunichst
die Formel 7.8 =547 Gewif} nicht; zudem sagt Protagoras zu Sokrates,
als er ihm so etwas vormacht: Damit kann man jeden Unsinn be-
weisen (350e). Im Charmides findet sich sogar ein partikulires Fehl-
urteil: Einiges Schone ist nicht langsam; nun ist alles Weise schon.
Also ist einiges Weise nicht langsam (160c¢). Sollte Plato wirklich
nicht gemerkt haben, daf} alle Sophrosyne noch immer langsam sein
konnte, namlich solches Schone, das langsam ist?

Auch das Gebiet der Relationen behandelt Plato scherzhaft. Das
Wort @ilog hat drei Bedeutungen. Es kann den Liebenden, den Ge-
liebten und die Relation ,,liebt*“ bedeuten. Dies verwendet Sokrates,
als ihn Lysis (211a) bittet, den Menexenos auf das Glatteis zu fiihren.
Wenn die Freunde sich gegenseitig lieben, so hat der dreifache Sinn
nichts auf sich. Aber wie, wenn der A den B liebt, B dagegen den A
haBBt? Welcher ist dann Freund, welcher Feind, oder sind sie gar
beide gleichzeitig Freund und Feind? Hier haben wir unsymmetrische
Relationen. Spiter (218bff.) wird dies noch vertieft, diesmal ernst-
haft: Warum schitzen wir ein Gut G,? Weil es ein Ubel U, vertreibt



— 125 —

und durch ein Gut G. ersetzt. (Z.B. schitzen wir den Arzt, weil er
die Krankheit durch die Gesundheit ersetzt.) Aber fiir dieses G, gilt
dasselbe: Es wird geschiitzt, weil es ein U, durch ein G; ersetzt, und
so weiter in infinitum. Das wird nun kritisiert. Die Rethe muf3 ab-
brechen. Aber dann sind zwar die unteren Giiter Arzneimittel gegen
Ubel, das oberste Gut dagegen wire zu nichts mehr niitze und be-
stiinde bloB auf Grund des obersten Ubels. Wenn alles Ubel auf-
gehoben wiirde, verschwiinde auch alles Gute (,,Das Gute, dieser Satz
steht fest, ist stets das Bose, das man 1iB8t*). Man mull daher um-
kehren und sagen: das Bése ist Mangel an Gutem. So wird dann die
ganze Leiter gehalten von dem obersten wahren Gut, niamlich Gott,
und wir haben einen Gottesbeweis vor uns. Es kann nur ein
Maximum geben, nimlich das Gute, an dem uns allen mangelt, das
wir aber mittelbar erstreben. Wie leicht findet Plato scheinbar seine
folgenreichsten Gedanken!

Die Ideenlehre definiert Plato wohl zum erstenmal im Euthydem.
Dieser Dialog besteht aus einer Posse aus dem Kreis der Gelehrten,
welche die Grundlagen der Mathematik und Logik geschaffen haben.
Zwei dltere Logiker oder Sophisten bringen ihre Witze an einem
ganzlich ungeeigneten Objekt, ndmlich an dem kleinen Jungen
Kleinias, an den Mann und freuen sich unbéndig iiber ihre billigen
Triumphe. Aber die Witze stammen aus einem geistig hochstehenden
Kreis, und einige von ihnen kénnen nur mit einer betrichtlichen
Kenntnis von Logistik und Relationenlehre gelést werden. Warum
kann man z. B. sagen: ,,Diese Blume ist dein, sie ist eine Rose, also
ist sie deine Rose*, wihrend der gleichgebaute SchluB: ,,Dieser Hund
ist dein, er ist Vater, also ist er dein Vater* bei den Umstehenden
mit Recht groe Emporung hervorruft?

Mitten in dem Schwank, als Kleinias ziemlich verschiichtert ist
und Sokrates ihn zu trésten sucht, entwickelt fich folgendes Zwie-
gesprich:

Sokrates: Ich glaube nun gefunden zu haben, welche Kunst den
Menschen gliicklich macht: es ist die Feldherrnkunst.

Kleinias: Das glaube ich nicht.

S.: Wie kommst du dazu?

Kl.: Sie ist eine Kunst, auf Menschen Jagd zu machen.

S.: Was du nicht sagst!

Kl.: Keine Feldherrnkunst vermag mehr, als zu jagen und zu
fangen. Wenn die Jdger das, was sie erjagen, gefangen haben, so



— 126 —

wissen sie es nicht zu verwenden. Die einen, namlich die Jager und
Fischer, geben ihre Beute den Kochen. Die anderen, nimlich
die Mathematiker, Astronomen und Rechner — denn
auch sie sind Jdger, sie machen ja nicht ihre Figuren,
sondern sie entdecken die seienden Dinge (ta ovre
(avevgloxovew) — diese anderen wissen nichts damit an-
zufangen; sie erjagen nur ihre Beute und ibergeben
sie alsdann wohl den Dialektikern, damit diese aus
ihren Entdeckungen {(sUgrjpare) etwas Niitzliches machen—,
vorausgesetzt, daBl sie (die Mathematiker) nicht ganzlich
toricht sind.

Hier fihrt Kriton, dem Sokrates die Szene erzihlt, auf und sagt:
Dieses meirakion soll das gesagt haben?

S.: Vielleicht war es Ktesippos.

Kr.: Der fehlte gerade noch!

S.: Gehort habe ich diesen Satz gewiBl, aber vielleicht war’s ein
hoheres Wesen, das diese Worte verlauten lieB.

Kr.: Ganz gewil}, und zwar ein sehr hohes Wesen (d. h. einer der
obersten Gétter, wohl Apoll selber).

Nachher geht die Posse weiter und endigt mit dem Knalleffekt:
Potz Herakles! — Ist nun Herakles ein Potz oder der Potz ein
Herakles?

Der von uns in Sperrdruck hervorgehobene Satz ist offenbar das
Hauptstiick des ganzen Dialoges. Er charakterisiert die Ideenlehre:
Es gibt eine Welt seiender Dinge, dorthin begeben sich die Mathe-
matiker auf die Jagd mit ihrem diskursiven Verstand. Aber dieser
Verstand versteht nicht, was er findet, sondern dazu braucht es
héhere Fihigkeiten, welche dem Dialektiker reserviert sind. Freilich
gibt es Mathematiker, welche so toricht sind, daf} sie dies nicht ein-
sehen und glauben, sie wiiBten schon alles.

Die Zahlen und Kreise, welche die Mathematiker verwenden,
werden erst in den Hénden der Dialektiker zu Ideen, die Philosophen
erst erkennen, daB sie die seiende Welt aufbauen. Deutlicher wird
Plato im Staat, und schlieBlich gibt er im zweiten Teil des Dialoges
Parmenides einen groflen Teil seiner Lehre preis. Ideen und mathe-
matische Dinge sind wohl dasselbe. Dies ist nicht etwa eine Alters-
lehre Platos, sondern der Ursprung der Ideenlehre iiberhaupt, soweit
Plato in Betracht kommt. Dagegen kann nicht zu Felde gefiihrt
werden, was Aristoteles im vierten Kapitel (1078b) des dreizehnten



— 127 —

Buches seiner Metaphysik berichtet, denn der Dialog Euthydem ge-
hort nicht zu Platos Spatwerken. Man darf nicht vergessen, daB
Aristoteles 45 Jahre jiinger war als Plato, daB er ihn als Philosophen
nicht fiir bedeutend hielt (vgl. Metaphysik, 1. Buch, 6. Kapitel. ,,Auf
die genannten Systeme folgte die Spekulation Platos, welche sich in
den meisten Stiicken den letztgenannten Philosophen anschliet, je-
doch auch im Vergleich zur Philosophie der italischen Denker
manches Eigentiimliche hat* — ,,das aber alles falsch ist* erginzen
wir unwillkiirlich). Was man meist als Platonismus bei Aristoteles
bezeichnet, diirfte dieser wohl als italische Philosophie angesehen
haben.

Der Unsterblichkeitsbeweis im Phaedon.

Wenn man eine Sonate von Beethoven spielen will, so tut man
gut, vorerst die schwierigen Stellen getrennt in die Finger zu
nehmen, damit man nachher, wenn man das Ganze angreift, nicht
plotzlich ins Pfuschen kommt. Geradeso michte ich den Unsterblich-
keitsbeweis, den Plato kunstvoll im Phaedon ausbreitet, fiir sich
herausnehmen und auf seine Schliissigkeit priifen. Dies ist meines
Wissens bisher nur unvollstindig geschehen.

Gleich zu Beginn des Dialoges werden wir in bedeutungsvoller
Weise auf die Existenz kontrirer Gegensiitze hingewiesen. Sokrates
ist von seinen FuBfesseln befreit und reibt das Bein. Er sagt: ,,Wie
seltsam verhilt es sich mit der Lust und der Unlust. Zusammen
kommen sie nie zum Menschen, wenn man aber dem einen nachjagt
und es ergreift, so muB man stets auch das andere ergreifen, als
wiiren sie zwei verschiedene Wesen, die an demselben Kopf hiingen.*
Wenn wir das lesen, so erinnern wir uns an die vorhergehende
Einleitung, wo Phaedon die Stimmung der Anwesenden schildert:
»Es iiberkam mich keine wehmiitige Stimmung, andrerseits konnte
ich auch nicht froh werden . . . Sondern es war nie dagewesener Zu-
stand (dreyvds avomov ti ot madog mepiy xel Tig andng xeaorg) und
eine unerhorte Mischung von Schmerz und Lust (1vzy xal noovs).”

Einmal also waren doch die beiden unvereinbaren Gegensitze
beisammen, eben beim Tode des Sokrates. Man muB iiber zwei-
tausend Jahre weitergehen, um diesem Zustand in der Kunst wieder
zu begegnen, ich meine die Matthiuspassion von Bach. Auch sie ist
in diese unerhorte Mischung gestellt. Schon der Dichter spricht dies



— 128 —

unverhiillt aus: Nr. 26, Aria und Coro ,,Drum mulBl uns sein ver-
dienstlich Leiden recht bitter und doch siiBe sein®, und Nr. 18,
Recitativo ,,Wiewohl mein Herz in Trinen schwimmt, DaBl Jesus von
uns Abschied nimmt, So macht mich doch sein Testament erfreut®.
DaB} es Bach gelungen ist, die blo angedeutete Stimmung durch die
Musik zur Wirklichkeit zu machen, aber auch nur thm, wird niemand
bezweifeln. Bitter und sii} ist der Gehalt der Arien und Rezitative.
Halten wir diese Stimmung fest, wenn wir nun durch den Dialog
wandern und den Beweis fiir die Unsterblichkeit der Seele priifen,
der mit den letzten Stunden des Sokrates in so ergreifender Weise
verflochten ist. Sokrates bleibt freilich stets heiter und wird sogar,
wie wir sehen werden, gegen den SchluB fast ausgelassen.

Ich brauche nicht zu erzihlen, wie gleich zu Beginn des Ge-
spriches die Frage nach dem Weiterleben der Seele aufgeworfen
wird. Seele und Leib bilden eine Zweiheit, und der Tod ist ihre
Trennung. Die Seele erfihrt die Wahrheit besser, wenn sie vom
Kérper nicht gestort wird. Nun gibt es so etwas wie das Gerechte, das
Schéne und das Gute. Die Seele macht Jagd auf diese seienden Dinge,
indem sie sich der Dianoia und des Logismos bedient und dem Korper
nach Kriften Valet sagt. Sich vom Korper lostrennen, ist die
Katharsis, und der Tod ist daher die hochste Reinigung. Darum
wire es lacherlich, wenn der Philosoph trauerte beim Herannahen
des Endes.

Kebes macht nun den Einwand, es sei durchaus moglich, daB die
Seele beim Tod verdampfe und nicht mehr sei. Er wiinscht einen
Beweis fiir das Gegenteil.

Sokrates weist darauf hin, dal die Gegensidtze aus einander
entstehen, Lust aus Unlust und Unlust aus Lust. Entsprechend ver-
halte es sich bei Tod und Leben. Wiirde nimlich aus dem Toten nicht
Leben entstehen, so wire der ProzeB einseitig und wiirde im allge-
meinen Tod enden.

Nachdem Kebes auf die Lehre von der Wiedererinnerung hin-
gewiesen hat, kommt Sokrates auf die Ideen zu sprechen. Als Beispiel
verwendet er den Begriff der Gleichheit. Sagt jemand: ,,Dieses Ding
will etwas Besseres werden, aber es kann das nicht*, so muBl er doch
Gelegenheit gehabt haben, dieses Bessere vorher kennenzulernen.
So verhiilt es sich offenbar mit der Gleichheit, denn zwei materielle
Dinge sind ja weit davon entfernt, einander gleich zu sein. Da wir
nun solche Urteile von friithester Jugend an aussprechen, so bleibt



— 129 —

nichts anderes iibrig, als dal wir vor unserer Geburt die Kenntnis
der Ideen erlangt haben. Ideen aber sind diejenigen Dinge, welchen
wir das Siegel aufdriicken: Das selber, was ist (e070 0 fomv). Diese
Uberlegung fiihrt dazu, daB wir sagen: Die Seele hat schon vor der
Geburt gelebt. Wenn es freilich keine seienden Dinge gibe, dann
wire der Beweis wertlos: Seele und Ideen sind schicksalsverbunden.

Wir bemerken, daB damit der Beweis skizziert, aber noch nicht
ausgefiihrt ist. Simmias erkladrt sich befriedigt, wiinscht aber noch
einen Beweis fiir die Nachexistenz der Seele, nicht blofl fiir das
frithere Sein. Hierzu bemerkt Sokrates, man brauche nur die beiden
Argumente (nimlich den gegenseitigen Ubergang von Leben und Tod
und die Ideenlehre) zu vereinigen, dann sei der Beweis fertig. Aber,
fahrt er fort, es ist wohl besser, das Ganze noch zu vertiefen, damit
Simmias von seiner kindlichen Angst, der Wind blase die Seele weg,
befreit werde.

Diese Vereinigung der beiden Momente wird spiter nicht durch-
gefiihrt werden, und das Motiv der Gegensitze, die ineinander iiber-
gehen, wird fallengelassen. Man sieht auch nicht recht, was damit
anzufangen wire. Dagegen muBB die Verwandtschaft der Seele mit
den Ideen niher ausgefiihrt werden, denn sie ist natiirlich der sprin-
gende Punkt des ganzen Beweises.

Das Sein an sich (¢vr) 7 ovolw), also die Gleichheit, Schonheit
usw., erfihrt keine Verwandlung. Die schonen Dinge dagegen ver-
indern sich unausgesetzt, sie sind sichtbar, Gegenstinde der Sinne,
wihrend die Ideen unsichtbar und nur dem Denken zuginglich sind.
Die Seele ist den Ideen verwandt, der Korper dagegen den sicht-
baren, sinnlich wahrnehmbaren Dingen. Wenn die Seele ganz fiir sich
ist, so lauft sie nach den reinen, immerseienden, unsterblichen
Dingen. Kurz, sie ist dem Gottlichen, der Leib dem Sterblichen
dhnlich.

Wenn nun der Tod herbeikommt, so sollte man denken, daBl der
Leib sich sofort auflost. Nicht einmal das ist der Fall, denn, was wir
einen Leichnam nennen, existiert noch lange Zeit, die dgyptischen
Mumien praktisch ewig, ebenso die Sehnen und Knochen. Wie sollte
nun die Seele, die unsichtbar ist, sich sogleich verfliichtigen! Sie geht
doch in den Hades und erfihrt dort mannigfache Schicksale. Und
nun ergeht sich Sokrates plotzlich in héchst pittoresken Schilderungen
von Gespenstern und von der Unterwelt. So schon sie sind, fiihlen

B



— 130 —

wir uns doch etwas enttiuscht, denn von einem Beweis dieser Dinge
haben wir noch gar wenig gesehen.

Dem geben denn auch Simmias und Kebes schlieBlich Ausdruck.
Der erstere erwihnt die Lehre, daB die Seele bloB eine Harmonie
des Korpers sei, etwa wie die Stimmung eines Klaviers. Kebes be-
zweifelt zwar die mehrmalige Einverleibung der Seele nicht,
bestreitet aber, daB daraus die Unsterblichkeit folge. Sie konnte
sterben, nachdem sie sich ein paar Leiber gewoben hat, so gut wie
ein Weber mehrere Kleider tiberlebt, aber schlieBlich sich sein
letztes herstellt. Der Beweis, daB die Seele ad¢varog und aveisdoog
sei, stehe noch aus. Diebeiden Worte verwendet er durchaus synonym,
sie bedeuten bei ihm: unsterblich und unverginglich, was fiir das
Spitere hier bemerkt sei.

Nach einer eindrucksvollen Pause, iiber die Berufene und Un-
berufene viel geschrieben haben, warnt Sokrates vor der Misologie.
Wenn ein Beweis milllingt, so soll man nicht sogleich alle Wissen-
schaft verachten. Wir wiirden heute sagen: wenn ein science nicht
geniigt, so soll man nicht von scientisme reden, und wenn man dumm
ist, so braucht man nicht die Intelligenten als intellectuels zu ver-
spotten.

Hierauf wird zundchst der Einwand des Simmias widerlegt. Die
Seele kann nicht Harmonie des Leibes sein, weil sie vor ihm existiert.
Ferner gibt es nur eine gute Stimmung der Saiten, nicht eine Grad-
abstufung. Gerade so ist auch die Seele in gleichem MaB Seele, nicht
die eine mehr, die andere weniger. Nun ist aber Tugend eine Har-
monie, Laster eine Disharmonie der Seele. Wir miiten daher eine
Harmonie und eine Disharmonie der Harmonie selber haben, was es
nicht gibt. Daher folgt aus der These des Simmias, dafl es keine
Laster gibt. Dies ist aber sicherlich falsch. Ferner verlangen wir, dal
die Seele dem Korper gebietet. Dagegen ist die Stimmung gewil
von der Leyer abhingig. Also finden wir auch hier, daB die logische
Struktur der beiden Beziehungen Seele—Leib einerseits und Har-
monie—Leyer andrerseits nicht iibereinstimmen. Daher fehlt der
Vergleich gerade in den wesentlichen Momenten. Man beachte die
grofle Bedeutung dieser Beweismethode.

Gegen Kebes gewendet berichtet Sokrates, wie er einst Physik
studiert und darauf gar nichts mehr verstanden habe. Frither habe
er geglaubt, daB aus 8 durch Hinzufiigung von 2 die Zahl 10 entstehe,
jetzt verstehe er nicht einmal mehr, wie 2 aus der Addition von zwei



— 131 —

Einern zustande komme. Welche der beiden Einheiten macht denn
die 2, diejenige, die man hinzusetzt, oder diejenige, zu welcher man
hinzufiigt? Und wann werden die beiden Einer zu 2? Miissen sie
ganz nahe zusammenkommen? Aber ein andermal behauptet man im
Gegenteil, die 2 entstehe durch die Zerstiickelung der Eins. Das eine
Mal war es also die Verbindung, das andere Mal die Trennung, welche
die 2 bewirkt. Er fiir seine Person bleibe dabei: Durch die Zwei
werden zwei Dinge zwei.

Sokrates verspricht nun, er werde den Beweis fiir die Unsterblich-
keit der Seele fiihren, wenn man ihm die Existenz der Ideen zugebe
(100b). ,,Wenn es irgend etwas Schones gibt neben dem Schénen
an sich, so ist es nur dadurch schon, daB es teilhat (péeréyel) an jenem
Schonen an sich, und nicht dazu noch durch irgend etwas anderes.*
Alle anderen Ursachen, diese hochgebildeten, anerkenne ich nicht,
weder die Gegenwart von Farben, noch die Gestalt. Diese Antwort
scheint die einzige sichere zu sein: T® x¢Aj 1& xaAd xaAt. Dagegen
verwerfe ich die gelehrte Rede, jemand sei ,,durch den Kopf* groBer
als ein anderer. Denn dann wire der Kopf die Ursache fiir das
GroBer- und Kleinersein. Ferner wire das Kleine, der Kopf, Ursache
fiir das GrofBle. Auch ist nicht Zehn dvoiv groBer als Acht, sondern
Zehn ist mAnde xal dud 1o wAndos groBer als Acht. Zwei entsteht
nicht durch das Zusammentreten von zwei Einern, auch nicht durch
die Spaltung eines Eins. Vielmehr entsteht Zwei nur aus der Teil-
nahme an der 8l ovole, durch die geracyzoig an der Zwei. Die andern
verwechseln Voraussetzung und Folgerung (101e).

An zwei Stellen wird also nachdriicklich darauf hingewiesen, dal}
die Idealzahlen nicht addierbar sind. Wahrscheinlich bezieht sich die
lange Polemik des Aristoteles in der Metaphysik auf einen Kom-
mentar zu dieser Phaedonstelle. Heute wissen wir wieder, daB8 die
addierbaren Zahlen ein abgeleitetes Gebilde darstellen, indem man
aus der Zahlenreihe eine Gruppe bildet. Aber diese erstaunliche
Erkenntnis Platos, die auch im Dialog Parmenides erwihnt wird,
ging nach wenigen Jahrzehnten wieder verloren. Die mathematische
Grundlagenforschung in der Friihzeit Platos wurde vergessen, und
wir wiiBten nichts von ihr, wenn wir nicht die paar Bemerkungen
Platos hitten — und die Elemente Euklids, wo die axiomatische
Methode der Geometrie aufbewahrt ist. Die Geschichte der Heraus-
arbeitung unseres Raumes ist untergegangen.

Wir gelangen nun an den eigentlichen Unsterblichkeitsbeweis,

9-1:



— 132 —

gleichzeitig beginnt eine Komédie. Um ihr einigen Geschmack ab-
zugewinnen, miissen wir uns erinnern, daB fiir die Griechen eine
logische Untersuchung etwas Vergniigliches bedeutete. Das beweisen
alle Dialoge Platos. Fiir uns gehoren sie durchaus zum genre
ennuyieux, und man wird sich hiiten, sie auBlerhalb der Schulstube
oder des Horsaales zu erwdhnen. Darum empfinden wir im folgenden
leicht eine etwas dumpfe Schulstubenatmosphire, wo ein seniler
Lehrer mit einem zwar braven, aber nicht sehr hellen Schiiler seine
Lektion behandelt und dabei alles durcheinander bringt. Die Wirkung,
die Plato hervorbringen wollte, war wohl eher die, daBB Sokrates in
iiberlegener Weise mit seinen Freunden spielt und ihnen iiberlift,
den Beweis in Ordnung zu bringen.

Er ist offenbar in bester Laune und beginnt zunichst mit der
Feststellung, dal sehr wohl zwei Gegensitze in demselben Ding
zusammensein konnen, z. B. ist Phaedon gleichzeitig groBer und
kleiner, nimlich gegeniiber Sokrates und Simmias. Aber der Satz, in
dem dies festgestellt wird, klingt komisch (Vméyaw ... meoéyov
vmepéyov) und Sokrates bemerkt sogleich lichelnd, er fange schon an,
im Kanzleistil zu sprechen (102d). Und nun fihrt er fort: Die GroBe
selber, d. h. die GroBe als Idee, wird nie ihr Gegenteil in sich auf-
nehmen; wenn die Kleinheit an sie herantritt, so wird sie entweder
davonlaufen oder vertilgt werden. Diese Alternative, Davonlaufen
oder Vertilgtwerden, bildet den Angelpunkt des Beweises, und es
ist schon hier zu bemerken, daB fiir die GroBe an sich natiirlich nur
das erstere, nimlich das Davonlaufen, in Frage kommt, denn sie
ist als Idee unvergiinglich.

Hier bemerkt ein Anwesender, frither sei gerade das Gegenteil
festgestellt worden: aus dem Toten werde das Lebendige usw. Er
erwartet, nicht ganz mit Unrecht, da nun die beiden friiher er-
wihnten Beweismotive vereinigt werden, was aber gar nicht die
Absicht des Sokrates ist. Dieser wiederholt (vgl. S. 128) nun mit
groBer Geduld, daB es sich damals um Dinge handelte, die mit Gegen-
sitzen qualifiziert waren, wihrend jetzt die Gegensitze selber be-
trachtet werden. Diese konnen ihre Natur, da sie ja Ideen sind, nicht
dndern.

Nachdem Simmias soeben ein Beispiel fiir ein Ding bildete, das
sogar gleichzeitig zwei Gegensiitze in sich beherbergte, nimlich die
GroBe und die Kleinheit, gibt Sokrates jetzt Beispiele fiir Dinge,



— 133 —

die von einem Gegensatzpaar nur den einen Term in sich auf-
nehmen konnen. ‘
1. Gegensatzpaar: Warm und Kalt.
a) Das Feuer ist stets warm.
b) Der Schnee ist stets kalt. _

Fiir solche Dinge, welche nur den einen Term eines Gegensatzes
beherbergen kionnen, gilt dasselbe, wie fiir die Gegenteile selber.
Wenn zum Feuer die Kilte kommt, so wird es entweder davonlaufen
oder vertilgt werden. Es wire der Klarheit forderlich gewesen, wenn
Sokrates hier bemerkte, daB Feuer und Schnee Beispiele fiir das
Vertilgtwerden darstellen. Auch der Schnee wird ja ,.als Schnee*
nicht weglaufen, sondern zugrunde gehen, wenn die Sonne kommt.
Aber dariiber schweigt Sokrates. Wir wollen uns das trotzdem wohl
merken.

2. Gegensatzpaar: Gerade und Ungerade.
a) Die Zahl 3 ist stets ungerade.
b) Die Zahl 2 ist stets gerade.

Die frithere Folgerung wird nun wiederholt, und auch hier heifit
es, die Zahl 3 werde entweder davonlaufen oder zugrunde gehen
beim Herannahen der Geradheit. Mit keinem Wort erwahnt Sokrates,
daB sie ein Beispiel fiir das Davonlaufen ist. Im Gegenteil, Sokrates
sagt, die Drei werde eher zugrunde gehen als gerade werden.

Viermal wird dasselbe formuliert: Nicht nur die Gegenteile selber
nehmen einander niemals auf, sondern es gibt auch gewisse andere
Dinge, welche nur den einen Term eines Gegensatzes, niemals den
andern in sich aufnehmen. Es sind dies diejenigen,

welche jedem Ding, zu dem sie hintreten, stets den einen Term
eines Gegensatzes mitbringen. Diese Boten werden selber niemals
das andere Gegenteil in sich aufnehmen.

Zunichst werden wir diese bemerkenswerte Behauptung be-
zweifeln. Wir werden etwa sagen, der Geldbrieftriger bringt jeder-
mann Geld, also muB er selber reich sein. Oder wir erinnern uns an
Victor Hugo’s Homme qui rit, der selber traurig ist, wihrend er
iiberall Heiterkeit verbreitet. Aber man muB gestehen, daB diese
Gegenbeispiele nicht ganz klappen. Der Geldbrieftriger bringt eben
nicht jedermann Geld mit, z. B. vielleicht sich selber nicht, und der-
jenige, der die traurige Geschichte des Mannes von Victor Hugo
kennt, muB vielleicht nicht lachen, wenn er ihn sieht, sondern eher
weinen. Es gibt hier also Ausnahmen, welche natiirlich in dem vor-



— 134 —

liegenden Fall nicht méglich sein diirfen. Plato selber hat seinen Satz
im Gastmahl angewendet: Eros ist offenkundig mit dem, was er dem
Verliebten mitbringt, selber behaftet, nimlich mit einem gelinden
Wahnsinn. Agathon dagegen begeht den Fehler, daB er ihn nach dem
Muster des geliebten Gegenstandes beschreibt, wozu kein Grund
vorliegt.

Der Satz, in dem Plato (105a) den obigen Sachverhalt erklirt,
ist miBverstindlich (man ist zunichst versucht, das &xslve auf dvavriov
zu beziehen, ferner das fehlende Subjekt in v roi agriov durch
dvovriornre zu erginzen, was sinnlos ist; man mufl (déev einsetzen.
Séharf betrachtet, ist alles Unsinn, aber mit gutem Willen kann man
dariiber wegsehen). Aber jetzt (105b) wird gar die Ideenlehre ver-
spottet. ,,Wenn du mich fragst, durch wessen Gegenwart wird der
Kérper warm sein, so werde ich dir nicht diese ,,sichere Antwort,
diese triviale, geben: durch die Wirme; sondern aus dem neu-
erworbenen Schatz gebe ich die elegantere Antwort: durch das Feuer.
Und wenn du fragst: durch wessen Gegenwart wird die Zahl un-
gerade, so werde ich nicht antworten: durch die Ungeradheit,
sondern: durch die Einheit.”

Diese letztere Antwort widerspricht der tiefen Einsicht in das
Wesen der ganzen Zahlen und fillt zuriick in die additiven Zahlen.
Sie gehort in die Primarschule, wo der Lehrer sagte: Die geraden
Zahlen kann man in zwei gleiche Hilften teilen, bei den ungeraden
Zahlen bleibt eine in der Mitte iibrig.

Endlich kommt das, worauf wir schon lange warten:

S.: Durch wessen Gegenwart wird der Korper lebendig?

K.: Durch die Gegenwart der Seele.

S.: Ist das stets so?

K.: GewiB.

S.: Was auch die Seele mit Beschlag belegt, dem wird sie Leben
zufiihren?

K.: Ja.

S.: Gibt es einen Gegensatz zum Leben?

K.: Ja, den Tod.

S.: Nach dem, was wir vorhin ausgemacht haben, wird die Seele
niemals das Gegenteil dessen, was sie andern zufiihrt, in sich auf-
nehmen?

K.: GewiB nicht.

S.: Wir nannten das, was die Form des Geraden nicht aufnimmt,



— 135 —

un-gerade, und was das Gerechte oder Musische nicht aufnimmt,
un-gerecht oder un-musisch. Also werden wir das, was den Tod nicht
aufnimmt, athanatos (d. h. un-tot, wird aber stets in der Bedeutung
der Unsterblichkeit verwendet) nennen.

Nun nimmt die Seele den Tod nicht auf, also ist sie athanatos.

Unsterblich, wiederholt Kebes ergriffen.

Wohlan! sagt Sokrates, dies heiBe ich einen Beweis fiir unsere
Behauptung!

Und zwar einen ganz vollstindigen! sagt Kebes, der die Unsterb-
lichkeit fiir erwiesen hilt.

Aber die Unsterblichkeit ist noch keinesweges erwiesen. Wir
wissen erst, daB es keine toten Seelen gibt. Dieser Ausdruck (Yoyy
7ed  nxvie) ist auBer aus Phaedon nur noch als Titel eines Romanes
von Gogol bekannt, sonst wiiBte ich niemand, der an so etwas iiber-
haupt gedacht hitte; das Analogon zum Leichnam, nimlich eine
zwar seiende, aber tote Seele, gibt es nicht — dies hat Sokrates
bewiesen; aber die Hauptsache bleibt noch iibrig, nimlich zu zeigen,
daB die Seele beim Herannahen des Todes weglauft und nicht ver-
tilgt wird. Sein oder Nichtsein ist jetzt die Frage. Dies unternimmt
Sokrates nun zu beweisen, bringt aber alles durcheinander — Kebes
versteht nichts mehr. Ohne irgendeine Bemerkung, daB der Beweis
noch eine Liicke enthilt, fahrt Sokrates fort:

Wenn das Ungerade notwendigerweise unvertilgbar wire, so
miiBte auch die Drei unvertilgbar sein.

Selbstverstindlich, sagt Kebes.

Aber dies ist gar nicht selbstverstindlich. Ebenso konnte man
schlieBen: Wirme ist immer Wirme, also wird die Suppe niemals
kalt. Oder: die Zahl Zwei ist unvergiinglich, also sterben Ehepaare nie.

Nun folgen die Beispiele, die schon friiher erwihnt waren:

»Wenn das Unwarme notwendig unvertilgbar wire, dann wiirde
der Schnee beim Herannahen der Wirme unversehrt weglaufen. Und
wenn das Unkalte unvertilgbar wiire, so wiirde das Feuer beim
Herankommen der Kilte niemals verléschen, sondern heil davon-
laufen.*

Es ist gegen alle didaktischen Regeln, dal man Beispiele fiir zwei
entgegengesetzte Fille vertauscht. Feuer und Schnee gehen natiirlich
zugrunde. Es ist nun auch klar, wie der Schwank weitergehen wird:
Das Beispiel fiir das Davonlaufen wird fiir den Fall des Untergehens



— 136 —

verwendet, und die Verwirrung erreicht ihren Hohepunkt. Sokrates
fahrt in der Tat fort:

»Nun konnte jemand sagen: Ich will gerne zugeben, daBl das
Ungerade nicht gerade wird beim Herannahen der Geradheit. Aber
was hindert’s, dal} alsdann das Ungerade vertilgt wird und an seine
Stelle die Geradheit tritt.

Sokrates selber gibt die erstaunliche Antwort:

»,Gegeniiber einem solchen Gegner wire jeder Kampf fiir die
Unverginglichkeit des Ungeraden aussichtslos. Denn das Ungerade
ist nicht unvertilgbar. Stiinde namlich dieser Satz fiir uns und
unseren Gegner fest, so konnten wir unseren Kampf durchkimpfen
und siegreich erklédren, dafl das Ungerade und die Drei beim Heran-
nahen des Geraden davonlaufen. Sogar beim Feuer und bei der
Wirme und bei allem Derartigen hitten wir leichtes Spiel. Oder
nicht?*

»Ganz gewil3*, sagt Kebes.

Also die Ideen sind vertilgbar! Dieser Satz soll feststehen. Aber
dann kénnen wir doch nicht behaupten, daBl die Ungeradheit davon-
lauft! Im Gegenteil, wir miissen zugeben, daB sie vertilgt wird. Wir
miissen es also anders versuchen und annehmen, wir hdtten unseren
Gegner von der Ewigkeit der Ideen uiberzeugt. Dann kénnen wir
allerdings die Folgerung ziehen, dal die Ungeradheit weglduft. Aber
Sokrates hat doch soeben behauptet, daBl unser Gegner unbesiegbar
sei. Wie wir die Sache drehen, stets kommt etwas Unmdogliches
heraus. Plato hat hier einen kunstvollen Knoten gekniipft.

Er fihrt jetzt fort: ,,Auch beim Todfreien (¢dcveror) verhilt es
sich so: Wenn feststiinde, daB alles todfreie auch unvertilgbar wire,
so wire die Seele, da sie todfrei ist, auch unvertilgbhar. Wenn aber
nicht, so bediirften wir eines andern Beweises.*

Nun ist es Kebes zu viel, er sagt: ,,Wir brauchen doch keinen
neuen Beweis; denn wenn das athanaton, das doch ewig ist, Zer-
storung erfiihre,so konnte iiberhaupt nichts der Zerstérung entgehen.

Dies ist der Knalleffekt, etwa vergleichbar dem ,,Potz Herakles*
im Euthydem. Sokrates stellt sich durchaus zufrieden, nur Simmias
duBert noch einige Zuriickhaltung.

Der Beweis ist nach allgemeiner Ansicht miBlungen, und Plato
hat mit seinem Scherz ziemliches Unheil angerichtet. Aber ich glaube,
daB es nicht schwer ist, ihn zu rekonstruieren. Man muB8 die Motive
nur richtig zusammenstellen.



v 1FT ==

DaB es keine Leichen von Seelen gibt, werden wir gerne zugeben.
Die Alternative besteht also nur noch darin, ob die Seele beim
Herannahen des Todes vertilgt wird oder heil davongeht.

Ziehen wir zur Entscheidung die Beispiele heran, die Sokrates
selber gibt: Feuer und Schnee werden vertilgt, wenn Kilte oder Wirme
hinzutreten; dagegen wird die Drei unversehrt davonlaufen, wenn
die Geradheit herbeikommt. Ist nun die Seele feuerartig oder zahl-
artig? Ich denke, die ganzen Ausfithrungen des Dialoges lassen
hieriiber keinen Zweifel. Der Korper ist materieller Natur und von
der Art des Feuers und Schnees, die Seele dagegen ist verwandt mit
den Ideen, den Zahlen und den Gegenstinden, welche die Mathe-
matiker erjagen. Daher wird sie beim Herannahen des Todes nicht
vertilgt, sondern heil weggehen. So kommt denn ein mathematischer
Beweis fiir die Unsterblichkeit der Seele zum Vorschein: die Seele
ist unsterblich, weil ihre Heimat das Reich der Ideen ist, das von
den Mathematikern besucht, von den Philosophen aber erkannt wird.
Dieser Beweis leistet das, was Sokrates versprochen hat, und er wird
in der Tat auf die Existenz der Ideen gegriindet.

Wie Plato dazu kommt, den Gang der Erzihlung vom Tode des
Sokrates durch eine scherzhafte Episode zu unterbrechen, haben wir
schon oben angedeutet. Er war sich bewufit, da Beweise aus der
Ideenlehre auf den Uneingeweihten, der nicht durch das Studium
der Mathematik oder der Kunst in jener Welt einheimisch geworden
ist, einen diirftigen, formellen Eindruck machen. Darum hat er den
slogischen Mystizismus* verwendet. Im uibrigen kann man sagen,
daB die Stelle vor dem groBen Mythus und dem ergreifenden Schlufl
fiir ein Scherzo gut gewihlt ist. Jede Sinfonie gibt dafiir ein Beispiel.
DaBl Sokrates noch einmal seine Ironie walten ldBt, klingt wunder-
sam im Ganzen.

Ist damit nun die Unsterblichkeit der Seele bewiesen? Dazu ist
vor allem zu sagen, daB der Sterblichkeitsbeweis der Materialisten
rechtsgiiltig zuriickgewiesen ist. Die Seele ist nicht materiell. Auch
wird man die Existenz der Ideen nicht bezweifeln konnen. Aber sind
sie ewig? Diese Frage wird auch fiir Plato nicht als bejaht gelten
konnen. So wie es Plato hinstellt, ist die Unsterb!idlkeit eine be-
griindete Hoffnung fiir den Philosophen: xadov o adiov xal 7 éAmis

peyaiy.



— 138 —

Uberden vermutlichen Inhalt der Ideenlehre.

Wir sehen an diesem Unsterblichkeitsbeweis die Art, wie Plato
als Dialektiker die Beute der Mathematiker verwendet. Versuchen
wir noch tiefer in seine Absichten einzudringen! Die Begriindung
der Zahlen gehért zu dem, was wir heute mathematische Grundlagen-
forschung nennen. Gewill gehort sie mit in die Ideenlehre, aber diese
ist damit nicht erschopft. Es finden sich Ansitze, welche dariiber
hinauszugehen scheinen. Die vielen Widerspriiche, welche der Dialog
Parmenides ableitet, kénnen nicht alle als Scherz aufgefaBt werden.
Andrerseits wird ein tatsidchlicher Widerspruch stets die Falschheit
einer Behauptung erweisen. Es konnte aber zwischen dem Mathe-
matischen und dem Falschen noch ein Gebiet liegen, das von Be-
griffen Gebrauch macht, die, wenigstens bis jetzt, in der Mathematik
nicht vorkommen.

Die Mathematik ist die Lehre von den seienden Dingen, die vom
Ich unabhiéngig sind. Sie laBt sich autonom begriinden, denn in ihren
Grundlagen kommt das Ich nicht vor. Aber wir sind es doch, welche
diese Dinge entdecken, und auch in der Grundlagenforschung setzen
wir jemand voraus, der sie studiert — konnen wir sie also letzten
Endes wirklich vom Ich trennen? Dagegen ist zu antworten: Es ist
jedenfalls nicht unméglich, daB wir etwas von uns Unabhingiges ent-
decken, ja niemand zweifelt daran, daB wir es tun.

Was -sind das nun fiir Begriffe, welche vom Ich handeln?
Mathematisch kénnen sie nicht sein, wenigstens zur Zeit noch nicht,
weder die Grundlagenforschung, noch die formale Logik oder
Logistik erwihnt sie. Aber Plato hat selber das Schema angegeben,
das in der Folgezeit fruchtbar geworden ist. Im Dialog Parmenides
bildet er den Begriff: Das Seiende Eins. Versucht man hieraus das
Eins herauszulosen, so ist es selber seiend. Ebenso ist das Sein nicht
isoliert moglich, sondern selber ein seiendes Eins. So erhilt man
einen dreiteiligen Begriff, dessen Bestandteile mit dem Ganzen iiber-
einstimmen.

Meines Wissens ist erst Plotin wieder darauf eingegangen. In der
groBen Abhandlung ,,Aporien iiber die Seele* (Enn. IV, 3—35) lesen
wir: ,,Das Denken wendet sich nur von den Inhalten seines Selbst
zu seinem Selbst und von seinem Selbst wieder zu den Inhalten, und
es ist selber alles, und beide Seiten sind eine Einheit.* Wir kénnen
diesem Begriff hier nicht durch die Jahrhunderte nachgehen, aber



— 139 —

ganz niichtern und klar finden wir ihn wieder bei Fichte, wo er die
Grundlage der Wissenschaftslehre bildet. Fichte geht zuniichst von
dem Satz A=A aus, also ,,die Rose ist eine Rose* usw. Solche Sitze
sagen nichts itber die Existenz des A aus, sie behaupten bloB}, da}
absolut gilt: Wenn A ist, so ist A. Es ist also derjenige Teil der Aus-
sage, welcher durch das Gleichheitszeichen dargestellt wird, der vom
Ich als absolut iibernommen wird, die beiden Terme sind fraglich.
Aber es gibt einen Fall, wo sie ebenso unmittelbar gewif} sind, wie
die Relation selber, nimlich den Fall des Ich. Ich = Ich ist ein Satz
von absoluter Geltung. Aber fiir die Logik und die Mathematik bildet
er eine harte Sache. Man denkt vielleicht zunichst, daB es sich dabei
um eine sogenannte reflexive Relation handelt, in der ein Term mit
sich selbst verbunden wird, etwa von der Art 1=1. Aber hier steht
es doch etwas anders. Nicht nur die beiden Terme, sondern auch die
Relation selber, welche sie verbindet, sollen dasselbe sein. So ist das
Denken beschaffen: es denkt sich. Wir haben also hier eine reflexive
Relation, welche sich auf sich selber bezieht. Einen eigentlichen
Widerspruch stellt das zuniichst nicht dar, aber man kann nicht
leugnen, daB dabei das Ich oder das Denken in gewisser Weise gegen
sich selber spricht, daB es sich entzweit und doch bei sich selber bleibt.

Bei Fichte entstehen so in der Tat Widerspriiche, aber diese
miissen gelost werden, und dadurch geht die Lehre vom Fleck. Hegel,
der diese Untersuchungen weiterfiihrte, erging sich im Lob der
Widerspriiche und im Spott auf die Logik und Mathematik. Dadurdy
erreichte er, daB seine Dialektik in Verachtung geriet und in unserer
Zeit als tot erklirt warde. Man interessierte sich nur noch fiir das
ziemlich wertlose historische Beiwerk.

Bedenken wir nun, daB sowohl Plotin und seine Nachfolger, als
die genannten Fichte und Hegel sich durchaus an Plato, insbesondere
an dessen Dialog Parmenides, anschlossen, so erscheint es nicht glaub-
haft, daB sie alle sich sollten geirrt haben. Die Ideenlehre muB ein
Urbild jener Philosophie sein. Vergleicht man die neun Positionen
des Parmenides mit der Wissenschaftslehre, so springt die Verwandt-
schaft ins Auge. Wie Plato mit dem Eins und dem Sein Widerspriiche
aufstellt und I6st, ja eine komplizierte Struktur bildet, so geht Fichte
mit dem Ich und Nicht-ich vor. Die scheinbar so trockenen Gebilde
geben Einblicke in die Grundlagen unseres Seins, wenn man sich
mit ihnen angefreundet hat, und es braucht nur wenig, um aus ihnen
allbeliebte Gefiihle zu erzeugen. Nehmen wir ein Beispiel aus Plato.



— 140 —

Als besonders schrullig gilt folgende Uberlegung im Parmenides:
Zwei Dinge heilen dhnlich, wenn sie dasselbe leiden, d. h. eine Eigen-
schaft gemeinsam haben. Nun sind zwei beliebige Dinge voneinander
verschieden. Sie leiden also dieselbe Verschiedenheit, denn diese ist
eine symmetrische Relation. Daher sind alle Dinge miteinander
dhnlich. Man braucht nur das Wort ,,ahnlich* durch seine Definition
zu ersetzen und man erhilt: Alle Dinge leiden dasselbe. Auf griechisch:
wavre wacys Tevtov oder wavre cvpnedei. So ist das Wort Sympathie
entstanden, bei Poseidonius steht es in der Tat in Nachbarschaft mit
dem Wort .,ahnlich*“*). Spéter hat es seinen Platz in der hohen Poesie
erhalten.

*) Vgl. W. Theiler, Die Vorbereitung des Neuplatonismus, S. 91.



	Platons Ideenlehre und die Mathematik

