Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 2 (1942)

Artikel: A propos du Cogito de Descartes

Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A propos du Cogito de Descartes.
Par Arnold Reymond.

Dans la belle étude qu’il a consacrée au cogito cartésien dans
la phénoménologie de Husserl') Henri L. Miéville a examiné avec
beaucoup de soin I'interprétation que j’ai tenté de donner du cogito,
ergo sum, comme étant la conclusion d’un syllogisme hypothétique.
Il rejette cette interprétation en déclarant que Descartes lui-méme
s’est refusé a voir dans le «je pense, donc je suis» une forme
syllogistique. Je voudrais brievement revenir sur cette question en
rappelant tout d’abord quelques traits essentiels de la pensée
cartésienne sur I'innéisme et la nature de I'idée, et sur la distinction,
en ce qui concerne les choses finies, entre les essences et les
existences?).

A la question que pose le jeune Burman sur la légitimité de
distinguer entre essence et existence Descartes répond: nous avons
raison de les séparer dans notre pensée, parce que nous pouvons
concevoir I’essence sans l’existence actuelle, comme une rose en
hiver; pourtant on ne peut les séparer réellement, car I’essence n’a
pas été avant I’existence, I’existence n’étant rien autre que I’essence
existante (AT, t.V p.164).

Les idées ont ainsi une réalité objective, qui est I’étre de la chose
représentée ®). Mais I’expérience nous montre que plusieurs de nos
idées (celle de chimeére, par exemple) n’ont pas de réalité objective.
En fait si essence et existence, crées toutes deux en méme temps
par Dieu, ne si disjoignent pas dans la réalité, le doute nous oblige
a les séparer dans notre pensée. Nos idées toutefois ne sont pas
toutes sur le méme pied; les unes sont innées, les autres sont ad-

1) Annuaire de la Soc. suisse de philosophie; I, pp 1—19.

%) Les citations de Descartes sont toutes empruntées a la grande édition de
Ch. Adam et P, Tannery, désignée par AT. La plupart de ces citations sont tirées
du tome IX (Méditations et Principes) et du tome V, pp 144—179 renfermant
I’entretien capital que, deux ans avant sa mort, Descartes eut avec le jeune Burman
(édité & part par Ch. Adam, Boivin 1937, Paris).

3) E. Bréhier, Histoire de la philosophie, t. 11. p. T4.



— 79 __

ventices ou encore factices. Les idées innées et leurs relations
intrinséques dirigent dés le début I’activité de notre pensée sous
forme implicite; elles s’explicitent progressivement en notions
simples et irréductibles (par exemple, pour penser il faut étre) et,
8’1l en est ainsi, c’est que les idées innées et leurs liaisons internes se
rapportent a des données immuables. Toutefois, si au sein du doute
radical ces liaisons ne sauraient se dissoudre, la question subsiste
de savoir si en fait elles sont réalisées dans un existant®). De la le
cagito, ergo sum.

Au sujet de ce dernier H.-L. Miéville dit que «dans un texte aussi
explicite qu’on peut le désirer »*) Descartes répondant a ses critiques
a trés nettement repoussé l'interprétation syllogistique du cogito,
parce qu’elle renfermerait un cercle vicieux. Et cependant dans son
entretien avec Burman, Descartes déclare expressément: la majeure
(tout ce qui pense existe) est teujours présupposée implicitement,
mais je ne sais pas toujours, expressément et explicitement qu’elle
précéde, et je connais ma conclusion avant, car je ne fais attention
qu’a ce que jexpérimente (je pense, donc je suis) et non de méme
sorte i cette notion générale (tout ce qui pense est). Il ne faut pas
séparer ces propositions universelles des cas particuliers, nous les
considérons dans ceux-ci (AT, t. Vp.147). Du reste la fin du passage
cité par M. Miéville exprime la méme pensée: « Mais au contraire
elle (c’est a dire la majeure) lui est enseignée de ce qu’il sent en lui-
méme, qu’il ne se peut pas faire qu’il pense, s’il n’existe» (AT,
t. IX pp.110—111).

La légitimité de douter de mon existence réside dans le fait que
mon corps fait partie de moi-méme; dés lors, si je doute, non de
I’essence ou de 'idée du corps, mais de I’existence de mon corps,
pourquoi ne pas douter, non pas de I'idée de mon moi que j’ai dans
ma pensée, mais de son existence? Le cogito réfute victorieusement
ce doute radical, en prenant pour objet lactivité méme de ma
pensée qui cherche et qui doute.

Si I'on se refuse a toute interprétation syllogistique du cogito,
ergo sum, peut-on allors donner a ergo le sens d’une implication, ou
d’une double affirmation, ou encore le faire disparaitre en disant:

2) Les notions simples «d’elles-mémes ne nous font aveir la connaissance
d’aucune chose qui existe ». Les Principes I, 10 (AT, t. IX p 29).
8} Article cité p. 13, note 4.



— 80 —

ergo sum cogitans? Mais ces diverses formules ne répondent pas au
mouvement de I’argumentation cartésienne.

En effet le « je pense, donc je suis » suppose au préalable « je doute,
donc je pense», par conséquent une double implication, c’est a dire une
suite d’intuitions. Si I’on propose la double affirmation «je pense et je
suis », quel sens alors donner a «et»? Si cette conjonction désigne
une multiplication logique, les deux propositions simples sont alors
vraies ou fausses en méme temps, ce qui n’est pas légitime, car on
peut concevoir un étre qui existe sans penser, tandis que l'inverse
est impossible. Si « et » marque I’addition logique, il a alors le sens
alternatif (et non disjonctif) de «<ou» et I'ou peut dire indifférem-
ment « je pense ou je suis; je souis ou je pense », I’une au moins des
deux propositions qui composent chaque alternative devant é&tre
vraie, mais les deux pouvant &tre vraies en méme temps. Seulement
le lieu de nécessité (pour penser il faut 2ire) est supprimé. Quant
a I’expression «je suis pensant», elle ne répond pas plus que «je
pense et je suis » au probléme posé par Descartes (est-ce que jexiste
réellement?), mais a la question suivante: mon existence étant admise,
que suis-je en train de faire? Ou encore: moi qui existe, de quel
attribut suis-je doué?

Reste le genre de certitude impliqué dans le cogito et le cercle
vicieux reproché a Descartes: les choses congues clairement et
distinctement sont vraies, parce que Dieu existe, et d’autre part nous
sommes assurés Dieu existe, parce que nous concevons cela fort
clairement et fort distinctement (AT, t. IX p. 189).

Remarquons d’emblée que le cogito n’est pas une premiére
application de la régle de 1a méthode (clarté et distinction de I'idée);
c’est lui au contraire qui la fonde. C’est pourquoi toutes les idées
et liaisons intrinséques d’idées quise manifestent a2 mon esprit attentif
avec la méme clarté et distinction sont au bénéfice de la méme
certitude (en particulier les axiomes prouvant I’existence de Dieu).
C’est uniquement lorsque, au cours de longues démonstrations
déductives, nous nous souvenons seulement de les avoir percues
clairement et distinctement que le doute peut survenir i leur sujet



— 81 —

(AT, t. IX p- 55°%) et p. 115). Il faut distinguer entre les axiomes et
la science (AT, t. IX p. 110). L’athée lui-méme posséde la certitude
propre aux axiomes et au cogito (AT, t.IX p.111) et §’il ne la posséde
pas quant a l’existence de Dieu, c’est parce qu’il est victime de
préjugés provenant des sens et de l'imagination, etc. et qu’il est
incapable sur ce point de vraie clarté et distinction (AT, t. IX p.109)7).

La certitude du cogito, il est vrai, peut &étre hyperboliquement
mise en doute (hypothése du malin génie, du Dieu trompeur); mais
c’est la un doute extravagant (Principes I, 7; tome IX). Personne en
effet ne peut concevoir comment un étre pensant, s’il n’existait pas,
pourrait étre perpétuellement trompé, puisque la tromperie s’exer-
cerait alors sur un néant d’étre.

Mais si Dieu ne peut me tromper sur ce point que jexiste, sitdt
et pour autant que je pense, il pourrait me tromper en profitant de
mes moments d’inattention et des défaillances de ma mémoire, me
faire souvenir que j'avais pergu clairement et distinctement un
rapport d’idées, alors qu’en réalité ce n’était pas le cas. Pour enlever
ce doute et montrer définitivement la vanité de tout doute extra-
vagant, il faut prouver l'existence de I’étre nécessaire parfait et
infini, auteur des essences et des existences concernant les &étres
finis®).

Cette preuve peut se résumer dans le syllogisme hypothétique
que voici: si quoi qu’étant fini et imparfait (puisque je doute), jai
en moi I'idée du parfait, Dieu existe, or en fait j’ai en moi l'idée
du parfait, donc Dieu existe. En effet je me sais imparfait, uniquement
par comparaison avec 'idée innée du parfait, implicite ou explicite

%) < Je me ressouviens d’avoir souvent estimé beaucoup de choses pour vraies
et certaines lesquelles, par aprés, d’autres raisons m’ont porté a juger absolument
fausses.»

7) «Quant a ceux qui nient avoir en eux I'idée du Dieu et qui au lieu d’elle
forgent quelque idole, etc., ceux-13, dis-je, nient le nom et accordent la chose.»

8) La pensée de Descartes sur cette question pourrait étre rendue de la fagon
suivante: notre raison, tout en se référant constamment au critéere de certitude
(clarté et évidence) pourrait, au cours du temps, varier dans ses appréciations sur
un méme donné, de méme que, tout en prenant pour norme le sentiment que nous
eprouvons, notre évaluation sur la pesanteur d’un méme objet varie, suivant
les moments, d’aprés 1'état ou 'activité de nos muscles. Un Dieu parfait et tout
puissant peut seul &tre le garant de I'immutabilité de notre raison dans son
activité au cours des instants successifs du temps, comme seul il a pu, par un acte
créateur assurer 'immutabilité des natures simples sur lesquelles s’exerce cette

6



— 8 —

et cette idée a forcément pour cause |’étre nécessaire, infini et parfait
qui ne saurait me tromper (AT, t. IX p. 36).

Quant a la question de préséance relative a la vérité du cogito
et a celle de I’existence de Dieu, elle ne conduit pas a un cercle
vicieux; car, comme Descartes ’affirme a diverses reprises (AT, t. IX
p.-122; entretien avec Burman t.V p.153 en haut), tout dépend de
la méthode employée (exposition ou invention). L’apparition des
vérités métaphysiques aura un ordre différent suivant le choix qui
est fait.

Si I’on pratique le doute méthodique, la premiére vérité qui
surgit et qui se suffit a elle-méme, c’est le cogito, ergo sum et
Paffirmation d’existence du moi qui se reconnait imparfait et con-
tingent. Si, au contraire, on choisit la méthode synthétique ou
d’exposition on prend pour base ['argument ontologique; on
recherche alors I’ordre intrinséque des raisons et I'idée du nécessaire,
de l'infini et du parfait se présente la premiére, puisque c’est grice
a elle et par comparaison que le mol se sait une créature finie,
imparfaite et contingente et c’est pourquoi Descartes peut dire:
«j'ai en quelque fagon premiérement en moi la notion de l'infini
que du fini, de Dieu que de moi-méme » (AT, t.IX p. 36).

La certitude pratique et immédiate du cogito est inébranlable,
car jamais personne n’a fait (et n’a congu que ’on puisse faire)
I’expérience de penser sans exister. Les relations intelligiblement
percues avec la méme clarté et distinction sont dé méme pratique-
ment assurées pour I’athée comme pour le croyant. Mais le cogito
ne nous donne pas la raison supréme pour laquelle il en est ainsi;
il nous incite seulement a la chercher et a découvrir en I’Etre
nécessaire et parfait, créateur et garant a travers le temps de ce
qu’il crée, la cause des irréductibilitées qui s’imposent en fait a notre
pensée.

activité. Le critére de certitude (clarté et évidence) tiré du cogito se suffit donc
entiérement a lui-méme, et c’est seulement l’identité de capacité — que posséde
I’entendement & évaluer le genre de réalité d’un existant (par exemple le «jex
a-t-il la consistance d’une image, d’'un réve ou d’une substance?) — qui a besoin
de la garantie divine, garantic gue est indispensable pour que nous ayoms
Iassurance de parvenir a une science certaine. L’athée ne peut pas sortir du
solipsisme de ses représentations, car les données sensibles sur lesquelles il
s’appuie sont trompeuses; c’est pourquoi il est incapable de fonder une science
certaine, c’est a dire objective.



. 83 —

Quelle que soit la valeur de ’argumentation de Descartes con-
cernant I’existence de Dieu, cette argumentation ne constitue pas

un cercle vicieux.
%

Sans doute, on peut comme Husserl et H.-L. Miéville (du
moins dans la critique qu’il m’adresse) le font, envisager le
«je pense, je suis», comme une intuition s’éclairant d’elle-
méme et ne nécessitant pas uns étude génétique. Mais si, comme
nous le pensons, les intuitions, dés leur apparition dans notre
vie psychique, ne se séparent pas de I’activité de juger, implicite ou
explicite, elles sont sujettes a étre faussées. De la s'impose a la
conscience réfléchie la nécessité de les étudier dans leur développe-
ment et de les vérifier. Dans ces conditions ’emploi du syllogisme
hypothétique nous parait plus que tout autre forme de raisonnement
apte a cette vérification. Ce genre de syllogisme est conforme, si non
a la lettre, du moins a l’esprit du cartésianisme. Il part d’une
hypothése portant sur un fait particulier (si je pense, je suis)
hypothése s’appuyant sur une intuition intelligible irréductible
(pour penser il faut étre). Cette hypothése et 'intuition sur laquelle
elle repose se vérifient instantanément du fait que, doutant je me
percois en activité de pensée et par conséquent existant forcément.
Dans «je pense, donc je suis» le donc se rapporte a la fois a I'intuition
de la condition d’une réalisation — condition nécessaire (pour penser
il faut étre), mais non suffisante— et a I’'intuition que cette réalisation
s’effectue dans I'acte méme de pensée que je fais en doutant.

G



	A propos du Cogito de Descartes

