
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 2 (1942)

Artikel: Wege der neueren Philosophie zu Martin Heidegger

Autor: Spiess, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wege der neueren Philosophie zu Martin Heidegger*).

Von Emil Spieß.

Die Philosophie Martin Heideggers läßt sich nur aus der Situation
der heutigen Zeit verstehen. Kein anderer hat dem Schicksal des
Diodernen Menschen in einem so geistreichen System Ausdruck
gegeben wie der Begründer der Existenzialphilosophie. Die Existenznot
der modernen Menschen soll aus letzten metaphysischen Gründen
erklärt werden. Wer so tief ins Leben greift, darf wohl auf Interesse
und Beachtung rechnen. Die Begeisterung in der akademischen
Jugend und die Bewunderung von Denkenden und Dilettanten kann
daher nicht verwundern. Heidegger hat die philosophische Formel

ie Unsicherheit des modernen Daseins geprägt. Wie die Situation
es Modernen Menschen das Ergebnis einer bestimmten Entwicklung

lst' So ist auch das Denken Heideggers aus ganz bestimmten
Tendenzen heraus gewachsen. Meine Aufgabe soll es sein, die Entwicklungs-
üuie aufzuzeigen, die zur Existenzialphilosophie führt. Ein solcher
Versuch läßt leicht den Eindruck erwecken, als ob ein Philosoph nur
aus den geistesgeschichtlichen Voraussetzungen erklärt werden soll.
° Se^r einerseits die Tatsache herauszustellen ist, daß kein Denker

^em Maße übergeschichtlich ist, daß er von allen Bedingungen
®eiöer Zeit unabhängig wäre, so ist anderseits ebenso entschieden

ervorzuheben, daß jeder kraftvolle Geist das Denken seiner Mitwelt

j PersÖnlich originale Formen zu prägen weiß. Meine Darlegung will
er nicht eine Analyse sein, welche Heideggers Existenzial-
°sophie in ihre historischen Komponenten auflöst, sie wollen

Ansätze, Tendenzen und Entwicklungsstufen aufzeigen,
eidegger hat wohl Entlehnungen gemacht, aber nicht um der ent-

nen Ideen selbst willen, sondern weil sie nach einiger Umbildung
geeignet erschienen, Schwierigkeiten seiner Problematik überbrücken
zu helfen.

Referat gehalten auf der Jahrestagung der Philosophischen Gesellschaft
anersdiweia in Einsiedeln am 15. Oktober 1942.



— 48 —

Der Ansatzpunkt der geistesgeschichtlichen Entwicklungslinie zur
Existenzialphilosophie wird im allgemeinen zu spät angesetzt. Sehr
richtig weist Hans Urs von Balthasar darauf hin, daß Heideggers
Grundthese „nur der konsequente Schlußstein einer langen Reihe
denkerischer Bestrebungen des 19. und 20. Jahrhunderts" ist, „welche
mit der Abwendung von der idealistischen Philosophie Fichtes,
Schellings und Hegels anhebt" (Stimmen der Zeit 1940, Seite 1). Nach
Heidegger ist es der Mensch allein, der Existenz hat, weil er sich des
Seins bewußt wird. Durch seinen Geist transzendiert der Mensch den
Bereich des reinen Seins und macht sich das Seiende zum Erkenntnisgegenstand.

Die Transzendenz über das Sein kann aber vom Standpunkt

des kompromißlosen Immanentismus aus nicht mehr als Sein

angenommen werden, sondern wird von Heidegger als Einbruch des

Nichts in das Sein aufgefaßt. In der überweltlichen Transzendenz
ist nur das Nichts. Der transzendierende, die Ordnung des Seins
überschreitende Geist ist daher das Piinzip der Endlichkeit, und weil
der Geist eminentes Sein ist, kann Heidegger auf Hegels Satz

zurückgreifen, wonach das Sein und Nichts zusammenfallen. Der Geist
erhält seine Bestimmung durch das Nichts.

Es handelt sich also zunächst um das Grundproblem von
Transzendenz und Immanenz. Heideggers Existenzialphilosophie ist ein
rückhaltloses Zuendedenken des Immanenzstandpunktes. Unter
diesem Gesichtspunkt ist seine Terminologie vom Menschsein als

Sein zum Tode, von der reinen Zeitlichkeit und Endlichkeit, von der
Angst und Furcht als Daseinsinhalt leicht zu verstehen. Mit fast
wollüstigem Radikalismus zieht Heidegger überall allerletzte
Konsequenzen. Ich werde später noch darlegen, wie er die Gedanken des

Positivismus, des Historismus und der Lebensphilosophie radikalisiert,
wie er besonders die Ideen von Kierkegaard, Dilthey, Husserl und
Scheler zu äußersten Extremen vorwärts treibt. Treffend
kennzeichnet Salcia Paßweg diese Haltung Heideggers: „Wir finden
in dieser Existenzialphilosophie, was die Selbsteinschätzung des

Menschen angeht, eine Steigerung, ein Zuendegehen idealistischer
Gedankengänge, welches schon fast zum Umschlag ins Gegenteil
führt: alles Sein ist nach Heidegger ja nur sinnvoll im Hinblick auf
das Dasein, sinnvoll also für ein Wesen, dessen Sinn seinerseits
wiederum nicht ausgewiesen ist. Der Sinn des Daseins ist ja — wie
Heidegger immer wieder sagt — seine Zeitlichkeit, das aber besagt
soviel wie: der Sinn des zeitlichen Daseins ist — es selber. Unter



— 49 —

solchen Voraussetzungen ist es aber nicht mehr eine logische
Notwendigkeit, sondern viel eher eine Frage der persönlichen
Einstellung, ob man noch von Sinn sprechen will oder nicht vielmehr
von Sinnlosigkeit" (Phänomenologie und Ontologie, Husserl-Scheler-

Heidegger, Straßburg 1939).
Um die Entwicklungsmomente der Existenzialphilosophie zu

verfolgen, läßt sich ein zweifacher Weg einschlagen: man kann vom
persönlichen Entwicklungsgang Heideggers ausgehen oder mehr
objektiv in der Geistesgeschichte die allmähliche Herausgestaltung
seiner Ideen feststellen. Ich gehe vom einen zum andern Weg und
frage zunächst: Wo und wie begann Heidegger zu philosophieren?
Er war Jesuitenschüler und ist sogar in den Orden eingetreten. Die
erste Beschäftigung mit der scholastischen Philosophie gab ihm das

Grundmotiv seines Denkens, auch als er Orden und Katholizismus
aufgegeben hatte: das Interesse an der Seinsfrage, an der Ontologie.
Die Scholastik gab ihm auch die erste Anregung, das Existenzial-
problem zur Zentralfrage seines Denkens zu machen. Der Kampf um
den Realunterschied von Essenz und Existenz wurde für ihn der erste
Ausgangspunkt seiner Ontologie. Die Lehre von der distinctio
rationis zwischen Wesenheit und Dasein bringt beide Sachverhalte

so nahe aneinander, daß das Aufgehen des Wesens im Dasein oder
des Daseins im Wesen in gefährliche Nähe rückt. Das ist von
besonderer Tragweite, wenn man bedenkt, daß beim esse subsistens,
bei Gott, Wesenheit und Dasein zusammenfällt. Indem Heidegger die
Idee vom esse subsistens auf den Boden der Immanenzphilosophie
stellt, wird das Menschsein zum Existenzsein überhaupt. Als
Heidegger die von ihm so abschätzend bewertete Scholastik hinter
sich hatte, schulte er sich bei Kant. Von ihm übernahm er den
Grundgedanken, daß alles Sein bloß im Erkanntsein besteht, daß also auch

das erkennende Subjekt nicht etwas von der Erkenntnis unabhängig
Reales sei. Indem er damit die Substanzialität der Seele preisgab,
bekam Heidegger auch die Bahn frei, um zu seiner Hauptthese
vorzustoßen, daß Existenz die Substanz des Menschen sei (Sein und
Zeit, Seite 314).

Indem Kant das Sein als Erkenntnis bestimmt, hat er dem Idealismus

die Grundlage geschaffen, um die Idee als absolute Form der
Wirklichkeit zu fassen. Das Göttliche ist nichts anderes als die
Selbstentfaltung der Idee in endlichen Bewußtseinsstufen. Diese Ordnung
der reinen Immanenz kann mehr statisch oder mehr dynamisch ge-

4



— 50 —

sehen werden: je nachdem die Blickrichtung mehr auf die absolute
Idee oder mehr auf den Werdeprozeß der zeitlichen Bewußtseinsstufen

fällt. Diese Grundspannung der idealistischen
Immanenzphilosophie besteht im Gegensatz: von Sein und Werden, von
Erkennen und Erleben, von Abstraktion und Wirklichkeit, von
Allgemeingiiltigkeit und Einmaligkeit, von Wesenheit und Existenz,
von Rationalismus und Voluntarismus. In Hegels System ist der
Wille neben dem alles beherrschenden Denken bedeutungslos. Die
Überbetonung der Wesensphilosophie beim Idealismus hat die
Existenzialphilosophie als Reaktion gezeugt. Es erhebt sich das

konkrete Leben der Existenz gegen das abstrakte Denken der reinen
Idee. Gegenüber Hegels Allgeist, der den Einzelmenschen zum
bedeutungslosen Nichts herabdrückt, erhebt sich der Einzelmensch, der
unwiederholbare, einzigartige Mensch, der Mensch der „Jemeinig-
keit" wie Heidegger sagt. Der Immanentismus des reinen Absoluten
wird durch den Immanentismus des reinen Relativen abgelöst.

Diese gegensätzlichen Richtungen überschneiden sich in Schelling.
In seinem Denken bricht sichtbar die Spannung aus zwischen
Rationalismus und Voluntarismus, zwischen Sein und Werden.
Schelling ist der Ausgangspunkt einer Bewegung, die von ihm den

Weg zum Historismus und dann schließlich zur sogenannten
Lebensphilosophie nimmt, dem Nähr- und Mutterboden der Existenzial-

philosophie. Schelling sieht nicht sosehr im Denken als vielmehr im
Drang des Erlebens das tiefste Prinzip der Wirklichkeit, und so
vollvollzieht sich schon bei ihm die Wendung vom Idealismus zur
Lebensphilosophie. Schelling versucht die Wirklichkeit in Analogie zur
Naturwelt in ihrer organischen Struktur zu erfassen. Und weil das

Wirkliche durch Wollen entsteht, sagt Schelling: „Wollen ist die

Grundlage aller Natur" (Werke II, 3 S. 207). Ausdrücklich erklärt
er, daß das Wollen die unbedingte Voraussetzung der Wirklichkeit
sei (Werke II, 3 S. 206). Dieser der Existenz zugrunde liegende Wille
ist unbestimmt, weil er noch keine Verwirklichung erfahren hat.
Weil er bestimmungslos ist, ist er auch wesenlos. Als bloße Vorwirklichkeit

ist dieser Wille ein Nichts! Wir sehen schon hier bei Schelling
jene Auffassung sich bilden, die zu Heideggers Verhältnisbestimmung
von Sein und Nichts geführt hat. Dem wesenlosen Grund entsteigt
nach Schelling durch intentionale Willensbewegung das Reich der
gegenständlichen Wesen. Da nun Wollen eine Bewegung ist, die vom
bloßen Können zur Verwirklichung schreitet, so darf der Wille in



— 51 —

der Verwirklichung nicht stehen bleiben, sonst würde er aufhören,
Wille zu sein. Er geht über in immer neue Bewegung, ist reine
Bewegung, ewige Bewegung. Diese ekstatische Art des Willens bei
Schelling hat Heidegger zu seinen Ekstasen des Daseins formuliert.
Eine weitere Folge der reinen Willensbewegung ist die Zeitlichkeit.
Hegels Ideenfolge ist rein logisch, daher zeitlos und adynamisch.
Die Willensbewegung der Verwirklichung ist Zeitlichkeit und daher
die Zeitlichkeit das Wesen aller Existenz. Auch damit ist eine der
wichtigsten Thesen Heideggers vorbereitet. Und wenn Heidegger die
Antithese von Subjekt und Objekt aus der Erfahrung der Wirklichkeit

ableitet und nicht als etwas Ursprüngliches, sondern als etwas
später sich Ergebendes darstellt, so sehen wir dafür die Parallele in
Schellmgs Versuchen, durch Bewußtseinsspaltung des Absoluten den

Gegensatz von Subjekt und Objekt zu erklären.
Ein weiterer Markstein am Wege zur Existenzialphilosophie ist

der Historismus. Darunter versteht man all die gewaltigen geschiehts-

philosophischen und geschichtsmethodologisehen Bemühungen des

19. Jahrhunderts, welche der historischen Forschung gegenüber der
naturwissenschaftlichen Weltanschauung und ihrem Gesetzesbegriff
den Eigenbereich exaktwissenschaftlicher Prinzipien sichern wollten.
Aus der Defensive trat der Historismus sehr bald in die Offensive,
indem er den Anspruch geltend machte, alleinige und absolute
Weltanschauung zu sein. So wurde die Theologie zur vergleichenden
Religionsgeschichte und die Philosophie zum Relativismus
verflüchtigt. Seine ersten Impulse empfing der Historismus vom Idealismus

Hegels und Schellings und vom Kampf gegen den naturwissenschaftlichen

Gesetzesbegriff. Hand in Hand mit dem Historismus
ging der Positivismus, der sich auf die einmalige aktuelle Tatsächlichkeit

festlegte. Die ersten unsicheren Versuche des Historismus sollten

später durch die Lebensphilosophie vertieft werden.
Unterdessen aber erstand von ganz anderer Seite her der große

Gegner der Ideenlehre Hegels, der zugleich auch ein wortgewandter
Künder des Existenzgedankens werden sollte: Sören Kierkegaard.
Er erfaßte den Widerspruch seiner Zeit, den Gegensatz von Rationalismus

und Leben- Er wollte das Denken, das sich in die Welt der
Wesenheiten verstiegen hatte, ins Leben zurückholen, und darum

trat er in den Kampf gegen die idealistische Spekulation. Der Gegensatz

zwischen der satten Alltäglichkeit des genießenden Bürgers und
dem lebensfremden Rationalismus ist ihm unerträglich. Darum will

4'



— 52 —

er nicht „phantastisch zu phantastischen Wesen reden" (Werke VI
S. 205), sondern als Existierender die menschliche Existenz ins volle
Leben zurückführen. Weg vom wesenhaften Schein zur konkreten
Wirklichkeit! Leben ist mehr als Essenz und Ratid! Mit beißendem
Spott wendet sich Kierkegaard gegen die übertriebene
Verstandesspekulation. Seine Existenz hat ihre Wurzeln in den weiten Gründen
des Irrationalen. Der Mensch, der in der idealistischen Spekulation
der Immanenz im Absoluten aufging, soll durch seine Verbindung
mit einem transzendent persönlichen Gott in seiner Einzelexistenz
die entscheidende Bedeutung erhalten. „Der Einzelne: das ist die
christlich entscheidende Kategorie; und sie wird auch für die Zukunft
des Christentums entscheidend werden" (Werke X S. 95). Das Interesse

um das eigene Leben ist das Entscheidende, „daß der Einzelne
sich selbst das Maß ist, weder mehr noch weniger" (Werke VI, S. 35).
Existenz ist „höchstes Interesse" (Werke VII S. 13) und „einzige
Wirklichkeit" (Werke VII S. 15). Existenz ist nicht bloß der Akt der
Wirklichkeit, sondern „sich selbst in Existenz verstehen" (Werke VII
S. 49). Ganz in diesem Sinne faßt Heidegger die Erkenntnis des

Menschseins als die einzige eigentliche Existenz.

Kierkegaard verlegt den Schwerpunkt der Weltanschauung von
der Absolutheit der weltimmanenten Idee in die menschliche
Einzelexistenz, die ihren letzten Sinn im Sein zu Gott erhält. Aber die

Bindung der Existenz an die transzendente Gottheit gelingt Kierkegaard

nicht vollkommen, weil er die aus der protestantischen Dogmatik
sich ergebende Spannung zwischen Natur und Übernatur, zwischen

Mensch und Christ nicht zu überwinden vermag. Innerweltliche
Existenz und transzendente Bestimmung bleiben ungelöste Gegensätze,

weshalb auch Kierkegaard sich zur irdischen Kultur ablehnend
verhält. Sein Vorstoß ins Transzendente ist nicht ein harmonisches
Wachsen aus der Natur in die Übernatur auf Grund der Analogia
entis, sondern ein Sprung ins Ungewisse. Der Philosoph, der diesen

theologischen Sprung nicht mitmachen wollte, blieb bei der von der
Wesenheit losgelösten reinen Existenz Kierkegaards stehen und hatte
keinen andern Boden mehr als die Existenz reinster, sinnloser
Relativität. Das war Heidegger, „der säkularisierte Kierkegaard", wie ihn
Fischer sehr treffend bezeichnet hat (Die Existenzphilosophie Martin
Heideggers XI). Darum ist auch der Erbe Kierkegaards in Gegensätze

auseinandergefallen; weil er die Spannung der Immanenzphilosophie
zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit aus dogmatischer Befangen-



— 53 —

heit nicht zu überwinden vermochte, mußte seine Existenz wieder in
ihre zwei Komponenten auseinanderfallen, wobei sich Heidegger auf
die absolute Endlichkeit und die dialektische Theologie auf die
übersteigerte Unendlichkeit festlegte (Delp, Tragische Existenz, S. 15).

Heidegger geht als Atheist ans Existenzproblem heran, Kierkegaard
als christlicher Lutheraner. Seine Existenz berührt sich philosophisch
ganz eng mit jener Heideggers, nur die transzendente Bestimmung
unterscheidet sie. Kierkegaards Existenz ist freie Subjektivität, ist ein
Akt der Entscheidung für oder gegen Gott, und diese Entscheidung
beruht auf blinder Wahl, die nicht von Gründen veranlaßt und geleitet
ist. Diese Wahl ist Leidenschaft, weil die Entscheidung die ganze
Existenz ergreift. Diese Wahl wird zur steten Zuständlichkeit des

Sichentscheidenmüssens. Die Entscheidung für Gott gelangt zu
keinem Besitz und keinem Zustand, sie muß stets Akt bleiben und
sich immer aufs neue stellen. So bedeutet die Wahl für Gott
beständiges Werden, immerwährende Ungewißheit, stetiges Wagnis.
Diese Entscheidung ist auch absolute Einsamkeit, weil nichts von der
Erfahrung der andern mir mitgeteilt werden kann, um mir die Wahl
zu erleichtern. „Der Mensch (ist) für Kierkegaard auch nur im
Sprung." Zwar nicht so, daß, wenn er einmal gesprungen wäre, er auf
einem festen Boden gelandet und dann gesichert im Sein wäre. Nein,
gerade dann ist er nicht mehr im Sein, wenn er sich gesichert glaubt.
Seine Bestimmung ist, nur im Sprung Sein zu haben, da er es nur
im akthaften Nacheinander der Selbstsetzung erwirken kann. Das

Sein ist nicht bloß im Werden des Selbst. Das Sein ist selbst dieses

Werden (W. Perpeet, zitiert bei de Waelhens, La philosophie de

Martin Heidegger). Kierkegaard erklärt ganz unzweideutig: „Die
objektive Ungewißheit, in der Aneignung der leidenschaftlichen
Innerlichkeit festgehalten, das ist die Wahrheit, die höchste Wahrheit,

die es für einen Existierenden gibt" (Kierkegaard, Werke VI
Seite 278).

Die Übereinstimmung des Existenzbegriffs beruht aber nicht nur
in der subjektivistischen Fassung der beiden Denker, sondern auch

im weiteren Ausdenken der Idee vom Dasein. Kierkegaard und

Heidegger unterscheiden eine echte und unechte Existenz. Die echte

Existenz ist bei beiden jene, die sich Rechenschaft über ihre Situation
gibt. Die unechte Existenz ist das Leben jener Menschen, die sich den
äußeren Notwendigkeiten materieller und animalischer Art
ausgeliefert haben. Heidegger nennt diese Existenz das „Man", Kierke-



— 54 —

gaard die „plebs". Der Unterschied besteht allerdings darin, daß bei
Heidegger echte und unechte Existenz als gegensätzliche Polarität
einander gegenüberstehen, während bei Kierkegaard die unechte
Existenz praktisch mit Nichtexistenz zusammenfällt.

Auch in der Ableitung der Schuld aus der Existenz zeigt sich eine
deutliche Berührung Heideggers mit Kierkegaard. In der Idee des

dänischen Denkers ist Existenz zugleich der höchste Wert und
zugleich auch die Sünde. Denn Sünde ist es nach Kierkegaard, wenn
der Mensch ein Selbst sein will. Das Sichfestlegen auf die endliche
Existenz ist Sünde, die Zustimmung zur Begrenztheit des Daseins.
Genau so faßt auch Heidegger die Schuld auf. Auch bei ihm ist die
Schuldhaftigkeit untrennbar mit dem Dasein verbunden und geht
jeder Verschuldung voraus. Diese Schuldhaftigkeit des Daseins kann
keinen Zuwachs, keine Verminderung und keine Unterbrechung
erfahren. Der Grundfehler, „die Erbsünde" des Daseins, besteht darin:
der Grund eines Seins zu sein, das vom Nichts begrenzt ist (Sein und
Zeit, S. 283, 284, 305, 306). Das Dasein, welches unter seiner Unvoll-
kommenheit und radikalen Begrenztheit leidet, hat Kierkegaard „die
Krankheit zum Tode" genannt. Das Dasein ist eine begrenzte
Existenz, die nur eigentliches Sein haben kann in der Bejahung ihrer
Begrenztheit, und darin besteht das Übel, das ist die Sünde nach

Heidegger. Ausdrücklich sagt er: „Das Dasein als solches ist schuldig"
(Sein und Zeit, S. 285, 286), und zwar ist es eine unüberwindliche
und untilgbare Sündhaftigkeit. Für Kierkegaard wie für Heidegger
besteht die Sünde im Willen, die Begrenztheit zu bejahen und zu
übersteigern, ein Wille, der unserm Sein wesentlich eigen ist. Der
Sünder Kierkegaards steht als Endliches der unendlichen Gottheit
gegenüber, der Sünder Heideggers als Endliches gegenüber dem

Nichts.
Und wiederum begegnet Heidegger Kierkegaard, wenn er

den Übergang des Menschen von der unechten zur echten Existenz
durch die Angst vollziehen läßt. Ausdrücklich erklärt der
Existenzphilosoph: „Am weitesten ist S. Kierkegaard vorgedrungen in der
Analyse des Angstphänomens" (Sein und Zeit, S. 190). Die Angst
bedingt nach Heidegger und Kierkegaard in entscheidender Weise die
Individualität der Existenz. Heideggers Existenz ist eine offene
Frage, Kierkegaard holt die letzte Gewißheit der Existenz im Glauben.
Der Mensch Heideggers begegnet nur sich selbst (A.Vogt, Das Problem
des Selbstseins bei Heidegger und Kierkegaard, S. 12), der Mensch



— 55 —

Kierkegaards durchbricht die Transzendenz und begegnet Gott.
Kierkegaards Selbstsein ist Hingehaltenheit vor Gott — Heideggers
Existenz ist „Hingehaltenheit ins Nichts", wie er in seiner Schrift
„Was ist Metaphysik?" ausdrücklich sagt (S. 20). Heideggers Mensch
ist absolut isolierte Existenz, und dieses Dasein ist „Geworfenheit",
wie er selbst sehr folgerichtig formuliert hat. „Das ,Wer' des ,warf'
liegt im Dunkel, damit des Menschen Woher und Wohin" (Vogt,
S. 12). Konsequenter Immanentismus muß sich dem Woher und
Wohin verschließen. Es bleibt schließlich nur der Augenblick, von
dem alles abhängt. Auch Kierkegaard kennt den Ernst des Augenblicks.

„Das ganze Dasein ängstigt mich, angefangen von der kleinsten
Mücke bis zu den Geheimnissen der Inkarnation; ganz ist es mir
unerklärlich, am meisten ich selbst; ganz ist es verpestet, am meisten
ich selbst" (Tagebücher I S. 349). Auch Kierkegaard stellt den
Menschen vor das Nichts, aber es ist das Nichts der Kreatur vor der
Gottheit. Er sieht in der Gesellschaft seiner Zeit zwei Extreme, die
er zur Besinnung auf die Existenz zurückführen will: die im
Ideologischen verstiegenen Rationalisten will er zum Leben bringen, und
die in gemütlicher Behaglichkeit dahinbrütende bürgerliche Lebewelt
will er durch Angst aufrütteln, indem er ihnen das Letzte der Existenz
aufzeigt. Die Angst stellt den Menschen vor das Nichts. Das ist ein
Grundthema bei Kierkegaard und bei Heidegger, nur mit
verschiedener Betonung, beim einen in transzendenter, beim andern in
immanenter Sinngebung. Auch Heideggers „Sein zum Tode ist wesenhaft

Angst" (Sein und Zeit, S. 266). Indem Kierkegaard sich in die
Lebensfülle der menschlichen Existenz stellt zum Kampf gegen
Rationalismus und Plattheit, ist er der erste Existenztheologe und
Existenzphilosoph geworden (Fischer VIII). Heidegger hat der
Weltanschauung Kierkegaards den Charakter einer philosophischen
Doktrin gegeben. Aus der Existenzanschauung des Theologen bat er
ein eigentlich philosophisches System geformt.

Wie Kierkegaard vom Denken weg ins Leben flüchtete und die
Endlichkeit des Lebens in der Unendlichkeit überwinden möchte, so

hat auch Nietzsche dem Intellektualismus den Krieg erklärt und sich

für das aktive Leben eingesetzt. Aber Nietzsches Mensch ist ein
Kämpfer reiner Diesseitskultur, mit dem Fortschrittswahn der
Aufklärung belastet, er anerkennt keine Angst und Spannung zwischen
Endlichkeit und Unendlichkeit. Seine Existenz will Optimismus sein.

Darum gehört Nietzsche nur nebenbei in die Entwicklungslinie, die



— 56 —

zu Martin Heideggers tragischer Existenz führt. Sein „Wille zur
Macht" kennt keine Lebensangst. Wohl bezeichnet sich Nietzsche als
den ersten tragischen Philosophen, aber seine „dogmatische Wertung
des Lebens" (Simmel, Schopenhauer und Nietzsche, München 1928,
Kap. 8) ist nicht das „Sein zum Tode" im Sinne Martin Heideggers.
Daß Nietzsche im Optimismus des Ringens um den Übermenschen
zerbrechen mußte, das ist allerdings tragisch. Nietzsches Existenz
ist tragisch, aber nicht seine Lehre. Heidegger und Nietzsche berühren
sich am stärksten in ihrer Haltung zum religiösen Problem. Nietzsches
Denken steht beständig unter dem Druck der religiösen Frage, die

zu meistern er mit unermüdlicher Hartnäckigkeit immer neue
Versuche unternahm. Der letzte Gesichtspunkt von Heideggers
Existenzialphilosophie ist die völlige Emanzipation von jeder the-
istischen Hypothese. Die Tendenz von Heideggers Denken geht dahin,
zu zeigen, daß es kein philosophisches Gottesproblem gebe, keinen
philosophischen Ansatzpunkt eines Seins zu Gott. Eine solche Tendenz

spricht man nicht ausdrücklich in Worten aus, man bleibt stumm, weil
über etwas, das überhaupt nicht ist, auch nicht gesprochen wird.
Heideggers Philosophieren ist der glänzende und scharfe Ausdruck
eines Nihilismus bedingungsloser Resignation. Nietzsche will den

Nihilismus überwinden, Heidegger bejaht ihn.
Ein dichterischer Ahner und Vorauskünder der aufkeimenden

Ideen der Existenzialphilosophie war R.M.Rilke, der aus dem Erlebnis
der Endlichkeit gestaltet und in seinem „Stundenbuch" so oft den

Gedanken vom „eigenen Tod" aufnimmt. Hans Urs von Balthasar
meint: „Es gibt kaum einen theologischen Satz oder Begriff
Heideggers, dem bei Rilke nicht ein poetisches Symbol entspräche.
Der Gedanke, daß die Endlichkeit als solche das Positive sei, hat sich

bei ihm vom engeren lebensphilosophischen Hintergrund abgelöst
und in einer unabhängigen Philosophie der „Existenz"
verselbständigt. „Uns, den Vergänglichsten", sagt die 9. Duineser Elegie,
„trauen die Dinge ein Rettendes zu": weil wir zeitlicher, endlicher,
nichtiger sind als das bloße Sein, können wir es begreifen und in
Geist verwandeln" (Stimmen der Zeit, 1940 S. 3).

Den stärksten Stoß gegen Rationalismus und Wesensphilosophie
führte der Historismus des ausgehenden 19. Jahrhunderts. Der Kampf
um die wissenschaftliche Eigenart der Geschichte führte zur
Behauptung des Konkreten gegenüber dem Abstrakten und verfocht
den Singularismus gegenüber dem Universalismus. So wurde selbst



— 57 —

die Gültigkeit der Logik aufgelöst. An ihre Stelle trat das Einfühlen
in einmalige, unwiederholbare Sachverhalte. Der mäch tigeWortführer
der historischen Einzelexistenz war Dilthey. Kierkegaards Existenz

war transzendent bestimmt, denn er kam von der übernatürlichreligiösen

Glaubensauffassung her — Diltheys Existenz ist absolute
Endlichkeit — er kam vom historischen Evolutionismus her. Er
vollzog den entscheidenden Schritt von der Idee zum Erlebnis, vom
Immerwährenden zum Einmaligen, vom Rationalen zum Irrationalen.
Dilthey ist der Begründer und ausgesprochene Vertreter des histori-
zistischen Intuitionismus (Moog, Die deutsche Philosophie des

20. Jahrhunderts, Stuttgart 1922, S. 61). Er besaß eine ganz eigenartige

Gabe, die Individuen zu erfassen und sie der Gesamtheit eines

Kulturzusammenhanges einzuordnen. Wiewohl Dilthey den
transzendentalen Idealismus und den Positivismus stark bekämpft, ist
er in gewisser Hinsicht doch als Ausläufer des Positivismus zu
bezeichnen, indem er die Metaphysik verwirft und allein von der
inneren Erfahrung ausgehen will. Aber zwischen dem Erfahrungsbegriff

Diltheys und dem der Positivisten ist ein ganz fundamentaler
Unterschied. Die Erfahrung ist nach Dilthey nicht Sinneserfahrung,
sondern inneres psychisches Erleben. Diltheys Lieblingsprinzip ist
der Satz: Individuum est ineffabile.

Spranger kennzeichnet sehr richtig den Standpunkt Diltheys, wenn
er schreibt: „Es war in ihm eine positivistische Ader, die auf Erkenntnis

drang, auf kühle Gesetzlichkeit, Zusammenhang, Relation, ja
Systematik. Und so suchte er in der Individualität das ihr eigene
Gesetz, die bleibende Struktur, gleichsam die persönliche Kristallisationsform

(Spranger, Wilhelm Dilthey, Monatshefte der Comeniusgesell-
schaft, N. F. Bd. 3 S. 197 ff.). Das navra qeI des Heraklit ist das Alpha
und Omega des geschichtlichen Denkens bei Dilthey. Ernst Troeltsch

sagt von ihm: „Er wurde selbst zu einem historischen Kopfe von
ungewöhnlicher Feinheit, Universalität und Kenntnisfülle, und seine
wesentlich ideologische Geschichtsauffassung trat zugleich auf Grund
ihrer Schätzung des Individuellen, Unterbewußten, Irrationalen und

Vielspältigen als Lebensphilosophie gegenüber der abstrakten
Geistesphilosophie eines Kant und Hegel in einen scharfen Gegensatz, der ihn
dauernd zum Feinde insbesondere des Hegeischen Monismus derWerte
wie des dialektischen Rationalismus seiner Methode gemacht hat
Immer wieder fallen die Elemente seiner Denkweise auseinander, der
individualisierende und deutende Irrationalismus und der kausal-



— 58 —

genetische Rationalismus. Der Versuch, beides in die Unmittelbarkeit
des Erlebens hineinzunehmen und wie eine begriffliche unmittelbare
Anschauung hinzustellen, ist der Natur der Sache nach nur in
allgemeinen Erörterungen möglich. Bei jedem Versuch der Ausführung
bricht beides auseinander, kommt vor allem das kausal-genetische
Begreifen zum Übergewicht über die individuell-intuitive Deutung"
(Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme, S. 518).

Das Ich des Denkens wird nur von einem erfaßt, und so ist auch
die dem Denkenden gehörende Welt nur eine einmalige, unmittelbare.
Zu diesem Singularismus bekennt sich auch Troeltsch, wenn er in
seinem Werk „Der Historismus und seine Überwindung" schreibt:
„Das führt schließlich auf das Letzte und die Hauptsache, die freilich
in der außerdeutschen Wissenschaft nicht so stark empfunden zu
werden pflegt wie bei uns: auf den alles Historische beherrschenden

Begriff der Individualität. Das Historische ist nicht eine Trübung und
Einschränkung von etwas Allgemeinem und überall Gleichem, aber
auch keine beständige Mischung und Neuverbindung elementarer
psychischer Kräfte, wobei sich eine allgemeine Richtung auf ein
rationales oder naturgemäßes Endergebnis andeutete. Es ist vielmehr
die unberechenbare und unvergleichbare Fülle immer neuer
eigenartiger und darum individueller Tendenzen. Sie entstehen aus
unbekannten Tiefen in originalen Durchbrüchen und in jedesmal besonderen

Situationen. Sie wirken sich jede auf eigene Weise aus und
reihen sich auch ihrerseits in ihrer Auswirkung immer neue
individuelle Umformungen aneinander, bis ihre Kräfte versiegen, oder
sie als Stoff und Komponente in neue Bindungen eingehen. Das ist
das allgemeine Gesetz der Geschichte, daß die göttliche Vernunft
oder das göttliche Leben in der Geschichte sich in immer neuen und
immer eigenartigen Individualisationen offenbart und ebendeshalb

überhaupt nicht auf Einheit und Allgemeinheit, sondern auf
Steigerung jedes individuellen Lebenskreises zu seinen reinsten und
höchsten Möglichkeiten in sich selbst abzielt. Dieses Gesetz vor allem
macht es unmöglich, das Christentum als Einheit und Ziel der
historischen Kräfte zu bezeichnen; es macht es insbesondere unmöglich,

das Christentum selber als etwas anderes zu fassen denn als eine
historische Individualität" (Troeltsch, Der Historismus und seine

Überwindung, S. 68).
Auf Grund seiner Lehre vom beständigen Fluß des geschichtlichen

Lebens und Wesens erklärt Dilthey: Geschichte kann nicht wesens-



— 59 —

mäßig erfaßt, sondern nur gedeutet werden, d. h. durch Nachfühlen
und Nacherleben der Entwicklung verstanden werden. Dieses
Nacherleben soll zum Verstehen vertieft werden. Das Ziel des Verstehens
aber ist nicht ein Begriff und ein Begriffssystem, sondern es sind

intuitionsmäßige Typenbilder. Der verstehende Historiker erzielt,
sofern er sich nur selbst versteht, etwas, was sich als wissenschaftliche

Begriffsbildung überhaupt nicht mehr formulieren läßt. „Leben ist
nur für Leben. Die geschichtliche Wirklichkeit ist eine in ihren Tiefen
unbegreifliche und unser Denken übersteigende Realität. Sehen

lassen sie alles" (Dilthey, ohne nähere Angaben zitiert bei Stein,
Der Begriff des Geistes bei Dilthey, Bern 1913, S. 89). Eine
wissenschaftliche Wahrheit ist nach Dilthey in der Geschichte nie zu
erreichen. Die Typenwirklichkeit bedarf daher keiner begrifflichen
Umformung, sie wurzelt in einem atheoretischen Verstehen. „Das
geschichtliche Wissen ist eine Schöpfung des Geistes, welche über das

urkundlich Gegebene hinausgeht" (Dilthey, ohne nähere Angaben
zitiert bei Stein, S. 89). Das Verstehen faßt Dilthey als Miterleben
des Erlebnisprozesses auf, und nur die Anschauung des werdenden
Lebens selbst kann uns den Geist seinem Wesen nach verständlich
machen (Stein, S. 90). Alle Begriffsbildung in der historischen
Forschung darf dem Forscher nur Mittel sein, nie ein Ziel. Die her-
meneutische Gewißheit tritt an die Stelle der wissenschaftlichen

Wahrheit; Treue im Abbilden hat der Historiker zu erstreben. „Das
Geschichtswerk ist ein Abbild, dessen Urbild die Typenwirklichkeit
ist. Dies Werk ist selbst Erlebnisausdruck, selbst ein Stück objektivierten

Lebens. Seine Sätze sind Ausdruckssätze. Und so fällt es, wie
aller Erlebnisausdruck, nicht unter die Beziehung von wahr und
falsch, sondern unter die von Wahrhaftigkeit und Unwahrhaftig-
keit. Beurteilt wird am Werke des Historikers die hermeneutische

Grundkonzeption. In der Kritik richtet sich nicht Wahrheit gegen
Falschheit, sondern Verstehen gegen Verstehen, reichere oder tiefere
historische Erfahrung gegen geringere oder flachere" (Stein, a. a. 0.
S. 92). Aus Diltheys Lehre, wonach nicht Begriff gegen Wirklichkeit
steht, sondern nur besseres Verständnis gegen weniger besseres
Verständnis in Frage kommt, läßt sich ohne weiteres Heideggers
Auffassung ableiten: man begreift nur das, was man ist, und man ist nur
das, was man begreift. Sein und Erfassung des Seins sind demselben
Kreis eingeschlossen und stehen in stetiger Wechselwirkung. Er-



— 60 —

kenntnis ist nicht eine von der Existenz unabhängige Fähigkeit,
sondern ist die Funktion der Existenz.

Krakauer bezeichnet sehr richtig Dil they als einen Fanatiker des

Antiintellektualismus, der mit Henri Bergson in mancher Beziehung
übereinstimme (Krakauer, Diltheys Stellung zur theoretischen
Philosophie Kants. Phil. Diss. Erlangen 1912, Breslau 1913, S. 28).
Er weist auch nach, daß Diltheys Ausgang von der inneren Erfahrung
einem Widerspruch unterliegt (Krakauer, a. a. 0. S. 29). In der inneren
Erfahrung treffen die verschiedenartigsten geistigen Betätigungen
zusammen. Wie sollen sie nun im System Diltheys logisch
ausgeschieden werden? Dilthey macht sich die Sache einfach, indem er der
innern Erfahrung gleich die höhere Realität zuerkennt und sie für
die Sache selbst erklärt. Er legitimiert das Verstehen und das Erleben
als allein berechtigtes Erkenntnisprinzip damit, daß das Erlebnis
unmittelbare Wirklichkeit sei. Die Bürgschaft dafür, daß die
unmittelbare Wirklichkeit zugleich die wahre Wirklichkeit sei, gibt uns

Dilthey wiederum durch das Erlebnis. So bewegen sich seine
erkenntnistheoretischen Auffassungen in einem stetigen Zirkel. In
seiner Studie über Dilthey schreibt Spranger: „Ihn führte das

Erleben, nicht eine Begriffsarchitektonik zur Philosophie, aber von der
Armut der Philosophie fand er sich wieder zurückgetrieben zum
Leben: jede Formel zerstört Zuletzt deckt doch kein Begriff den

lebendigen Strom der geistigen Welt. Keine Analyse gibt die unteilbare

Einheit wieder, die wir meinen und in uns selbst mit origineller
Kraft wirksam fühlen. Hegels begriffliche Zuversicht war der Tod
der Philosophie: wir müssen jedem letzten Wort mißtrauen: das

Erlebnis ist das Volle und Ganze — jede Systematisierung zerreißt
dieses zarte Gewebe. Und so breitete Dilthey über jede seiner
Darstellungen den feinen Duft, der uns berauscht, aber die Umrisse, die
wir schon klar zu schauen meinten, wieder verschwimmen läßt. Das

Verhältnis von Philosophie und Leben ist die Stätte seines eigensten
Kämpfens, seiner tiefsten Erfahrungen" (Spranger, Wilhelm Dilthey,
Monatshefte der Comeniusgesellschaft, N.F. Bd. 3, S. 197ff.).

Das ist auch das erste Anliegen und die geistige Haltung
Heideggers. Sein Erkenntnisbegriff, der sich entschieden von den
Naturwissenschaften und der Wesensphilosophie abwendet und sich

nur an der Wirklichkeit des Menschen orientieren will, steht in
engster Beziehung zur Idee des Verstehens bei Dilthey. Es ist daher
auch nicht zu verwundern, wenn Heidegger sich öfter mit dem geist-



— 61 —

reiAen Wortführer des Historismus auseinandersetzt. Diltheys
Leitgedanke ist: Verstehen aus dem Ganzen. Das Leben bildet in der
Abfolge durch Geschlechter und Entwicklungsperioden einen inneren
Zusammenhang. Die einzelne Lebensäußerung ist immer eine
Erscheinung des Lebensganzen. Für Dilthey hat jede Lebensäußerung
eine Beziehung zum Gesamtzusammenhang. Die vage innere
Erfahrung des Subjekts wird durch den Vergleich vertieft. In der
Tätigkeit des Vergleichens eröffnet sich Dilthey der Weg zu den
Objektivationen. So wird dann das Erleben zum Verstehen. Dilthey
erhebt die Intuition zum Prinzip des Begreifens, und seine Intuitionslehre

ist der Kern seiner ganzen Philosophie und daher auch seiner
historischen Methodenlehre. Das Wesen des Erlebnisimpulses besteht
darin, nur in Beziehung zu einem entsprechenden anderen
aufzutreten. Wenn dann der Erlebnisimpuls zum Erlebnisanderen, das

ihm widersteht, hinausgreift, dann neigt er zu einem Objektiven und
wird zu einem Organ, das Lebenswirklichkeit aufzufassen vermag
(Stein, Der Begriff des Geistes bei Dilthey. S. 19—25). Aus dem
Erlebnis entsteht so das Verständnis. Eine Kulturerscheinung wird
durch eine andere derselben Epoche erklärt. Durch den Philosophen
versteht er den Dichter, das religiöse Denken spiegelt sich ihm in der
Kunst wider. Kunst und Religion erklären sich gegenseitig. Die
Politik kann nur verstanden werden aus den wissenschaftlichen Ideen
einer Zeit, und die Wissensdhaft wieder kann nur beurteilt werden
auf Grund der gesellschaftlichen Verhältnisse. Auf diese Weise will
Dilthey eine lebendige, eine echt mensAliche GesAichte konstruieren.
Den MensAen des Mittelalters, den MensAen der Renaissance usw.
suAt er zu erfassen.

Der fundamentale UntersAied nun, den Dilthey bei den Typen
der versAiedenen Kulturepochen feststellt, ist ein neues Bewußtsein.
Das durA die Außenwelt Gegebene ersAeint der neuen Kultur in
einer anderen Weise, und ein gänzlich neues Leben bildet siA. Dieses

neue Leben findet seinen mannigfaltigen AusdruA in der Philosophie,
in der Kunst, in den Gesetzen und in den gesellsAaftliAen Beziehungen

(Groethuysen, La Philosophie Allemande au XIXe siècle, Paris
1912, S. 12/13). «Et comme ces relations ne sont jamais fondées dans

une seule-des facultés que nous efforçons de distinguer en envisageant
l'âme humaine, mais que c'est toujours l'homme pris dans son entier
qui vit et qui réagit, nous revenons à la méthode historique de

Dilthey qui consistait à vouloir saisir les manifestations humaines



— 62 —

comme ressortant de l'ensemble des données vitales". Nach Dil they
entspringen alle Menschen dem gleichen Lebensgrunde, und so ist
Leben die Einheit von allen. Heidegger nennt das das „Mitsein" (Sein
und Zeit, S. 120 und 384). Die Erkenntnis seiner selbst ist nach

Dilthey unlösbar gebunden an die Erfahrung unserer Einheit mit den
anderen. Wenn nun mein Leben zugleich unser Leben ist, so kann
durch Einfühlung das Verständnis gewonnen werden.

Der Erlebnisbegrilf, den Dilthey aus der Geschichte geformt hat,
soll Grundorgan aller Geisteswissenschaften werden. Auf
philosophischem Gebiete hat sich Dilthey zeitlebens damit abgemüht, den
Geisteswissenschaften einen selbständigen Geltungsbereich zu sichern.

In seiner „Einleitung in die Geisteswissenschaften" will er die
systematischen Geisteswissenschaften empirisch vertiefen „durch ihren
Zusammenschluß und Rückgang in eine psychologische Grundwissenschaft"

(Stein, Der Begriff des Geistes bei Dilthey, Diss. Freiburg
i. Breisgau, Bern 1913, S. 3).

Dilthey geht von phänomenologischen Prinzipien aus. Die
Unterscheidung der Außenwelt vom eigenen Selbst soll als fundamentale
Tatsache seiner Philosophie gelten. Die Unterscheidung zwischen Ich
und Außenwelt aber wird weder begrifflich erkannt noch vernunftgemäß

erschlossen, sondern sie wird erlebt. „Sie entspricht nicht dem

Verstände, sondern der Totalität unseres Lebenszusammenhanges"
(Stein, a.a.O. S. 12). Erkennen ist für Dilthey nichts anderes als der
Ausdruck des triebhaften Willens. Diese Auffassung verbindet ihn
mit Bergson und mit Heidegger. Die auseinanderdrängenden Triebe
des Menschenwesens erfahren im Zusammenstoß mit den täglichen
Geschäften die Außenwelt. In seiner interessanten Arbeit: „Beiträge
zur Lösung der Frage vom Ursprung unseres Glaubens an die Realität
der Außenwelt und seinem Recht" (Sitzungsberichte der königl.
Preußischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin 1890) geht
Dilthey von folgenden Erwägungen aus: „Ich habe einen Bewegungsimpuls,

der der Bewegung eine von mir erwartete Bestimmtheit
verleiht. Tritt nun die erwartete Bewegung nicht auf, sondern an ihre
Stelle eine Druckempfindung, so erfahre ich einen Widerstand, eine
Hemmung meines Impulses. Dabei geht der Impuls nicht unter,
sondern bleibt bestehen, eine Spannung durchfurcht jetzt mein
Bewußtsein, mein Wille erfährt so ein von ihm Unabhängiges, und
das ist eben die Außenwelt. Infolge dieser Widerstandserfahrung
setze ich nun ein Objekt. Was ich damit setze, ist dynamisch, lebens-



— 63 —

mäßig wie mein Impuls; es tritt als Kraft in meinem Bewußtsein
auf, wie der Impuls; es hat dieselbe Kernhaftigkeit wie er. Diese

lebendige, dynamische Erfahrung von Impuls und Widerstand ist
nun der erste Keim vom Ich und Welt; auf ihr, unmittelbar oder

mittelbar, beruht mein Glaube an die Realität der Außenwelt
Diese Dualität stellt gewissermaßen die Urzelle des geschichtlichen
Menschen dar" (Stein, Begriff des Geistes bei Dilthey, Bern 1913,
S. 17f.). Um den Menschen als Mittelpunkt der Geschichte zu
verstehen und zu begreifen, müssen die Tatsachen des Bewußtseins durch
eine beschreibende Philosophie zu einer Einheit zusammengefaßt
werden. Realität ist nach Dilthey nur in der inneren Erfahrung
gegeben: „Das, dessen ich innewerde, ist als Zustand meiner selbst
nicht relativ, wie ein äußerer Gegenstand. Eine Wahrheit des äußeren

Gegenstandes als Übereinstimmung des Bildes mit der Realität
besteht nicht, denn diese Realität ist in keinem Bewußtsein gegeben
und entzieht sich also der Vergleichung. Wie das Objekt aussieht,

wenn niemand es in sein Bewußtsein aufnimmt, kann man nicht
wissen wollen. Dagegen ist das, was ich in mir erlebe, als Tatsache
des Bewußtseins für mich da, weil ich desselben innewerde. Unser
Hoffen und Trachten, unser Wünschen und Wollen, diese innere Welt
ist als solche die Sache selber" (Einleitung in die Geisteswissenschaften,

S. 394).
Das individuelle Bewußtsein vermag durch das Verstehen die

fremde Individualität zu objektiver Erkenntnis zu bringen. In dem

Vorgang des Verstehens kann ein kontrollierbarer Grad von Objektivität

erreicht werden, wenn die Lebensäußerung bestimmt
umschrieben ist und immer wieder auf sie rekurriert werden kann; der
tiefste Grund, warum das Verständnis uns zu den Objektivationen
führen kann, ist die Gemeinschaftlichkeit der Menschen, die
allgemeine Menschennatur (Dilthey, Die Entstehung der Hermeneutik,
Philosophische Abhandlungen, Tübingen, Freiburg i. Br., Leipzig
1900, S. 192—207). Das Erleben ist nur ein Erfassen von einem
Einmaligen, das Verstehen aber sprengt die Grenzen des Individual-
erlebnisses. Die individuellen Unterschiede des psychischen Erlebnisses
sind nur graduell verschiedene Seelenvorgänge. Indem das Verstehen
den Individualitätencharakter ablegt und sich in ein historisches
Milieu versetzt, kann es bestimmte Seelenvorgänge stärker betonen
und andere zurücktreten lassen und vermag dadurdi eine
Nachbildung des fremden Lebens hervorzubringen (Dilthey, Der Aufbau der



— 64 —

geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Berliner Akademie
der Wissenschaften, 1910 S.75—76). „Dieser Erlebniszusammenhang
ist nicht eine Summe oder ein Inbegriff aufeinanderfolgender
Momente, sondern eine durch Beziehungen, die alle Teile verbinden,
konstruierte Einheit" (Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt,
S. 70/71).

Durch seine Strukturlehre versucht Dilthey die Einheit des
Lebens in dem Reichtum der koexistierenden und aufeinanderfolgenden

Zustände zu erfassen. Nur durch die Teile erfassen wir nach

Dilthey das Lehensganze. Allen Beziehungen des Lebens ist es eigen,
über sich hinauszuweisen. „In diesem Gleiten von Bezug zu Bezug
entwirrt sich uns der Rhythmus der koexistierenden Zustände, die
Querschnittseinheit der Struktur. Aber nicht nur aufeinander weisen
die einzelnen Funktionen, sondern auch in die Tiefendimension.
Etwas im Lebensbezug weist zurück auf frühere Lebensbezüge, die
ihm, wenn auch durch lange Zeiträume von ihm getrennt, vermöge
ihrer Bedeutsamkeit verbunden sind. Ein anderes Moment wieder
weist in die Zukunft. Wenn dann, in diesem Fortgezogenwerden,
eine Anschauung von der Totalität des Lebens sich bildet, so ist es

wiederum diese, welche, wie ein Grundzug, durch alle Stufen der

Lebensentwicklung hindurchgeht" (Stein, Der Begriff des Geistes bei

Dilthey, Bern 1913, S. 33). Die Glieder des Lebenszusammenhanges,
die Beziehungen der einzelnen Züge sind im Lebenszusammenhang
selbst enthalten, sind immer erlebbare Elemente, die uns ohne jede
Abstraktion oder Bildform zur Auffassung des Ganzen führen. Das

Lebensideal oder das Lebensganze ist aber nicht als eine ratio zu
verstehen, die von der Gesamtheit der Entwicklung losgelöst erfaßt
werden könnte, sie ist erst mit der Entwicklung und in der
Entwicklung verständlich. „Es ist eine Flamme, kein Sein, Energie, nicht
Entität Jeder Moment der Entwicklung spricht davon auf seine

besondere Art. Und nur in der Gesamtheit der Momente haben wir
es ganz" (Stein, a.a.O. S.41). Dieser Wirkungszusammenhang ist in
den bleibenden Produkten des geschichtlichen Menschen gegeben und
unterscheidet sich vom Kausalzusammenhang der Natur dadurch,

„daß er nach der Struktur des Seelenlebens Werte erzeugt und
Zwecke realisiert; und zwar nicht gelegentlich, nicht hier und da,
sondern es ist eben die Struktur des Geistes, in seinem
Wirkungszusammenhang auf der Grundlage des AufFassens Werte zu erzeugen
und Zwecke zu realisieren"(Frischeisen-Köhler,Wilh. Dilthey als Philo-



— 65 —

soph, Logos III.1912, S. 47). In diesem Zusammenhang von Leistungen
entwickelt sich nach Dilthey die Geschichte. Das geschichtliche Leben
ist schaffend tätig durch Produktion von Gütern und Werten, und
die Begriffe von den Gütern und Werten sind die Reflexe des

geschichtlichen Schaffens. „Die Träger dieser selbständigen Schöpfung
in der geistigen Welt sind die Individuen, Gemeinschaften,
Kultursysteme, in denen die einzelnen zusammenwirken. Das Zusammenwirken

der Individuen ist dadurch bestimmt, daß sie zu Realisierungen

von Werten sich Regeln unterwerfen und sich Zwecke setzen.
So ist in jeder Art des Zusammenwirkens ein Bezug des Lebens, der
mit dem Wesen des Menschen zusammenhängt und die Individuen
miteinander verbindet, gleichsam wie ein Kern, den man nicht
psychologisch erfassen kann, der aber in einem jeden solchen System

von Beziehungen zwischen Menschen sich äußert. In den Individuen
verläuft primär ein solcher Wirkungszusammenhang. Aber diese

Individuen sind Kreuzungspunkte von Beziehungssystemen, deren
jedes ein dauernder Träger von Wirken ist. Dieses Schaffen, wie es

in Individuen, Gemeinschaften, Kultursystemen, Nationen sich
vollzieht, unter den Bedingungen der Natur, welche beständig Stoff und
Anregung zu ihnen bieten, gelangt in den Geisteswissenschaften zur
Besinnung über sich selbst. Aber die verschiedenen Träger des

Schaffens sind noch zu weiteren gesellschaftlich-geschichtlichen
Zusammenhängen verwoben. Solche sind Nation, Zeitalter, historische
Periode. Auf der Grundlage dieses Zusammenhanges entwickelt sich

eine weitere Einheitsform des geschichtlichen Lebens. So stellt sich

die geschichtliche Welt als Ganzes, dieses Ganze als ein
Wirkungszusammenhang, dieser Wirkungszusammenhang als Wert gebend,
Zweck setzend, kurz schaffend dar. Innerhalb dieses Ganzen lassen

sich die einzelnen Wirkungszusammenhänge sondern. Die wichtigsten
Klassen von ihnen sind einerseits die „Systeme der Kultur", welche

aus einzelnen isolierbaren Gebieten bestehen, in denen gesonderte
Leistungen zu gemeinsamen Zwecken vollzogen werden, zum andern
die Systeme der äußern Organisation der Gesellschaft, die Verbände,
die auf Verbände der Über-, Unter- und Gleichordnung von
Willenseinheiten sich gründen, und zu dritt das Recht, welches als eine

Ordnung der Zwecke der Gesellschaft, die von der äußern Organisation
durch Zwang aufrechterhalten wird, zwischen beiden mittinne steht"
(Frischeisen-Köhler, Wilhelm Dilthey als Philosoph, a.a.O. S.47ff.).

Der Ertrag der denkerischen Bemühungen Diltheys läßt sich in

5



— 66 —

den alles beherrschenden Gedanken zusammenfassen: der Mensch
ist in letzter Linie ein ausschließlich geschichtliches Wesen, und
Zeitlichkeit ist seine Lebensform. In seiner Rede am 70. Geburtstag
erklärte Dilthey: „Die Endlichkeit jeder geschichtlichen Erscheinung,
sie sei eine Religion oder ein Ideal oder philosophisches System,
sonach die Relativität jeder Art von menschlicher Auffassung ist das

letzte Wort der historischen Weltanschauung, alles in einem Prozeß
fließend, nichts bleibend" (Dilthey, Ges. Schriften V. S. 9). So hat für
Dilthey jedes metaphysische System einen rein repräsentativen
Charakter für die Geisteslage seiner Zeit, jede metaphysische
Auffassung ist nur eine Art und Weise, wie eine Seele das Welträtsel
erblickt hat, ohne eine wissenschaftliche Lösung dieses Rätsels geben
zu können, „da jeder Versuch einer solchen Auflösung in einen
notwendigen Widerstreit zwischen dem Anspruch des Denkens und dem
Erlebnis, in welchem die Seele sich der Wirklichkeit gegenüber
erfährt, führt" (Frischeisen-Köhler, Wilhelm Dilthey, a.a.O. S.32). Da
der persönliche Gehalt des Seelenlebens einer beständigen geschichtlichen

Wandlung unterworfen ist, ist er unberechenbar, relativ und
eingeschränkt. Diese geschichtliche Einsicht in die Entwicklung des

Seelenlebens soll uns das Bewußtsein von den Schranken unserer
Erkenntnis geben, und dieses Bewußtsein sollte für die moderne
Zeit ein viel tieferes sein als dasjenige Kants, der im Geiste seiner
Zeit das metaphysische Bewußtsein nicht geschichtlich erfassen
konnte (Frischeisen-Köhler, a.a.O. S.32). Daher sieht es Dilthey für
die höchste Aufgabe der Weltanschauungslehre an, „den furchtbaren
Widerspruch zwischen dem Anspruch auf Allgemeingültigkeit der
philosophischen Systeme und der historischen Anarchie dieser
Systeme aufzuheben" (Frischeisen-Köhler, a.a.O. S.40), und dies sei

nicht möglich, solange man bei dialektischen Gegenüberstellungen
von Subjekt und Objekt, Denken und Kraft als letzten Gegensätzen,
zwischen denen zu wählen der Willkür anheimgestellt sei, verbleibe.
Wenn man den Widerstreit der Systeme in der Lebenserfahrung und
in der Stellung zum Lebensproblem begründet sehe, dann erschließe
sich das Verständnis für die Bedeutung und die Grenzen der
metaphysischen Arbeit, dann eröffne sich dem Denker der Einblick in
die Mehrseitigkeit des Wirklichen, die nie in einem geschlossenen
Begriffsnetz, sondern nur in denkender Bearbeitung des
Gesamtverlaufes metaphysischer Auffassungen begriffen werden könne
(Frischeisen-Köhler, a. a. 0. S. 40)). „Daher führt derWeg zur Über-



— 67 —

windung des Historismus allein durch die Geschichte. Das Erfassen
des Zusammenhanges von Leben und Metaphysik, das Sichhineinversetzen

in das Leben als den Mittelpunkt dieser Systeme, das

Bewußtsein der großen durch die Geschichte hindurchgehenden
Zusammenhänge von Systemen, in denen ein typisches Verhalten
besteht, mögen sie dann abgegrenzt und eingeteilt werden, wie man
will, lehrt allein die Geschichte" (Frischeisen-Köhler, a. a. 0. S.41).

Dilthey bleibt im Widerspruch verwickelt, einerseits dem
Konkreten und dem Singularismus treu zu bleiben und anderseits aus
dem Konkreten und Individuellen eine Philosophie mit dem
Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit abzuleiten. Es fehlt Dilthey die

spekulative Grundlage, welche dem Denken Heideggers den Anschein
eines gutgebauten Systems gibt. Heidegger hat Dilthey gebraucht,
um mit dessen Ausdrücken und Darstellungsformen Gedanken
Ausdruck zu verleihen, die über Dilthey hinausführten. Heidegger hat
sich nicht verhehlt, daß Diltheys Kritik an der klassischen Ontologie
vertieft werden mußte.

Zusammenfassend können wir sagen, daß Dilthey zur
philosophischen Gestaltung der Existenzialphilosophie die entscheidendsten

Beiträge gegeben hat durch seine phänomenologische Art der
Erfassung der Außenwelt, durch seine Lehre von der Erfahrung der
Außenwelt durch Trieb und Tat, durch seine Betonung der
Einzelexistenz und ihre Erklärung aus reiner Beschreibung der
Bewußtseinstatsachen und schließlich durch seine unerbittliche letzte
Folgerung von der ausschließlichen Geschichtlichkeit der reinen
Zeitlichkeit und Endlichkeit des Menschen. Aber nicht bloß für die
Gesamtauffassung, sondern auch für die Terminologie Heideggers
lassen sich mögliche Anregungen durch Dilthey aufzeigen. In seinem
letzten Werk: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften (Berliner Akademie der Wissenschaften 1910) schreibt
Dilthey: „Was geschieht nun, wenn das Erlebnis Gegenstand meiner
Reflexion wird? Ich liege nachts wachend, ich sorge um die Möglichkeit,

begonnene Arbeiten in meinem Alter zu vollenden, ich überlege,
was zu tun sei; in diesem Erlebnis ist ein struktureller
Bewußtseinszusammenhang; ein gegenständliches Auffassen bildet seine Grundlage,

auf diesem beruht seine Stellungnahme als Sorge und als
Leiden über den gegenständlich aufgefaßten Tatbestand, als Streben
über ihn hinauszugelangen." Bei Heidegger ist Sorge der Daseinsinhalt.

5*



— 68 -
Auch Heideggers „Sein zum Tode" hat Beziehung zu Diltheys

Gedanken. Menschliche Existenz ist nach Dilthey immer Stüdewerk,
und erst der Tod gibt dem Leben den ganzen und letzten Sinn. „Man
müßte das Ende des Lebenslaufes abwarten und könnte in der Todesstunde

erst das Ganze überschauen, von dem aus die Beziehung
seiner Teile feststellbar wäre. Man müßte das Ende der Geschichte

erst abwarten, um für die Bestimmung ihrer Bedeutung das

vollständige Material zu besitzen. Erst im letzten Augenblick eines
Lebens kann der Überschlag über seine Bedeutung gemacht werden,
und so kann derselbe nur momentan am Ende des Lebens auftreten"
(Dilthey, G.S.VII S.233 und S.237).

Während Diltbey durch eine Dornhecke gewundener Darstellung
und schwieriger Terminologie sich das Verständnis der breiten
Öffentlichkeit verbaute, hat in Frankreich ein Philosoph von
glänzender schriftstellerischer Begabung die Ideen des Evolutionismus
in schöner Sprache klar und durchsichtig dargeboten: Henri Bergson.
Er bezeichnet seine Philosophie als neuen Spiritualismus, welche die
ursprüngliche Existenz des geistigen Lebens behauptet. Das Denken
Bergsons ist ein großangelegter Versuch, Materialismus und
Positivismus zu überwinden. Die Metaphysik soll aus dem Innenleben
durch wissenschaftliche Beobachtung psychophysiologischer Phänomene

abgeleitet werden. Auch Bergson geht von der Spannung
zwischen Vernunft und Leben aus. Die gesamte Situation der Zeit
ließ den Gegensatz von Denken und Wirklichkeit in geradezu
grotesken Formen erscheinen. Der sich übersteigernde Rationalismus
wurde vom rationalisierten Leben erschlagen. Das Erzeugnis wandte
sich gegen den Erzeuger. Gegen die Maschine und ihren Erfinder, den

Intellekt, erhob sich die Seele. Die Begriffe in ihrer abstrakten Starrheit

und Allgemeinheit stehen nach Bergson in unversöhnlichem
Gegensatz zum Leben, das ein ewig Fließendes und Werdendes ist.
Die Begriffe kommen daher nie an das Wirkliche heran. Nicht der
Begriff, sondern die instinktähnliche Intuition vermag allein die
Wirklichkeit zu erfassen oder besser gesagt zu erleben. „Der Intellekt
charakterisiert sich durch eine natürliche Verständnislosigkeit für das

Leben. Nach der Form des Lebens selber dagegen ist der Instinkt
gemodelt. Während der Intellekt alle Dinge mechanistisch behandelt,
verfährt der Instinkt, wenn man so sagen kann, organisch" (Schöpferische

Entwicklung, S. 171). Das Leben erschöpft sich nicht bloß in
Mechanismen und Teleologie. Das Leben verwirklicht auch keinen



— 69 —

vorher entworfenen Plan und ist audi nie etwas Statisches und
Abgeschlossenes. Heidegger bezeichnet das als die „Geworfenheit" der
menschlichen Existenz.

Nach Bergson ist das Wirkliche nie fertig, sondern
ununterbrochenes Werden. Der Verstand, der in abgeschlossenen Formen
sich bewegt, besitzt kein Organ zur Erfassung der Wirklichkeit, er
ist reine Form. „Nehmen wir also die vom Sprachgebrauch geprägten
Worte an, so faßt sich der Unterschied von Intellekt und Instinkt in
folgende präzisere Formel: Intellekt als Angeborenes ist die
Erkenntnis einer Form, Instinkt die Erkenntnis eines Stoffes" (Bergson,
a.a.O. S. 153). Nach Bergson steht das Werden über allem Sein, und
das Sein muß aus dem Werden abgeleitet werden und nicht
umgekehrt. „Es gibt nur Werden, keine werdenden Dinge", und dieses

Werden ist innerlich durée—Zeit, eine Auffassung, die auch Heidegger
sich zu eigen macht. Mit „durée" faßt Bergson die Gesamtheit des

Lebens als psychischen Entwicklungsstrom auf. „Somit ließe sich

sagen, daß unsere Wissenschaft von jener der Alten vorzüglich durch
die unbegrenzte Zerlegung abweicht, die sie an der Zeit vornimmt.
Für die Alten umfaßt die Zeit genau so viele ungeteilte Perioden, als

es aufeinanderfolgende, eine Art von Individualität aufweisende

Ereignisse gibt, die unsere natürliche Wahrnehmung und unsere
Sprache aus ihr herausschneidet Für einen Kepler und Galilei
dagegen ist die Zeit durch den sie erfüllenden Stoff nicht — wie auch

immer — objektiv eingeteilt. Sie hat keine natürlichen Gliederungen.
Wir können, wir müssen sie nach Belieben einteilen. Alle Augenblicke

haben gleichen Wert. Keiner hat das Recht, sich zum
stellvertretenden oder beherrschenden Moment aufzuschwingen. Wir kennen
eine Veränderung erst dann, wenn wir zu bestimmen vermögen, wie
weit sie in jedem beliebigen Momente vorgeschritten ist (Bergson,
a. a. 0. S. 334). So ist die „durée" die innere Wirklichkeit des Seienden

— auch des Menschseins! Zeit ist werdende Dauer. Werdende
Wirklichkeit ist „durée" -— Zeit: das ist auch die Auffassung der

Existenzialphilosophie.
Das Dasein Bergsons gestaltet sich in jedem Augenblick des

beständig fließenden Lebensprozesses in besonderer Form nach immer
wechselndem Zweck und Ziel. Dieses Werden ist die freiheitliche
Schöpfung des Lebensschwunges (élan vital), der als undingliches
Bewußtsein in stetigem Hervorsprühen wirkt und schafft. „Die
Lebensschwungkraft, von der wir sprechen, ist im Grunde ein Ver-



— 70 —

langen nach Schöpfung. Sie kann nicht absolut schöpferisch sein, weil
sie die Materie, d. h. die Umkehrung ihrer eigenen Bewegung
vorfindet. Wohl aber bemächtigt sie sich dieser Materie, ihrer, die reine
Notwendigkeit ist, und trachtet danach, eine größtmögliche Summe

von Indeterminiertheit und Freiheit in sie hineinzutragen." (Bergson,
a.a.O. S.255). „Ist das Leben in seiner Berührung mit der Materie
einem Impuls oder Schwungkraft vergleichbar, so ist es, an sich

geschaut, ein Unermeßliches von Möglichkeiten, ein Ineinandergreifen
von tausend und aber tausend Tendenzen, die indessen zu „Tausenden

und aber Tausenden" erst werden, nachdem sie auseinandergetreten

sind, d. h. verräumlicht sind. Entscheidend für diese

Zerlegung ist die Berührung mit der Materie. Sie erst zerlegt der Tatsache

nach, was nur der Möglichkeit nach ein Vielfaches war, und in diesem
Sinn ist die Individuation halb Werk der Materie, halb Wirkung
dessen, was das Leben in sich trägt" (Bergson, a. a. O. S. 262).

Die Lehre von der Lebensbewegung verbindet Bergson mit
Scheler und Heidegger. Im Menschen wird das Bewußtsein frei gelöst,
und seine Existenz ist Vollentfaltung des Lebens und der Wirklichkeit.
„Von unserem Standpunkt aus erscheint das gesamte Leben als eine
ungeheure, von einem Zentrum her sich ausbreitende Woge, die fast
auf ihrem gesamten Umkreis zum Stillstand kommt und sich in
Pendelbewegungen an der Stelle umsetzt: einzig an einem Punkte
ist das Hemmnis besiegt worden, ist der Impuls frei ausgeströmt.
Und diese Freiheit ist es, die die Form: Mensch bezeichnet. Überall
sonst, außer beim Menschen, sah ich das Bewußtsein in eine Sachgasse

getrieben; nur im Menschen hat es seine Straße verfolgt. Ins
Unbegrenzte also setzt der Mensch die Lebensbewegung fort, wiewohl er
nicht alles mit sich reißt, was das Leben in sich trug. Auf anderen

Entwicklungslinien sind andere im Leben beschlossene Tendenzen
vorgedrungen; Tendenzen, von denen der Mensch, weil alles sich

durchdringt, zweifellos etwas, doch aber nur ein ganz Weniges
bewahrt hat. Alles geht vor sich, als ob ein unbestimmtes und wallendes
Wesen, mag man es nun Mensch oder Übermensch nennen, nach

Verwirklichung getrachtet und diese nur dadurch erreicht hätte, daß

es einen Teil seines „Wesens unterwegs aufgab. Diese Verluste sind

es, welche die übrige Tierheit, ja auch die Pflanzenwelt darstellt;
insoweit mindestens, als sie etwas Positives, etwas den Zufällen der
Entwicklung Enthobenes bedeuten" (Bergson, a. a. O. S. 270).

Der Elan vital entfaltet seine Kraft in doppelter Richtung, als



— 71 —

Instinkt und Intellekt. Als Instinkt erfaßt er Sein und Wirklichkeit.
„Werden Instinkt und Intellekt also auf das hin betrachtet, was sie

von angeborenen Erkenntnissen in sich bergen, so ergibt sich, daß
diese angeborene Erkenntnis im ersten Fall auf Dinge, im letzten
auf Beziehungen geht" (Bergson, a.a. O. S. 153). „Unser Intellekt,
wie er aus der Hand der Natur kommt, hat das anorganisch Starre
zum entscheidenden Gegenstand" (Bergson, a. a. O. S. 158). „Unser
Intellekt stellt deutlich nur die Bewegungslosigkeit vor" (Bergson,
a. a. O. S. 160). „Es genügt auszusprechen, daß der Intellekt durch
das unbegrenzte Vermögen der Zerlegung nach beliebigen Gesetzen
und der Zusammensetzung zu beliebigen Systemen charakterisiert
wird" (Bergson, a.a.O. S. 162). „Denn, und nicht oft genug kann es

gesagt werden, Intellekt und Instinkt sind in entgegengesetztem
Sinn gerichtet, jener auf die tote Materie, dieser auf das Leben"
(Bergson, a. a. O. S. 181). Im Gegensatze zum Instinkt kommt die

Intelligenz nur durch die Symbolsprache der Begriffe zur Deutung
der Wirklichkeit. „Intuition und Intellekt vertreten zwei gegensätzliche

Richtungen der Bewußtseiqsarbeit: die Intuition geht im Sinne
des Lebens selber, der Intellekt im umgekehrten Sinne, und sieht
sich so ganz von selbst auf die Bewegung der Materie eingestellt.
Ganz und vollkommen wäre erst eine Menschheit, bei der diese
beiden Formen bewußter Aktivität volle Entfaltung erreichten; und
unzählige mögliche, je allen ersinnbaren Graden von Intellekt und
Intuition entsprechende Mittelglieder lassen sich zwischen einer
solchen Menschheit und der unseren denken. Hier liegt der Anteil
des Zufalls am geistigen Bau unserer Art. Eine andere Evolution
hätte zu einer anderen, entweder noch intelligenteren oder aber

intuitiveren Menschheit führen können. In der Menschheit aber, an
der wir teilhaben, ist tatsächlich die Intuition fast vollständig
geopfert worden" (Bergson, a.a.O. S.271).

Die Evolution des Lebens aber und damit auch ihren eigenen
Wesensgrund vermag die Intelligenz nicht zu erklären. Daher muß
der Philosoph, sich in die reine Zeitlichkeit zurückversetzend, durch
eine mächtige Vertiefung des Bewußtseins die Erfassungsweise des

Instinktes und des Verstandes miteinander verbinden und so eine
innerliche Anschauung oder Intuition gewinnen. „Dieser entschwindenden,

dieser ihren Gegenstand nur je und je beleuchtenden
Intuitionen muß die Philosophie sich bemächtigen; einmal um sie

festzuhalten, zum andern um sie zu weiten und in eins zu versöhnen.



— 72 —

Je weiter aber die Philosophie in diesem Werke fortschreitet, um so
klarer erkennt sie, daß die Intuition der Geist selbst, ja in gewissem
Sinne das Leben selbst ist: während sich der Intellekt in Nachahmung
des die Materie erzeugenden Prozesses von ihm abschnürt. Damit
wird die Einheit des geistigen Lebens sichtbar. Erkannt aber wird
sie nur, wenn man in die Intuition eingeht, um von ihr zum Intellekt
vorzuschreiten; denn vom.Intellekt zur Intuition wird man niemals
gelangen" (Bergson, a.a.O. S.271 f.).

In solcher Intuition erscheint das Leben als schöpferische Aktivität,
als ein psychischer Kraftstrom, dem unendlich mannigfaltige Formen
entströmen. „Denn wenn der Intellekt auf die Materie und die
Intuition auf das Leben gestimmt ist, so wird man beide ausschöpfen
müssen, um ihnen die Quintessenz ihres Gegenstandes zu entlocken;
und es ruht also dann die Metaphysik auf der Erkenntnistheorie.
Anderseits aber hatte sich das Bewußtsein doch nur in Intuition
und Intellekt gespalten, um der Notwendigkeit zu genügen, sich
sowohl auf die Materie anwenden zu lassen, wie dem Fließen des

Lebens zu folgen. Also würde die Zwieteilung des Bewußtseins von
der zwiefachen Form der Realität abhängen, und es würde somit die
Erkenntnistheorie auf der Metaphysik beruhen. In Wahrheit, jede
dieser Untersuchungen führt zur anderen; sie bilden einen Kreis; und
dieser Kreis kann zum Mittelpunkt nur die empirische Erforschung
der Entwicklung haben. Nur indem wir erkennen, wie das Bewußtsein

die Materie durchflutet, sich in ihr verliert und wiederfindet,
sich zerlegt und wiederherstellt, können wir uns eine Vorstellung
vom Gegensatz beider Aktivitäten, vielleicht auch eine Vorstellung
ihres gemeinsamen Ursprungs bilden. Ja ohne allen Zweifel wird die

Betonung dieses Gegensatzes und dieser Ursprungsgemeinschaft beider

Elemente auch den Sinn der Entwicklung selbst klarer hervortreten

lassen" (Bergson, a.a.O. S. 183).
Bergson kennt also drei Stufen der Wirklichkeitserfassung:

Instinkt, Intellekt und Intuition. Der Existenzialphilosophie hinterließ
Bergson als Vermächtnis: den Seinsbegriff als Bewegung und Werden,
den Existenzbegriff als Zeit und damit das Thema zu Heideggers
Hauptwerk „Sein und Zeit", schließlich den antirationalen Zug mit
der starken Betonung der Aktivität.

Heideggers unmittelbarer Lehrer ist Husserl, dessen Phänomenologie

die Grundlage seines Denkens. Heidegger hat zunächst mit
Husserl den intuitionistischen Grundcharakter gemeinsam. Schon auf



— 73 —

Dilthey hatte Husserl Einfluß gewonnen. Darum hatte jener seine
Theorie von der psychischen Analyse als reiner Beschreibung zur her-
meneutischen Methode sinnsuchender Interpretation ausgestaltet. Um
der Philosophie wieder die herrschende Bolle unter den Geisteswissenschaften

zuzuweisen, will Husserl zu den allgemeinsten Sachverhalten
vorstoßen, die allem menschlichen Denken zugrunde liegen müssen.
Darum mühte er sich um das Seinsprohlem. Aber sein Seinsbegriff ist
von der Lebensphilosophie beeinflußt. Auf Grund der
phänomenologischen Methode, die eine Schau der letzten Gegebenheiten, der

leibhaftigen Wirklichkeit ist, soll die philosophische Grundwissenschaft

die apriorischen Bedingungen der Einzelwissenschaften
ausarbeiten. Auch für Heidegger ist das Sein das Apriori, das allem
Erkennen zugrunde liegt. „Dieses allem schon vorausliegende
Seinsverständnis gilt es zu erklären und zu durchleuchten." Darum kann
bei Husserl Sein „nie Objektivität bedeuten, nie Gegebenheit in
unserem Sinne, sondern immer nur Struktur unseres menschlichen
Ich. Deswegen muß das Grundproblem Heideggers, an Husserl
anknüpfend, zu einer Neufassung des menschlichen Subjektes führen,
das durch die „Notwendigkeit, des Seinsständnisses zu bedürfen"
(Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, S. 128) charakterisiert

ist (Ertel,Von cler Phänomenologie zur Existenzialphilosophie
M.Heideggers, Phil. Jahrbuch, 51.1938, S.9).

Nach Husserl erhält alles seinen Sinn vom Menschen her. Ja
Husserl geht sogar so weit, Sein und Sinn einer Sache in eins zu
setzen, die Welt hat ihr „Sein als einen gewissen Sinn". — „Jeder
Sinn ist für jemanden oder für etwas. Der Sinn des Seins gilt für das
Bewußtsein und nur für es. Das Bewußtsein ist der letzte und absolut
seiende Bezugspunkt des Seinssinnes. Und nicht nur besteht dieser
Sinn nur für das Bewußtsein, sondern: er ist auch einzig vom
Bewußtsein in das Sein hineingelegt. Nur Bewußtseinserlebnisse können
nach Husserl — wie auch später für Heidegger — sinngehend sein"
(Paßweg, a.a.O. S.38).

Bei Husserl und Heidegger wird der Unterschied von Seelischem
und Erkenntnis verwischt. Heidegger bringt diese Tendenz zu einer
gewissen Vollendung. Während bei Husserl das Bewußtsein die
Universalfunktion des Menschen ist, wird bei Heidegger das ganze
seelische Sein des Menschen, nicht bloß das Erkennen, sondern auch
das Wollen und Fühlen zu einem Gesamtverhalten
zusammengenommen, dem er den Namen Existenz gibt. Für Heidegger ist nicht



— 74 —

das Bewußtsein die tragende Schicht, sondern der ganze Mensch, die
Existenz. Nur das Sein des Menschen ist das wahrhaft Seiende, und
alles andere ist nur Korrelat dieses Seins. Das ist ein Gedanke, den

Heidegger nicht nur von Husserl, sondern auch von Dilthey
weiterentwickelt hat (Dilthey, Beiträge zur Lösung der Frage vom
Ursprung unseres Glaubens an die Realität der Außenwelt, S. 44).

Heidegger übernimmt Husserls Grundgedanken, aber radikalisiert
sie in äußerste Extreme hinein. Auch in der Annahme, daß der Sinn
der Erscheinungen sich nicht unmittelbar enthüllt, sondern erst einer
schwierigen Analyse und hermeneutischen Deutung sich erschließt,
geht Heidegger über Husserl hinaus und knüpft wieder bei Dilthey
an. Aber die Schwächen der phänomenologischen Methode sind so

elementarer Natur, daß sie nicht überwunden werden können. De
Waelhaens führt darüber in „La philosophie de Martin Heidegger"
(S. 319) folgendes aus: Das Sichzeigende ist Objekt der phänomenologischen

Untersuchungen. Da nun aber das Wesentliche und Tiefere
der Wirklichkeit sich nicht dem ersten Blick darbietet, sondern
zunächst verborgen ist, will die Phänomenologie mit einer besonderen
Methode den Kern des Wirklichen enthüllen. Aber sie kann sich doch
nicht auf die reine Beschreibung der Existenz und ihrer Situation
beschränken, sondern ist immer von irgendwelchen philosophischen
oder ethischen Voraussetzungen beeinflußt. Darum konnte Gurwitsch
nicht ohne Grund die Behauptung aufstellen, daß Heideggers
Phänomenologie auf eine reine Dialektik auslaufe und sein Standpunkt

eher positiver Art als deskriptiver Natur sei. Es kommt
Heidegger nicht so sehr darauf an, aus der Beschreibung der Situation
der Existenz über ihre Art ins klare zu kommen, als vielmehr einen

vorgefaßten Begriff zu beweisen. Daher ist der deskriptive Charakter
dieser Methode in seinem Wert bedeutend reduziert, zumal, wenn
man bedenkt, daß eine Beschreibung der Existenz notwendigerweise
die Idee, die man sich von der Existenz macht, bestätigen muß. Denn
die Auffassungsweise der Existenz ist selbst ein Faktor und eine Art
der Existenz, und so ist alle Beschreibung ausschließlich nur
Erläuterung. Darum muß auch Heidegger zugestehen, daß seine

Philosophie sich notwendigerweise in einem Zirkel bewegt.
Auf Heideggers Existenzbegriff hat auch die jüngere

Lebensphilosophie, besonders Georg Simmel, eingewirkt. Dessen Lebenslehre

ist berühmt geworden durch das Schlagwort: „Leben ist mehr
als Leben." Das will heißen, daß der Strom des Lebens im Durch-



- 75 —

fließen des Menschen sich nicht erschöpft, sondern statische Elemente
aus sich heraussetzt. Der reine Dynamismus eines Bergson soll
überwunden werden. Indem das Leben stets über sich hinaus strebt, ist
es Transzendenz. Es ist gerade die Eigenart des geistigen Lebens, sich

zu übersteigern. Diesen Gedanken hat Heidegger als „Transzen-
dieren" des Menschen seinem Existenzbegriff einverleibt. Das Leben
aber steigert sich nicht in das Ungemessene hinein, denn es ist „sich
erhaltendes und sinkendes Leben in einem Akt" (Simmel,
Lebensanschauung, S.20, zitiert bei Ertel, a.a.O. S.25). Der Tod ist in der
Wirklichkeit von vornherein und von innen her dem Leben
verbunden (Simmel, a.a.O. S.97). „Das Leben ist immer zum Tode
gestempelt, auch wenn der Gedanke an den Tod ängstlich gemieden
wird. Jeder Schritt unseres Lebens ist innerlich durch den Tod
geformt. Darum sagt er: „In jedem einzelnen Momente des Lebens sind
wir solche, die sterben werden, und es wäre anders, wenn dies nicht
unsere mitgegebene, in ihm irgendwie wirksame Bestimmung wäre
(a. a. O. S. 98). Der Tod wird der „Gestalter des Lebens" (a.a.O.
S. 106). Im Leben ist von Anfang an der Tod mit angelegt, und das

Menschenleben ist durch den Tod stets und ständig, und wenn nur
durch den ständigen Versuch, dem Tod oder dem Gedanken daran

zu entgehen, mitbestimmt. Woher das? Das Leben selbst ist immer
Sein auf den Tod hin, von Anfang an" (Ertel, a. a. O. S. 25). Das

Leben als Transzendenz und das Leben als Sein zum Tode verbinden
den Lebensbegriff Simmeis mit dem Existenzbegriff Heideggers.

In seiner Schrift „Was ist Metaphysik?" sagt Heidegger:
Metaphysik ist nicht Wissenschaft, sondern das Grundgeschehen im und
als Dasein selbst (S. 26). Diesem Gedanken war die Lebensarbeit Max
Schelers gewidmet, dessen Philosophieren sich „unter lebendigster
Anteilnahme der ganzen Persönlichkeit vollzieht und den Einsatz des

ganzen Menschen verlangt" (Ertel, a. a. 0. S. 19). „Es ist nie kühl
abwägendes Denken, es ist immer leidenschaftlich erregtes Geschehen.

Es geht ja immer um den Menschen selbst. Das gleiche Pathos finden
wir in Heideggers Schriften, vielleicht in noch gesteigerter Form.
Der Mensch ist ja nach Heidegger Herr seiner Möglichkeiten, trägt
aber darum auch die letzte Verantwortung, und er trägt sie allein,
da es für ihn außerhalb seiner keinen Stützpunkt geben kann. Aber
diese Möglichkeiten werden in einem dunklen Felde gewählt, in das

rationales Denken nicht hinabreicht" (Ertel, a.a.O. S. 19). Mit dem



— 76 —

gleichen Nachdruck betonen Scheler und Heidegger den Vorrang des

Emotionalen vor den Erkenntnistätigkeiten.

Heideggers Einfluß und Erfolg beruht auf seiner starken Fähigkeit,

all die verschiedenen Ideen und Strömungen des neueren
Geisteslebens einem System einzuordnen. Er bestrickt durch seine
Offenheit, die auch die radikalsten Folgerungen zu ziehen wagt, und
kommt damit dem modernen Drang der Jugend zum Radikalismus
entgegen. Indem er die menschliche Existenz der Sinnlosigkeit
überantwortet, hat Heidegger wohl die letzte Möglichkeit abendländischer
Immanenzphilosophie erreicht. Die starke Betonung des Lebens und
der Existenz, des Wirkens und der Aktivität, hat der Existenzial-
philosophie einen nicht zu unterschätzenden Einfluß auf das religiöse
Denken errungen. Und wie es bei solcher Rezeption zu geschehen

pflegt: man kann die verschiedensten Schattierungen beobachten, in
denen Heideggers Gedanken eine theologische Färbung gegeben wird.
Die gesunde und bedächtige Auffassung gewisser Wahrheitsmomente
wird mit Freude unterstreichen, daß Theorie nicht abstrakte Idee
bleiben darf, sondern aktivierte Wirklichkeit werden muß. Eine
kritiklose Begeisterung aber wird Ideen, Begriffe und Prinzipien
preisgeben und alles nur ins Leben relativisieren. Einen unerhörten
Versuch einer solchen „Lebenstheologie" auf der ideologischen
Grundlage der Existenzialphilosophie stellt Grönbechs Jesusbuch dar

(Wilh. Grönbech, Zeitwende: Jesus der Menschensohn, Verlag
Kohlhammer, Stuttgart). Christus erscheint da als Zerstörer jeder
Theologie und als Künder einer nicht lehrhaften, einer gesetzlosen
Lebensreligion, als Sprecher eines reinen Lebensgefühls. Der Glaube
sei nicht Erkenntnisakt, sondern Erlebnis des Lebens.

Der positive Wert der Existenzialphilosophie liegt in der Mahnung,
über den Theoremen Wirklichkeit und Leben nicht zu vergessen.
Auch die scholastische Philosophie steht nicht außer der Gefahr, im
Rationalismus zu erstarren. Sie ist dieser Gefahr im Spätmittelalter
und Spätbarock sogar erlegen. Soviel dürfte Peter Wust in seinem
Buch „Ungewißheit und Wagnis" schon recht haben, daß wir aus der
Lebenshaltung behaglich-quietistischen Wahrheitsbesitzes
herauskommen müssen, um uns immer wieder Rechenschaft zu geben über
das, was zu erringen ist. Leben ist Einsatz und immer wieder
aufgenommenes Ringen ums Ganze. Denn das Evangelium fordert nicht



— 77 —

die Ruhe, sondern die Wirksamkeit der Talente und mahnt: „Wirket,
solange es Tag ist." Als aktuellen Wert von Heideggers Philosophie
wollen wir festhalten die Mahnung: mit dem Denken heran an das

Leben — oder Denken aus dem Lehen heraus im Sinne des großen
Papstwortes, das Leo XIII. als Leitmotiv den Bestrehungen der
neuscholastischen Philosophie mitgegeben hat: vetera novis augere et
perfieere!


	Wege der neueren Philosophie zu Martin Heidegger

