Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 2 (1942)

Artikel: Wege der neueren Philosophie zu Martin Heidegger
Autor: Spiess, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883876

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wege der neueren Philosophie zu Martin Heidegger®).

Von Emil SpieB.

Die Philosophie Martin Heideggers 1iBt sich nur aus der Situation
der heutigen Zeit verstehen. Kein anderer hat dem Schicksal des
modernen Menschen in einem so geistreichen System Ausdruck ge-
geben wie der Begriinder der Existenzialphilosophie. Die Existenznot
der modernen Menschen soll aus letzten metaphysischen Griinden
erklirt werden. Wer so tief ins Leben greift, darf wohl auf Interesse
und Beachtung rechnen. Die Begeisterung in der akademischen
Jugend und die Bewunderung von Denkenden und Dilettanten kann

aher nicht verwundern. Heidegger hat die philosophische Formel
fiir die Unsicherheit des modernen Daseins geprigt. Wie die Situation
"®8 modernen Menschen das Ergebnis einer bestimmten Entwicklung
181, 80 ist auch das Denken Heideggers aus ganz bestimmten Ten-

€nzen heraus gewachsen. Meine Aufgabe soll es sein, die Entwicklungs-
linie aufzuzeigen, die zur Existenzialphilosophie fiihrt. Ein solcher
Versudh 1:g4 leicht den Eindruck erwecken, als ob ein Philosoph nur
aus den geistesgeschichtlichen Voraussetzungen erklirt werden soll.
_S° sehr einerseits die Tatsache herauszustellen ist, daB kein Denker
' dem MaBe iibergeschichtlich ist, dal er von allen Bedingungen
Seiner Zeit unabhingig wire, so ist anderseits ebenso entschieden
Pervorzuheben, daB jeder kraftvolle Geist das Denken seiner Mitwelt
In Persinlid, originale Formen zu priigen weiB. Meine Darlegung will

aher nicht eine Analyse sein, welche Heideggers Existenzial-
p hilos‘)Phie in ihre historischen Komponenten auflést, sie wollen
nur die Angitze, Tendenzen und Entwicklungsstufen aufzeigen.
I'ieidegger hat wohl Entlehnungen gemacht, aber nicht um der ent-
liehenen Ideen selbst willen, sondern weil sie nach einiger Umbildung

geeignet erschienen, Schwierigkeiten seiner Problematik iiberbriicken
zu helfep.

T

1 *) Referat gehalten auf der Jahrestagung der Philosophischen Gesellschaft
nnerschweiz in Einsiedeln am 15. Oktober 1942,



— 48 —

Der Ansatzpunkt der geistesgeschichtlichen Entwicklungslinie zur
Existenzialphilosophie wird im allgemeinen zu spit angesetzt. Sehr
richtig weist Hans Urs von Balthasar darauf hin, daB Heideggers
Grundthese ,,nur der konsequente SchluBstein einer langen Reihe
denkerischer Bestrebungen des 19.und 20. Jahrhunderts* ist, ,,welche
mit der Abwendung von der idealistischen Philosophie Fichtes,
Schellings und Hegels anhebt* (Stimmen der Zeit 1940, Seite1). Nach
Heidegger ist es der Mensch allein, der Existenz hat, weil er sich des
Seins bewuBt wird. Durch seinen Geist transzendiert der Mensch den
Bereich des reinen Seins und macht sich das Seiende zum Erkenntnis-
gegenstand. Die Transzendenz iiber das Sein kann aber vom Stand-
punkt des kompromifilosen Immanentismus aus nicht mehr als Sein
angenommen werden, sondern wird von Heidegger als Einbruch des
Nichts in das Sein aufgefaBt. In der iiberweltlichen Transzendenz
ist nur das Nichts. Der transzendierende, die Ordnung des Seins
tiberschreitende Geist ist daher das Prinzip der Endlichkeit, und weil
der Geist eminentes Sein ist, kann Heidegger auf Hegels Satz zuriick-
greifen, wonach das Sein und Nichts zusammenfallen. Der Geist
erhilt seine Bestimmung durch das Nichts.

Es handelt sich also zunichst um das Grundproblem von Tran-
szendenz und Immanenz. Heideggers Existenzialphilosophie ist ein
riickhaltloses Zuendedenken des Immanenzstandpunktes. Unter
diesem Gesichtspunkt ist seine Terminologie vom Menschsein als
Sein zum Tode, von der reinen Zeitlichkeit und Endlichkeit, von der
Angst und Furcht als Daseinsinhalt leicht zu verstehen. Mit fast
wolliistigem Radikalismus zieht Heidegger iiberall allerletzte Kon-
sequenzen. Ich werde spiter noch darlegen, wie er die Gedanken des
Positivismus, des Historismus und der Lebensphilosophie radikalisiert,
wie er besonders die Ideen von Kierkegaard, Dilthey, Husserl und
Scheler zu #duBersten Extremen vorwirts treibt. Treffend kenn-
zeichnet Salcia PaBweg diese Haltung Heideggers: ,,Wir finden
in dieser Existenzialphilosophie, was die Selbsteinschitzung des
Menschen angeht, eine Steigerung, ein Zuendegehen idealistischer
Gedankengiinge, welches schon fast zum Umschlag ins Gegenteil
fiihrt: alles Sein ist nach Heidegger ja nur sinnvoll im Hinblick auf
das Dasein, sinnvoll also fiir ein Wesen, dessen Sinn seinerseits
wiederum nicht ausgewiesen ist. Der Sinn des Daseins ist ja — wie
Heidegger immer wieder sagt — seine Zeitlichkeit, das aber besagt
soviel wie: der Sinn des zeitlichen Daseins ist — es selber. Unter



— 49

solchen Voraussetzungen ist es aber nicht mehr eine logische Not-
wendigkeit, sondern viel eher eine Frage der personlichen Ein-
stellung, ob man noch von Sinn sprechen will oder nicht vielmehr
von Sinnlosigkeit* (Phinomenologie und Ontologie, Husserl-Scheler-
Heidegger, Strallburg 1939).

Um die Entwicklungsmomente der Existenzialphilosophie zu ver-
folgen, 133t sich ein zweifacher Weg einschlagen: man kann vom
personlichen Entwicklungsgang Heideggers ausgehen oder mehr
objektiv in der Geistesgeschichte die allmdhliche Herausgestaltung
seiner Ideen feststellen. Ich gehe vom einen zum andern Weg und
frage zunichst: Wo und wie begann Heidegger zu philosophieren?
Er war Jesuitenschiiler und ist sogar in den Orden eingetreten. Die
erste Beschidftigung mit der scholastischen Philosophie gab ihm das
Grundmotiv seines Denkens, auch als er Orden und Katholizismus
aufgegeben hatte: das Interesse an der Seinsfrage, an der Ontologie.
Die Scholastik gab ihm auch die erste Anregung, das Existenzial-
problem zur Zentralfrage seines Denkens zu machen. Der Kampf um
den Realunterschied von Essenz und Existenz wurde fiir ihn der erste
Ausgangspunkt seiner Ontologie. Die Lehre von der distinctio
rationis zwischen Wesenheit und Dasein bringt beide Sachverhalte
so nahe aneinander, daB das Aufgehen des Wesens im Dasein oder
des Daseins im Wesen in gefdhrliche Niahe riickt. Das ist von be-
sonderer Tragweite, wenn man bedenkt, dal beim esse subsistens,
bei Gott, Wesenheit und Dasein zusammenfillt. Indem Heidegger die
Idee vom esse subsistens auf den Boden der Immanenzphilosophie
stellt, wird das Menschsein zum Existenzsein iiberhaupt. Als
Heidegger die von ihm so abschitzend bewertete Scholastik hinter
sich hatte, schulte er sich bei Kant. Von ihm tibernahm er den Grund-
gedanken, dal} alles Sein bloB im Erkanntsein besteht, dafl also auch
das erkennende Subjekt nicht etwas von der Erkenntnis unabhingig
Reales sei. Indem er damit die Substanzialitit der Seele preisgab,
bekam Heidegger auch die Bahn frei, um zu seiner Hauptthese vor-
zustofBen, dal Existenz die Substanz des Menschen sei (Sein und
Zeit, Seite 314).

Indem Kant das Sein als Erkenntnis bestimmt, hat er dem Idealis-
mus die Grundlage geschaffen, um die Idee als absolute Form der
Wirklichkeit zu fassen. Das Gottliche ist nichts anderes als die Selbst-
entfaltung der Idee in endlichen BewuBtseinsstufen. Diese Ordnung
der reinen Immanenz kann mehr statisch oder mehr dynamisch ge-

4



sehen werden: je nachdem die Blickrichtung mehr auf die absolute
Idee oder mehr auf den WerdeprozeB der zeitlichen BewuBtseins-
stufen fillt. Diese Grundspannung der idealistischen Immanenz-
philosophie besteht im Gegensatz: von Sein und Werden, von Er-
kennen und Erleben, von Abstraktion und Wirklichkeit, von
Allgemeingiiltigkeit und Einmaligkeit, von Wesenheit und Existenz,
von Rationalismus und Voluntarismus. In Hegels System ist der
Wille neben dem alles beherrschenden Denken bedeutungslos. Die
Uberbetonung der Wesensphilosophie beim Idealismus hat die
Existenzialphilosophie als Reaktion gezeugt. Es erhebt sich das
konkrete Leben der Existenz gegen das abstrakte Denken der reinen
Idee. Gegeniiber Hegels Allgeist, der den Einzelmenschen zum be-
deutungslosen Nichts herabdriickt, erhebt sich der Einzelmensch, der
unwiederholbare, einzigartige Mensch, der Mensch der ,,Jemeinig-
keit* wie Heidegger sagt. Der Immanentismus des reinen Absoluten
wird durch den Immanentismus des reinen Relativen abgelost.

Diese gegensitzlichen Richtungen tiberschneiden sich in Schelling.
In seinem Denken bricht sichtbar die Spannung aus zwischen
Rationalismus und Voluntarismus, zwischen Sein und Werden.
Schelling ist der Ausgangspunkt einer Bewegung, die von ihm den
Weg zum Historismus und dann schlieBlich zur sogenannten Lebens-
philosophie nimmt, dem Nihr- und Mutterboden der Existenzial-
philosophie. Schelling sieht nicht sosehr im Denken als vielmehr im
Drang des Erlebens das tiefste Prinzip der Wirklichkeit, und so voll-
vollzieht sich schon bei ihm die Wendung vom Idealismus zur Lebens-
philosophie. Schelling versucht die Wirklichkeit in Analogie zur
Naturwelt in ihrer organischen Struktur zu erfassen. Und weil das
Wirkliche durch Wollen entsteht, sagt Schelling: ,,Wollen ist die
Grundlage aller Natur® (Werke II, 3 S. 207). Ausdriicklich erklart
er, dafl das Wollen die unbedingte Voraussetzung der Wirklichkeit
sei (Werke I1, 3 S. 206). Dieser der Existenz zugrunde liegende Wille
ist unbestimmt, weil er noch keine Verwirklichung erfahren hat.
Weil er bestimmungslos ist, ist er auch wesenlos. Als bloBe Vorwirk-
lichkeit ist dieser Wille ein Nichts! Wir sehen schon hier bei Schelling
jene Auffassung sich bilden, die zu Heideggers Verhzltnisbestimmung
von Sein und Nichts gefiihrt hat. Dem wesenlosen Grund entsteigt
nach Schelling durch intentionale Willenshewegung das Reich der
gegenstindlichen Wesen. Da nun Wollen eine Bewegung ist, die vom
bloBen Kéonnen zur Verwirklichung schreitet, so darf der Wille in



— 51 —

der Verwirklichung nicht stehen bleiben, sonst wiirde er aufhéren,
Wille zu sein. Er geht iiber in immer neue Bewegung, ist reine Be-
wegung, ewige Bewegung. Diese ekstatische Art des Willens bei
Schelling hat Heidegger zu seinen Ekstasen des Daseins formuliert.
Eine weitere Folge der reinen Willenshewegung ist die Zeitlichkeit.
Hegels Ideenfolge ist rein logisch, daher zeitlos und adynamisch.
Die Willensbewegung der Verwirklichung ist Zeitlichkeit und daher
die Zeitlichkeit das Wesen aller Existenz. Auch damit ist eine der
wichtigsten Thesen Heideggers vorbereitet. Und wenn Heidegger die
Antithese von Subjekt und Objekt aus der Erfahrung der Wirklich-
keit ableitet und nicht als etwas Urspriingliches, sondern als etwas
spiter sich Ergebendes darstellt, so sehen wir dafiir die Parallele in
Schellings Versuchen, durch Bewuftseinsspaltung des Absoluten den
Gegensatz von Subjekt und Objekt zu erkliren.

Ein weiterer Markstein am Wege zur Existenzialphilosophie ist
der Historismus. Darunter versteht man all die gewaltigen geschichts-
philosophischen und geschichtsmethodologischen Bemiihungen des
19. Jahrhunderts, welche der historischen Forschung gegeniiber der
naturwissenschaftlichen Weltanschauung und ihrem Gesetzesbegriff
den Eigenbereich exaktwissenschaftlicher Prinzipien sichern wollten.
Aus der Defensive trat der Historismus sehr bald in die Offensive,
indem er den Anspruch geltend machte, alleinige und absolute Welt-
anschauung zu sein. So wurde die Theologie zur vergleichenden
Religionsgeschichte und die Philosophie zum Relativismus ver-
fliichtigt. Seine ersten Impulse empfing der Historismus vom Idealis-
mus Hegels und Schellings und vom Kampf gegen den naturwissen-
schaftlichen Gesetzesbegriff. Hand in Hand mit dem Historismus
ging der Positivismus, der sich auf die einmalige aktuelle Tatsichlich-
keit festlegte. Die ersten unsicheren Versuche des Historismus sollten
spiter durch die Lebensphilosophie vertieft werden.

Unterdessen aber erstand von ganz anderer Seite her der groBle
Gegner der Ideenlehre Hegels, der zugleich auch ein wortgewandter
Kiinder des Existenzgedankens werden sollte: Soren Kierkegaard.
Er erfaBte den Widerspruch seiner Zeit, den Gegensatz von Rationa-
lismus und Leben- Er wollte das Denken, das sich in die Welt der
Wesenheiten verstiegen hatte, ins Leben zuriickholen, und darum
trat er in den Kampf gegen die idealistische Spekulation. Der Gegen-
satz zwischen der satten Alltiglichkeit des genieBenden Biirgers und
dem lebensfremden Rationalismus ist ihm unertriglich. Darum will

4%



—_— 5§52 =

er nicht ,,phantastisch zu phantastischen Wesen reden* (Werke VI
S. 203), sondern als Existierender die menschliche Existenz ins volle
Leben zuriickfiihren. Weg vom wesenhaften Schein zur konkreten
Wirklichkeit! Leben ist mehr als Essenz und Rati¢! Mit beiBendem
Spott wendet sich Kierkegaard gegen die iibertriebene Verstandes-
spekulation. Seine Existenz hat ihre Wurzeln in den weiten Griinden
des Irrationalen. Der Mensch, der in der idealistischen Spekulation
der Immanenz im Absoluten aufging, soll durch seine Verbindung
mit einem transzendent personlichen Gott in seiner Einzelexistenz
die entscheidende Bedeutung erhalten. ,,Der Einzelne: das ist die
christlich entscheidende Kategorie; und sie wird auch fiir die Zukunft
des Christentums entscheidend werden*“ (Werke X S. 95). Das Inter-
esse um das eigene Leben ist das Entscheidende, ,,daB der Einzelne
sich selbst das MaB} ist, weder mehr noch weniger* (Werke VI, S. 35).
Existenz ist ,,hochstes Interesse* (Werke VII S.13) und ,,einzige
Wirklichkeit* (Werke VII S. 15). Exisienz ist nicht bloB der Akt der
Wirklichkeit, sondern ,,sich selbst in Existenz verstehen* (Werke VII
S. 49). Ganz in diesem Sinne faBt Heidegger die Erkenntnis des
Menschseins als die einzige eigentliche Existenz.

Kierkegaard verlegt den Schwerpunkt der Weltanschauung von
der Absolutheit der weltimmanenten Idee in die menschliche Einzel-
existenz, die ihren letzten Sinn im Sein zu Gott erhilt. Aber die
Bindung der Existenz an die transzendente Gottheit gelingt Kierke-
gaard nicht vollkommen, weil er die aus der protestantischen Dogmatik
sich ergebende Spannung zwischen Natur und Ubernatur, zwischen
Mensch und Christ nicht zu iiberwinden vermag. Innerweltliche
Existenz und transzendente Bestimmung bleiben ungeloste Gegen-
sitze, weshalb auch Kierkegaard sich zur irdischen Kultur ablehnend
verhilt. Sein VorstoB3 ins Transzendente ist nicht ein harmonisches
Wachsen aus der Natur in die Ubernatur auf Grund der Analogia
entis, sondern ein Sprung ins Ungewisse. Der Philosoph, der diesen
theologischen Sprung nicht mitmachen wollte, blieb bei der von der
Wesenheit losgelosten reinen Existenz Kierkegaards stehen und hatte
keinen andern Boden mehr als die Existenz reinster, sinnloser Rela-
tivitat. Das war Heidegger, ,,der sakularisierte Kierkegaard®, wie ihn
Fischer sehr treffend bezeichnet hat (Die Existenzphilosophie Martin
Heideggers XI). Darum ist auch der Erbe Kierkegaards in Gegensitze
auseinandergefallen; weil er die Spannung der Immanenzphilosophie
zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit aus dogmatischer Befangen-



— BE

heit nicht zu iiberwinden vermochte, muBlte seine Existenz wieder in
ihre zwei Komponenten auseinanderfallen, wobei sich Heidegger auf
die absolute Endlichkeit und die dialektische Theologie auf die iiber-
steigerte Unendlichkeit festlegte (Delp, Tragische Existenz, S.15).

Heidegger geht als Atheist ans Existenzproblem heran, Kierkegaard
als dhristlicher Lutheraner. Seine Existenz beriihrt sich philosophisch
ganz eng mit jener Heideggers, nur die transzendente Bestimmung
unterscheidet sie. Kierkegaards Existenz ist freie Subjektivitit, ist ein
Aktder Entscheidung fiir oder gegen Gott, und diese Entscheidung be-
ruht auf blinder Wahl, die nicht von Griinden veranlaBt und geleitet
ist. Diese Wahl ist Leidenschaft, weil die Entscheidung die ganze
Existenz ergreift. Diese Wahl wird zur steten Zustindlichkeit des
Sichentscheidenmiissens. Die Entscheidung fiir Gott gelangt zu
keinem Besitz und keinem Zustand, sie muBl stets Akt bleiben und
sich immer aufs neue stellen. Se bedeutet die Wahl fiir Gott be-
stindiges Werden, immerwahrende UngewiBheit, stetiges Wagnis.
Diese Entscheidung ist auch absolute Einsamkeit, weil nichts von der
Erfahrung der andern mir mitgeteilt werden kann, um mir die Wahl
zu erleichtern. ,,Der Mensch (ist) fir Kierkegaard auch nur im
Sprung.“ Zwar nicht so, dal}, wenn er einmal gesprungen wire, er auf
einem festen Boden gelandet und dann gesichert im Sein wire. Nein,
gerade dann ist er nicht mehr im Sein, wenn er sich gesichert glaubt.
Seine Bestimmung ist, nur im Sprung Sein zu haben, da er es nur
im akthaften Nacheinander der Selbstsetzung erwirken kann. Das
Sein ist nicht bloB im Werden des Selbst. Das Sein ist selbst dieses
Werden (W. Perpeet, zitiert bei de Waelhens, La philosophie de
Martin Heidegger). Kierkegaard erklirt ganz unzweideutig: ,,Die
objektive UngewiBheit, in der Aneignung der leidenschaftlichen
Innerlichkeit festgehalten, das ist die Wahrheit, die héchste Wahr-
heit, die es fiir einer Existierenden gibt* (Kierkegaard, Werke VI
Seite 278).

Die Ubereinstimmung des Existenzbegriffs beruht aber nicht nur
in der subjektivistischen Fassung der beiden Denker, sondern auch
im weiteren Ausdenken der Idee vom Dasein. Kierkegaard und
Heidegger unterscheiden eine echte und unechte Existenz. Die echte
Existenz ist bei beiden jene, die sich Rechenschaft tiber ihre Situation
gibt. Die unechte Existenz ist das Leben jener Menschen, die sich den
dulleren Notwendigkeiten materieller und animalischer Art ausge-
liefert haben. Heidegger nennt diese Existenz das ,,Man®, Kierke-



— 54

gaard die ,,plebs*. Der Unterschied besteht allerdings darin, daB bei
Heidegger echte und unechte Existenz als gegensitzliche Polaritit
einander gegeniiberstehen, wihrend bei Kierkegaard die unechte
Existenz praktisch mit Nichtexistenz zusammenfillt.

Auch in der Ableitung der Schuld aus der Existenz zeigt sich eine
deutliche Berithrung Heideggers mit Kierkegaard. In der Idee des
dénischen Denkers ist Existenz zugleich der hochste Wert und zu-
gleich auch die Siinde. Denn Siinde ist es nach Kierkegaard, wenn
der Mensch ein Selbst sein will. Das Sichfestlegen auf die endliche
Existenz ist Siinde, die Zustimmung zur Begrenztheit des Daseins.
Genau so fafit auch Heidegger die Schuld auf. Auch bei ihm ist die
Schuldhaftigkeit untrennbar mit dem Dasein verbunden und geht
jeder Verschuldung voraus. Diese Schuldhaftigkeit des Daseins kann
keinen Zuwachs, keine Verminderung und keine Unterbrechung er-
fahren. Der Grundfehler, ,,die Erbsiinde* des Daseins, besteht darin:
der Grund eines Seins zu sein, das vom Nichts begrenzt ist (Sein und
Zeit, S. 283, 284, 305, 306). Das Dasein, welches unter seiner Unvoll-
kommenheit und radikalen Begrenztheit leidet, hat Kierkegaard ,,die
Krankheit zum Tode* genannt. Das Dasein ist eine begrenzte
Existenz, die nur eigentliches Sein haben kann in der Bejahung ihrer
Begrenztheit, und darin besteht das Ubel, das ist die Siinde nach
Heidegger. Ausdriicklich sagt er: ,,Das Dasein als solches ist schuldig®
(Sein und Zeit, S. 285, 286), und zwar ist es eine uniiberwindliche
und untilgbare Siindhaftigkeit. Fiir Kierkegaard wie fiir Heidegger
besteht die Siinde im Willen, die Begrenztheit zu bejahen und zu
iibersteigern, ein Wille, der unserm Sein wesentlich eigen ist. Der
Siinder Kierkegaards steht als Endliches der unendlichen Gottheit
gegeniiber, der Siinder Heideggers als Endliches gegeniiber dem
Nichts.

Und wiederum begegnet Heidegger Kierkegaard, wenn er
den Ubergang des Menschen von der unechten zur echten Existenz
durch die Angst vollziehen ldBt. Ausdriicklich erklirt der Existenz-
philosoph: ,,Am weitesten ist S. Kierkegaard vorgedrungen in der
Analyse des Angstphinomens* (Sein und Zeit, S.190). Die Angst be-
dingt nach Heidegger und Kierkegaard in entscheidender Weise die
Individualitit der Existenz. Heideggers Existenz ist eine offene
Frage, Kierkegaard holt die letzte GewiBheit der Existenzim Glauben.
Der Mensch Heideggers begegnet nur sich selbst (A.Vogt, Das Problem
des Selbstseins bei Heidegger und Kierkegaard, S.12), der Mensch



— 55 —

Kierkegaards durchbricht die Transzendenz und begegnet Gott.
Kierkegaards Selbstsein ist Hingehaltenheit vor Gott — Heideggers
Existenz ist ,,Hingehaltenheit ins Nichts“, wie er in seiner Schrift
»Was ist Metaphysik?* ausdriicklich sagt (S. 20). Heideggers Mensch
ist absolut isolierte Existenz, und dieses Dasein ist ,,Geworfenheit”,
wie er selbst sehr folgerichtig formuliert hat. ,,Das ,Wer‘ des ,warf*
liegt im Dunkel, damit des Menschen Woher und Wohin*“ (Vogt,
S.12). Konsequenter Immanentismus muB sich dem Woher und
Wohin verschlieBen. Es bleibt schlieBlich nur der Augenblid, von
dem alles abhéngt. Auch Kierkegaard kennt den Ernst des Augen-
blicks. ,,Das ganze Dasein @ngstigt mich, angefangen von der kleinsten
Miicke bis zu den Geheimnissen der Inkarnation; ganz ist es mir
unerklirlich, am meisten ich selbst; ganz ist es verpestet, am meisten
ich selbst® (Tagebiicher I S. 349). Auch Kierkegaard stellt den
Menschen vor das Nichts, aber es ist das Nichts der Kreatur vor der
Gottheit. Er sieht in der Gesellschaft seiner Zeit zwei Extreme, die
er zur Besinnung auf die Existenz zuriickfiihren will: die im Ideolo-
gischen verstiegenen Rationalisten will er zum Leben bringen, und
die in gemiitlicher Behaglichkeit dahinbriitende biirgerliche Lebewelt
will er durch Angst aufriitteln, indem er ihnen das Letzte der Existenz
aufzeigt. Die Angst stellt den Menschen vor das Nichts. Das ist ein
Grundthema bei Kierkegaard und bei Heidegger, nur mit ver-
schiedener Betonung, beim einen in transzendenter, beim andern in
immanenter Sinngebung. Auch Heideggers ,,Sein zum Tode ist wesen-
haft Angst“ (Sein und Zeit, S. 266). Indem Kierkegaard sich in die
Lebensfiille der menschlichen Existenz stellt zum Kampf gegen
Rationalismus und Plattheit, ist er der erste Existenztheologe und
Existenzphilosoph geworden (Fischer VIII). Heidegger hat der Welt-
anschauung Kierkegaards den Charakter einer philosophischen
Doktrin gegeben. Aus der Existenzanschauung des Theologen hat er
ein eigentlich philosophisches System geformt.

Wie Kierkegaard vom Denken weg ins Leben fliichtete und die
Endlichkeit des Lebens in der Unendlichkeit iiberwinden mochte, so
hat auch Nietzsche dem Intellektualismus den Krieg erklirt und sich
fiir das aktive Leben eingesetzt. Aber Nietzsches Mensch ist ein
Kimpfer reiner Diesseitskultur, mit dem Fortschrittswahn der Auf-
klirung belastet, er anerkennt keine Angst und Spannung zwischen
Endlichkeit und Unendlichkeit. Seine Existenz will Optimismus sein.
Darum gehort Nietzsche nur nebenbei in die Entwicklungslinie, die



zu Martin Heideggers tragischer Existenz fiihrt. Sein ,,Wille zur
Macht* kennt keine Lebensangst. Wohl bezeichnet sich Nietzsche als
den ersten tragischen Philosophen, aber seine ,,dogmatische Wertung
des Lebens* (Simmel, Schopenhauer und Nietzsche, Miinchen 1928,
Kap. 8) ist nicht das ,,Sein zum Tode* im Sinne Martin Heideggers.
DaB8 Nietzsche im Optimismus des Ringens um den Ubermenschen
zerbrechen muBte, das ist allerdings tragisch. Nietzsches Existenz
ist tragisch, aber nicht seine Lehre. Heidegger und Nietzsche beriihren
sich am starksten in ihrer Haltung zum religiosen Problem. Nietzsches .
Denken steht bestindig unter dem Druck der religiosen Frage, die
zu meistern er mit unermiidlicher Hartniackigkeit immer neue
Versuche unternahm. Der letzte Gesichtspunkt von Heideggers
Existenzialphilosophie ist die vollige Emanzipation von jeder the-
istischen Hypothese. Die Tendenz von Heideggers Denken geht dahin,
zu zeigen, dafl es kein philosophisches Gottesproblem gebe, keinen
philosophischen Ansatzpunkt eines Seins zu Gott. Eine solche Tendenz
spricht man nicht ausdriicklich in Worten aus, man bleibt stumm, weil
iiber etwas, das iiberhaupt nicht ist, auch nicht gesprochen wird.
Heideggers Philosophieren ist der glinzende und scharfe Ausdruck
eines Nihilismus bedingungsloser Resignation. Nietzsche will den
Nihilismus iiberwinden, Heidegger bejaht ihn.

Ein dichterischer Ahner und Vorauskiinder der aufkeimenden
Ideen der Existenzialphilosophie war R. M. Rilke, der aus dem Erlebnis
der Endlichkeit gestaltet und in seinem ,,Stundenbuch* so oft den
Gedanken vom ,.eigenen Tod* aufnimmt. Hans Urs von Balthasar
meint: ,,Es gibt kaum einen theologischen Satz oder Begriff
Heideggers, dem bei Rilke nicht ein poetisches Symbol entspriche.
Der Gedanke, daBl die Endlichkeit als solche das Positive sei, hat sich
bei ihm vom engeren lebensphilosophischen Hintergrund abgeldst
und in einer unabhingigen Philosophie der ,,Existenz® verselb-
standigt. ,,Uns, den Verginglichsten®, sagt die 9. Duineser Elegie,
»trauen die Dinge ein Rettendes zu“: weil wir zeitlicher, endlicher,
nichtiger sind als das bloBe Sein, konnen wir es begreifen und in
Geist verwandeln* (Stimmen der Zeit, 1940 S. 3).

Den stirksten StoB gegen Rationalismus und Wesensphilosophie
fithrte der Historismus des ausgehenden 19. Jahrhunderts. Der Kampf
um die wissenschaftliche Eigenart der Geschichte fiihrte zur Be-
hauptung des Konkreten gegeniiber dem Abstrakten und verfocht
den Singularismus gegeniiber dem Universalismus. So wurde selbst



die Giiltigkeit der Logik aufgeldst. An ihre Stelle trat das Einfiihlen
in einmalige, unwiederholbare Sachverhalte. Der michtigeWortfiihrer
der historischen Einzelexistenz war Dilthey. Kierkegaards Existenz
war transzendent bestimmt, denn er kam von der iibernatiirlich-
religisen Glaubensauffassung her — Diltheys Existenz ist absolute
Endlichkeit — er kam vom historischen Evolutionismus her. Er
vollzog den entscheidenden Schritt von der Idee zum Erlebnis, vom
Immerwihrenden zum Einmaligen, vom Rationalen zum Irrationalen.
Dilthey ist der Begriinder und ausgesprochene Vertreter des histori-
zistischen Intuitionismus (Moog, Die deutsche Philosophie des
20. Jahrhunderts, Stuttgart 1922, S. 61). Er besall eine ganz eigen-
artige Gabe, die Individuen zu erfassen und sie der Gesamtheit eines
Kulturzusammenhanges einzuordnen. Wiewohl Dilthey den tran-
szendentalen Idealismus und den Positivismus stark bekampft, ist
er in gewisser Hinsicht doch als Ausliufer des Positivismus zu be-
zeichnen, indem er die Metaphysik verwirft und allein von der
inneren Erfahrung ausgehen will. Aber zwischen dem Erfahrungs-
begriff Diltheys und dem der Positivisten ist ein ganz fundamentaler
Unterschied. Die Erfahrung ist nach Dilthey nicht Sinneserfahrung,
sondern inneres psychisches Erleben. Diltheys Lieblingsprinzip ist
der Satz: Individuum est ineffabile.

Spranger kennzeichnet sehr richtig den Standpunkt Diltheys, wenn
er schreibt: ,,Es war in ihm eine positivistische Ader, die auf Erkennt-
nis drang, auf kiithle Gesetzlichkeit, Zusammenhang, Relation, ja
Systematik. Und so suchte er in der Individualitét das ihr eigene Ge-
setz, die bleibende Struktur, gleichsam die personliche Kristallisations-
form (Spranger, Wilhelm Dilthey, Monatshefte der Comeniusgesell-
schaft, N.F. Bd.3 S.197ff.). Das wdvre ¢¢i des Heraklit ist das Alpha
und Omega des geschichtlichen Denkens bei Dilthey. Ernst Troeltsch
sagt von ihm: ,,Er wurde selbst zu einem historischen Kopfe von un-
gewohnlicher Feinheit, Universalitit und Kenntnisfiille, und seine
wesentlich ideologische Geschichtsauffassung trat zugleich auf Grund
ihrer Schitzung des Individuellen, UnterbewuBten, Irrationalen und
Vielspiltigen als Lebensphilosophie gegeniiber der abstrakten Geistes-
philosophie eines Kant und Hegel in einen scharfen Gegensatz, derihn
dauernd zum Feinde insbesondere des Hegelschen MonismusderWerte
wie des dialektischen Rationalismus seiner Methode gemacht hat . . .
Immer wieder fallen die Elemente seiner Denkweise auseinander, der
individualisierende und deutende Irrationalismus und der kausal-



— 58 —

genetische Rationalismus. Der Versuch, beides in die Unmittelbarkeit
des Erlebens hineinzunehmen und wie eine begriffliche unmittelbare
Anschauung hinzustellen, ist der Natur der Sache nach nur in allge-
meinen Erorterungen moglich. Bei jedem Versuch der Ausfiihrung
bricht beides auseinander, kommt vor allem das kausal-genetische
Begreifen zum Ubergewicht iiber die individuell-intuitive Deutung®
(Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme, S. 518).

Das Ich des Denkens wird nur von einem erfaBt, und so ist auch
diedem Denkenden gehorende Welt nur eine einmalige, unmittelbare.
Zu diesem Singularismus bekennt sich auch Troeltsch, wenn er in
seinem Werk ,,Der Historismus und seine Uberwindung® schreibt:
»Das fiihrt schlieBlich auf das Letzte und die Hauptsache, die freilich
in der aullerdeutschen Wissenschaft nicht so stark empfunden zu
werden pflegt wie bei uns: auf den alles Historische beherrschenden
Begriff der Individualitidt. Das Historische ist nicht eine Triibung und
Einschrinkung von etwas Allgemeinem und iiberall Gleichem, aber
auch keine bestindige Mischung und Neuverbindung elementarer
psychischer Krifte, wobei sich eine allgemeine Richtung auf ein
rationales oder naturgemiBes Endergebnis andeutete. Es ist vielmehr
die unberechenbare und unvergleichbare Fiille immer neuer eigen-
artiger und darum individueller Tendenzen. Sie entstehen aus unbe-
kannten Tiefen in originalen Durchbriichen und in jedesmal beson-
deren Situationen. Sie wirken sich jede auf eigene Weise aus und
reihen sich auch ihrerseits in ihrer Auswirkung immer neue indi-
viduelle Umformungen aneinander, bis ihre Krifte versiegen, oder
sie als Stoff und Komponente in neue Bindungen eingehen. Das ist
das allgemeine Gesetz der Geschichte, dal die gottliche Vernunft
oder das gottliche Leben in der Geschichte sich in immer neuen und
immer eigenartigen Individualisationen offenbart und ebendeshalb
iiberhaupt nicht auf Einheit und Allgemeinheit, sondern auf
Steigerung jedes individuellen Lebenskreises zu seinen reinsten und
hochsten Moglichkeiten in sich selbst abzielt. Dieses Gesetz vor allem
macht es unmdéglich, das Christentum als Einheit und Ziel der
historischen Krifte zu bezeichnen; es macht es insbesondere unmaog-
lich, das Christentum selber als etwas anderes zu fassen denn als eine
historische Individualitdt* (Troeltsch, Der Historismus und seine
Uberwindung, S. 68).

Auf Grund seiner Lehre vom bestindigen FluBl des geschichtlichen
Lebens und Wesens erkliart Dilthey: Geschichte kann nicht wesens-



— 59 __

miBig erfaBt, sondern nur gedeutet werden, d. h. durch Nachfiihlen
und Nacherleben der Entwicklung verstanden werden. Dieses Nach-
erleben soll zum Verstehen vertieft werden. Das Ziel des Verstehens
aber ist nicht ein Begriff und ein Begriffssystem, sondern es sind
intuitionsmaBige Typenbilder. Der verstehende Historiker erzielt,
sofern er sich nur selbst versteht, etwas, was sich als wissenschaftliche
Begriffsbildung uiberhaupt nicht mehr formulieren laBt. ,,.Leben ist
nur fiir Leben. Die geschichtliche Wirklichkeit ist eine in ihren Tiefen
unbegreifliche und unser Denken iibersteigende Realitit. Sehen
lassen sie alles* (Dilthey, ohne nihere Angaben zitiert bei Stein,
Der Begriff des Geistes bei Dilthey, Bern 1913, S. 89). Eine wissen-
schaftliche Wahrheit ist nach Dilthey in der Geschichte nie zu er-
reichen. Die Typenwirklichkeit bedarf daher keiner begrifflichen
Umformung, sie wurzelt in einem atheoretischen Verstehen. ,,Das
geschichtliche Wissen ist eine Schopfung des Geistes, welche iiber das
urkundlich Gegebene hinausgeht** (Dilthey, ohne nihere Angaben
zitiert bei Stein, S. 89). Das Verstehen faBt Dilthey als Miterleben
des Erlebnisprozesses auf, und nur die Anschauung des werdenden
Lebens selbst kann uns den Geist seinem Wesen nach verstindlich
machen (Stein, S.90). Alle Begriffsbildung in der historischen For-
schung darf dem Forscher nur Mittel sein, nie ein Ziel. Die her-
meneutische GewiBheit tritt an die Stelle der wissenschaftlichen
Wahrheit; Treue im Abbilden hat der Historiker zu erstrebean. ,,Das
Geschichtswerk ist ein Abbild, dessen Urbild die Typenwirklichkeit
ist. Dies Werk ist selbst Erlebnisausdruck, selbst ein Stiick objekti-
vierten Lebens. Seine Sitze sind Ausdruckssitze. Und so fillt es, wie
aller Erlebnisausdruck, nicht unter die Beziehung von wahr und
falsch, sondern unter die von Wahrhaftigkeit und Unwahrhaftig-
keit. Beurteilt wird am Werke des Historikers die hermeneutische
Grundkonzeption. In der Kritik richtet sich nicht Wahrheit gegen
Falschheit, sondern Verstehen gegen Verstehen, reichere oder tiefere
historische Erfahrung gegen geringere oder flachere (Stein, a.a.O.
S.92). Aus Diltheys Lehre, wonach nicht Begriff gegen Wirklichkeit
steht, sondern nur besseres Verstindnis gegen weniger besseres Ver-
stindnis in Frage kommt, liBlt sich ohne weiteres Heideggers Auf-
fassung ableiten: man begreift nur das, was man ist, und man ist nur
das, was man begreift. Sein und Erfassung des Seins sind demselben
Kreis eingeschlossen und stehen in stetiger Wechselwirkung. Er-



kenntnis ist nicht eine von der Existenz unabhingige Fihigkeit,
sondern ist die Funktion der Existenz.

Krakauer bezeichnet sehr richtig Dilthey als einen Fanatiker des
Antiintellektualismus, der mit Henri Bergson in mancher Beziehung
iibereinstimme (Krakauer, Diltheys Stellung zur theoretischen
Philosophie Kants. Phil. Diss. Erlangen 1912, Breslau 1913, S. 28).
Er weist auch nach, daf} Diltheys Ausgang von der inneren Erfahrung
einem Widerspruch unterliegt (Krakauer, a.a. 0. S.29). In der inneren
Erfahrung treffen die verschiedenartigsten geistigen Betitigungen
zusammen. Wie sollen sie nun im System Diltheys logisch ausge-
schieden werden? Dilthey macht sich die Sache einfach, indem er der
innern Erfahrung gleich die héhere Realitit zuerkennt und sie fiir
die Sache selbst erklirt. Er legitimiert das Verstehen und das Erleben
als allein berechtigtes Erkenntnisprinzip damit, daB das Erlebnis
unmittelbare Wirklichkeit sei. Die Biirgschaft dafiir, da die un-
mittelbare Wirklichkeit zugleich die wahre Wirklichkeit sei, gibt uns
Dilthey wiederum durch das Erlebnis. So bewegen sich seine er-
kenntnistheoretischen Auffassungen in einem stetigen Zirkel. In
seiner Studie iiber Dilthey schreibt Spranger: ,,Ihn fiithrte das Er-
leben, nicht eine Begriffsarchitektonik zur Philosophie, aber von der
Armut der Philosophie fand er sich wieder zuriidkgetrieben zum
Leben: jede Formel zerstort . . . Zuletzt deckt doch kein Begriff den
lebendigen Strom der geistigen Welt. Keine Analyse gibt die unteil-
bare Einheit wieder, die wir meinen und in uns selbst mit origineller
Kraft wirksam fiihlen. Hegels begriffliche Zuversicht war der Tod
der Philosophie: wir miissen jedem letzten Wort mifltrauen: das Er-
lebnis ist das Volle und Ganze — jede Systematisierung zerreilit
dieses zarte Gewebe. Und so breitete Dilthey iiber jede seiner Dar-
stellungen den feinen Duft, der uns berauscht, aber die Umrisse, die
wir schon klar zu schauen meinten, wieder verschwimmen ldf3t. Das
Verhiltnis von Philosophie und Leben ist die Stitte seines eigensten
Kimpfens, seiner tiefsten Erfahrungen® (Spranger, Wilhelm Dilthey,
Monatshefte der Comeniusgesellschaft, N.F. Bd.3, S.197ff.).

Das ist auch das erste Anliegen und die geistige Haltung
Heideggers. Sein Erkenntnisbegriff, der sich entschieden von den
Naturwissenschaften und der Wesensphilosophie abwendet und sich
nur an der Wirklichkeit des Menschen orientieren will, steht in
engster Beziehung zur Idee des Verstehens bei Dilthey. Es ist daher
auch nicht zu verwundern, wenn Heidegger sich 6fter mit dem geist-



reichen Wortfiithrer des Historismus auseinandersetzt. Diltheys Leit-
gedanke ist: Verstechen aus dem Ganzen. Das Leben bildet in der
Abfolge durch Geschlechter und Entwicklungsperioden einen inneren
Zusammenhang. Die einzelne LebensiauBerung ist immer eine Er-
scheinung des Lebensganzen. Fiir Dilthey hat jede LebensiuBerung
eine Bezichung zum Gesamtzusammenhang. Die vage innere Er-
fahrung des Subjekts wird durch den Vergleich vertieft. In der
Titigkeit des Vergleichens erdffnet sich Dilthey der Weg zu den
Objektivationen. So wird dann das Erleben zum Verstehen. Dilthey
erhebt die Intuition zum Prinzip des Begreifens, und seine Intuitions-
lehre ist der Kern seiner ganzen Philosophie und daher auch seiner
historischen Methodenlehre. Das Wesen des Erlebnisimpulses besteht
darin, nur in Beziehung zu einem entsprechenden anderen aufzu-
treten. Wenn dann der Erlebnisimpuls zum Erlebnisanderen, das
ihm widersteht, hinausgreift, dann neigt er zu einem Objektiven und
wird zu einem Organ, das Lebenswirklichkeit aufzufassen vermag
(Stein, Der Begriff des Geistes bei Dilthey. S.19—25). Aus dem Er-
lebnis entsteht so das Verstindnis. Eine Kulturerscheinung wird
durch eine andere derselben Epoche erklirt. Durch den Philosophen
versteht er den Dichter, das religiose Denken spiegelt sich ihm in der
Kunst wider. Kunst und Religion erkliren sich gegenseitig. Die
Politik kann nur verstanden werden aus den wissenschaftlichen Ideen
einer Zeit, und die Wissenschaft wieder kann nur beurteilt werden
auf Grund der gesellschaftlichen Verhiltnisse. Auf diese Weise will
Dilthey eine lebendige, eine echt menschliche Geschichte konstruieren.
Den Menschen des Mittelalters, den Menschen der Renaissance usw.
sucht er zu erfassen.

Der fundamentale Unterschied nun, den Dilthey bei den Typen
der verschiedenen Kulturepochen feststellt, ist ein neues BewuBtsein.
Das durch die AuBlenwelt Gegebene erscheint der neuen Kultur in
einer anderen Weise, und ein ginzlich neues Leben bildet sich. Dieses
neue Leben findet seinen mannigfaltigen Ausdruck in der Philosophie,
in der Kunst, in den Gesetzen und in den gesellschaftlichen Beziehun-
gen (Groethuysen, La Philosophie Allemande au XIXe siécle, Paris
1912, S.12/13). <Et comme ces relations ne sont jamais fondées dans
une seule-des facultés que nous efforconsde distinguer en envisageant
I’dame humaine, mais que c’est toujours I’homme pris dans son entier
qui vit et qui réagit, nous revenons a la méthode historique de
Dilthey qui consistait 4 vouleir saisir les manifestations humaines



— 62 —

comme ressortant de ’ensemble des données vitales*. Nach Dilthey
entspringen alle Menschen dem gleichen Lebensgrunde, und so ist
Leben die Einheit von allen. Heidegger nennt das das ,,Mitsein* (Sein
und Zeit, S. 120 und 384). Die Erkenntnis seiner selbst ist nach
Dilthey unlésbar gebunden an die Erfahrung unserer Einheit mit den
anderen. Wenn nun mein Leben zugleich unser Leben ist, so kann
durch Einfiihlung das Verstdndnis gewonnen werden.

Der Erlebnisbegriff, den Dilthey aus der Geschichte geformt hat,
soll Grundorgan aller Geisteswissenschaften werden. Auf philoso-
phischem Gebiete hat sich Dilthey zeitlebens damit abgemiiht, den
Geisteswissenschaften einen selbstindigen Geltungsbereich zu sichern.
In seiner ,,Einleitung in die Geisteswissenschaften will er die syste-
matischen Geisteswissenschaften empirisch vertiefen ,,durch ihren
ZusammenschluB und Riickgang in eine psychologische Grundwissen-
schaft (Stein, Der Begriff des Geistes bei Dilthey, Diss. Freiburg
i. Breisgau, Bern 1913, S. 3).

Dilthey geht von phéinomenologischen Prinzipien aus. Die Unter-
scheidung der Auflenwelt vom eigenen Selbst soll als fundamentale
Tatsache seiner Philosophie gelten. Die Unterscheidung zwischen Ich
und AuBenwelt aber wird weder begrifflich erkannt noch vernunft-
gemiB erschlossen, sondern sie wird erlebt. ,,Sie entspricht nicht dem
Verstande, sondern der Totalitdt unseres Lebenszusammenhanges®
(Stein, a.a.0. S.12). Erkennen ist fiir Dilthey nichts anderes als der
Ausdruck des triecbhaften Willens. Diese Auffassung verbindet ihn
mit Bergson und mit Heidegger. Die auseinanderdriangenden Triebe
des Menschenwesens erfahren im ZusammenstoB mit den tiglichen
Geschiften die AuBenwelt. In seiner interessanten Arbeit: ,,Beitrage
zur Losung der Frage vom Ursprung unseres Glaubens an die Realitat
der AuBenwelt und seinem Recht” (Sitzungsberichte der kéonigl.
PreuBischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin 1890) geht
Dilthey von folgenden Erwigungen aus: ,,Ich habe einen Bewegungs-
impuls, der der Bewegung eine von mir erwartete Bestimmtheit ver-
leiht. Tritt nun die erwartete Bewegung nicht auf, sondern an ihre
Stelle eine Druckempfindung, so erfahre ich einen Widerstand, eine
Hemmung meines Impulses. Dabei geht der Impuls nicht unter,
sondern bleibt bestehen, eine Spannung durchfurcht jetzt mein
BewuBtsein, mein Wille erfihrt so ein von ihm Unabhingiges, und
das ist eben die AuBenwelt. Infolge dieser Widerstandserfahrung
setze ich nun ein Objekt. Was ich damit setze, ist dynamisch, lebens-



— 63 —

miBig wie mein Impuls; es tritt als Kraft in meinem BewuBtsein
auf, wie der Impuls; es hat dieselbe Kernhaftigkeit wie er. Diese
lebendige, dynamische Erfahrung von Impuls und Widerstand ist
nun der erste Keim vom Ich und Welt; auf ihr, unmittelbar oder
mittelbar, beruht mein Glaube an die Realitit der AuBBenwelt . . .
Diese Dualitit stellt gewissermaBen die Urzelle des geschichtlichen
Menschen dar* (Stein, Begriff des Geistes bei Dilthey, Bern 1913,
S.17f.). Umn den Menschen als Mittelpunkt der Geschichte zu ver-
stehen und zu begreifen, miissen die Tatsachen des BewuBtseins durch
eine beschreibende Philosophie zu einer Einheit zusammengefafit
werden. Realitat ist nach Dilthey nur in der inneren Erfahrung ge-
geben: ,,Das, dessen ich innewerde, ist als Zustand meiner selbst
nicht relativ, wie ein @uBlerer Gegenstand. Eine Wahrheit des duleren
Gegenstandes als Ubereinstimmung des Bildes mit der Realitit be-
steht nicht, denn diese Realitiit ist in keinem BewuBtsein gegeben
und entzieht sich also der Vergleichung. Wie das Objekt aussieht,
wenn niemand es in sein BewuBtsein aufnimmt, kann man nicht
wissen wollen. Dagegen ist das, was ich in mir erlebe, als Tatsache
des BewuBtseins fiir mich da, weil ich desselben innewerde. Unser
Hoffen und Trachten, unser Wiinschen und Wollen, diese innere Welt
ist als solche die Sache selber (Einleitung in die Geisteswissen-
gchaften, S. 394).

Das individuelle BewuBtsein vermag durch das Verstehen die
fremde Individualitit zu objektiver Erkenntnis zu bringen. In dem
Vorgang des Verstehens kann ein kontrollierbarer Grad von Objek-
tivitat erreicht werden, wenn die LebensiuBerung bestimmt um-
schrieben ist und immer wieder auf sie rekurriert werden kann; der
tiefste Grund, warum das Verstindnis uns zu den Objektivationen
filhren kann, ist die Gemeinschaftlichkeit der Menschen, die allge-
meine Menschennatur (Dilthey, Die Entstehung der Hermeneutik,
Philosophische Abhandlungen, Tiibingen, Freiburg i. Br., Leipzig
1900, S. 192—207). Das Erleben ist nur ein Erfassen von einem Ein-
maligen, das Verstehen aber sprengt die Grenzen des Individual-
erlebnisses. Dieindividuellen Unterschiede des psychischen Erlebnisses
sind nur graduell verschiedene Seelenvorginge. Indem das Verstehen
den Individualititencharakter ablegt und sich in ein historisches
Milieu versetzt, kann es bestimmte Seelenvorginge stirker betonen
urid andere zuriicktreten lassen und vermag dadurch eine Nach-
bildung des fremden Lebens hervorzubringen (Dilthey, Der Aufbau der



— 64 —

geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Berliner Akademie
der Wissenschaften, 1910 S.75—76). ,,Dieser Erlebniszusammenhang
ist nicht eine Summe oder ein Inbegriff aufeinanderfolgender
Momente, sondern eine durch Beziehungen, die alle Teile verbinden,
konstruierte Einheit* (Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt,
S. 70/71).

Durch seine Strukturlehre versucht Dilthey die Einheit des
Lebens in dem Reichtum der koexistierenden und aufeinanderfolgen-
den Zustinde zu erfassen. Nur durch die Teile erfassen wir nach
Dilthey das Lebensganze. Allen Beziehungen des Lebens ist es eigen,
itber sich hinauszuweisen. ,,In diesem Gleiten von Bezug zu Bezug
entwirrt sich uns der Rhythmus der koexistierenden Zustinde, die
Querschnittseinheit der Struktur. Aber nicht nur aufeinander weisen
die einzelnen Funktionen, sondern auch in die Tiefendimension.
Etwas im Lebensbezug weist zuriick auf frithere Lebensbeziige, die
ihm, wenn auch durch lange Zeitriume von ihm getrennt, vermoge
ihrer Bedeutsamkeit verbunden sind. Ein anderes Moment wieder
weist in die Zukunft. Wenn dann, in diesem Fortgezogenwerden,
eine Anschauung von der Totalitdt des Lebens sich bildet, so ist es
wiederum diese, welche, wie ein Grundzug, durch alle Stufen der
Lebensentwicklung hindurchgeht* (Stein, Der Begriff des Geistes bei
Dilthey, Bern 1913, S. 33). Die Glieder des Lebenszusammenhanges,
die Beziehungen der einzelnen Ziige sind im Lebenszusammenhang
selbst enthalten, sind immer erlebbare Elemente, die uns ohne jede
Abstraktion oder Bildform zur Auffassung des Ganzen fiithren. Das
Lebensideal oder das Lebensganze ist aber nicht als eine ratio zu
verstehen, die von der Gesamtheit der Entwicklung losgelost erfafit
werden konnte, sie ist erst mit der Entwidklung und in der Ent-
wicklung verstindlich. ,,Es ist eine Flamme, kein Sein, Energie, nicht
Entitit . . . Jeder Moment der Entwicklung spricht davon auf seine
besondere Art. Und nur in der Gesamtheit der Momente haben wir
es ganz (Stein, a.a. 0. S.41). Dieser Wirkungszusammenhang ist in
den bleibenden Produkten des geschichtlichen Menschen gegeben und
unterscheidet sich vom Kausalzusammenhang der Natur dadurdh,
»,daB er nach der Struktur des Seeclenlebens Werte erzeugt und
Zwecke realisiert; und zwar nicht gelegentlich, nicht hier und da,
sondern es ist eben die Struktur des Geistes, in seinem Wirkungs-
zusammenhang auf der Grundlage des Auffassens Werte zu erzeugen

und Zwecke zurealisieren® (Frischeisen-Kéhler,Wilh. Dilthey als Philo-



— 65

soph, LogosII1.1912,S.47). In diesem Zusammenhang von Leistungen
entwickelt sich nach Dilthey die Geschichte. Das geschichtliche Leben
ist schaffend tdtig durch Produktion von Giitern und Werten, und
die Begriffe von den Giitern und Werten sind die Reflexe des ge-
schichtlichen Schaffens. ,,Die Triager dieser selbstindigen Schopfung
in der geistigen Welt sind die Individuen, Gemeinschaften, Kultur-
systeme, in denen die einzelnen zusammenwirken. Das Zusammen-
wirken der Individuen ist dadurch bestimmt, daB sie zu Realisie-
rungen von Werten sich Regeln unterwerfen und sich Zwecke setzen.
So ist in jeder Art des Zusammenwirkens ein Bezug des Lebens, der
mit dem Wesen des Menschen zusammenhingt und die Individuen
miteinander verbindet, gleichsam wie ein Kern, den man nicht
psychologisch erfassen kann, der aber in einem jeden solchen System
von Beziehungen zwischen Menschen sich duBlert. In den Individuen
verlduft primir ein solcher Wirkungszusammenhang. Aber diese
Individuen sind Kreuzungspunkte von Beziehungssystemen, deren
jedes ein dauernder Triger von Wirken ist. Dieses Schaffen, wie es
in Individuen, Gemeinschaften, Kultursystemen, Nationen sich voll-
zieht, unter den Bedingungen der Natur, welche bestindig Stoff und
Anregung zu ihnen bieten, gelangt in den Geisteswissenschaften zur
Besinnung iiber sich selbst. Aber die verschiedenen Triger des
Schaffens sind noch zu weiteren gesellschaftlich-geschichtlichen Zu-
sammenhingen verwoben. Solche sind Nation, Zeitalter, historische
Periode. Auf der Grundlage dieses Zusammenhanges entwickelt sich
eine weitere Einheitsform des geschichtlichen Lebens. So stellt sich
die geschichtliche Welt als Ganzes, dieses Ganze als ein Wirkungs-
zusammenhang, dieser Wirkungszusammenhang als Wert gebend,
Zweck setzend, kurz schaffend dar. Innerhalb dieses Ganzen lassen
sich die einzelnen Wirkungszusammenhinge sondern. Die wichtigsten
Klassen von ihnen sind einerseits die ,,Systeme der Kultur®, welche
aus einzelnen isolierbaren Gebieten bestehen, in denen gesonderte
Leistungen zu gemeinsamen Zwecken vollzogen werden, zum andern
die Systeme der duBern Organisation der Gesellschaft, die Verbénde,
die auf Verbinde der Uber-, Unter- und Gleichordnung von Willens-
einheiten sich griinden, und zu dritt das Recht, welches als eine Ord-
nung der Zwecke der Gesellschaft, die von der d@uBBern Organisation
durch Zwang aufrechterhalten wird, zwischen beiden mittinne steht*
(Frischeisen-Kéhler, Wilhelm Dilthey als Philosoph, a.a. 0. S.47ff.).

Der Ertrag der denkerischen Bemiihungen Diltheys 148t sich in

5



= 6 ==

den alles beherrschenden Gedanken zusammenfassen: der Mensch
ist in letzter Linie ein ausschlieBlich geschichtliches Wesen, und Zeit-
lichkeit ist seine Lebensform. In seiner Rede am 70. Geburtstag
erklirte Dilthey: ,,Die Endlichkeit jeder geschichtlichen Erscheinung,
sie sei eine Religion oder ein Ideal oder philosophisches System,
sonach die Relativitit jeder Art von menschlicher Auffassung ist das
letzte Wort der historischen Weltanschauung, alles in einem ProzeB
flieBend, nichts bleibend* (Dilthey, Ges. Schriften V. S.9). So hat fiir
Dilthey jedes metaphysische System einen rein reprisentativen
Charakter fiir die Geisteslage seiner Zeit, jede metaphysische Auf-
fassung ist nur eine Art und Weise, wie eine Seele das Weltritsel
erblickt hat, ohne eine wissenschaftliche Losung dieses Ritsels geben
zu konnen, ,,da jeder Versuch einer solchen Auflésung in einen not-
wendigen Widerstreit zwischen dem Anspruch des Denkens und dem
Erlebnis, in welchem die Seele sich der Wirklichkeit gegeniiber er-
fahrt, filhrt* (Frischeisen-Kohler, Wilhelm Dilthey, a. a. 0. S.32). Da
der personliche Gehalt des Seelenlebens einer bestindigen geschicht-
lichen Wandlung unterworfen ist, ist er unberechenbar, relativ und
eingeschriankt. Diese geschichtliche Einsicht in die Entwicklung des
Seelenlebens soll uns das BewuBltsein von den Schranken unserer
Erkenntnis geben, und dieses BewuBtsein sollte fiir die moderne
Zeit ein viel tieferes sein als dasjenige Kants, der im Geiste seiner
Zeit das metaphysische BewuBtsein nicht geschichtlich erfassen
konnte (Frischeisen-Kéhler, a.a. 0. S.32). Daher sieht es Dilthey fiir
die hochste Aufgabe der Weltanschauungslehre an, ,,den furchtbaren
Widerspruch zwischen dem Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit der
philosophischen Systeme und der historischen Anarchie dieser
Systeme aufzuheben* (Frischeisen-Kghler, a.a. 0. S.40), und dies sei
nicht moglich, solange man bei dialektischen Gegeniiberstellungen
von Subjekt und Objekt, Denken und Kraft als letzten Gegensitzen,
zwischen denen zu wihlen der Willkiir anheimgestellt sei, verbleibe.
Wenn man den Widerstreit der Systeme in der Lebenserfahrung und
in der Stellung zum Lebensproblem begriindet sehe, dann erschlieBe
sich das Verstindnis fiir die Bedeutung und die Grenzen der meta-
physischen Arbeit, dann eréffne sich dem Denker der Einblick in
die Mehrseitigkeit des Wirklichen, die nie in einem geschlossenen
Begriffsnetz, sondern nur in denkender Bearbeitung des Gesamt-
verlaufes metaphysischer Auffassungen begriffen werden konne
(Frischeisen-K&hler, a. a. O. S. 40)). ,,Daher fiihrt der Weg zur Uber-



— 61 —

windung des Historismus allein durch die Geschichte. Das Erfassen
des Zusammenhanges von Leben und Metaphysik, das Sichhinein-
versetzen in das Leben als den Mittelpunkt dieser Systeme, das
BewuBtsein der groBen durch die Geschichte hindurchgehenden
Zusammenhinge von Systemen, in denen ein typisches Verhalten
besteht, mégen sie dann abgegrenzt und eingeteilt werden, wie man
will, lehrt allein die Geschichte* (Frischeisen-Kéhler, a.a. 0. S.41).

Dilthey bleibt im Widerspruch verwickelt, einerseits dem Kon-
kreten und dem Singularismus treu zu bleiben und anderseits aus
dem Konkreten und Individuellen eine Philosophie mit dem An-
spruch auf Allgemeingiiltigkeit abzuleiten. Es fehlt Dilthey die
spekulative Grundlage, welche dem Denken Heideggers den Anschein
eines gutgebauten Systems gibt. Heidegger hat Dilthey gebraucht,
um mit dessen Ausdriicken und Darstellungsformen Gedanken Aus-
druck zu verleihen, die tiber Dilthey hinausfithrten. Heidegger hat
sich nicht verhehlt, dal Diltheys Kritik an der klassischen Ontologie
vertieft werden muBte.

Zusammenfassend konnen wir sagen, daBl Dilthey zur philose-
phischen Gestaltung der Existenzialphilosophie die entscheidendsten
Beitrige gegeben hat durch seine phianomenologische Art der Er-
fassung der AuBlenwelt, durch seine Lehre von der Erfahrung der
AuBenwelt durch Trieb und Tat, durch seine Betonung der Einzel-
existenz und ihre Erklirung aus reiner Beschreibung der Be-
wuBltseinstatsachen und schlieBlich durch seine unerbittliche letzte
Folgerung von der ausschlieBlichen Geschichtlichkeit der reinen
Zeitlichkeit und Endlichkeit des Menschen. Aber nicht bloB fiir die
Gesamtauffassung, sondern auch fiir die Terminologie Heideggers
lassen sich méogliche Anregungen durch Dilthey aufzeigen. In seinem
letzten Werk: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geistes-
wissenschaften (Berliner Akademie der Wissenschaften 1910) schreibt
Dilthey: ,,Was geschieht nun, wenn das Erlebnis Gegenstand meiner
Reflexion wird? Ich liege nachts wachend, ich sorge um die Moglich-
keit, begonnene Arbeiten in meinem Alter zu vollenden, ich iiberlege,
was zu tun sei; in diesem Erlebnis ist ein struktureller BewuBtseins-
zusammenhang; ein gegenstindliches Auffassen bildet seine Grund-
lage, auf diesem beruht seine Stellungnahme als Sorge und als
Leiden iiber den gegenstandlich aufgefaten Tatbestand, als Streben
tiber ihn hinauszugelangen.” Bei Heidegger ist Sorge der Daseins-
inhalt.

5'-9-‘



— 68 —

Auch Heideggers ,,Sein zum Tode“ hat Beziehung zu Diltheys
Gedanken. Menschliche Existenz ist nach Dilthey immer Stiickwerk,
und erst der Tod gibt dem Leben den ganzen und letzten Sinn. ,,Man
miite das Ende des Lebenslaufes abwarten und konnte in der Todes-
stunde erst das Ganze iiberschauen, von dem aus die Beziehung
seiner Teile feststellbar wire. Man miiBte das Ende der Geschichte
erst abwarten, um fiir die Bestimmung ihrer Bedeutung das voll-
stindige Material zu besitzen. Erst im letzten Augenblick eines
Lebens kann der Uberschlag iiber seine Bedeutung gemacht werden,
und so kann derselbe nur momentan am Ende des Lebens auftreten*
(Dilthey, G.S. VII S.233 und S.237).

Wihrend Dilthey durch eine Dornhecke gewundener Darstellung
und schwieriger Terminologie sich das Verstindnis der breiten
Offentlichkeit verbaute, hat in Frankreich ein Philosoph von glin-
zender schriftstellerischer Begabung die Ideen des Evolutionismus
in schoner Sprache klar und durchsichtig dargeboten: Henri Bergson.
Er bezeichnet seine Philosophie als neuen Spiritualismus, welche die
urspriingliche Existenz des geistigen Lebens behauptet. Das Denken
Bergsons ist ein groBangelegter Versuch, Materialismus und Positi-
vismus zu iiberwinden. Die Metaphysik soll aus dem Innenleben
durch wissenschaftliche Beobachtung psychophysiologischer Phino-
mene abgeleitet werden. Auch Bergson geht von der Spannung
zwischen Vernunft und Leben aus. Die gesamte Situation der Zeit
lieB den Gegensatz von Denken und Wirklichkeit in geradezu
grotesken Formen erscheinen. Der sich iibersteigernde Rationalismus
wurde vom rationalisierten Leben erschlagen. Das Erzeugnis wandte
sich gegen den Erzeuger. Gegen die Maschine und ihren Erfinder, den
Intellekt, erhob sich die Seele. Die Begriffe in ihrer abstrakten Starr-
heit und Allgemeinheit stehen nach Bergson in unverséhnlichem
Gegensatz zum Leben, das ein ewig FlieBendes und Werdendes ist.
Die Begriffe kommen daher nie an das Wirkliche heran. Nicht der
Begriff, sondern die instinktihnliche Intuition vermag allein die
Wirklichkeit zu erfassen oder besser gesagt zu erleben. ,,Der Intellekt
charakterisiert sich durch eine natiirliche Verstindnislosigkeit fiir das
Leben. Nach der Form des Lebens selber dagegen ist der Instinkt
gemodelt. Wihrend der Intellekt alle Dinge mechanistisch behandelt,
verfahrt der Instinkt, wenn man so sagen kann, organisch* (Schopfe-
rische Entwicklung, S. 171). Das Leben erschopft sich nicht bloB in
Mechanismen und Teleologie. Das Leben verwirklicht auch keinen



— 69 —

vorher entworfenen Plan und ist auch nie etwas Statisches und Ab-
geschlossenes. Heidegger bezeichnet das als die ,,Geworfenheit® der
menschlichen Existenz.

Nach Bergson ist das Wirkliche nie fertig, sondern ununter-
brochenes Werden. Der Verstand, der in abgeschlossenen Formen
sich bewegt, besitzt kein Organ zur Erfassung der Wirklichkeit, er
ist reine Form. ,,Nehmen wir also die vom Sprachgebrauch gepragten
Worte an, so faBt sich der Unterschied von Intellekt und Instinkt in
folgende prazisere Formel: Intellekt als Angeborenes ist die Er-
kenntnis einer Form, Instinkt die Erkenntnis eines Stoffes* (Bergson,
a.a.0. S.153). Nach Bergson steht das Werden iiber allem Sein, und
das Sein muB aus dem Werden abgeleitet werden und nicht um-
gekehrt. ,,Es gibt nur Werden, keine werdenden Dinge*, und dieses
Werden istinnerlich durée — Zeit, eine Auffassung, die auch Heidegger
sich zu eigen macht. Mit ,,durée fallt Bergson die Gesamtheit des
Lebens als psychischen Entwicklungsstrom auf. ,,Somit lieBe sich
sagen, daB unsere Wissenschaft von jener der Alten vorziiglich durch
die unbegrenzte Zerlegung abweicht, die sie an der Zeit vornimmt.
Fiir die Alten umfaBt die Zeit genau so viele ungeteilte Perioden, als
es aufeinanderfolgende, eine Art von Individualitit aufweisende
Ereignisse gibt, die unsere natiirliche Wahrnehmung und unsere
Sprache aus ihr herausschneidet . . . Fiir einen Kepler und Galilei
dagegen ist die Zeit durch den sie erfiillenden Stoff nicht — wie auch
immer — objektiv eingeteilt. Sie hat keine natiirlichen Gliederungen.
Wir kénnen, wir miissen sie nach Belieben einteilen. Alle Augen-
blicke haben gleichen Wert. Keiner hat das Recht, sich zum stellver-
tretenden oder beherrschenden Moment aufzuschwingen. Wir kennen
eine Verianderung erst dann, wenn wir zu bestimmen vermogen, wie
weit sie in jedem beliebigen Momente vorgeschritten ist (Bergson,
a.a.0.8S.334). So ist die ,,durée* die innere Wirklichkeit des Seienden
— auch des Menschseins! Zeit ist werdende Dauer. Werdende
Wirklichkeit ist ,,durée* — Zeit: das ist auch die Auffassung der
Existenzialphilosophie.

Das Dasein Bergsons gestaltet sich in jedem Augenblick des be-
standig flieBenden Lebensprozesses in besonderer Form nach immer
wechselndem Zweck und Ziel. Dieses Werden ist die freiheitliche
Schopfung des Lebensschwunges (élan vital), der als undingliches
BewuBtsein in stetigem Hervorsprilhen wirkt und schafft. ,,Die
Lebensschwungkraft, von der wir sprechen, ist im Grunde ein Ver-



— 70 —

langen nach Schopfung. Sie kann nicht absolut schopferisch sein, weil
sie die Materie, d. h. die Umkehrung ihrer eigenen Bewegung vor-
findet. Wohl aber bemichtigt sie sich dieser Materie, ihrer, die reine
Notwendigkeit ist, und trachtet danach, eine groBtmogliche Summe
von Indeterminiertheit und Freiheit in sie hineinzutragen.* (Bergson,
a.a.0. S.255). ,,Ist das Leben in seiner Beriihrung mit der Materie
einem Impuls oder Schwungkraft vergleichbar, so ist es, an sich ge-
schaut, ein UnermeBliches von Méglichkeiten, ein Ineinandergreifen
von tausend und aber tausend Tendenzen, die indessen zu ,,Tausen-
den und aber Tausenden® erst werden, nachdem sie auseinander-
getreten sind, d. h. verrdumlicht sind. Entscheidend fiir diese Zer-
legung ist die Beriihrung mit der Materie. Sie erst zerlegt der Tatsache
nach, was nur der Méglichkeit nach ein Vielfaches war, und in diesem
Sinn ist die Individuation halb Werk der Materie, halb Wirkung
dessen, was das Leben in sich trigt (Bergson, a. a. O. S. 262).

Die Lehre von der Lebensbewegung verbindet Bergson mit
Scheler und Heidegger. Im Menschen wird das BewuBtsein frei gelost,
und seine Existenz ist Vollentfaltung des Lebens und der Wirklichkeit.
»von unserem Standpunkt aus erscheint das gesamte Leben als eine
ungeheure, von einem Zentrum her sich ausbreitende Woge, die fast
auf ihrem gesamten Umkreis zum Stillstand kommt und sich in
Pendelbewegungen an der Stelle umsetzt: einzig an einem Punkte
ist das Hemmnis besiegt worden, ist der Impuls frei ausgestromdt.
Und diese Freiheit ist es, die die Form: Mensch bezeichnet. Uberall
sonst, auller beim Menschen, sah ich das BewuBtsein in eine Sackgasse
getrieben; nur im Menschen hat es seine StraBe verfolgt. Ins Unbe-
grenzte also setzt der Mensch die Lebensbewegung fort, wiewohl er
nicht alles mit sich reilt, was das Leben in sich trug. Auf anderen
Entwicklungslinien sind andere im Leben beschlossene Tendenzen
vorgedrungen; Tendenzen, von denen der Mensch, weil alles sich
durchdringt, zweifellos etwas, doch aber nur ein ganz Weniges be-
wahrt hat. Alles geht vor sich, als ob ein unbestimmtes und wallendes
Wesen, mag man es nun Mensch oder Ubermensch nennen, nach
Verwirklichung getrachtet und diese nur dadurch erreicht hatte, da
es einen Teil seines Wesens unterwegs aufgab. Diese Verluste sind
es, welche die iibrige Tierheit, ja auch die Pflanzenwelt darstellt;
insoweit mindestens, als sie etwas Positives, etwas den Zufillen der
Entwicklung Enthobenes bedeuten* (Bergson, a. a. O. S. 270).

Der Elan vital entfaltet seine Kraft in doppelter Richtung, als



— 71 —

Instinkt und Intellekt. Als Instinkt erfaBt er Sein und Wirklichkeit.
»,Werden Instinkt und Intellekt also auf das hin betrachtet, was sie
von angeborenen Erkenntnissen in sich bergen, so ergibt sich, dal
diese angeborene Erkenntnis im ersten Fall auf Dinge, im letzten
auf Beziehungen geht* (Bergson, a.a. 0. S.153). ,,Unser Intellekt,
wie er aus der Hand der Natur kommt, hat das anorganisch Starre
zum entscheidenden Gegenstand“ (Bergson, a. a. 0. S. 158). ,,Unser
Intellekt stellt deutlich nur die Bewegungslosigkeit vor* (Bergson,
a. a. 0. S. 160). ,,Es geniigt auszusprechen, daB der Intellekt durch
das unbegrenzte Vermogen der Zerlegung nach beliebigen Gesetzen
und der Zusammensetzung zu beliebigen Systemen charakterisiert
wird“ (Bergson, a.a.0. S.162). ,,Denn, und nicht oft genug kann es
gesagt werden, Intellekt und Instinkt sind in entgegengesetztem
Sinn gerichtet, jener auf die tote Materie, dieser auf das Leben*
(Bergson, a. a. O. S. 181). Im Gegensatze zum Instinkt kommt die
Intelligenz nur durch die Symbolsprache der Begriffe zur Deutung
der Wirklichkeit. ,,Intuition und Intellekt vertreten zwei gegensitz-
liche Richtungen der BewuBtseigsarbeit: die Intuition geht im Sinne
des Lebens selber, der Intellekt im umgekehrten Sinne, und sieht
sich so ganz von selbst auf die Bewegung der Materie eingestellt.
Ganz und vollkommen wire erst eine Menschheit, bei der diese
beiden Formen bewuflter Aktivitit volle Entfaltung erreichten; und
unzihlige mogliche, je allen ersinnbaren Graden von Intellekt und
Intuition entsprechende Mittelglieder lassen sich zwischen einer
solchen Menschheit und der unseren denken. Hier liegt der Anteil
des Zufalls am geistigen Bau unserer Art. Eine andere Evolution
hidtte zu einer anderen, entweder noch intelligenteren oder aber
intuitiveren Menschheit fiihren konnen. In der Menschheit aber, an
der wir teilhaben, ist tatsichlich die Intuition fast vollstindig ge-
opfert worden“ (Bergson, a.a.O. S.271).

Die Evolution des Lebens aber und damit auch ihren eigenen
Wesensgrund vermag die Intelligenz nicht zu erkliren. Daher muf
der Philosoph, sich in die reine Zeitlichkeit zuriickversetzend, durch
eine michtige Vertiefung des BewuBtseins die Erfassungsweise des
Instinktes und des Verstandes miteinander verbinden und so eine
innerliche Anschauung oder Intuition gewinnen. ,,Dieser entschwin-
denden, dieser ihren Gegenstand nur je und je beleuchtenden
Intuitionen muf} die Philosophie sich bemichtigen; einmal um sie
festzuhalten, zum andern um sie zu weiten und in eins zu verschnen.



— 72 —

Je weiter aber die Philosophie in diesem Werke fortschreitet, um so
klarer erkennt sie, daB die Intuition der Geist selbst, ja in gewissem
Sinne das Leben selbst ist: wihrend sich der Intellekt in Nachahmung
des die Materie erzeugenden Prozesses von ihm abschniirt. Damit
wird die Einheit des geistigen Lebens sichtbar. Erkannt aber wird
sie nur, wenn man in die Intuition eingeht, um von ihr zum Intellekt
vorzuschreiten; denn vom _Intellekt zur Intuition wird man niemals
gelangen* (Bergson, a.a.0. S.271f.).

Insolcher Intuition erscheint dasLeben als schopferische Aktivitit,
als ein psychischer Kraftstrom, dem unendlich mannigfaltige Formen
entstromen. ,,Denn wenn der Intellekt auf die Materie und die In-
tuition auf das Leben gestimmt ist, so0 wird man beide ausschopfen
miissen, um ihnen die Quintessenz ihres Gegenstandes zu entlocken;
und es ruht also dann die Metaphysik auf der Erkenntnistheorie.
Anderseits aber hatte sich das Bewufltsein doch nur in Intuition
und Intellekt gespalten, um der Notwendigkeit zu geniigen, sich so-
wohl auf die Materie anwenden zu lassen, wie dem FlieBen des
Lebens zu folgen. Also wiirde die Zwieteilung des BewuBtseins von
der zwiefachen Form der Realitit abhingen, und es wiirde somit die
Erkenntnistheorie auf der Metaphysik beruhen. In Wahrheit, jede
dieser Untersuchungen fiihrt zur anderen; sie bilden einen Kreis; und
dieser Kreis kann zum Mittelpunkt nur die empirische Erforschung
der Entwicklung haben. Nur indem wir erkennen, wie das BewuBt-
sein die Materie durchflutet, sich in ihr verliert und wiederfindet,
sich zerlegt und wiederherstellt, konnen wir uns eine Vorstellung
vom Gegensatz beider Aktivititen, vielleicht auch eine Vorstellung
ihres gemeinsamen Ursprungs bilden. Ja ohne allen Zweifel wird die
Betonung dieses Gegensatzes und dieser Ursprungsgemeinschaft bei-
der Elemente auch den Sinn der Entwicklung selbst klarer hervor-
treten lassen* (Bergson, a.a.0. 5.183).

Bergson kennt also drei Stufen der Wirklichkeitserfassung: In-
stinkt, Intellekt und Intuition. Der Existenzialphilosophie hinterlieB
Bergson als Vermiichtnis: den Seinsbegriff als Bewegung und Werden,
den Existenzbegriff als Zeit und damit das Thema zu Heideggers
Hauptwerk ,,Sein und Zeit“, schlieBlich den antirationalen Zug mit
der starken Betonung der Aktivitit.

Heideggers unmittelbarer Lehrer ist Husserl, dessen Phinome-
nologie die Grundlage seines Denkens. Heidegger hat zunichst mit
Husserl den intuitionistischen Grundcharakter gemeinsam. Schon auf



Dilthey hatte Husserl EinfluB gewonnen. Darum hatte jener seine
Theorie von der psychischen Analyse als reiner Beschreibung zur her-
meneutischen Methode sinnsuchender Interpretation ausgestaltet. Um
der Philosophie wieder die herrschende Rolle unter den Geisteswissen-
schaften zuzuweisen, will Husserl zu den allgemeinsten Sachverhalten
vorstoBen, die allem menschlichen Denken zugrunde liegen miissen.
Darum miihte er sich um das Seinsproblem. Aber sein Seinsbegriff ist
von der Lebensphilosophie beeinflult. Auf Grund der phinome-
nologischen Methode, die eine Schau der letzten Gegebenheiten, der
leibhaftigen Wirklichkeit ist, soll die philosophische Grundwissen-
schaft die apriorischen Bedingungen der Einzelwissenschaften aus-
arbeiten. Auch fiir Heidegger ist das Sein das Apriori, das allem
Erkennen zugrunde liegt. ,,Dieses allem schon vorausliegende Seins-
verstindnis gilt es zu erkliren und zu durchleuchten.* Darum kann
bet Husserl Sein ,,nie Objektivitit bedeuten, nie Gegebenheit in
unserem Sinne, sondern immer nur Struktur unseres menschlichen
Ich. Deswegen mufl das Grundproblem Heideggers, an Husserl an-
kniipfend, zu einer Neufassung des menschlichen Subjektes fiihren,
das durch die ,,Notwendigkeit, des Seinsstindnisses zu bediirfen*
(Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, S.128) charakte-
risiert ist (Ertel, Von der Phinomenologie zur Existenzialphilosophie
M. Heideggers, Phil. Jahrbuch, 51.1938, S.9).

Nach Husserl erhilt alles seinen Sinn vom Menschen her. Ja
Husserl geht sogar so weit, Sein und Sinn einer Sache in eins zu
setzen, die Welt hat ihr ,,Sein als einen gewissen Sinn*“. — ,,Jeder
Sinn ist fiir jemanden oder fiir etwas. Der Sinn des Seins gilt fiir das
BewuBtsein und nur fiir es. Das BewuBtsein ist der letzte und absolut
seiende Bezugspunkt des Seinssinnes. Und nicht nur besteht dieser
Sinn nur fiir das BewuBtsein, sondern: er ist auch einzig vom Be-
wuBtsein in das Sein hineingelegt. Nur BewuBtseinserlebnisse konnen
nach Husserl — wie auch spéter fiir Heidegger — sinngebend sein*
(PaBweg, a.a. 0. S. 38).

Bei Husserl und Heidegger wird der Unterschied von Seelischem
und Erkenntnis verwischt. Heidegger bringt diese Tendenz zu einer
gewissen Vollendung. Wahrend bei Husserl das BewuBtsein die
Universalfunktion des Menschen ist, wird bei Heidegger das ganze
seelische Sein des Menschen, nicht bloB das Erkennen, sondern auch
das Wollen und Fiihlen zu einem Gesamtverhalten zusammen-
genommen, dem er den Namen Existenz gibt. Fiir Heidegger ist nicht



— 74 —

das BewuBtsein die tragende Schicht, sondern der ganze Mensch, die
Existenz. Nur das Sein des Menschen ist das wahrhaft Seiende, und
alles andere ist nur Korrelat dieses Seins. Das ist ein Gedanke, den
Heidegger nicht nur von Husserl, sondern auch von Dilthey weiter-
entwickelt hat (Dilthey, Beitrige zur Losung der Frage vom Ur-
sprung unseres Glaubens an die Realitit der AuBenwelt, S.44).

Heideggeriibernimmt Husserls Grundgedanken, aber radikalisiert
sie in duBerste Extreme hinein. Auch in der Annahme, daB der Sinn
der Erscheinungen sich nicht unmittelbar enthiillt, sondern erst einer
schwierigen Analyse und hermeneutischen Deutung sich erschlieBt,
geht Heidegger iiber Husserl hinaus und kniipft wieder bei Dilthey
an. Aber die Schwichen der phinomenologischen Methode sind so
elementarer Natur, daB sie nicht iiberwunden werden konnen. De
Waelhaens fiihrt dariiber in ,,La philosophie de Martin Heidegger*
(S. 319) folgendes aus: Das Sichzeigende ist Objekt der phdnomeno-
logischen Untersuchungen. Da nun aber das Wesentliche und Tiefere
der Wirklichkeit sich nicht dem ersten Blick darbietet, sondern zu-
nachst verborgen ist, will die Phanomenologie mit einer besonderen
Methode den Kern des Wirklichen enthiillen. Aber sie kann sich doch
nicht auf die reine Beschreibung der Existenz und ihrer Situation
beschrinken, sondern ist immer von irgendwelchen philosophischen
oder ethischen Voraussetzungen beeinflut. Darum konnte Gurwitsch
nicht ohne Grund die Behauptung aufstellen, daB Heideggers
Phinomenologie auf eine reine Dialektik auslaufe und sein Stand-
punkt eher positiver Art als deskriptiver Natur sei. Es kommt
Heidegger nicht so sehr darauf an, aus der Beschreibung der Situation
der Existenz iiber ihre Art ins klare zu kommen, als vielmehr einen
vorgefaBten Begriff zu beweisen. Daher ist der deskriptive Charakter
dieser Methode in seinem Wert bedeutend reduziert, zumal, wenn
man bedenkt, daB3 eine Beschreibung der Existenz notwendigerweise
die Idee, die man sich von der Existenz macht, bestdtigen muf. Denn
die Auffassungsweise der Existenz ist selbst ein Faktor und eine Art
der Existenz, und so ist alle Beschreibung ausschlieBlich nur Er-
liuterung. Darum muB auch Heidegger zugestehen, daB seine
Philosophie sich notwendigerweise in einem Zirkel bewegt.

Auf Heideggers Existenzbegriff hat auch die jiingere Lebens-
philosophie, besonders Georg Simmel, eingewirkt. Dessen Lebens-
lehre ist beriihmt geworden durch das Schlagwort: ,,Leben ist mehr
als Leben. Das will heiBen, daB der Strom des Lebens im Durch-



e B e

flieBen des Menschen sich nicht erschopft, sondern statische Elemente
aus sich heraussetzt. Der reine Dynamismus eines Bergson soll iiber-
wunden werden. Indem das Leben stets iiber sich hinaus strebt, ist
es Transzendenz. Es ist gerade die Eigenart des geistigen Lebens, sich
zu ubersteigern. Diesen Gedanken hat Heidegger als ,,Transzen-
dieren* des Menschen seinem Existenzbegriff einverleibt. Das Leben
aber steigert sich nicht in das Ungemessene hinein, denn es ist ,,sich
erhaltendes und sinkendes Leben in einem Akt* (Simmel, Lebens-
anschauung, S. 20, zitiert bei Ertel, a.a. 0. S.25). Der Tod ist in der
Wirklichkeit von vornherein und von innen her dem Leben ver-
bunden (Simmel, a.a. 0. 5.97). ,,Das Leben ist immer zum Tode ge-
stempelt, auch wenn der Gedanke an den Tod dngstlich gemieden
wird. Jeder Schritt unseres Lebens ist innerlich durch den Tod ge-
formt. Darum sagt er: ,,In jedem einzelnen Momente des Lebens sind
wir solche, die sterben werden, und es wire anders, wenn dies nicht
unsere mitgegebene, in ihm irgendwie wirksame Bestimmung wire
(a.a.0. S.98). Der Tod wird der ,,Gestalter des Lebens*“ (a. a. O.
S.106). Im Leben ist von Anfang an der Tod mit angelegt, und das
Menschenleben ist durch den Tod stets und stindig, und wenn nur
durch den stindigen Versuch, dem Tod oder dem Gedanken daran
zu entgehen, mitbestimmt. Woher das? Das Leben selbst ist immer
Sein auf den Tod hin, von Anfang an“ (Ertel, a. a. 0. S. 25). Das
Leben als Transzendenz und das Leben als Sein zum Tode verbinden
den Lebensbegriff Simmels mit dem Existenzbegriff Heideggers.

In seiner Schrift ,,Was ist Metaphysik?* sagt Heidegger: Meta-
physik ist nicht Wissenschaft, sondern das Grundgeschehen im und
als Dasein selbst (S.26). Diesem Gedanken war die Lebensarbeit Max
Schelers gewidmet, dessen Philosophieren sich ,,unter lebendigster
Anteilnahme der ganzen Personlichkeit vollzieht und den Einsatz des
ganzen Menschen verlangt (Ertel, a.a.0.8S.19). ,,Es ist nie kiihl
abwigendes Denken, es ist immer leidenschaftlich erregtes Geschehen.
Es geht ja immer um den Menschen selbst. Das gleiche Pathos finden
wir in Heideggers Schriften, vielleicht in noch gesteigerter Form.
Der Mensch ist ja nach Heidegger Herr seiner Méglichkeiten, trigt
aber darum auch die letzte Verantwortung, und er tréigt sie allein,
da es fiir ihn auBerhalb seiner keinen Stiitzpunkt geben kann. Aber
diese Moglichkeiten werden in einem dunklen Felde gewihlt, in das

rationales Denken nicht hinabreicht* (Ertel, a.a.0. S.19). Mit dem



gleichen Nachdruck betonen Scheler und Heidegger den Vorrang des

Emotionalen vor den Erkenntnistitigkeiten.

Heideggers EinfluB und Erfolg beruht auf seiner starken Fihig-
keit, all die verschiedenen Ideen und Strémungen des neueren
Geisteslebens einem System einzuordnen. Er bestrickt durch seine
Offenheit, die auch die radikalsten Folgerungen zu ziehen wagt, und
kommt damit dem modernen Drang der Jugend zum Radikalismus
entgegen. Indem er die menschliche Existenz der Sinnlosigkeit iiber-
antwortet, hat Heidegger wohl die letzte Méglichkeit abendlandischer
Immanenzphilosophie erreicht. Die starke Betonung des Lebens und
der Existenz, des Wirkens und der Aktivitit, hat der Existenzial-
philosophie einen nicht zu unterschitzenden EinfluBl auf das religigse
Denken errungen. Und wie es bei solcher Rezeption zu geschehen
pflegt: man kann die verschiedensten Schattierungen beobachten, in
denen Heideggers Gedanken eine theologische Firbung gegeben wird.
Die gesunde und bedidchtige Auffassung gewisser Wahrheitsmomente
wird mit Freude unterstreichen, daB Theorie nicht abstrakte Idee
bleiben darf, sondern aktivierte Wirklichkeit werden muB. Eine
kritiklose Begeisterung aber wird Ideen, Begriffe und Prinzipien
preisgeben und alles nur ins Leben relativisieren. Einen unerhérten
Versuch einer solchen ,Lebenstheologie® auf der ideologischen
Grundlage der Existenzialphilosophie stellt Gronbechs Jesusbuch dar
(Wilh. Gronbech, Zeitwende: Jesus der Menschensohn, Verlag Kohl-
hammer, Stuttgart). Christus erscheint da als Zerstorer jeder
Theologie und als Kiinder einer nicht lehrhaften, einer gesetzlosen
Lebensreligion, als Sprecher eines reinen Lebensgefiihls. Der Glaube
sei nicht Erkenntnisakt, sondern Erlebnis des Lebens.

Der positive Wert der Existenzialphilosophieliegtin der Mahnung,
itber den Theoremen Wirklichkeit und Leben nicht zu vergessen.
Auch die scholastische Philosophie steht nicht auBer der Gefahr, im
Rationalismus zu erstarren. Sie ist dieser Gefahr im Spatmittelalter
und Spitbarock sogar erlegen. Soviel diirfte Peter Wust in seinem
Budch ,,UngewiBBheit und Wagnis* schon recht haben, dal wir aus der
Lebenshaltung behaglich-quietistischen Wahrheitsbesitzes heraus-
kommen miissen, um uns immer wieder Rechenschaft zu geben iiber
das, was zu erringen ist. Leben ist Einsatz und immer wieder auf-
genommenes Ringen ums Ganze. Denn das Evangelium fordert nicht



— 77T —

die Ruhe, sondern die Wirksamkeit der Talente und mahnt: ,,Wirket,
solange es Tag ist.“ Als aktuellen Wert von Heideggers Philosophie
wollen wir festhalten die Mahnung: mit dem Denken heran an das
Leben — oder Denken aus dem Leben heraus im Sinne des groflen
Papstwortes, das Leo XIII. als Leitmotiv den Bestrebungen der neu-
scholastischen Philosophie mitgegeben hat: vetera novis augere et
perficere!



	Wege der neueren Philosophie zu Martin Heidegger

