
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 2 (1942)

Artikel: Philosophie der Existenz

Autor: Barth, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie der Existenz.

Von Heinrich Barth.

Die „Philosophie der Existenz" ist nicht eine Erfindung der
neuesten, unruhigen Zeiten, in denen sich allerlei ungeduldige Geister
mit der Objektivität des wissenschaftlichen Weltbewußtseins nicht
mehr zufriedengeben wollen. Wohl hat der Begriff der „Existenz"
erst spät jene prägnante Bedeutung gewonnen, in der er heute an
die Philosophen seine Frage stellt. Allein das Problem der Existenz
ist so alt wie die philosophische Erkenntnis selbst, aus der sich die
Problematik der Existenz als eine wesentliche Dimension heraushebt.
„Philosophie der Existenz" ist also nicht -— wie man vielleicht noch
immer annimmt — die Sache eines krampfhaft erregten Denkens,
für welches es eine Denkwürdigkeit von vornherein nur an der
äußersten Grenze des Denkbaren geben kann — dort, wa das

philosophische Denken jäh in die Gedankenlosigkeit einer „irrationalen"
Absolutheit umzuschlagen scheint. „Existenz" soll uns nicht nur die

Bedeutung eines philosophischen Ausrufzeichens besitzen, dessen

unüberhörbare Mahnung sich doch in einer gegliederten Aussage
nicht auszusprechen vermag. So gut wie irgendein anerkannter,
klassisch gewordener Begriff der Philosophie läßt auch der Begriff
der „Existenz" eine Bedeutung erkennen, in der er zu der
ausgebreiteten Fülle philosophischer Begriffe und Prinzipien in
aufweisbaren Beziehungen steht. Wie die Philosophie der Existenz nicht
die Sache eines sektiererischen Denkens sein darf, eines Denkens,
das sich der Bestimmtheit und der Begrenzung des Begriffes
entfremdet, um sich in eine entlegene Tiefe der Erkenntnis abzusondern,
so darf uns „Existenz" nicht ein befremdendes Wahrzeichen bleiben,
aufgerichtet am äußersten Rande der philosophischen Möglichkeiten,
— ein Wahrzeichen, das nur über die Philosophie hinauszuweisen,
nicht in sie hineinzuweisen, nicht ihr selbst die Wege zu weisen
vermöchte! Der Begriff der Existenz enthält wohl Hinweis genug auf
die letzte Fragwürdigkeit, die in der begrenzenden Voraussetzung



— 23 —

alles wissenschaftlichen und philosophischen Denkens beschlossen ist.
Dem steht aber nicht im Wege, daß sich die Bedeutung der „Existenz"
auf den expliziten Sinn des philosophischen Gedankens auswirkt,
indem sie ihm einen bestimmten Horizont erschließt. „Philosophie
der Existenz" bedeutet: Philosophische Erkenntnisbemühung um
dasjenige Thema, das uns der Ausdruck „Existenz" anzeigt, — ein
Thema, dessen durchgreifende Tragweite wir uns von vornherein vor
Augen stellen.

Philosophie der Existenz ist nicht die Entdeckung einer erregten
Gegenwart, die sick durch den fragwürdigen Rückgriff auf einen
ungewohnten Terminus ihrer Bedrängnisse erwehren wollte. Sie ist
Erkenntnis, die mit allem im Zusammenhange steht, was je in der
Geschichte als Erkenntnis in die Erscheinung getreten ist, als ein
integrierendes Moment dieser Erkenntnisgeschichte, an dem erkennbar

wird, welche unerhörten Spannungen der ErkenntnisbegrifF in
sich birgt.

Von demjenigen Thema, das heute durch den Terminus
«Existenz" bezeichnet wird, sehen wir die gesamte Geschichte der
Philosophie durchwoben und durchspielt. Wir sehen uns versucht,
schon an Sokrates aufzuzeigen, was gemeint ist, wenn die
Philosophie der Existenz von der Wahrheit des theoretischen Urteils die
„existenzielle" Wahrheit unterscheidet. In der Konfrontation mit
dem Mitmenschen, die sich im Dialoge vollzieht, verhandelt Sokrates
die Frage der Tugend und der Gerechtigkeit. Er tut es in der Form
der wissenschaftlichen Untersuchung, indem er von dem Gegenstande
des Dialoges eine freie, überlegene Distanz zu nehmen scheint. Der
Stil und Modus der sokratischen Unterredung über das Gute erlaubt
scheinbar die Voraussetzung, daß dieses Thema die am Gespräche
Beteiligten nicht mehr angeht, als eine beliebige anregende Frage,
in die sich geistig aufgeschlossene Menschen vertiefen können. Allein
Sokrates weiß, daß ihn seihst, und die mit ihm reden, das Thema
des „Guten" sehr viel mehr angeht, als was irgendein geistiges Interesse

zu erwecken vermag. Er weiß sehr wohl, daß man über die
Wahrheit des Guten zwar angeregt debattieren kann wie über irgendeine

Neuigkeit, daß es aber bei solcher Debatte nur in einem
uneigentlichen Sinne das Gute ist, worüber man spricht. Diesem Wissen
um die Unangemessenheit des ausgesprochenen Wortes im Verhältnis
zu seinem Gegenstande gibt er Ausdruck in seinem Bekenntnis des

Nicht-Wissens, und vor allem in seiner Ironie, die zu sagen scheint:



— 24 —

In unserm Dialoge wird wohl über allerlei Wahrheit gesprochen.
Aber es fehlt viel daran, daß diese Wahrheit in ihm ausgesprochen
würde! Kein ethisches Pathos vermöchte die wirkliche Aussprache
der zur Diskussion stehenden Wahrheit zu erreichen. Darum bleibt
Sokrates nur der Rückzug auf die sich bescheidende, scheinbar
unbeschwerte Haltung der Ironie. Sie zeigt eine Wahrheit an, die der
Dialog seinem Wesen nach nur umspielen, aber nie und nimmer in
ihrem Gehalte erschließen kann.

Man kann wohl sagen, daß in der sokratischen Ironie das Problem
der Existenz auf alles philosophische Verständnis menschlichen
Daseins, das fortan erwachen sollte, sein Licht und seinen Schatten
wirft. Im Problemfelde der „Ethik" fand dieses Verständnis eine

weitgehende Abklärung. Allein eben die aus dem Altertum
herüberwirkende ethische Tradition war imstande, das Problem der Existenz
ebenso sehr zu verdecken wie wachzuhalten. Sie bewegte sich allzu
sehr in der Angleichung ihrer Denkform an die theoretische
Welterkenntnis, als daß ihr die „existenzielle" Bedeutung der ethischen
Wahrheit, wie sie einen Sokrates beunruhigt hatte, lebendig bleiben
konnte. Es fehlt dieser Tradition, auch wo sie im Rahmen der christlichen

Lehre auftritt, an jenem befreienden Radikalismus der
Fragestellung, wie er von der gegenwärtigen Existenzphilosophie mit mehr
oder weniger Glück in Kraft gesetzt wird. Dies ist es, was uns hindert,
„Philosophie der Existenz" mit „Ethik" schlechthin in eins zu setzen.
Und so ist es denn auch zu verstehen, daß wir Philosophie der
Existenz als einen scheinbar nur spärlichen Strom der philosophischen
Überlieferung feststellen müssen, Philosophie der Existenz im
eigentlichen Sinne ist nicht Sache der anerkannten Lehrbildung, die

zum schulmäßigen Bestände dieser Überlieferung gerechnet würde.
Äußerlich gesehen stellt sie in der Geschichte der Philosophie eine

ausnahmeartige, exponierte Erscheinung dar; und es sind
abseitsstehende, zur Schulphilosophie in Gegensatz tretende Denker, die
sich die Problematik der Existenz zu eigen machen. Diese
Gegenstellung der Existenzdenker gegen die selbstsichere Systematik der
von geschichtlicher Autorität getragenen und in Geltung stehenden
Philosophie darf uns aber daran nicht irre machen, daß gerade an
diesen exponierten Stellen der Philosophiegeschichte die eigentlichen
Brennpunkte ihrer tiefsten Probleme liegen können, — Brennpunkte,
deren Ausstrahlung und Leuchtkraft auch die breite Heerstraße des

philosophischen Denkens zu beleben und zu erhellen vermag.



— 25 —

Damit uns das Problem der Existenzphilosophie um so deutlicher
vor Augen trete, erinnern wir uns beiläufig einiger Ereignisse der
Geschichte menschlichen Denkens, in denen uns die angedeutete
Zuspitzung der philosophischen Problematik lebendig gegenwärtig
wird. — Da begegnet uns der christliche Denker Augustin in
seinem Konflikte mit Pelagius, in dessen Anthropologie die stoischen

Grundgedanken von der „Natur" des Menschen weiterwirken.
Während sich Pelagius in seinem Denken über die Freiheit der
Willensentscheidung der allgemeinen, zeitlosen Hypostase einer von
Gott geschaffenen „guten Natur" anvertraut, spitzt sich Augustins
Frage zu auf den einzelnen konkreten Willensakt. Nicht in einer
ontologisch festgestellten Wesenheit des Menschen, sondern in dem

je einmal sich ereignenden Wollen fällt die Entscheidung zwischen
Gut und Böse. Und es ist die große Frage zu beantworten, unter
welcher Voraussetzung diese Entscheidung zum Guten oder zum
Bösen ausfällt. — Diese Entscheidung ist ein einzelnes, kontingentes
Ereignis und eine Sache des Wollens von einzelnen. Daß das
einzelne, kontingente Ereignis des sich entscheidenden Wollens gegenüber

dem theoretisch erfaßten Zusammenhange des Seins ein
Gewicht und eine durchschlagende Bedeutung haben kann, dies ist
freilich der Metaphysik der nun anhebenden christlichen Ära, die
unter dem bestimmenden Einfluß des Neuplatonismus und des

Aristoteles stand, nicht von vornherein einleuchtend gewesen. Es

bedurfte der spätmittelalterlichen Erneuerung des Nominalismus,
des Individualismus und Voluntarismus eines Johannes Duns
Skottus und Wilhelm von Ockham, um gegenüber der im
Thomismus lebendigen antiken Tradition die Einsicht von den
Schranken des Begriffs und von der ontologischen Unableitbarkeit
des einzelnen, konkreten Seins wachzuhalten. Solche Erkenntnis des

späten Mittelalters ist freilich nicht das, was wir
„Existenzphilosophie" nennen. Allein die Bedeutung, die das „Wollen" in der
scholastischen Diskussion gewinnt, ist ein Hinweis darauf, daß die
hier neu erwachende Erkenntnis des „individuellen" Seins irgendwie
die Existenz im Blickpunkt bat, und daß es ihr letzten Endes um die
Abklärung der ontologischen Voraussetzungen dessen, was wir
„Existenz" nennen, zu tun ist. — Der Enthusiasmus des mathematischen

Erkenntnisideals einer neuen Zeit scheint allerdings auch der
„via moderna" nur noch eine antiquarische Bedeutung übrig zu
lassen. Allein eben in der kühlen Atmosphäre des kartesischen



— 26 —

Rationalismus erwachte in Blaise Pascal eine Erkenntnis der
Existenz, die schon durch die in ihr brennende Leidenschaft verrät,
daß hier Letztes auf dem Spiele steht. Im Bewußtsein, von
Unendlichkeiten des Raumes und der Zeit umgeben zu sein, wird Pascal

derjenigen Einsamkeit und Haltlosigkeit des menschlichen Daseins

inne, die sich aus einem ausschließlich mathematischen Verständnis
unserer Lebenslage notwendig ergeben muß. Warum bin ich gerade
jetzt? Warum gerade hier? Ich finde keinen Grund. Ich bin eben, wo
ich bin, verloren in Mitten dieser Weltweiten (vgl. Pensées 194). Diese

Besinnung auf die Lebenslage ist aber umso weniger Sache einer
beschaulichen Spekulation, als es in ihr nicht um irgend etwas, sondern
um „midi selbst" geht, um meine Ewigkeit, um mein ganzes Sein. Um
„mich selbst", der ich eben in meinem Selbst der Sicht der reinenVer-
standeswissenschaft nicht zugänglich werden kann. — Durch solchen

Einspruch ließ sich der Rationalismus der Aufklärung nicht abhalten,
das, was ihm als „reine Vernunftwahrheit" vor Augen stand, zum
zeitlosen Maßstab der zeitlichen Gegebenheiten, und vor allem auch

der geschichtlichen Überlieferung, zu machen. Er rief den Protest
eines Johann Georg Hamann auf den Plan, der dem
aufgeklärten Jahrhundert drastisch in Erinnerung rief, daß „Wahrheit"
nicht eine Sache gemeinmenschlicher Verfügbarkeit ist, uns gewährleistet

durch die allgemeine Ausstattung des Menschen mit
„Vernunft". Ihre Erkenntnis geschieht in kontingenten geschichtlichen
Ereignissen, deren Eintreten uns nicht zu Gebote steht. „Was ist
Wahrheit? Ein Wind, der bläst, wo er will, dessen Sausen man hört,
aber nicht weiß, woher und wohin ." (Werke IV. 95). Das unableitbare

Faktum der Überlieferung wird bei solcher Auffassung von
„Wahrheit" in ein neues Licht treten, und mit ihr die geschichtliche
Existenz desjenigen Menschen, der in irgendeiner Weise die Wahrheit
bezeugt hat. — Wir gedenken nebenbei Friedrich Heinrich
Jakobi's, des religiösen Sonderlings im Goethekreise. Er hat gegenüber

Lessing im Vermögen, „Dasein zu enthüllen und zu offenbaren",
das größte Verdienst des Forschers festgestellt. Ohne von den

Zeitgenossen verstanden zu werden, hat er sich aus der Priorität des

Daseins vor den Vernunftbegriffen den Glauben an Gott zurechtgelegt.

— Die Erkenntnis einer Diskrepanz von Begriff und
Wirklichkeit, von Essenz und Existenz, die durch keine Vermittlung
überbrückt werden kann, führte Schelling in seiner letzten Phase zu

seiner „Philosophie der Offenbarung", die er als „metaphysischen



— 27 —

Empirismus" verstanden haben wollte. Wie Jakobi von einem
unbedingten prius des Daseins weiß, so kennt Schelling eine transzendente

Bedeutung der „Existenz". Und beide meinen in dieser
Erkenntnis den Rückweg vom Idealismus zum christlichen Glauben
gefunden zu haben. — Mit seiner dialektisch-spekulativen Ver-
deckung der Existenz rief Hegel denjenigen Denker auf den Plan,
dem wir auf unserm Problemfelde entscheidende Erkenntnis
verdanken. Nirgends so scharf wie bei Kierkegaard spitzt sich die im
menschlichen Dasein beschlossene Frage auf die Entscheidung des

Einzelnen zu. Ihre Aktualität wird durch keinen ins Mittel tretenden
Begriff abgeschwächt. In der gefahrvollen Berührung von Zeit und

Ewigkeit sieht sie sich schutzlos der Konfrontation mit der Wahrheit
preisgegeben. Der Ort der menschlichen Existenz wird von keiner
idealistischen Synthese erreicht, weil er unmittelbar unter unbe-,

dingtem Anspruch steht.
Von dieser Reihe von vereinzelten christlich-philosophischen

Denkern, bei denen das Problem der Existenz zu seiner äußersten
Manifestation gelangt, dürfen wir unsern Blick zuversichtlich audi
zur klassischen Philosophie zurückwenden, die eine
durchgehende Bezogenheit auf die Existenzfrage nicht vermissen läßt.
Wer möchte bestreiten, daß der Staat der Gerechtigkeit für Plato
ein — wie wir sagen — „existenzielles" Anliegen bedeutet? Die
weltüberlegene Freiheit des stoischen Weisen, die Ataraxie des

Skeptikers und des Epikureers, die neuplatonisch-augustinische
Inbrunst zum höchsten Gute, — wie sollten sie der existenzphilosophischen

Bedeutsamkeit entbehren? Etwas schwerer läßt sich freilich
die Auswirkung des aristotelischen Gedankens in diesem Horizonte
wahrnehmen. — Es liegt am Tage, daß auch der klassische Idealismus
der Deutschen nur unter dem Gesichtspunkte des Existenzproblems
recht und gerecht beurteilt werden kann. Kants Lehre von der
„praktischen Vernunft" ist zwar darin dem Rationalismus verhaftet,
daß sie eine Frage nach der einzelnen ethischen Entscheidung kaum

zu kennen scheint. Wenn sie aber grundsätzlich auf eine „Erklärung"
davon verzichtet, „wie reine Vernunft praktisch sein könne, welches

völlig einerlei mit der Aufgabe sein würde, zu erklären, wie Freiheit
möglich sei" (Gr. M. S. 89), dann weiß sie offenbar um diejenige
Diastase, die in der Unterscheidung von theoretischer und existen-
zieller Erkenntnis ausgesprochen ist. — In der Unzugänglichkeit
dessen, was Fichte das „Faktum" nennt, kommt nichts anderes als



— 28 —

jene wesenhafte Aporie zu Worte, die mit dem Denken über Existenz
unlöslich zusammenhängt. — Und selbst der junge Hegel läßt in
seinen Gedanken über das Schicksal und die vom ethischen Begriffe
nie erfaßbare Lebenslage gewisse Einsichten durchblicken, die sich

freilich in seinem Systeme nicht auswirken werden.
Wer auf die Reihe der angedeuteten Ereignisse der Philosophiegeschichte

zurückblickt, wird den Eindruck gewinnen, daß er es hier
zwar zum Teil mit eigenwilligen Einzelgängern zu tun hat, daß aber
die auf dieser Linie berührten Probleme in den tiefsten Erkenntnissen

der Philosophie aller Zeiten verwurzelt sind. Es ist kein
Zufall, daß es zumeist christliche Denker sind, die wir auf diesem
Felde antreffen. Und so werden denn bis zu Kierkegaard die für das

Existenzproblem bedeutungsvollen Begriffe — wie Individualität,
Kontingenz, Entscheidung, Gegenwart — in einem transzendieren-
den Horizonte gedacht, als die zum absoluten, göttlichen Sein in
einer unmittelbaren, wesenhaften Beziehung stehen. In der modernen
Existenzphilosophie ist in dieser Hinsicht eine andere Lage
eingetreten. Bei Nietzsche, ihrem großen Inspirator, ist der
Zusammenhang mit der besten philosophischen Tradition abgebrochen,

— ein Umstand, dem gewöhnlich nicht genug Rechnung getragen
wird! Und mehr oder weniger traditionslos geben sich auch Martin
Heidegger und Karl Jaspers. Dies bedeutet für die
Existenzphilosophie von Heidegger die Wendung zu jener bewußt immanent
orientierten Beschreibung der Existenz, die sich geheimnisvoll aus

einem dunklen Seinshintergrunde heraushebt, und deren
„Grundbefindlichkeiten" aufzudecken der Philosophie aufgetragen ist.
Menschliche Existenz in ihrer Endlichkeit bildet einen in sich selbst
verschlossenen Seinsbezirk, dessen Höhen und Tiefen sich zu einem
unheimlichen Landschaftsbilde zusammenfügen, — unheimlich
darum, weil nach dieser Philosophie die Existenz in ihrem eigenen
Schwergewichte ruht; in jedem ihrer Momente weist sie immer
wieder auf sich selbst zurück; und sie ist als Ganzes nicht auf Etwas,
sondern auf Nichts bezogen. — Auch die Philosophie von Jaspers
bewegt sich im Schema einer ontologischen Deskription von Vorfind-
lichkeiten, — von Bestimmungen eines Etwas der Existenz, als der
dunklen Mitte einer Fülle gehaltvoller Seinsbeziehungen. Allein die
Verschlossenheit der Existenz hat sich gegenüber Heidegger
gelockert. Philosophie steht im Zeichen der „Existenzerhellung". Und
die hier neu aufgewiesene Beziehung auf Transzendenz wirkt lösend



- 29 —

auf die Deutung der Lebenslage. Aber es bleiben Fragen offen, die
die Tragweite und die Begründung entscheidender Begriffe angehen,
— Fragen, die uns auch diese Existenzphilosophie als etwas
Vorläufiges erscheinen lassen. — Besser verankert in seiner Transzen-
denzbezogenheit und in seiner ganzen Geistesart einem Kierkegaard
kongenialer ist ohne Zweifel Gabriel Marcel. Existenzphilosophie
scheint bei diesem katholischen Denker den Weg zu ihren ursprünglichen

Voraussetzungen zurückzufinden.

Worum es in der Existenzphilosophie überhaupt geht, dies durfte
bei der eben geschehenen historischen Erinnerung als bekannt
vorausgesetzt werden. Es darf aber auf diesem Gebiete bei der
bedeutungsvollen Gebärde, die auf „existenzielle Erschütterungen"
verweist, sein Bewenden nicht haben, noch bei einem Radikalismus
der Fragestellung, der sich die kritisch-systematische Antwort auf
die gestellte Frage erspart. Der hier in Aussicht genommenen
kritischsystematischen Rechenschaft von den Grunderkenntnissen einer
Philosophie der Existenz steht zu ihrer Ausbreitung nur ein
begrenzter Raum zur Verfügung. Dieser durch die Umstände gebotenen
Begrenzung sollte der Leser Rechnung tragen. Seinem enttäuschten
Ausrufe „Ist das nun alles?" würden wir gelassen antworten: Nein,
es ist wirklich nicht alles! Was geboten wird, sind einige systematische

Entscheidungen von fundamentaler Ordnung. In ihrem Zusammenhang

mögen sie einen Rahmen darstellen, der einer Philosophie zur
Grundlage dient. Mehr nicht! Das Wegzeichen soll mit dem Wege
nicht verwechselt werden. Und der Rahmen nicht mit dem
ausgeführten Bilde!

1. Nach einem alten Ausspruch ist es Sache echter Erkenntnis,
„die Erscheinungen zu bewahren". In dieser Bewahrung wird mit
Recht die Bewährung der Erkenntnis vermutet. Erkenntnis steht zur
Erscheinung in einer wesensmäßigen Beziehung. Denn alle
Erkenntnis bedeutet — mehr oder weniger unmittelbare — Erhellung
der Erscheinungen. Mit nur allzu großem Recht hat die neuzeitliche
Wissenschaft dem scholastischen Denken seine Entfremdung gegenüber

dem Phänomene zum Vorwurf gemacht. In dem Mangel an
Bezogenheit auf die Erscheinung, der vor allem der spätscholastischen
Begriffsbildung eigen war, sah die Nachwelt den Grund ihrer
sprichwörtlich gewordenen „Unfruchtbarkeit". Diese neuzeitliche Kritik
wurde zwar weithin dem scholastischen Denken nicht gerecht. Wir



— 30 —

können aber in jenem wesentlichen Punkte nicht hinter sie zurückgehen,

daß wir an einer „phänomenalen Bezogenheit" der Begriffe
— wie wir abkürzend sagen wollen — grundsätzlich festhalten. Den
phänomenal bezogenen wissenschaftlichen Begriff dürfen wir nicht
mehr durch eine Lehre von Dingen, Substanzen, Kräften, Agenzien,
Archäen oder welche Seinshypostasen es immer geben mag, ersetzen
wollen. Darin werden alle kritisch denkenden Geister einig sein. Dies
bedeutet nicht, daß uns jene Hypostasierungen keine Probleme mehr
stellen. Allein wir würden es nicht mehr wagen, den Erscheinungen
derart auszuweichen, daß wir uns in jene an-sich-seiende Welt von
logisch-spirituell-dynamischen Potenzen zurückziehen. Es gibt für
uns kein „Ding an sich". Wir kennen kein „Etwas", das in einem
unbestimmten Sinne den Erscheinungen „zugrunde liegen" soll,
während zufolge des An-sich-Seins dieses Etwas von der Erscheinung
abstrahiert werden dürfte. Denn Erscheinung ist uns nicht „Schein",
der uns über das, was „ist", hinwegtäuschen würde, oder der im
besten Falle etwas von dem, was „ist", durchscheinen ließe.

Darin liegt ohne Zweifel eine Schwäche der modernen
Existenzphilosophie, daß sie es — wenn wir recht sehen — versäumt hat,
über die phänomenale Bezogenheit dessen, was sie unter „Existenz"
verstanden haben will, einen systematisch durchdachten und
festgelegten Aufschluß zu geben. Wir vermöchten nicht einmal genau
anzugeben, wie sich die „Existenz", die doch in aller Munde ist, zu
dem konkreten psychischen Akte verhalten mag. Der Begriff der
„Existenz", der uns angeboten wird, verharrt in dieser wesentlichen
Hinsicht in einem gewissen Halbdunkel. Er legt uns zunächst die

Vorstellung eines an-sich-seienden Ich-Seins nahe, einer vorderhand
in sich selbst verschlossenen Seinspotenz, die erst nachträglich von
einer verstehenden Ontologie, von einer „Existenzerhellung", in
ihrer „Struktur" beschrieben wird. Wobei wir doch im Hinblick auf
das vielgenannte „eigentliche" Sein der Existenz nie zu einer vollen
Klarheit gelangen! Beurteilt nach dem Modus der Begriffsbildung
dürfte der uns angebotene Existenzbegriff in die Linie der „vis
occulta" gehören. Wir hoffen mit dieser Feststellung niemandem
unrecht zu tun. Dieser Begriff droht uns aber in einem unguten
Sinne „metaphysisch" zu werden. Er führt dann zu einer unguten
Ich-Metaphysik, wenn er uns die Existenz als ein geheimnisvolles
Ich-an-sich vor Augen stellt, das womöglich noch als der Exponent
tiefer liegender Grundrealitäten angesehen werden soll. Es ist aber



— 31 —

nicht die echte Tiefe der philosophischen Erkenntnis, die sich in der
Verfolgung solcher Spekulation erschließen würde.

Philosophie der Existenz stellt uns vor ein Problem, dessen
phänomenale Bezogenheit vor allem in das rechte Licht treten muß.
Es ist „Erscheinung", die uns zur existenzphilosophischen Besinnung
aufruft, —- Erscheinung, die hier freilich nicht als ein defizienter
Modus des Seins gelten darf, nicht als etwas, das nicht „ist", sondern

»nur erscheint", Erscheinung, die im Hinblick auf die Modalität ihres
Seins von einem außer ihr liegenden Standort überhaupt nicht
bestimmt werden kann. Philosophie der Existenz erfreut sich eines

weiteren Erkenntnishorizontes, als wie er der wissenschaftlichen
Kritik der „vis occulta" beschieden ist. Aber darin muß sie der Linie
dieser Kritik treu bleiben, daß sie „Erscheinung" als den Schauplatz
ihrer Problematik erkennt, — Erscheinung in bestimmter Bedeutung!
Diese Philosophie wird darum davon absehen, in reinen „Innerlichkeiten"

des Ich mit ihrem Denken Fuß zu fassen, um daselbst der
Existenz habhaft zu werden. Das Problem der Existenz wird in der
Erscheinung manifest. Es gibt keine von der Erscheinung abgelöste
existenzielle Innenwelt. „Nichts ist innen, nichts ist außen ." Die

Beglaubigung auch der Existenzphilosophie liegt im Erkenntnisgehalte

ihrer Auseinandersetzung mit der Erscheinung.
2. Thematischer Begriff unserer Untersuchung ist genau

genommen nicht „Existenz", sondern „Existieren". In dieser Region
der Begriffe und Bedeutungen liegt zwar in allen grammatischen
Abwandlungen eine gewisse Verdeckung des gemeinten Sinnes.
Allein der Verbalbegriff kommt hier dem Sinne immerhin näher als
die latente Verdinglichung, die „Existenz" bereits in sich schließt.
V'egen der bessern sprachlichen Verfügbarkeit wollen wir aber den
Ausdruck „Existenz" beibehalten. Es ist also fortan von „Existenz"
in ihrem „Existieren" die Rede.

Existenz ist Erscheinung. Sie ist Erscheinung aber nicht in jenem
allgemeinen, unbestimmten Sinne, der bis dahin in Frage gekommen
ist. Existenz ist nicht Erscheinung als solche, sondern Erscheinung in
einer bestimmten, erst aufzuweisenden Bedeutung. Folgende
ausgrenzende Bestimmung muß uns im Vordergrunde stehen: Existenz
ist Erscheinung in ihrem „Erscheinen" oder in ihrem „In-die-
Erscheinung-Treten". Auch hier darf der Verbalbegriff nicht
„beim Worte genommen" werden. Aber er ist immerhin geeignet,
die hier in Frage kommende Unterscheidung anzudeuten. Der im



— 32 —

„Existieren" festgelegte verbale Sinn der „Existenz" findet seine
erste Auslegung in der verbalen Bedeutung der „Erscheinung", die
wir in dem Ausdruck „In-die-Erscbeinung-Treten" am besten formulieren

dürften. — „Existenz", als „In-die-Erscbeinung-Treten", ist
Erscheinung in einem eminenten Sinne. Sie ist Erscheinung als
Ereignis.

Diese Bestimmungen sind aber einer weiteren Präzisierung
bedürftig. Sonst laufen wir Gefahr, daß uns „Existenz" in die
allgemeine Vorstellung eines „Geschehens" abgleitet. „Erscheinung als

Ereignis" muß der Verwechslung mit einem bloßen „Auftauchen des
Phänomenes" enthoben sein. Hier steht nicht der „Verlauf" einer
Folge von Erscheinungen im Blickpunkt, noch der herakliteische
Strom der Phänomene. — „Erscheinung als Ereignis", und damit
„Existenz", scheint uns durch den Begriff der „Vorwegnahme"
(Antezipation) eine gute Auslegung zu erfahren. „In-die-Erscheinung-
Treten" bedeutet uns: Gegenwärtig-werden der im Entwürfe ante-
zipierten, der insofern zukünftigen Erscheinung. „Erscheinung als

Ereignis" ist das Eintreten entworfener Zukunft in gegenwärtige
Erscheinung. Dieses Eintreten der Erscheinung kraft der entwerfenden

Antezipation vorweggenommener Zukunft ist es, was die
Ereignis- oder Aktbedeutung der Existenz ausmacht. Und so können
wir nun sagen: Existenz existiert nicht in einem anonymen, in sich

verschlossenen Ich-zentrum, als in einer Stätte metaphysischer
Verborgenheit, auch nicht in einem naturhaft vorgezeichneten Ablauf
phänomenaler Geschehnisse, sondern im aktuellen In-die-Erscheinung-
Treten entworfener Erscheinung. Sie ist in einem eminenten Sinne
Sein in der Zeit.

Für das Verständnis der Existenz aus den vollzogenen
Bestimmungen liegt natürlich alles daran, daß der Sinn der „Vorwegnahme"
richtig begriffen wird. Diese „Vorwegnahme" nimmt nicht ein suppo-
niertes Faktum von morgen und übermorgen „voraus". Was „voraus"-
oder ,,vorweg"-genommen wird, ist nicht ein in der Zukunft schon

Vorhandenes, das sich die Vorwegnahme, hinausgreifend über die
Gegenwart, zu eigen machen könnte. Wie denn wirkliche „Zukunft"
nicht in der Verlängerung einer fragwürdigen Zeitlinie über
Vergangenheit und Gegenwart hinaus zu suchen ist! Darum bedeutet die
hier in Frage stehende „Vorwegnahme" nicht ein Nehmen dessen,

was „in noch verhüllter Zukunft auf uns wartet", als das eben in
seinem „Warten" offenbar schon „da ist". — Vorwegnahme greift



— 33 —

in dem Sinne über die Gegenwart hinaus, daß sie „entwirft", was
nicht vorhanden ist. Das Sein des Entworfenseins ist nicht ein
Dasein, sondern ein „Sollen". Entworfen wird nicht, was vorhanden ist,
sondern was in seinem Sein-Sollen erkannt wird. Vorwegnahme greift
über das Da-Sein hinaus, indem sie entwerfend das Sein-Sollende in
die Erscheinung treten läßt. Im Ereignis dieser Vorwegnahme wird
Zukunft gegenwärtig. Und in eben diesem Ereignis vollzieht sich der
Akt der Existenz. Daß er in dem genannten Sinne über das Da-Sein
hinausgreift, daran wird erkennbar, daß Existenz nicht in einen
bloßen „Verlauf" der Geschehnisse eingeordnet werden kann. An der
wohl verstandenen „Vorwegnahme" kann uns einsichtig werden, daß
sich das Geschehnis der Existenz von allem „Verlaufe" unbedingt
abhebt, — als ein Geschehen, in dem entworfenes, vorweggenommenes

Sein in die Erscheinung tritt, in einer durch Zukunft erfüllten
Gegenwart.

3. Wir unterscheiden uns darin von der vorherrschenden Form
gegenwärtiger Existenzphilosophie, daß w ir „Existenz" in einem ganz
bestimmten Sinne als Erkenntnisproblem verstanden wissen
föchten. Wir könnten nicht dabei stehenbleiben, in dunkler
Andeutung Existenz als eine Auszweigung des Seins bekanntzugeben,
aus dessen unerforschlichen Strukturverhältnissen dieser seltsame
Exponent zu verstehen sein möchte. Solcher Ontologie, die nach ihrer
methodischen Einstellung geologische Lagerungen zu erforschen
scheint, müssen wir uns grundsätzlich entschlagen. Es gibt hier weit
nnd breit keine Strukturen, Schichten und Lagerungen, wie sie uns
eine phänomenologische Ontologie vor die Seele zaubert.

Daß uns Existenz als ein Modus der Erkenntnis einsichtig werde,
dafür kann uns der Begriff der „Existenzerhellung" als Ausgangs-
Punkt seine Dienste leisten. Wir möchten ihn nicht in dem Sinne
auslegen, daß die an sich dunkle Existenz von außen — etwa von
einer Existenz-Ontologie — eine nachträgliche Erhellung erfahren
soll. Existenz bedeutet als solche „Erhellung", — eine Erhellung, die
sich freilich de facto in tiefes Dunkel verliert! Allein darauf kommt
es an, daß Existenz nicht als neutraler Gegenstand einer hinzutretenden

Erhellung zu denken ist, sondern daß sie als solche in einem
Mehr oder Weniger an „Helle" existiert. — Mit dieser „Helle" ist
natürlich das Licht der Erkenntnis gemeint. Existenz ist nicht nur
deren Gegenstand. Sie existiert in der Erkenntnis. Wir können noch
weiter gehen und sagen: Das entwerfende In-die-Erscheinung-Treten

3



— 34 —

der Existenz ist Erkenntnis, — aktuelle Erkenntnis dessen, was zu
entwerfen vorzüglich ist, vorzüglicher als was sonst zu entwerfen
möglich wäre. Existenz existiert wesentlich im Akte des vorziehenden
Entwerfens. Dieses Vorziehen der „bessern" unter mehreren
Möglichkeiten ist aber ein Erkenntnisakt. Es vollzieht sich darin, daß
eine dieser Möglichkeiten als die „bessere" einsichtig wird. Und diese
Einsicht aktualisiert sich in der vorziehenden „Entscheidung" zu
dem, was als „vorzüglich" erkannt ist.

Indem wir vorschreitend „Existenz" zu bestimmen suchen, legen
wir sie aus als „In-die-Erscheinung-Treten", als „entwerfende
Vorwegnahme", und gelangen endlich zum Begriffe der „Entscheidung",
dem im Rahmen dieser Auslegung ein besonders großes Gewicht
zukommt. An dieser Stelle ist es uns vor allem darum zu tun, die
Erkenntnisbedeutung dieses Begriffes außer Zweifel zu stellen. Es

genügt nicht zu sagen, daß Entscheidung „auf Erkenntnis beruht".
Entscheidung ist Erkenntnis, — „existenzielle" Erkenntnis, wie man
zu sagen pflegt. — Würde Entscheidung bloß „auf Erkenntnis
beruhen", dann würde dies heißen: Wir existieren zunächst in der
Unverbindlichkeit einer neutralen Betrachtung, die uns erlaubt, die
„Werte" zu erkennen und abzuwägen. Hat diese Abwägung zum
Ergebnis, daß irgendein Wert vor andern in die Augen springt, dann
entschließen wir uns vermutlich, zu seiner Realisierung irgendwelche
Entscheidungen zu vollziehen. — Damit wäre aber die Existenz falsch

gekennzeichnet. Sie existiert von Augenblick zu Augenblick im
vorziehenden Entwerfen der Existenzmöglichkeiten — ein Vorziehen,
das von Augenblick zu Augenblick auch Entscheidung bedeutet —
und wäre es Entscheidung zu einer kontemplativen Lebenshaltung!
Existenz existiert in der Erkenntnis des Vorzüglichen, — das aber
als vorzüglich nur erkannt werden kann, indem es wirklich vorgezogen

wird! Das hat schon Sokrates deutlich zu verstehen gegeben.
Entscheidung zerlegt sich nicht in einen Akt der Theorie und einen
solchen der „praktischen Ausführung". Entscheidung ist aktualisierende

Erkenntnis,—Erkenntnis, die die Aktualisierung wesensmäßig
in sich schließt. „Existenz" kann nur dem einsichtig werden, der sich mit
diesem —- übrigens altbekannten — Modus der Erkenntnis vertraut
macht1). Der Gegenstand dieser Erkenntnis liegt aber — wie wir
wissen — nicht auf der Ebene theoretischen Seins, sondern auf der

Vgl. das Buch des Verfassers „Philosophie der praktischen Vernunft".



— 35 —

des Sein-Sollens. Wie sollte das Sein-Sollen des entworfenen und
vorgezogenen Seins als solches erkannt werden, ohne daß diese
Erkenntnis Aktualisierung bedeutet, In-die-Erscheinung-Treten des
Entworfenen?

In der Aussage, daß Existenz in der Erkenntnis existiert, liegt
beschlossen, daß wir den Begriff einer „Wahrheit" der Existenz oder
einer „existenziellen Wahrheit" anerkennen. Indem Existenz als
Erkenntnisfrage festgestellt wird, gibt sie sich unausweichlich auch als

Wahrheitsfrage zu erkennen. Der Begriff einer „existenziellen Wahrheit"

ist freilich den meisten Zeitgenossen ein Ärgernis. Wenn sie
vielleicht die ekstatische Gebärde gewisser Existenzphilosophen mit
Interesse zur Kenntnis nehmen, dann gehen sie jener peinlichen
Zuspitzung des Problèmes, in der Existenz zur Wahrheitsfrage wird,
lieber aus dem Wege. Und am Ende könnte es sich hier um eine neue
Lehre von der „doppelten Wahrheit" handeln.

Zunächst dürfen wir beachten, daß auch der allgemeine
Sprachgebrauch nicht darauf verzichtet, die menschliche Existenz durch die
Feststellung von Wahrheitsbeziehungen zu kennzeichnen. Wir
sprechen von „fragwürdigen Unternehmungen", von „unwahren
Persönlichkeiten", von einer „verlogenen Kultur". Und in der Bibel
ist von einem „Sein aus der Wahrheit" und einem „Stehen in der
Wahrheit" die Rede. Der Begriff einer „existenziellen Wahrheit" ist
also nicht erst von einer modernen Philosophie gefunden worden.
Fr gehört zu unserm dauernden geistigen Besitze.

Erkenntnis ist „wahr", sofern sie erkennt, was „ist", also in ihrer
Bezogenheit auf „Sein". In seiner Bezogenheit auf Sein erfüllt sich
der Begriff der Erkenntnis, also auch in seiner Bestimmtheit durch
"Wahrheit". In ihr liegt die Abgrenzung gegen den defizienten Modus
der Erkenntnis, in der sie nur in bedingtem Sinne erkennt, was „ist",
und darum nur in bedingtem Sinne „wahr" sein kann. „Existenzielle
Erkenntnis" setzt Wahrheit in existenzieller Bedeutung voraus. Sie
ist dann „wahre", ihren Begriff erfüllende Erkenntnis, wenn sie
„Sein" erkennt. „Sein" bedeutet für diese Erkenntnis aber „Sein-
Sollen", d. h. Erkenntnis dessen, was nicht nur vorzüglich zu sein
scheint, sondern vorzüglich „ist". Auch im Hinblick auf die sich

entscheidende, sich aktualisierende Erkenntnis dessen, was
vorzuziehen ist, kann sinnvoll von Wahrheit und Irrtum die Rede sein. —
Wenn sich somit die Möglichkeit einer Bestimmung der Existenz
durch „Wahrheit" nicht bestreiten läßt, dann darf allerdings die

3*



— 36 —

Bedeutung dieser „Wahrheit" nicht übersehen werden. Alle
Erkenntnis ist von Wahrheit in Anspruch genommen. Für die existen-
zielle Erkenntnis aber bedeutet diese Inanspruchnahme, daß sie

unter der Forderung steht, in der aktuellen Erkenntnis des Vorzüglichen,

d. h. in der entwerfenden Entscheidung zu der bessern
Möglichkeit des Entwurfes, in die Erscheinung zu treten. Nur in dieser
Entscheidung, nicht nur in einer denkenden Objektivierung, kann die
Wahrheit der existenziellen Erkenntnis in ihrer verpflichtenden
Bedeutung zur Geltung kommen. Von daher ist der anspruchsvolle Sinn
des Wortes „Wahrheit", wie er uns in bestimmten, oben angedeuteten
Zusammenhängen begegnet, in seinem philosophischen Gehalte zu
verstehen.

Es liegt aber am Tage, daß die Inanspruchnahme durch existen-
zielle Wahrheit eins ist mit der ethischen Verpflichtung, die das

„Gute" auferlegt. Sofern existenzielle Erkenntnis am „Guten" ihr
Maß und ihre Norm findet, ist das Gute existenzielle Wahrheit.
„Wahrheit" der existenziellen Entscheidung ist eins mit ihrer
„Güte". In der Beziehung der existenziellen Erkenntnis auf das

„Gute" kommt die Eigenart derjenigen Verantwortung, die dieser
Erkenntnis auferlegt ist, unzweideutig zur Geltung. — Wir müssen

uns aber an dieser Stelle davor hüten, in einem allgemeinen,
unbestimmten Sinne in die Ethik hinüberzugleiten. Uns steht hier der
altplatonische Gedanke im Vordergrunde, daß das Gute als Gutes
Wahrheit ist. Dieser Gedanke ist uns neu lebendig geworden an der
Einsicht, daß Existenz ein Sein in der Wahrheitsfrage bedeutet, in
einer Frage, die die Aktualisierung der Existenz selbst in Frage
stellt, indem sie ihre Verantwortlichkeit aufdeckt.

4. Der hier umschriebene existenzphilosophische Grundriß könnte
bei der unvermeidlichen Kürze seiner Durchführung natürlich leicht
den Anschein erwecken, daß Philosophie der Existenz auf einen
praktisch-ethischen Rigorismus hinauslaufe, der als Inhalt der
Existenz nichts anderes als die sich entscheidende „Praxis" im Auge
habe. Dieses Mißverständnis soll in wenigen Bemerkungen abgewehrt
werden. Es wird hier nicht einem mußelosen Aktivismus das Wort
geredet. „Vorzüglich" kann nicht nur die bessere Möglichkeit der
Handlung sein; hier ist es die Wissenschaft, dort die ästhetische

Betrachtung, der mit gutem Grunde der Vorzug gegeben wird. Der
Begriff der Existenz muß derart umfassend gedacht sein, daß als

Möglichkeiten des Existierens alle nur denkbaren Formen des Lebens



— 37 —

und Erlebens ins Auge gefaßt werden dürfen. Philosophie der
Existenz bedeutet keine Leugnung der Humanität zugunsten eines
aktivistischen Zelotismus. Die dieser Philosophie im Blickpunkt
stehende „Verantwortung" beschränkt sich ja nicht auf die Hand-
lung; sie kann auch allen nur denkbaren Formen der Betrachtung
zugute kommen. Zu Besorgnissen um den Reichtum der Humanität
sollte sie dort keinen Anlaß geben, wo „Existenz" in ihrer universalen

Offenheit zu möglichen Erfüllungen begriffen worden ist.
Eine besondere Dimension von Möglichkeiten der Existenz

verdient an dieser Stelle unsere Aufmerksamkeit. Nicht daß sie hier
gebührend zur Sprache käme! Aber wir müssen den Anschein
zerstören, daß das Nächstliegende übersehen wird. — Im weitesten
Räume unserer Existenz existieren wir in einer auf Existenz be-
z»genen Erkenntnis, auf die Erkenntnis unserer selbst und der
andern. Im reflektierenden Selbstverständnis, im Verständnis des
®u und des Er, der menschlichen Umwelt, der gegenwärtigen und
der vergangenen Geschichte liegen Möglichkeiten einer Erkenntnis,
die ihrerseits in bestimmtem Sinne „existenziell" genannt werden
kann, obwohl sie sich nicht auf das unmittelbar aktuelle, eigene
Existieren bezieht. Wir existieren im weitesten Räume in der
existenziell beteiligten Erkenntnis gegenwärtiger und vergangener
Existenz, die von unserm eigenen, unmittelbar aktuellen Existieren
verschieden ist, — verschieden schon im Hinblick auf das „hic et
nunc" des Existenzereignisses. Es bedarf an dieser Stelle nur der
Erinnerung daran, daß die existenzielle Beteiligung an der „dort"
Unfl „damals" existierenden Existenz ein Grundfaktor des menschlichen

Daseins ist. Philosophie der Existenz ist in hohem Maße in der
Eage, der Bedeutung der „Geschichte" gerecht zu werden.

«Existenzielle" Erkenntnis unterscheidet sich von der Erkennt-
nis ^er feinen Theorie, wie sie in der Naturwissenchaft typisch
vertreten ist. Und „existenzielle Wahrheit" hebt sich ab von rein
theoretischer Wahrheit. Diese Unterscheidung gibt Anlaß zum
Verdachte der „doppelten Wahrheit". Dies gibt uns Gelegenheit, im
Hinblick auf die th eoretisch-wissenschaftlic beErkenntnis
eine vorläufige Abklärung zu suchen.

Die hier vorgetragene Auffassung der Existenzphilosophie
enthält keinerlei Nötigung, die theoretisch-wissenschaftliche Erkenntnis
mit einem Akzente der Minderwertigkeit zu versehen. Wir machen
nns also eine gewisse Abwehrstellung gegen die theoretischen Wissen-



— 38 —

Schäften, wie sie mit dem Interesse an der Existenz da und dort
verbunden ist, keineswegs zu eigen. Eine solche Entwertung kann
vermieden werden, wenn es gelingt, die Beziehung zwischen
existenzieller und theoretischer Erkenntnis, und zwischen beiden
Bedeutungen der „Wahrheit", ins redite Licht zu setzen.

Indem wir diese Unterscheidung auf ihren systematischen Quellpunkt

zurückzuführen suchen, sehen wir uns auf die „Erscheinung"
zurückverwiesen. An der unterschiedenen Bedeutung von
„Erscheinung" scheiden sidi die Wege der theoretisch-wissenschaftlichen
und der existenziellen Erkenntnis. Während die Wahrheit existenzieller

Erkenntnis sich auf Erscheinung in ihrem In-die-Erscheinung-
Treten bezieht, zieht die theoretisch-wissenschaftliche Erkenntnis
solche Bedeutung der Erscheinung nicht in Rechnung. Das
„Erscheinen" der Erscheinung, ihre Ereignisbedeutung, die in der
entwerfenden Vorwegnahme begründet ist, liegt außerhalb des

Horizontes dieser Erkenntnis. Erscheinung ist ihr als gegebener
Gegenstand der Betrachtung gegenwärtig; und in dieser Betrachtung
sieht sie ab von jener andern Dimension, die sich uns im Hinblick
auf die philosophische Auslegung der Erscheinung erschlossen hat.
Theoretische Erkenntnis betätigt sich in der Bestimmung dessen, was
erscheint, durch das Eidos, durch den wissenschaftlichen Begriff im
weitesten Sinne. „Wahr" ist für diese Erkenntnis diejenige Aussage,
die aussagt, was es „ist", das erscheint. Und die Erkenntnisfrage nach
dem „Sein" bedeutet hier die Frage, wie die Erscheinung—wiederum
im weitesten Sinne — eidetisch bestimmt ist. Unter dem Gesichtspunkt

theoretisch-wissenschaftlicher Wahrheit gesehen ist die
Erscheinung das, was wir „Phänomen" nennen. Eben der Ausdruck
„Phänomen" hat ja für uns jenen neutralen Klang gewonnen, wie
er der „Objektivität" der Wissenschaft offenbar angemessen ist, —
jener Objektivität, für die alle Art der „Beteiligung" von vornherein
„unwissenschaftlich" ist. Nun, sie mag wohl mit dem, was wir
„Wissenschaft" nennen, unvereinbar sein. Aber in dieser „Wissenschaft"

liegt keine Erfüllung des Erkenntnisbegriffs. Und es könnte
nachgewiesen werden, daß „existenzielle Beteiligung" mit „Erkenntnis"

nicht nur vereinbar ist, sondern letztgültig von ihr gefordert wird.
Wo wir uns der Betrachtung und dem wissenschaftlichen

Begreifen der Phänomene hingeben, da existieren wir zwar als Forscher,
indem wir uns planmäßig die Phänomene erscheinen lassen. Aber
wir sehen davon ab, die Phänomene in den Blickpunkt der Existenz-



— 39 —

frage zu rücken. Sofern uns die Erscheinungen ausschließlich in ihrer
phänomenalen Gegebenheit gegenwärtig sind, unterlassen wir es, sie
in ihrem In-die-Erscheinung-Treten in Frage zu ziehen. Dies bedeutet
aber nicht, daß diese Frage grundsätzlich nicht aufgeworfen werden
kann. Es kann sein, daß in der rein phänomenalen Gegebenheit, mit
der es die Naturforschung zunächst zu tun hat, eine Frage offen
bleibt, die über diese Gegebenheit hinausgreift.

Die beiden Bedeutungen von „Erscheinung", auf die wir eben
hingewiesen haben, stehen nicht im Verhältnis einfacher Koordination.

Die Bedeutung des „In-die-Erscheinung-Tretens" schließt
diejenige des „Phänomens" in sich, indem sie diese andere Bedeutung
übergreift. Zur Bedeutung des „Phänomens" gelangen wir dadurch,
daß wir von der Ereignisbedeutung der „Erscheinung" absehen,
also durch einen abstrahierenden Verzicht auf die erfüllte Bedeutung
v°n „Erscheinung". In demselben Sinne übergreift die existenzielle
Bedeutung der Wahrheit ihre theoretisch-wissenschaftliche
Bedeutung. Theoretisch-wissenchaftliche Wahrheit unterscheidet sich
v°n der existenziellen Wahrheit dadurch, daß uns „Wahrheit" hier
nur 111 defizienter Bedeutung begegnet, während wir dort ihren
erfüllten Sinn vermuten möchten. Theoretisch-wissenschaftliche Wahrheit

bleibt darin in ihrer Bedeutung hinter der existenziellen Wahrheit

zurück, daß sie die Bezogenheit auf die existenzielle Erkenntnis
vermissen läßt. — So gelangen wir denn im Hinblick auf die
Vermutung einer „doppelten Wahrheit" zu folgendem Ergebnis: Es gibt
nicht zwei Wahrheiten. Die Lehre von „zwei Wahrheiten" würde
notwendig in sich schließen, daß die eine Wahrheit die andere
uufhebt, oder besser: daß sich beide Wahrheiten wechselseitig
aufheben. Existenzphilosophie führt nicht zu dieser Selbstvernichtung
der Erkenntnis. Es geht nicht um zwei Wahrheiten, sondern um zwei
Bedeutungen von „Wahrheit". Dem durch Existenzbezogenheit
erfüllten Wahrheitsbegriff steht gegenüber eine Bedeutung der Wahrheit,

die zufolge der Schranke der ihr entsprechenden Wahrheitsfrage
der erfüllten Bedeutung von „Wahrheit" inadäquat bleibt.

6. Es ist eine alte Einsicht, daß „Erkenntnis" nicht aus der
Vereinzelung ihres „hie et nunc" sich ereignenden Vorkommens
verstanden werden kann. Wenn Zwei oder Drei das Sein der „Gerechtigkeit

erkennen, dann ist hier eine eidetisehe Einheit im Spiele, die
über das vereinzelte Erkennen der Zwei oder Drei fraglos hinausgreift.

Es wäre Unsinn, solcher platonischen Elementarlehre die An-



— 40 —

erkennung zu versagen. Die einfache kritische Überlegung nötigt
uns, jenes Problem des „Übergreifens" oder
„Übersteigens", das mit der Erkenntnis des „Eidos" alsbald auftaucht,
sorgsam ins Auge zu fassen. Und kein Geschwätz über den
„Zusammenbruch des Idealismus" kann uns abhalten, die mit dem

„Eidos" sich eröffnende Perspektive einer kritisch verstandenen
„Transzendenz" nach der sachlichen Notwendigkeit der hier sich

entfaltenden Problematik bis zu ihrem Endpunkte weiter zu folgen.
— Die vereinzelten Erkenntnisse, wie wir sie ins Auge gefaßt haben,
sind undenkbar ohne die Einheit eidetischen Seins, in dessen
Erkennen sie erst zu Erkenntnissen werden. Sie sind vollends undenkbar

ohne die „Idee" der Erkenntnis als solcher, bei deren Verneinung
von „Erkenntnissen" in einer sinnvollen Weise nicht gesprochen
werden könnte.

Die Einheit der Erkenntnis als solcher „übersteigt" oder
„transzendiert" alle denkbaren Formen und Möglichkeiten der
empirischen und eidetischen Erkenntnisse. Dieses „Transzendieren"
hat aber nicht einen beliebigen Sinn, sondern einen Sinn, der durch
kritische Überlegung eindeutig festgelegt ist. Der philosophische
Gedanke greift zwar im Laufe seiner Geschichte auf mannigfache Weise
über die Erscheinung und ihre Erkenntnis hinaus. Er legt den
Erscheinungen einen „Urgrund", ein materielles Substrat, eine
formgebende Substanz, ein allumfassendes, inhaltloses „Sein", einen
absoluten „Geist" zugrunde. In allen diesen mehr naturalistischen
oder mehr spiritualistischen Hypostasierungen geschieht ohne Zweifel
ein „Transzendieren" der Erscheinungen und ihrer Erkenntnis. Und
dieses Transzendieren führt zu mancherlei Möglichkeiten derjenigen
Lehrbildung, die uns in der Philosophiegeschichte unter dem Titel
der „Metaphysik" begegnet. Für die Philosophie der Existenz, die
sich uns als eine Philosophie der Erkenntnis darstellt, kommt aber
ausschließlich jene kritische Bedeutung der „Transzendenz" in Frage,
die im Terminus des „Transzendentalen" festgelegt ist. Denn allein
dieser Bedeutung der „Transzendenz" ist jene Unausweichlichkeit zu
eigen, die für eine kritische Begründung der Erkenntnis Erfordernis
sein muß. Die transzendentale Einheit der Erkenntnis transzendiert
die begrenzten, vereinzelten Erkenntnisse in dem präzisen Sinne, daß

sie dasjenige begründende Prinzip darstellt, durch das sie trotz ihrer
Vereinzelung und trotz ihres relativen Erkenntnisgehaltes „Erkenntnis"

sind. Aus der Notwendigkeit kritischer Begründung der Er-



— 41 —

kenntnis in ihrer transzendentalen Einheit wird Philosophie der
Existenz zur Transzendentalphilosophie.

Indem wir uns zu soldier Auslegung der Existenzphilosophie
bekennen, können wir nicht eilig genug einem naheliegenden
Mißverständnis begegnen. Transzendentalphilosophie, die auf einem
kritischen Verständnis der Transzendenz beruht, bedeutet keine
»subjektivistische" Begründung der Erkenntnis. Sie bedeutet keine
Begründung der Erkenntnis „im menschlichen Geiste" oder in einem
trgendwie hypostasierten „Ich". Solche Hypostasierung des „Ich", als
dessen Funktion dann Erkenntnis aufgewiesen würde, müßte so gut
wie irgendeine andere unkritische Metaphysik als Dogmatismus
erscheinen. Auf der Basis einer als gegeben hingenommenen Ich-
Hypostase den Erkenntnisbegriff aufzubauen, wäre Dogmatismus so

gut wie das unkritische Hinnehmen irgendwelcher Gegebenheiten
objektiven Seins. Erkenntnis kann aber nicht in einer unkritisch
kypostasierten Vorgegebenheit, nur in ihrem eigenen transzendentalen

Prinzip rechtmäßig begründet werden. Wo die transzendentale
Begründung folgerichtig durchgeführt wird, da entfällt aller
Verdacht eines „subjektiven Idealismus", wie er übrigens gegenüber
Kant nur auf den ersten Anschein zu Recht besteht.

Transzendentale Einheit der Erkenntnis begründet Erkenntnis
ln ihrer empirischen Vereinzelung. Diese Beziehung der
„Begründung" setzt voraus, daß „Erkenntnis" hier und dort in
demselben Bedeutungsgehalte gedacht ist. Es könnte somit nicht sein,
daß existenzielle Erkenntnis, wie sie hic et nunc in die Existenz tritt,
ln einem transzendentalen Prinzip theoretisch-wissenschaftlicher
Erkenntnis ihre Begründung fände. Sonst würde das Moment des
fixistenziellen an der Erkenntnis einer übergreifenden Beziehung
und Begründung entbehren; es würde zu einem rein akzidenziellen

achverhalt. Wir sind aber im Hinblick auf „existenzielle Erkenntnis"
2U einem anderen Ergebnis gekommen. — Erkenntnis ist Erkennen
von Sein. „Sein" ist dem Erkenntnisbegriffe zugehörig. Also ist die
Bedeutung von „Sein" auch im transzendentalen Prinzip der
Erkenntnis beschlossen. Dieses Prinzip hat insofern „ontologische"
Bedeutung. Womit wir die Abwehr von allem subjektivistischen
Verständnis des Transzendentalen vollzogen haben! Aber als Prinzip
der Erkenntnis ist es nichtsdestoweniger transzendentales „Ich",
transzendentale „Vernunft". So gut wie das „Sein" ist das
„Erkennen in seiner Bedeutung mitenthalten. Existenzielle Erkenntnis



— 42 —

ist aber in einem transzendentalen Prinzip begründet, das eine
existenzielle Bedeutung nicht vermissen läßt. Nach dem, was gesagt
ist, bedarf dieser Satz keiner Beglaubigung mehr. Das transzendentale

Prinzip existenzieller Erkenntnis kann an Bedeutungsgehalt
nicht hinter der empirischen Existenz zurückstehen. Worin aber
dieser Bedeutungsgehalt des Genauem besteht, darüber wollen wir
uns hier nicht verbreiten. Es genügt, daß wir auf Resp. VI
verweisen und uns die Bedeutungen der „Idee des Guten" vor Augen
stellen. — Transzendentale Begründung existenzieller Erkenntnis
führt in jedem Falle zu einem eminenten Bedeutungsgehalte des

transzendentalen Prinzips. Dieses Prinzip wird nur in der
Vereinung seiner ontologischen, seiner gnoseologischen und seiner
ethisch-axiologischen Bedeutung adäquat gedacht. In dieser
Bedeutungsfülle ist es transzendentale Voraussetzung oder „Ursprung"
existenzieller Erkenntnis, transzendentales Prinzip „schöpferischer",
d. h. existenzsetzender Vernunft. — Diese Aussagen scheinen zwar
reichlich hoch zu greifen. Doch wird sich kritische Untersuchung von
ihrer Unanfechtbarkeit überzeugen können2).

7. Die Philosophie der Existenz bewegt sich nicht in einer
Destruktion des Erkenntnisbegriffes; sie sucht im Gegenteil seine

Vertiefung und Vollendung. Existenz ist Erkenntnis in einem

qualitativ eminenten Sinne. Worin ihre qualitative Auszeichnung
besteht, darüber hat die vollzogene Untersuchung Aufschluß gegeben.
Die existenzphilosophische Vertiefung des Erkenntnisbegriffs führt
aber nicht zu dem, was in der Geschichte der Philosophie „Rationalismus"

heißt. Im Hinblick auf unser Problem bedeutet „Rationalismus"

das Bestreben, Erscheinung als solche in mathematische oder
begriffliche Relationen aufzulösen. Erscheinung wird in dieser Sicht

zum Äquivalent „verworrener" Begriffe. Dies würde bedeuten, daß

Erscheinung nicht Erscheinung, sondern Komplexion der Begriffe
„ist". Mit einer solchen Gleichsetzung können wir aber nie und
nimmer einig gehen. Erscheinung „ist" weder mathematisches

Quantum noch Begriff. Die Bezogenheit des Begriffes auf Erscheinung
bedeutet nicht, daß der Begriff mit der Erscheinung in Koinzidenz
treten könnte. Darin ist auch die andere Feststellung beschlossen,
daß das rationalistische Erkenntnisideal einer rationalen Deduktion

2) Die ausführliche Begründung ist in der genannten Schrift des Verfassers

gegeben.



— 43 —

des Wirklichen aus letzten Prinzipien keine Geltung behaupten kann.
Es wäre ein grundsätzlich verfehltes Bestreben, Erscheinung als die
Auswirkung einer „rationalen Notwendigkeit" verstehen zu wollen,
einer Notwendigkeit, die das Postulat einer „Ableitbarkeit" des
Wirklichen in sich schließen würde. — Wenn Existenzphilosophie auf
eine „irrationale" Grundhaltung des Philosophen zurückzuweisen
8cheint, dann mag die Anregung zu diesem übrigens verfehlten
Aspekte in der Tatsache liegen, daß eben die prominentesten
Vertreter dieses Denkens auf die „Kontingenz" des Wirklichen das

größte Gewicht legten. Sie sträubten sich gegen das Unternehmen,
das „hic et nunc" der natürlichen oder der geschichtlichen Wirklichkeit

als bloßen Ausfluß einer begrifflichen oder spekulativen
Allgemeinheit zu verstehen. Aus ihrem hellsichtigen Erfassen der Kon-
tingenz des Phänomenes, der Kontingenz vor allem des menschlichen
Existierens in der Entscheidung des Augenblicks ist der leidenschaftliche

Widerspruch dieser Denker gegen die Philosophie ihres
Zeitalters zu verstehen. Dieser Widerspruch, der den Anschein einer
geistig destruktiven Haltung hervorgerufen hat, behauptet seine
re«htmäßige Grundlage in der Einsicht, daß Erscheinung weder in
ihrer phänomenalen noch in ihrer existenziellen Bedeutung einer
Deduktion aus Begriffen oder einer analytischen Reduktion in
Begriffe zugänglich ist. Der Begriff ist geeignet, Existenz zu erhellen,
nicht aber Existenz in sich selbst aufzuheben. In dieser „Aufhebung"
hegt die dauernde Gefahr und Versuchung der philosophischen
Systembildung.

Wir sind ausgegangen von der Überlieferung. Und wir möchten
abschließend noch einmal zu verstehen geben, daß sich Philosophie
der Existenz nicht in ephemeren Gedankengängen, sondern in der
Linie der wesenhaftesten Geschichte der Philosophie bewegt. Eine
Philosophie, die ihren Namen verdient, muß geschichtlich verwurzelt
sein. Sie ist solange nicht voll glaubwürdig, als sie sich in beziehungsloser

Entwicklung des Gedankens gebärdet, wie wenn in ihr selbst
Philosophie zum erstenmal das Wort ergreifen würde. Alle
Philosophie, die in einem nicht ganz anspruchslosen Sinne gegenwärtig
8ein will, kann sich der Aufgabe nicht entziehen, die geschichtliche
Überlieferung des philosophischen Denkens in ihrem bleibenden
Gehalte gegenwärtig werden zu lassen. Ein gegenwärtiges System
philosophischer Erkenntnis kann sich nicht darauf beschränken, sich



— 44 —

den überlieferten Systemen als neue Variante des philosophischen
Gedankens zuzuordnen. Es muß den Anspruch erheben, diese

Systeme in sich aufgenommen zu haben, —- freilich nicht in ihrer
unbesehen hingenommenen Vorfindlichkeit, sondern im Hinblich auf

denjenigen Erkenntnis- und Wahrheitsbeitrag, mit dem sie sich in
ihrer echten Geschichtlichkeit bewährt haben.

Transzendentalphilosophie ist eine geschichtliche Größe, die vor
allem in ihrem Ausmaß zu erkennen und zu würdigen ist, ungeachtet
der philosophischen Redeweise, die eben an unsern Universitäten im
Schwange sein mag3). Wohl ruft sie zunächst das kritische Denken
Kants in Erinnerung. Allein bei einer Generation, die sich ein
Durchdenken der Probleme der Vernunftkritik ersparen zu können meint,
bedeutet dies noch keine Empfehlung. Darum müssen wir in eine
weitere geschichtliche Perspektive treten, wenn wir heute das Recht
der Transzendentalphilosophie verteidigen wollen. — Ein
unbedingtes, kritisch verstandenes Transzendieren ergab sich uns als das

wesentliche Merkmal dessen, was uns „transzendental" bedeutet.
Dieser Begriff ist aber nicht eine Entdeckung Kants. Eben im Sinne
eines unbedingten Transzendierens hat schon die scholastische

Philosophie den Begriff des Transzendentalen gedacht. Die „Transzendentalien"

sind diejenigen Bestimmungen des absoluten Seins, die

3) Man darf in Dingen der philosophischen Aktualität und Relevanz sich nicht
täuschen lassen. „Erledigt" ist eine philosophische Haltung nicht damit, daß sie

nicht mehr im Munde der eben gegenwärtigen Akademiker ist. Sie könnte nur
zufolge einer durchgreifenden Irrtiimlichkeit als „erledigt" bezeichnet werden. —
Nach dem ersten Weltkriege 6ind von einer neuerungslustigen Generation alle
möglichen Dinge, die vorher zur Diskussion standen, für „erledigt" erklärt worden.
Und von der herostratischen Gebärde der „Jugendbewegung" ist bei den jungem
Philosophen vielleicht noch immer etwas verspürbar. Es wäre zu wünschen, daß

gewisse Abwehrreaktionen der Zwischenkriegszeit in einer geschichtlichen Reife
verschwinden würden. — „Transzendentaler Idealismus" bezeichnet eine Weise
der philosophischen Forschung, die aus bestimmten sachlichen Notwendigkeiten
entsprungen ist. Niemand denkt daran, bei ihm „stehen zu bleiben". Allein in
einer neuen, umfassenden Systematik müßten seine Erkenntnisse mitenthalten
sein. Sonst laufen wir Gefahr, daß uns wertvolle geschichtliche Errungenschaft in
Verlust gerät. — Und die „existenzielle Erschütterung", das Wissen um die
„Ungeborgenheit des Daseins", durch das die jüngere Generation vor der älteren
im Vorsprung ist? Diese Verächter der „bürgerlichen Sicherheit" sind lobenswert.
Aber sie sind mit samt ihrer ontologischen Tiefenergründung spät aufgestanden.
Für das christliche Denken ist die „Ungeborgenheit des Daseins" indiskutable,
existenziell angeeignete Voraussetzung, auf die alles weitere zurückweist. Es
bedarf auf dieser Ebene keiner Belehrung durch die Existenzphilosophen.



— 45 —

eben dem Begriffe „Sein" entnommen werden können, und die daher
mit dem „Sein" konvertibel sind. Das absolute Sein ist als soldies
audi das „höchste Gute" und das „höchste Wahre". Wir sind nun
aber unsrerseits auf dem Wege systematischen Denkens dazu gelangt,
existenzielles Sein und existenzielle Wahrheit in ihrer Einheit mit
dem „Guten" zu erkennen. Und es kann daran kein Zweifel sein, daß

sich unser Gedankengang den Grundpositionen der vorkantischen

Metaphysik, insbesondere den Grundbestimmungen der bis zu Kant
in Ansehen stehenden philosophischen Gotteslehre, angenähert hat.

Darum dürfen wir uns denn auch zu dem Wagnis derjenigen lier-

meneutischen Unternehmung bekennen, nach der wir die altehrwürdige

Lehre vom„ensrealissimumetperfectissimum" von dem kritisch
verstandenen Prinzip des Transzendentalen her auslegen, um sie uns

in dieser Auslegung zu eigen zu machen. In dieser Sicht wird aber

Kants Vernunftkritik als die letzte Abwandlung eines großen,
zentralen Themas erscheinen, um das sich in einer denkwürdigen
Selbstverständlichkeit in den weitesten säkularen Räumen das philosophische

Denken bewegt hat. Ein Thema, das der christlichen Ära von
der Philosophie des Altertums vorgegeben ist! Denn wie wollten wir
uns mit den Grundlehren des alten und des neuen Piatonismus, aber

auch des Peripatos und der Stoa, in einem mehr als spielerischen
Sinne auseinandersetzen, wenn wir nicht dem Motiv des „transzendentalen

Übersteigens" gebührend Rechnung tragen würden? Ein
Motiv, bei dessen Ausschaltung die Philosophie des Altertums auf die

weitesten Stredcen sinnlos wird! Kleine, banausische Schulmeister

meinen, sie müßten zum Rechten sehen, wenn sie irgendwo „Theo-
logie wittern. Wir werden uns durch sie nicht davon abhalten lassen,

uns die große Überlieferung der Philosophiegeschichte nach bestem

Vermögen zu eigen zu machen.
Von der kritisch-transzendentalen Begründung der Erkenntnis

aus meinen wir jene Grundlehre klassischer Erkenntnisphilosophie
auslegen zu dürfen, nach der alle Erkenntnis in der „Vernunft
Gottes ihren Ursprung hat. Wir folgen dieser Philosophie aber nicht
bis zu ihrem rationalistischen Endergebnis, nach dem sich dem
göttlichen Intellekte die Welt in lauter Begriffe verflüchtigt. Vielmehr
sind wir geneigt, den geschichtlichen Anschluß an diejenige Scholastik
zu vollziehen, die — in Abweichung vom aristotelischen Rationalismus

des Thomas von Aquino — die Bedeutung der Kontingenz, des

Singulären und — wenn wir so sagen dürfen — des Willkürlichen



— 46 —

zur Geltung bringt. Und unsere Anerkennung der Kontingenz der
existenziellen Wirklichkeit versetzt uns in die Lage, uns das wesentliche

Anliegen der Väter der Existenzphilosophie, eines Pascal,
Hamann, Kierkegaard, zu eigen zu machen. Wir erkennen mit Pascal
die Verlorenheit des Menschen in seinem Sein zwischen Himmel und
Erde, mit Hamann sein Angewiesensein auf die konkrete Bezeugung
wirklicher Geschichte, und mit Kierkegaard die Unmöglichkeit, der
existenziellen Lage des Augenblicks auf dem Wege der „Mediation"
durch den spekulativen Begriff gerecht zu werden. In diesen
denkwürdigen Gestalten sehen wir nicht die Philosophie und ihre
Geschichte ad absurdum geführt. Wir halten sie darum in Ehren, weil
sie — ein jeder nach den Erfordernissen seiner Zeit — zum
unvergeßlichen Zeugnis der erregenden Kraft des Existenzproblemes
geworden sind. In voller Erkenntnis ihrer singulären Berufung dürfen
wir sie in das Bild der Geschichte der Philosophie doch einbeziehen.

Auch im Hinblick auf die Geschichte der Philosophie existieren
wir in existenzieller Beteiligung. In einer beteiligten Aneignung der
Geschichte dürfen wir uns weder dem breiten Strome der
schulmäßigen Überlieferung sorglos anvertrauen, noch werden wir die
geschichtliche Ausnahme um ihrer Sonderstellung willen zum Anlaß
genießender Verzückung nehmen. — In aller Existenz liegt freilich
ein „ekstatisches" Moment. Es bedeutet uns ein freies „Heraustreten"

aus dem Banne befangener Tradition und zeitgemäßer
Verführung. Und es lehrt uns Geschichte erkennen, sofern sie uns
wahrhaft „an-geht".


	Philosophie der Existenz

