
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 2 (1942)

Artikel: Erstes Votum zum Referat von P.M. de Munnynck

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erstes Votum zum Referat von P. M. de Munnynck

Von Paul Häberl in.

Es ist schwer, in einem kurzen Votum der Fülle der Anregungen,
welche das Referat enthält, gerecht zu werden. Aber meine Aufgabe
ist ja auch nur, die Diskussion einzuleiten. Ich tue dies nicht dadurch,
daß ich dem Referat meine eigene Auffassung entgegensetze; wer
sich dafür interessiert, mag sie in meiner Anthropologie nachlesen, —
und übrigens ergibt sich keine fruchtbare Diskussion, wenn einfach
Position gegen Position gestellt wird. Vielmehr will ich versuchen,
diejenigen wesentlichen Punkte des Referats herauszuheben, über
welche ein philosophisches Gespräch möglich und notwendig
erscheint.

Es handelt sich um nichts geringeres als die Grundlegung
philosophischer Anthropologie. Es wird im Grunde gefragt, was den
Menschen als Menschen in Wahrheit charakterisiere. Für das gesuchte
Charakteristikum steht vorläufig das Wort Personalität; die
anthropologische Frage wird so zur Frage nach der Bedeutung von
Personalität. Das Referat unternimmt es, diese Bedeutung im Vergleich
mit der bloßen Individualität zu klären, worunter -— nebenbei
gesagt — ausschließlich die biologische Individualität verstanden ist.
So wird die anthropologische Frage zur Frage nach dem Unterschied
zwischen Mensch und Tier, um es abgekürzt zu sagen. — Natürlich
setzt diese Fragestellung, wenn sie philosophisch sein soll, voraus,
daß wir über die animalische Individualität philosophisch im klaren
seien, so daß wir nicht auf bloße Empirie angewiesen wären. Man
kann sich fragen, ob diese Voraussetzung erfüllt sei; doch mag diese

Frage im Hinblick auf den wesentlichen Gehalt des Referats als
nebensächlich erscheinen.

Diesen Gehalt bildet die Beantwortung der Frage nach der
Personalität. Sie wird so unternommen, daß uns das Resultat
wissenschaftlicher und philosophischer Arbeit vorgeführt wird, so wie es

nach der Meinung des Referenten feststeht. Personalität wird danach



— 19 —

nach drei Seiten betrachtet, als psychologische, metaphysische und
moralische. Für unsere Diskussion können wir die erste beiseite
lassen; sie spielt auch im Referat weiter keine Rolle. Es wäre
höchstens zu fragen, ob es wirklich die Psychologie sei, welche für
einen derartigen Persönlidhkeitsbgriff verantwortlich ist; doch mag
auch diese Frage nebensächlich erscheinen. — Die moralische
Personalität erscheint ihrerseits nur kurz am Schluß und übrigens in
engem Zusammenhang mit der metaphysischen, welche (auch nach

dem Titel des Referats) durchaus im Zentrum der Betrachtung steht.
Es rechtfertigt sich danach, daß wir uns auf die Explikation dieser
Seite der Personalität konzentrieren.

Von Anfang an wird im Namen der Philosophie versichert, daß
der Mensch dem animalischen Individuum gegenüber das Höhere,
Überlegene sei, — dies im ausdrücklichen Anschluß an die „banale"
Auffassung. Und zwar fungiert als Kriterium der Überlegenheit
ausschließlich die Selbständigkeit gegenüber dem übrigen Seienden. Es

könnte sich hierzu wieder eine Frage erheben, doch möchte auch sie

wiederum als nebensächlich erscheinen. — Immerhin also kann von
jetzt an die Frage des Referates nur noch die sein: worin die so

verstandene Überlegenheit des Menschen begründet sei.

Die Antwort lautet: im Intellekt, der von Intelligenz unterschieden

wird. Der Intellekt ist das die Personalität Charakterisierende;
er ist die Basis der Persönlichkeit. Metaphysische Persönlichkeit
ist der Mensch dadurch, daß er in seinem Intellekt die Fähigkeit zur
Metaphysik besitzt. — Wir sind damit schon in die Definition dieses
zentralen Begriffs eingetreten und zugleich beim schwierigsten Punkt
des Referates angelangt. Soviel ich sehe, wird dem Intellekt dreierlei
Funktion zugeschrieben, von denen die beiden ersten allerdings
nicht scharf getrennt erscheinen:

a) Intellekt ist die Fähigkeit, „abstrakte" Begriffe zu bilden und
darin Sein im Sinne von Wesenheit zu begreifen. Er schafft den
Metakosmos der wahren Realität. In dieser Bedeutung des Wortes
besitzt der Mensch die Idee von Sein.

b) Weil in der Begriffsbildung das definierte Einzelne zusammen
mit seinem Gegensatz begriffen wird, wird alles Einzelne in der
Gesamtheit des Seins begriffen. Der Intellekt ist die Fähigkeit, das
Sein im Ganzen und als Ganzes in seiner Fülle zu verstehen. Der
Mensch hat die Idee des (ihm gegenüberstehenden) Seins als eines
Ganzen.

2*



— 20 —

c) Immerhin kommt in diesen Funktionen der Intellekt, als
beschränkter, nicht über gewisse Widersprüche hinaus. Doch besitzt er
in der Analogie, als intuitiver Intellekt, die Möglichkeit, über alle
Widersprüche hinweg die ewigen Wahrheiten zu begreifen, z.B. Gott
als den Schöpfer der Welt, -— wenn auch nicht immer, und nicht
mehr in eigentlich begrifflicher und sagbarer Weise. Dies ist erst die
eigentlich metaphysische Funktion des Intellekts.

In seiner dreifachen Funktion aber ist jene Unabhängigkeit von
der Welt begründet, welche die Personalität auszeichnet. Durch die
Aufrichtung des Metakosmos und die Gegenüberstellung gegen das
Ganze des übrigen Seins entgeht der Mensch der Gefangenschaft in
Raum und Zeit und der Ausgeliefertheit an die Relativität und
Kontingenz des universalen Geschehens; und durch metaphysische
Intuition vermag er auch die letzten Reste der Gebundenheit an
diese Welt der Phänomene abzustreifen.

Hier ist die Freiheit des Menschen begründet, nicht als Freiheit
der Tat, wohl aber als Freiheit des Wollens, die mehr ist als bloße
Spontaneität, — die Freiheit, trotz aller gegebenen Antezedentien
zu wollen oder nicht zu wollen. Wollen hängt immer mit Erkenntnis
zusammen. Die intellektuelle Erkenntnis macht uns unabhängig vom
phänomenalen Geschehen. Dadurch eignet uns ein Wille, der über
alles natürliche, in jenem Geschehen begründete Wollen hinaus will
was er will. So fügt der Wille dem Gang der Ereignisse Neues ein,
das von uns allein stammt. Diese Freiheit ist, als Konsequenz des

Intellekts, Ausdruck der Personalität. — Wobei freilich nicht
vergessen wird zu sagen, daß wir, obschon wir immer wollen was wir
wollen, doch nicht immer tun was wir wollen.

Ebenfalls nicht vergessen wird zu betonen, daß die Persönlichkeit,

gerade im Sinn der sie charakterisierenden Unabhängigkeit,
nicht absolut ist. Sie ist eingeschränkt erstens durch unsere existen-
zielle Abhängigkeit vom Schöpfer und seinem Willen, durch uns das

Gute zu realisieren (hier geht die Verbindung zur moralischen
Persönlichkeit hinüber), —- zweitens durch unsere Einbezogenheit in
das biologische Leben (wir bleiben insofern animalische Individuen,
Vertreter der Art), — und endlich durch unsere Zugehörigkeit zur
menschlichen Gesellschaft, für die wir sind und die uns unseren Platz
zuweist.

Ich glaube, nach dieser Heraushebung der leitenden Gedanken

ergeben sich von selber die nun nicht mehr nebensächlichen Fragen,



— 21 —

welche eine philosophische Diskussion aufzuwerfen hätte. Sie werden
sich vor allem um den Begriff des Intellekts drehen, genauer: um
das Verhältnis der Funktionen, welche mit diesem Wort zusammengefaßt

werden, und dann, im Zusammenhang damit, um den Begriff
der Freiheit, etwa ihre Begründung aus dem Intellekt, oder um
das Verhältnis der betonten Relativität der Persönlichkeit zur
intellektuellen Möglichkeit des Begreifens ewiger Wahrheit einerseits

— und zur Freiheit des Willens anderseits, insbesondere auch

in Anbetracht der ebenfalls betonten Möglichkeit, zu tun, was wir
nicht wollen.

Vielleicht aber werden, über derartige Einzelheiten hinaus, die

Fragen auf das Ganze dieser anthropologischen Sicht gehen. Es

würde dann gefragt werden, ob der Mensch wirklich ganz begriffen
sei in seiner Fähigkeit des Denkens und der damit in Zusammenhang
gebrachten moralischen Personalität, so daß der Intellekt in der Tat
als Basis der Persönlichkeit zu gelten hätte, — oder ob dieser
Intellekt selber nicht vielmehr nur ein Zeugnis des eigentlich Menschlichen

sei, so daß also die Basis der Personalität tiefer zu suchen wäre.
Doch möchte ich, wie gesagt, der Diskussion nicht vorgreifen; es

würde mir genügen, sie angeregt zu haben.


	Erstes Votum zum Referat von P.M. de Munnynck

