Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 2 (1942)

Artikel: Erstes Votum zum Referat von P.M. de Munnynck
Autor: Héaberlin, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883874

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erstes Votum zum Referat von P. M. de Munnyndc
Von Paul Haberlin.

Es ist schwer, in einem kurzen Votum der Fiille der Anregungen,
welche das Referat enthilt, gerecht zu werden. Aber meine Aufgabe
ist ja auch nur, die Diskussion einzuleiten. Ich tue dies nicht dadurch,
daB ich dem Referat meine eigene Auffassung entgegensetze; wer
sich dafiir interessiert, mag sie in meiner Anthropologie nachlesen, —
und iibrigens ergibt sich keine fruchtbare Diskussion, wenn einfach
Position gegen Position gestellt wird. Vielmehr will ich versuchen,
diejenigen wesentlichen Punkte des Referats herauszuheben, iiber
welche ein philosophisches Gesprich méglich und notwendig er-
scheint.

Es handelt sich um nichts geringeres als die Grundlegung phileso-
phischer Anthropologie. Es wird im Grunde gefragt, was den Men-
schen als Menschen in Wahrheit charakterisiere. Fiir das gesuchte
Charakteristikum steht vorlaufig das Wort Personalitit; die anthro-
pologische Frage wird so zur Frage nach der Bedeutung von Per-
sonalitit. Das Referat unternimmt es, diese Bedeutung im Vergleich
mit der bloBen Individualitit zu klidren, worunter — nebenbei ge-
sagt — ausschlieBlich die biologische Individualitit verstanden ist.
So wird die anthropologische Frage zur Frage nach dem Unterschied
zwischen Mensch und Tier, um es abgekiirzt zu sagen. — Natiirlich
setzt diese Fragestellung, wenn sie philosophisch sein soll, voraus,
daBl wir iiber die animalische Individualitat philosophisch im klaren
seien, so daB wir nicht auf bloBe Empirie angewiesen wiren. Man
kann sich fragen, ob diese Voraussetzung erfiillt sei; doch mag diese
Frage im Hinblick auf den wesentlichen Gehalt des Referats als
nebensichlich erscheinen.

Diesen Gehalt bildet die Beantwortung der Frage nach der Per-
sonalitdt. Sie wird so unternommen, daB8 uns das Resultat wissen-
schaftlicher und philoscphischer Arbeit vorgefiihrt wird, so wie es
nach der Meinung des Referenten feststeht. Personalitit wird danach



= 19 ==

nach drei Seiten betrachtet, als psychologische, metaphysische und
moralische. Fiir unsere Diskussion konnen wir die erste beiseite
lassen; sie spielt auch im Referat weiter keine Rolle. Es wire
hochstens zu fragen, ob es wirklich die Psychologie sei, welche fiir
einen derartigen Personlichkeitshgriff verantwortlich ist; doch mag
auch diese Frage nebensidchlich erscheinen. — Die moralische Per-
sonalitit erscheint ihrerseits nur kurz am Schlufl und iibrigens in
engem Zusammenhang mit der metaphysischen, welche (auch nach
dem Titel des Referats) durchaus im Zentrum der Betrachtung steht.
Es rechtfertigt sich danach, daB wir uns auf die Explikation dieser
Seite der Personalitidt konzentrieren.

Von Anfang an wird im Namen der Philosophie versichert, daB3
der Mensch dem animalischen Individuum gegeniiber das Hohere,
Uberlegene sei, — dies im ausdriicklichen AnschluB an die ,,banale*
Auffassung. Und zwar fungiert als Kriterium der Uberlegenheit aus-
schlieBlich die Selbstindigkeit gegeniiber dem iibrigen Seienden. Es
konnte sich hierzu wieder eine Frage erheben, doch méchte auch sie
wiederum als nebensichlich erscheinen. — Immerhin also kann von
jetzt an die Frage des Referates nur noch die sein: worin die so ver-
standene Uberlegenheit des Menschen begriindet sei.

Die Antwort lautet: im Intellekt, der von Intelligenz unterschie-
den wird. Der Intellekt ist das die Personalitat Charakterisierende;
er ist die Basis der Personlichkeit. Metaphysische Personlichkeit
ist der Mensch dadurch, daB er in seinem Intellekt die Fihigkeit zur
Metaphysik besitzt. — Wir sind damit schon in die Definition dieses
zentralen Begriffs eingetreten und zugleich beim schwierigsten Punkt
des Referates angelangt. Soviel ich sehe, wird dem Intellekt dreierlei
Funktion zugeschrieben, von denen die beiden ersten allerdings
nicht scharf getrennt erscheinen:

a) Intellekt ist die Fihigkeit, ,,abstrakte Begriffe zu bilden und
darin Sein im Sinne von Wesenheit zu begreifen. Er schafft den
Metakosmos der wahren Realitit. In dieser Bedeutung des Wortes
besitzt der Mensch die Idee von Sein.

b) Weil in der Begriffsbildung das definierte Einzelne zusammen
mit seinem Gegensatz begriffen wird, wird alles Einzelne in der Ge-
samtheit des Seins begriffen. Der Intellekt ist die Fihigkeit, das
Sein im Ganzen und als Ganzes in seiner Fiille zu verstehen. Der

Mensch hat die Idee des (ihm gegeniiberstehenden) Seins als eines
Ganzen.



— 920 —

¢) Immerhin kommt in diesen Funktionen der Intellekt, als be-
schrinkter, nicht iiber gewisse Widerspriiche hinaus. Doch besitzt er
in der Analogie, als intuitiver Intellekt, die Moglichkeit, iiber alle
Widerspriiche hinweg die ewigen Wahrheiten zu begreifen, z.B. Gott
als den Schopfer der Welt, — wenn auch nicht immer, und nicht
mehr in eigentlich begrifflicher und sagbarer Weise. Dies ist erst die
eigentlich metaphysische Funktion des Intellekts.

In seiner dreifachen Funktion aber ist jene Unabhingigkeit von
der Welt begriindet, welche die Personalitit auszeichnet. Durch die
Aufrichtung des Metakosmos und die Gegeniiberstellung gegen das
Ganze des iibrigen Seins entgeht der Mensch der Gefangenschaft in
Raum und Zeit und der Ausgeliefertheit an die Relativitit und
Kontingenz des universalen Geschehens; und durch metaphysische
Intuition vermag er auch die letzten Reste der Gebundenheit an
diese Welt der Phiinomene abzustreifen.

Hier ist die Freiheit des Menschen begriindet, nicht als Freiheit
der Tat, wohl aber als Freiheit des Wollens, die mehr ist als bloBe
Spontaneitit, — die Freiheit, trotz aller gegebenen Antezedentien
zu wollen oder nicht zu wollen. Wollen hingt immer mit Erkenntnis
zusammen. Die intellektuelle Erkenntnis macht uns unabhingig vom
phinomenalen Geschehen. Dadurch eignet uns ein Wille, der iiber
alles natiirliche, in jenem Geschehen begriindete Wollen hinaus will
was er will. So fiigt der Wille dem Gang der Ereignisse Neues ein,
das von uns allein stammt. Diese Freiheit ist, als Konsequenz des
Intellekts, Ausdruck der Personalitait. — Wobei freilich nicht ver-
gessen wird zu sagen, daBl wir, obschon wir immer wollen was wir
wollen, doch nicht immer tun was wir wollen.

Ebenfalls nicht vergessen wird zu betonen, daB die Personlich-
keit, gerade im Sinn der sie charakterisierenden Unabhingigkeit,
nicht absolut ist. Sie ist eingeschrinkt erstens durch unsere existen-
zielle Abhingigkeit vom Schiopfer und seinem Willen, durch uns das
Gute zu realisieren (hier geht die Verbindung zur moralischen Per-
sonlichkeit hiniiber), — zweitens durch unsere Einbezogenheit in
das biologische Leben (wir bleiben insofern animalische Individuen,
Vertreter der Art), — und endlich durch unsere Zugehorigkeit zur
menschlichen Gesellschaft, fiir die wir sind und die uns unseren Platz
zuweist.

Ich glaube, nach dieser Heraushebung der leitenden Gedanken
ergeben sich von selber die nun nicht mehr nebensichlichen Fragen,



921 —

welche eine philosophische Diskussion aufzuwerfen hatte. Sie werden
sich vor allem um den Begriff des Intellekts drehen, genauer: um
das Verhiltnis der Funktionen, welche mit diesem Wort zusammen-
gefaBt werden, und dann, im Zusammenhang damit, um den Begriff
der Freiheit, etwa ihre Begriindung aus dem Intellekt, oder um
das Verhiltnis der betonten Relativitit der Personlichkeit zur
intellektuellen Moglichkeit des Begreifens ewiger Wahrheit einer-
seits — und zur Freiheit des Willens anderseits, insbesondere auch
in Anbetracht der ebenfalls betonten Moglichkeit, zu tun, was wir
nicht wollen.

Vielleicht aber werden, iiber derartige Einzelheiten hinaus, die
Fragen auf das Ganze dieser anthropologischen Sicht gehen. Es
wiirde dann gefragt werden, ob der Mensch wirklich ganz begriffen
sei in seiner Fiahigkeit des Denkens und der damit in Zusammenhang
gebrachten moralischen Personalitit, so da der Intellekt in der Tat
als Basis der Personlichkeit zu gelten hitte, — oder ob dieser In-
tellekt selber nicht vielmehr nur ein Zeugnis des eigentlich Mensch-
lichen sei, so daB also die Basis der Personalitit tiefer zu suchen wire.

Doch méchte ich, wie gesagt, der Diskussion nicht vorgreifen; es
wiirde mir geniigen, sie angeregt zu haben.



	Erstes Votum zum Referat von P.M. de Munnynck

