
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 2 (1942)

Artikel: La base métaphysique de la personnalité

Autor: Munnynck, Marc de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La Base Métaphysique de la Personnalité*).

Par Marc de Munnynck O.P.

Le métaphysicien, — comme d'ailleurs le scientifique qui
expérimentalement découvre les richesses cachées de la Nature — a comme
point de départ quelque notion fournie par le sens commun. Le
naturaliste l'enrichit par des phénomènes nouveaux, sauf à les

enfermer dans quelque synthèse hypothétique, éminemment utile
et toujours provisoire. Le philosophe l'approfondit, en la dégageant
de cette gangue imaginative dont le sens commun l'alourdit, — en

l'analysant jusqu'aux notions premières qui conditionnent la pensée
humaine.

Il en est ainsi pour la notion de « personne ». Elle existe assurément
dans la pensée la plus naïve. Tout le monde parle de «personne»;
et l'on désigne par là un individu humain. L'affinité de l'individu
et de la personne se révèle dans notre langage. Mais alors que nous
attribuons l'individualité, un peu à la légère peut-être, à l'animal et
même à la plante, seul l'homme est personne.

L'individu jouit d'une certaine indépendance au sein de la nature.
Il est indivis, c'est-à-dire qu'il est considéré comme un tout; il est
donc distinct de toute autre chose; il n'est partie d'aucune réalité.
Cette indépendance est évidemment considérée comme une
perfection.

Cependant nous constatons sans peine que cette indépendance
est bien relative. Tous les animaux, — l'homme comme les autres, —-
sont les individus d'une espèce. Ils sont de l'espèce, ils sont pour
l'espèce, au point qu'on s'est demandé si les individus sont autre
chose que les véhicules transitoires de l'espèce vivant à travers les
siècles. Il est très vrai que chaque individu est unique, et a par conséquent

un « sens » dans toute l'évolution de la Nature, mais chacun

*) Etude présentée à l'Assemblée de la Société Suisse de Philosophie à Berae,
25 octobre 1942.

1



— 2 —

d'entre eux n'a qu'une existence très fugace, complètement
subordonnée à celle de l'espèce. On ne considère guère l'individu que
comme un représentant de l'espèce; et il en résulte que l'unité et
l'indépendance individuelles sont entourées de beaucoup de réserves.

La personnalité de l'homme est en conjonction avec son
individualité, au point que, par négligence et aussi par malveillance, on
parle d'individus humains. Mais la personne est supérieure à

l'individu. Il paraît donc dès l'abord que c'est dans une indépendance

supérieure qu'il faut chercher le caractère de la personnalité. Cette

signification est mise encore en lumière par les mots « personnage »

et « personnalité », que nous employons fréquemment dans le langage
courant.

C'est à partir de ces données banales que philosophes et scientifiques

se livrent à leurs tâches respectives pour préciser et approfondir

la notion de «personne». Le résultat de leurs travaux nous
invite à distinguer trois personnalités que nous appellerons: la
personnalité psychologique, la personnalité métaphysique et la
personnalité morale.

La personnalité psychologique.

Les psychologues se sont attachés particulièrement à l'idée d'unité,
qui entraîne celle d'une certaine indépendance. Chacun d'entre nous
assiste au déroulement continu de ses états de conscience, du
« stream of consciousness » de William James. Chacune de ces séries

est rigoureusement séparée de celles de tous les autres individus;
la conscience individuelle est impénétrable; et je ne crois pas que
la plus fine observation et la plus pénétrante analyse des «

comportements » nous fassent jamais saisir les délicates modalités de la
vie psychique des autres. Notre vie psychique est à nous, à nous seuls.

Or, on ne tarde pas à s'apercevoir que tous les anneaux de cette
chaîne, toutes les ondes de ce torrent, portent une marque propre,
qui n'est d'ailleurs qu'une autre face de l'impénétrabilité que nous
venons de souligner: tous les phénomènes conscients d'un même
individu ont le même aspect subjectif: j'aperçois, j'imagine, je pense,
je m'émeus, je veux. Toujours le même «je» se donne comme la

source de tous mes états psychiques. Et comme les éléments
identiques ou simplement semblables, ne tardent pas à s'unifier, nous
construisons le « moi » unique, auquel nous attribuons tous ces états



— 3 —

et toutes ces activités. A ce titre le fond de la personnalité psychologique

n'est autre chose que l'ensemble de nos états psychiques,
unifiés en raison de leur aspect subjectif commun. On se fait une
image et un concept de cette unité; et on l'appelle le «moi».

Cependant comme dans le flux incessant des objets, ce « moi »

apparaît comme permanent, on a une tendance à y rattacher tout ce

qui semble connexe avec lui d'une manière plus ou moins
permanente. Et tout d'abord le corps. Au milieu de toutes les réalités
qui apparaissent dans le monde, l'enfant distingue rapidement son

propre corps. En raison de sa connexion intime avec tous ses états

psychiques, avec ses douleurs et ses plaisirs, en raison de sa place
privilégiée qui en fait le centre de son univers, — en raison de son

apparente permanence, le corps se rattache au « moi » permanent,
et est ainsi inséré dans la personne psychologique. Il en est de même
de certaines dispositions permanentes, comme le caractère. La
continuité dynamique est d'ailleurs prise, dans bien des cas, pour une

permanence. Et tout cela ensemble constitue la personnalité
psychologique.

Personne n'ignore que les psychologues parlent d'altérations et
de ruptures de personnalité. En face de certains phénomènes, on ne

peut pas s'en étonner. Dans la vie la plus normale, on constate qu'on
n'apporte pas, à son état actuel, tout ce complexus de phénomènes
et d'activités qu'on a accumulés dans le moi. Nos fluctuations
affectives rompent leur unité; la vie esthétique nous oblige à vivre
a un certain niveau de notre âme, — niveau déterminé par l'œuvre
d art contemplée. Un médecin psychologue, au cours d'une
discussion, m'attribuait une dizaine de personnalités. Comme j'insiste
volontiers sur l'unité du moi, comme je ne crois pas que ces fameuses
ruptures soient jamais radicales, j'ai trouvé le compliment peu
flatteur. Mais il est parfaitement vrai que notre puissance
d'unification est limitée. Cette faiblesse se révèle d'une manière anormale
dans la psychasthénie que Pierre Janet considère comme une
atténuation du « sens du réel »; et les « personnalités » multiples d'un
même individu, qu'elles soient simultanées ou alternantes, montrent
que les psychologues explorent, avec finesse et succès, ce que nous
appelons la « personnalité psychologique ». Celle-ci est l'unification
plus ou moins parfaite des aspects subjectifs de nos états de

conscience, avec tout ce qui dans un individu y est rattaché d'une
manière permanente.

1*



_ 4 —

La personnalité métaphysique.

Les études psychologiques ont été d'une très grande utilité pour
les philosophes. Ceux-ci, tout en restant fidèles à la notion fruste
du sens commun, conçoivent la personne d'une manière très
différente; mais les minutieuses observations et les ingénieuses
théories des psychologues les ont défendus contre des méprises
menaçantes et les ont invités à pénétrer plus avant dans la notion
de «personne». Les philosophes ne prétendent en aucune manière
se substituer aux psychologues empiriques qu'ils reconnaissent
comme des bienfaiteurs. Ils ont surpris dans la notion du sens

commun l'idée d'unité et l'indépendance, et se sont demandé quel
caractère assure à l'homme une « complétude » ou une indépendance
supérieures à celles que l'on attribue à un individu.

Dès lors il fallait s'adresser à ce qui distingue l'homme de

l'individu-animal. Ne disons pas «l'intelligence», car on parle
beaucoup de l'intelligence des animaux; peut-être le mot « intellect »

nous sauvera de toute confusion. Certains animaux se livrent à des

opérations, qui, dans leur ordre, semblent révéler une « intelligence
supérieure à celle de l'homme. Que n'a-t-on pas écrit sur les

merveilles du monde animal! Mais l'intelligence de l'homme se

différencie nettement par l'ampleur illimitée de son objet. Nous
saisissons l'être. L'animal vit dans un monde restreint; l'homme vit
non seulement dans le inonde entier, mais dans la totalité du réel,

parce que dès sa première connaissance vraiment humaine, il possède

l'idée de l'être.
Assurément, cette idée spontanée de l'être n'a pas la précision et

l'infinie fécondité de celle que se construit le métaphysicien, mais

comme l'étendu coloré est l'objet propre de la vue, ainsi « l'être »

est l'objet propre de l'intellect. Tout ce que nous concevons est

conçu dans l'être et comme être. L'être dans toute son ampleur est

comme un immense tissu gris, sur lequel se détache en broderie
nette et claire l'objet particulier que nous concevons. L'imagination
représente d'une manière plus ou moins estompée et vaporeuse
l'objet sensible; l'intellect conçoit ce qu'il est. Nous définissons,

nous déterminons l'objet conçu; nous le «finissons», nous le
«terminons », nous lui assignons des limites. En quoi? Si ce n'est dans

tout ce qui n'est pas lui, c'est-à-dire de tout le reste du réel.
Nous comprenons ainsi qu'intellectuellement tout est conçu en



— 5 —

quelque sorte avec son contradictoire. C'est pourquoi nous
connaissons « componendo et dividendo » comme disaient les anciens,

par affirmation et négation. Cette constatation jette quelque lumière
sur des tendances philosophiques qui peuvent paraître
déconcertantes. Déjà au XVème siècle, Nicolas de Cuse parlait de la
« coïncidentia oppositorum ». On connaît le rythme de Hegel de

l'être à son antithèse le non-être, dont il croit découvrir la synthèse
dans le devenir. Cette opposition apparaît dans la philosophie de

Hamelin, de Benedetto Croce et d'autres encore. Je crois qu'au moins
les expressions de ces penseurs dépassent parfois la mesure, mais on

peut trouver la source de ces tendances dans un fait certain: tout est

conçu dans l'ampleur de l'être, avec ce qui n'est pas l'objet conçu,
avec son contradictoire.

Parce que tout est conçu dans l'être, l'intellect ne conçoit que
ce qu'est l'objet conçu. Or, aucun être particulier, aucun être fini
n'est son existence. Il n'est aucun des «accidents», aucune des

opérations qui le notifient à notre expérience. II a tout cela

peut-être, il ne l'est pas. C'est pourquoi le concept intellectuel
est abstrait. Le passage de l'objet de l'imagination à l'intellect
lui fait subir spontanément la double « réduction » de Husserl. Sa

portée objective étant « mise entre parenthèses », il se dépouille de

tous les éléments subjectifs qui peuvent altérer ce qu'il est, de toutes
les réalités adventives qui le compliquent dans le concret. Parce que
tout est conçu dans l'être et comme être, l'objet dans l'intellect
devient ce que les phénoménologistes appellent « Pessence pure ».

Il est bien entendu que toutes nos connaissances s'appuient sur la
base indispensable de l'expérience sensible; mais la connaissance
intellectuelle nous élève à un ordre supérieur. Elle nous fait vivre
dans un « métacosme » auquel — il importe de le remarquer — nous
n'attribuons nullement l'existence actuelle, mais qui se révèle comme
une indestructible réalité.

Je dis « indestructible ». C'est pourquoi l'on attribue parfois à

l'objet du concept intellectuel la «nécessité» et «l'éternité». Un
être est ce qu'il est; il ne peut pas ne pas l'être; va donc pour la
nécessité sainement comprise. Mais quand on parle d'éternité, on
tombe parfois dans des méprises. L'éternité, au sens propre du mot,
se réfère à l'ordre existentiel. Or l'objet conçu intellectuellement est
dépouillé de l'existence, parce qu'aucun objet particulier n'est son



— 6 —

existence. L'éternité de l'objet conçu n'implique pas autre chose

que son élévation au-dessus de toutes les relativités du temps.
Naturellement, dans l'intellect humain, le concept prend la forme

judicielle; le sujet se diffuse en prédicats. Nous obtenons ainsi ce
qu'on appelle parfois des vérités éternelles. Si par une épuration
complète, à partir de l'expérience, il est acquis que l'homme est
animal raisonnable, il est vrai à jamais que l'homme est nécessairement,

«éternellement», animal raisonnable. Que l'univers entier
périsse, nous savons que cette vérité n'en subsisterait pas moins.
Il y a là un ordre de réalités, un métacosme où vit notre intellect;
et qui nous montre à quel point l'idée du néant n'en est pas une.
La pseudo-idée du néant n'est pas autre chose que l'idée de l'être,
avec la forme purement logique de la négation.

Cette constatation n'a absolument rien de commun ni avec
l'ontologisme, ni avec l'argument ontologique de l'existence de Dieu,
ni même avec le réalisme platonicien. Nous concevons tout dans
l'être, mais ce fond commun de notre connaissance n'est nullement
la plénitude de l'Etre, que nous appelons Dieu. Nous ne possédons

que l'idée de l'être vide, indéterminé, que laborieusement nous
enrichissons d'êtres particuliers à partir de l'expérience. — Certes,

par intégration, nous pouvons concevoir la plénitude de l'Etre. Ce

n'est pas simple; bien des illusions peuvent nous faire dévier, et nous
n'obtenons par un dernier effort qu'un concept fugace, chargé de

toutes les tares de la connaissance analogique. Mais même alors nous
n'avons qu'une idée impliquant l'idée de l'existence. Jamais on ne
sortira de là. Seul l'existentiel, saisi par l'expérience, peut nous
conduire à l'existence de Dieu. On ne peut conclure à une existence

qu'en se plaçant dès l'abord dans l'ordre existentiel. — Certes,

comme Platon, nous admettons la réalité des Idées; nous n'admettons

pas leur existence. Elles ne sont que « l'universale ante rem » des

scolastiqnes les plus authentiquement aristotéliciens.
Une chose me paraît acquise: nous vivons par l'intellect dans un

monde indépendant de l'espace et du temps. Il n'en faudrait pas
davantage pour conclure à une indépendance, supérieure à celle
impliquée dans l'individualité.

Qu'on me permette d'insister encore un instant sur cet ordre
intellectuel, qui garantit notre personnalité. L'être est intelligible et
tout est intelligible au moins comme être; mais notre puissance
intellectuelle est singulièrement limitée. Nous ne sommes que des



— 7 —

hommes, des intellects déterminés, et il en résulte immédiatement

que tout l'intelligible en soi n'est pas nécessairement intelligible pour
nous. Il suffit d'ailleurs d'analyser nos opérations intellectuelles pour
constater que leurs formes ne sont pas parfaites, et pour concevoir
des intellects qui ne soient liés ni à cette marche pénible d'une

analyse progressive, ni à cette duplicité unitaire de sujet et de

prédicat, ni à nos laborieux raisonnements enchaînés. N'oublions pas

que tous nos concepts sont acquis a partir d'expériences sensibles;

c'est en nous appuyant sur ces images que nous nous hissons jusqu'à
ce monde supérieur, où l'intellect — quelques-uns diraient le « Geist »

— trouve l'atmosphère de sa vie intégrale. Or, quelle proportion
peut-il y avoir entre les images sensibles lourdes, rigides, et les

réalités supérieures, spirituelles, objet de nos incoercibles aspirations?

Nous faisons appel à tout ce que l'expérience peut nous fournir
pour nous suggérer leur incommensurable richesse. Nous épurons
nos images; nous les atténuons autant que possible; mais en les

subtilisant nous ne pouvons pas les faire disparaître, sous peine de
sacrifier tout concept, toute connaissance intellectuelle.

Tout le monde connaît la conséquence. Nous aboutissons, par des

raisonnements apparemment impeccables, à des conclusions qui, dans
leur formule et parfois dans notre esprit, semblent irrémédiablement
contradictoires. C'est à ce point que nous voyons diverger et s'opposer
dans une lutte séculaire les écoles philosophiques. Et depuis que
Kierkegaard a voulu mettre en pleine lumière le « paradoxe » de

l'homme, nous voyons que les tenants de la « théologie dialectique »

ont pris pleine conscience de cette situation embarrassante, — Nous
savons bien que le contradictoire ne se conçoit pas, parce qu'il est
le non-être. Nous savons dès lors que ces prétendues contradictions
ne peuvent résulter que de notre manière de connaître, de notre
déplorable faiblesse.

Cependant, peut-on dire que contradiction « subjective » est
irrémédiable? Elle est certainement insupportable, et d'une manière ou
d'une autre, on s'efforcera d'en sortir. Ce n'est pas le moment d'en
appeler à quelque facteur surnaturel; nous sommes en philosophie
et la philosophie est, par définition, la connaissance rationnelle de la
totalité du réel. Je ne crois pas qu'il y ait une autre issue que par
la voie de «l'analogie». — Je n'ignore pas que l'analogie est
horripilante pour certains esprits; n'a-t-on pas dit qu'elle est une
invention du diable? — ce qui d'ailleurs implique l'usage de l'analogie;



8 —

car je ne crois pas que le diable invente à notre manière. La
connaissance par analogie métaphysique est la forme la plus sublime
de la connaissance humaine; elle manifeste plus que toute autre cette
indépendance vis-à-vis du monde, qui caractérise notre personnalité.

Je ne m'arrête pas aux différentes formes de pensée et de langage,
auxquelles on a appliqué le mot « analogie ». Je ne parle pas de

l'analogie d'inégalité, qui vient altérer nos concepts les plus précis
et les plus « univoques » ; — ni de l'analogie d'attribution, — ni de

l'analogie métaphorique. Tout cela se réduit facilement à la plus
complète univocité. La seule analogie qui nous intéresse est celle

qu'on désigne sous le nom de proportionnalité. Dans ses stades
3 7

préliminaires, elle ressemble à la proportion arithmétique: — —'
o 14

De là le nom qu'on lui a donné. Mais ce rapprochement peut être

trompeur. L'analogie de proportionnalité n'a aucune espèce de

rapport à l'ordre quantitatif; et le signe d'égalité n'indique plus
qu'un rapprochement justifié, nettement distinct de l'identité de

l'univoque, sans nous faire tomber pour autant dans le simple
équivoque. Ce qui permet de rapprocher l'analogie métaphysique de

la proportion quantitative, c'est qu'elle se prépare par quatre termes,
unis deux à deux dans un rapport, et désigne une notion commune,
identique dans l'ordre quantitatif, rapproché sans identité dans

l'ordre métaphysique.
Pour fixer les idées, il ne sera pas inutile de nous attacher à un

cas particulier qui peut servir d'exemple. — Je constate que les

êtres multiples du monde ne sont pas leur existence; ils sont
contingents. Spontanément surgit dans l'esprit le problème de la cause

du monde. D'innombrables difficultés entourent cette notion de

« cause i. Ecartons-les pour le moment: j'entends par cause efficiente
la raison de l'existence dans les êtres qui n'impliquent pas cette
raison en soi. La cause rend cette existence intelligible, rationnelle.
Par un raisonnement, qui s'appuie en dernière analyse sur le principe
d'identité, — mais dont je vous fais grâce en ce moment — je conclus

que l'univers, envisagé dans l'actualité de son existence, a pour cause

l'Etre par essence, la plénitude de l'Etre, qui lui-même est posé dès

lors dans l'ordre existentiel. Kant dira évidemment qu'il n'y a là

qu'une application larvée de l'argument ontologique; et il en est bien
ainsi si l'on admet sa théorie de la connaissance. Cette théorie, je
ne la crois pas justifiée; et pour ne pas faire dévier le débat, nous la



_ 9 —

mettrons centre parenthèses ». Disons donc que Dieu est la «cause »

du monde. —- Mais n'est-ce pas là une impossibilité?

Qu'implique notre notion commune de «cause»? Elle apparaît
comme la raison suffisante d'une existence nouvelle; elle produit un
effet, elle augmente l'actualité de l'être. Mais comment peut-elle être
la raison suffisante d'une nouvelle existence, alors qu'elle n'a que la

sienne propre? La cause n'est cause ni par son essence ni par son
existence. Nécessairement, pour qu'elle puisse causer une autre
réalité doit surgir dans son être; et en raison de certaines données

psychologiques, nous appelons ce supplément d'être « l'action ». Dieu
serait donc la cause du monde par une action. Celle-ci ne peut pas
être le propre être de Dieu, car cet être est nécessaire; l'action
productrice de l'univers serait nécessaire, — ce qui se heurte à la

souveraine liberté, inséparable de l'idée de Dieu.

Dieu produirait donc le monde par une action distincte de son
être. N'est-ce pas contradictoire? Qu'ajoutera-t-on à la plénitude de
l'Etre? Et comment admettre dans l'Etre tout court une composition
d'être et d'action?

Voilà le problème posé dans toute son acuité. Pour revenir à

notre proportion: l'univers se rapporte à Dieu comme le fils se

rapporte au père. Et si nous maintenons les exigences de la causalité,
telle que nous l'élaborons en raison de l'évolution de l'univers, Dieu
ne peut pas être la cause de l'univers. Nous aboutissons à deux
conclusions apparemment opposées, à des « conclusions binaires »

comme je les ai appelées ailleurs, qui, avouons-le, nous mettent dans
un singulier embarras. Sommes-nous condamnés à y rester?

Evidemment, ceux qui font appel à la foi en sortent par une voie
très courte: « Deus creavit coelum et terram », et tout est dit. La
conclusion opposée ne manifeste que notre irrémédiable ignorance,
et il n'y a pas lieu de s'arrêter aux divagations de notre raison. Mais
ce fidéisme n'agrée pas à tout le monde; en face des conclusions
binaires, on se réfugiera dans un agnosticisme qui, dans la direction
de la vie, est souvent le vestibule du désespoir.

Ne peut-on pas s'élever à une connaissance plus haute qui dissipe
toute contradiction? Y a-t-il parfois dans l'intellect humain une
intuition suprême, dans laquelle se synthétise le contenu réel de nos
conquêtes rationnelles spontanées? Nous le croyons, et nous
l'appelons la connaissance analogique.



— 10 —

Elle ne consiste pas dans une formule de proportion, qui ne peut
que préparer l'intuition de l'analogique. Comme de la proportion

3 7
arithmétique nous dégageons un terme commun, comme de — —

6 14

résulte de part et d'autre ainsi de notre exemple surgit la notion

de « cause » applicable et inappliquable à Dieu. C'est donc cette
notion de « cause » qui doit subir une épuration, pour qu'elle puisse
s'appliquer à la fois aux causes que nous observons dans le monde

et à la plénitude de l'être qui est Dieu.
Pour qu'on puisse parler de causalité divine, il faut évidemment

la concevoir dans une perfection suprême, où elle va s'identifier avec
la plénitude de l'être. Il faut en écarter toute imperfection; et la
dualité de l'être et de l'action en est une. La « via excellentiae » et la
« via remotionis » sont les procédés classiques qui nous permettent
de dépasser le niveau où se déroule le cours de nos idées communes.
Mais je crains bien que souvent il n'y ait là que du verbiage. On dira
bien qu'en Dieu il n'y a aucune dualité d'être et d'action; mais la
difficulté qui en résulte est. souvent écartée par un silence prudent
ou résigné.

Qu'on considère l'opération intellectuelle que la situation exige.
Nous avons fait allusion à l'essence pure que poursuivent les

phénoménologistes. Ici, il faut dépasser cette laborieuse «réduction».
Nous concevons la cause comme la raison suffisante d'une augmentation

d'actualité existentielle au moyen de l'action. Il faut ici une
réduction suprême. Il y a une cause qui, sans action ajoutée à son
être, produit librement le monde. On ne se fera assurément aucune
image de pareille cause; nos concepts immédiats paraîtront nettement
contradictoires; mais dans des moments privilégiés, l'intellect semble
transcender toute cette dualité, et saisir dans une intuition supra-
rationnelle la cause qui analogiquement s'appliquera à la fécondité
opératoire des êtres finis et à la causalité mystérieuse de la divinité.
-— Bergson ne parle pas explicitement de cette intuition; je crois
cependant qu'il l'a soupçonnée. Quand il nous avertit que la méthode
intuitive n'aboutit pas à une simple hypothèse explicative, quand il
admet qu'elle ne s'obtient que par un labeur pénible, différent de

tous nos efforts rationisants, quand il oppose son unité absolue à la

vue cinématique de l'intelligence, je crois qu'il prend contact avec
cette connaissance supérieure que nous appelons « analogique ».



11 -
Avouons que pareille connaissance est ineffable, au sens étymologique

du mot. Elle semble bien accompagnée des images
correspondant aux quatre termes de la proportion; mais elle-même
échappe à tout alourdissement par une image sensible quelconque.
Aussi ne peut-on la communiquer à personne par le langage humain.
On peut la préparer par la formule proportioneile, par le rappel de

nos impuissances, par un appel paisible à la réflexion personnelle.
Ici plus que partout ailleurs on se souvient de cette parole de Kant:
«Mes leçons ne vous apprendront pas la philosophie; elles vous
apprendront à philosopher». — Dans la connaissance analogique, on
comprend mieux certaines expressions des grands mystiques: de
S. Thérèse d'Avila, de St. Jean de la Croix, de Ruysbroeck et de

plusieurs autres. Eux aussi déclarent nettement qu'ils atteignent
l'objet de leur contemplation sans image, sans « idée », et qu'ils sont
incapables d'exprimer leur état, certifié par une irrécusable
expérience. — Rien n'est plus éloigné de ma pensée que d'identifier
nos fugaces connaissances analogiques avec l'opulente contemplation
mystique. J'abandonne ce terrain aux théologiens; mais je crois que
dans l'intuition analogique ils peuvent trouver une base pour une
interprétation approximative des ténébreux phénomènes mystiques.

Nous avons signalé les vérités dites « éternelles », nous nous
sommes efforcés de suggérer l'idée de la connaissance analogique qui
nous conduit vers les sommets de la métaphysique. Dès nos premiers
pas sur le terrain intellectuel, nous échappons au temps et à l'espace,
à toutes les relativités et contingences de l'univers. Et dans nos
conquêtes suprêmes, nous semblons nous libérer même des images,
dernières attaches au monde sensible. Nous ne renverserons jamais,
au cours de notre vie terrestre, les murailles épaisses de notre prison;
mais parfois nous nous élevons jusqu'à quelque meurtrière, qui nous
ouvre une vue momentanée sur l'immensité du réel et même sur les

mystères de Dieu. Par notre intellect, nous sommes indépendants
de tout l'univers; chaque homme-personne se pose comme un tout
en face de tout ce qui n'est pas lui, et peut affirmer ses droits.
Voilà, à mon sens, la base métaphysique de la personne qui nous
élève au-dessus de l'indépendance très restreinte de l'individualité.

Les conséquences de cette personnalité sont nombreuses. Nous
nous contentons d'en signaler une seule: c'est notre liberté. La
signification de ce mot est devenue flottante. Nous ne parlons pas
de la liberté d'action, si chère à beaucoup de politiques. Il s'agit ici



— 12 —

de la liberté de vouloir. — Là encore, la notion n'est pas restée

pure. Parfois, elle ne semble guère distincte ou de la spontanéité en
général, ou de la fécondité spontanée de notre esprit. Nous nous en
tenons à l'idée traditionnelle de la liberté; car on raisonne à côté de

la question, lorsque pour défendre la liberté, on altère sa nature. La
liberté est le pouvoir, tous les antécédents étant posés, de vouloir
et de ne pas vouloir.

Il n'y a pas de vouloir sans connaissance, mais il n'y a pas non
plus de connaissance sans vouloir. Toute connaissance, quelque
humble qu'elle soit, est une amplification de notre être. L'objet est
dans la connaissance, et la connaissance est en nous. D'une manière
particulière, mais très réelle, l'objet est en nous. Nous nous
enrichissons de toute la réalité de l'objet connu, — évidemment pour
autant qu'il est connu. On a exprimé ce fait d'une manière énergique
en disant que nous sommes ce qu'est l'objet.

Or, à l'être suit l'action. L'être existentiel, — le vouloir se réfère
toujours à l'ordre existentiel—ne nous est connu que par son action;
et il suffit d'analyser les causes de l'existant, il suffit de constater
l'évolution universelle et continue, pour savoir que l'existant existe

pour l'action.
Cette action est évidemment proportionnée à la nature de l'agent.

Si l'être entraîne l'action, de plus d'être jaillira une plus ample
activité, C'est d'ailleurs par le degré d'action que nous comprenons
et hiérarchisons les êtres.

Or nous constations tout à l'heure que la connaissance est un
merveilleux enrichissement de notre être. Dès lors nous aurons un
double ordre d'activité; l'un suivra à notre nature foncière et sera

par conséquent aussi nécessaire que notre nature; l'autre sera la

conséquence de notre enrichissement par la connaissance, et c'est
là la notion propre de l'activité volontaire.

Rappelons-nous la manière dont l'intellect saisit son objet. Il le

conçoit dans toute l'ampleur de l'être avec son contradictoire. C'est
là l'expansion intellectuelle de notre nature à laquelle doit suivre
une activité. Mais si dans l'ordre idéal, l'être n'exclut aucune réalité,
dans l'ordre existentiel les contradictoires ne peuvent se réaliser
simultanément. Je ne puis pas écrire et ne pas écrire, je ne puis pas
parler et ne pas parler en même temps. Si l'un se réalise, l'autre ne
se réalise pas. Et cependant à la conception intellectuelle doit suivre
une activité de vouloir. Un seul terme de l'alternative contradictoire



suivra; et si l'on cherche la raison déterminante de ce choix, on ne

trouve et l'on ne peut trouver que la volonté elle-même. La volonté
ne fait pas seulement ce qu'elle veut; le déterministe le plus radical
admet cela. Permettez-moi une expression nullement tautologique
en ce cas: la volonté veut ce qu'elle veut: c'est pourquoi elle est lihre.

Remarquons l'évidente indépendance qui résulte de la liberté de

vouloir. Parce que les données intellectuelles nous libèrent du temps
et de l'espace, parce que l'objet propre de l'intellect est l'être et que
tout est conçu dans l'être, nous sommes affranchis de ce rigide
enchaînement des phénomènes qui constitue l'évolution du monde
matériel. Voilà l'éclatante manifestation de la personnalité. La liberté
de vouloir, basée sur l'ampleur de l'intellect, nous rend capables
d'introduire dans la suite des événements des modalités qui ne sont
dues qu'à nous. Dans les limites de notre pouvoir, évidemment très
restreint, le monde sera ce que nous l'aurons fait.

C'est à ce point de vue qu'on peut justifier le concept de «

personne » qu'on trouve chez certains penseurs: l'homme serait personne
parce qu'il crée des valeurs. Ne nous perdons pas dans toutes les
discussions qui bouillonnent autour des Valeurs. J'entends par
« valeur » tout ce qui, existant ou possible, peut contribuer à

l'expansion, à l'enrichissement de la vie. Nous n'augmenterons pas la
nature quantitativement; mais si d'un tronc d'arbre le sculpteur fait
une belle statue, il augmente certainement les valeurs en permettant
à notre vie un nouveau déploiement esthétique. Dans le monde
matériel, livré à lui-même, tout semble se dérouler suivant des lois
rigides; — même les indéterminations de la nouvelle physique ne
me paraissent pas entamer cette vieille conception. Mais l'homme,
en raison de son intellect et de son libre vouloir, en raison de sa

personnalité, peut incliner la trajectoire des événements, et l'adapter
à la conquête d'une valeur, à l'augmentation et à la noblesse de sa vie.

Le déterminisme n'est pas mort; mais toutes les considérations,
par lesquelles on prétend l'étayer, s'évanouissent devant cette
constatation fondamentale: l'intellect conçoit son objet dans toute
l'ampleur de l'être. — On a formulé un déterminisme logique, comme
un postulat de toute construction scientifique; à l'examen on constate
que c'est une simple pétition de principe. — Schopenhauer s'attache
surtout au déterminisme métaphysique: l'acte libre lui paraît un
effet sans cause suffisante. Mais si l'on considère que l'objet de

l'intellect, même lorsqu'il conçoit un être particulier, est l'être dans



- 14 —

toute son ampleur, on constate qu'il y a là non seulement une cause
suffisante mais une cause indéterminée par excès. — Des confusions
fatales et parfois enfantines, sont à la base des déterminismes
cosmologique, psychologique, sociologique, théologique. La seule analyse
de la connaissance intellectuelle, vraiment et proprement
intellectuelle, met en pleine évidence la liberté de l'homme. Elle nous
dégage de l'évolution des phénomènes, même quand on la conçoit
de la manière la plus rigoureusement mécanique. Elle nous assure

une indépendance supérieure à celle de l'individu. C'est pourquoi
l'homme est une personne.

Notons immédiatement que la personnalité humaine n'est pas
absolue. Son indépendance confère à l'homme une incomparable
noblesse. St Thomas d'Aquin n'hésite pas à dire que rien ne peut
être plus noble dans l'univers que la personnalité. Mais cette grandeur
a ses limites que la pensée nous permet de franchir. Nous sommes
libres par rapport à tous les biens particuliers; nous ne sommes pas
libres par rapport au Bien. Dans un sens qui peut être mal saisi,
mais très réel, nous ne pouvons vouloir que le Bien. Nous n'en
sommes pas indépendants, parce que nous ne sommes pas indépendants

de l'Etre, — et dans l'ordre existentiel, nous ne sommes pas

indépendants de Dieu. La personne absolue se réaliserait dans un
être qui constituerait le Vrai parce qu'il le pense, et le Bien parce
qu'il le veut. Pareille personnalité ne se réalise que dans la plénitude
de l'Etre que nous nommons Dieu.

Une autre restriction de la personnalité, ou au moins de ses

manifestations, apparaît dans la nature humaine, parce que l'homme
est un individu d'une espèce, et que sa vie se déroule au sein d'une
société dont il est un membre et par conséquent une partie
subordonnée au tout.

La multiplicité des individus humains notifie une dépendance de

chacun d'entre eux. L'espèce est une; elle doit avoir sa raison
d'être; et cette raison unifie tous les individus humains en un tout
dont les individus ne sont que les parties. L'indépendance de chacun

en subit des restrictions qui paraissent bien entamer la personnalité
humaine.

En outre, nous sommes naturellement membres d'une société.
La partie existe pour le tout: nous existons pour la société. Où reste
l'indépendance essentielle de la personnalité?



— 15 —

Et l'on ne se tire pas d'affaire en disant que nous appartenons
à la société comme individu et que nous la dépassons comme
personne, car les activités sociales indispensables ne peuvent être exercées

que par ce qui constitue notre personnalité.
Ce double aspect de l'homme, individu et personne, est le

problème fondamental, — je dirais presque la première antinomie
de toute philosophie sociale. Ce qui nous intéresse à ce moment est
le fait que le déploiement de nos actes les plus personnels et leur
fécondité dépendent de la collectivité sociale — ce qui entraîne une
restriction de notre indépendance personnelle.

Comme personne humaine, nous sommes soumis aux grandes
Valeurs, au Vrai et au Bien, qui dans l'ordre existentiel s'identifient
avec Dieu. Or Dieu ne veut que Lui-même; Il se veut dans ses

créatures; et toute leur évolution ne peut être qu'une assimilation
progressive à Dieu. Il est la plénitude de l'Etre. Il est le Vrai, le Bien.
Nous existons pour produire l'être, l'unité, le Vrai, le Bien. Cette
actualité idéale, que les Valeurs acquièrent dans notre pensée, tend,
comme un premier pas sur un long chemin, vers leur actualité
existentielle dans le monde. Voilà la tâche de l'homme sur la terre.
Il doit, parce que Dieu le veut, agir pour assurer la domination de

l'esprit sur la matière, pour réaliser le Vrai dans l'intellect et
l'harmonie de la vie affective par le Beau. Il doit, par les œuvres et
les institutions, rendre la vie pins féconde dans les générations
successives. Et pour que tout conserve son contact avec la volonté
de Dieu, l'action de l'homme doit toujours être régie par la morale
e* la religion.

Or quelle personne humaine pourra efficacement réaliser cette
immense amplification de l'être qui constitue la culture? Qui pourra
s assimiler toutes les sciences, produire des chefs-d'œuvre dans tous
les arts, créer toutes les institutions opportunes et efficaces? La
culture est un fait social; elle ne trouve son sujet que dans la société;
elle ne se réalise que par la collaboration de toutes les personnes
humaines. Par nos initiatives les plus personnelles, nous sommes
des membres de la société; nous dépendons d'elle; nous n'atteignons
pas l'indépendance d'une personnalité absolue.

Affirmons que nous sommes des personnes. Nous ne sommes pas
des parties de l'univers à tous les égards. Nous sommes des «touts »,
qui, en face du monde, peuvent revendiquer leurs droits. Et parce
que l'homme est une personne, jamais il ne peut être réduit au rôle



— 16 —

de simple moyen. —- Cependant la personnalité humaine n'est pas
absolue. Nous sommes dépendants de la plénitude de l'Etre, du Vrai
et du Bien dont nous sommes des participations limitées. Nous existons
pour un Tout supérieur, qui nous impose nos devoirs qui sont ses
droits. Je ne crois pas exagérer en affirmant que sur la personnalité
de l'homme doit se construire toute anthropologie philosophique;
et qu'à partir de nos conceptions sur l'homme, individu et personne,
nous établissons toute notre philosophie.

La personnalité morale.

On rencontre parfois l'expression: « personnalité morale » pour
désigner une liberté plus haute que celle qui caractérise la nature
humaine. Nous devons la conquérir par des efforts qui se prolongent
pendant la vie entière. Celui qui, par hypothèse, la possède, est une
personne morale. Je n'en dirai que quelques mots.

Nous devons donner un sens à notre vie. Nous devons obéir aux
appels qui retentissent au sommet de notre âme. Nous devons
actualiser les Valeurs qui nous ont confiées. Nous ne le faisons pas
toujours, hélas! Négligeons pour le moment les obstacles que la
matière et les hommes, toute notre situation cosmique et sociale

mettent sur le chemin vers l'idéal. Notre responsabilité y est moins

engagée. Mais dans notre propre nature, nous nous blessons à des

chaînes qui brisent notre élan. Kierkegaard estime que l'homme est

un paradoxe, parce qu'il est tiraillé jusqu'au déchirement en deux
directions opposées: il est lié à la bête et aspire à Dieu. Ovide le
savait bien: «Video meliora proboque, détériora sequor». St Paul

nousi parle de la loi de la chair et de la loi de l'esprit, et tout le monde
connaît les deux âmes que Goethe surprenait dans sa poitrine. Notre
vie affective est un chaos; et l'esprit humain qui plane sur ces eaux
tumultueuses risque à chaque instant de s'y engloutir. De puissantes
sollicitations bouillonnent dans notre âme et arrêtent souvent notre
ascension vers les Valeurs les plus hautes et les plus obligatoires.

La liberté de vouloir subsiste toujours; car elle appartient à notre
nature; mais au moins notre liberté d'action semble parfois réduite
à une douloureuse et humiliante servitude. La sensualité nous intime
ses ordres; et les épicuriens, — je ne dis pas Epicure — en y obéissant,
ne tardent pas à enchaîner leur âme à la matière et à descendre
à un monde infra-humain. On peut s'enfermer dans un esthétisme



— 17 —

élégant, stérile et destructeur comme Apollon. Il y a un
intellectualisme, privilège d'une élite, qui peut sans doute ennoblir nos
âmes, mais qui nous emprisonne dans une humanité incomplète, et

paralyse nos énergies efficaces vers le Bien. — Même notre Moi peut
devenir une prison lorsqu'on le prend pour le but dernier de la vie.
Car le moi humain est ouvert vers des régions plus vastes que lui-
même, dont l'accès lui est interdit par l'orgueil, par cette adoration
du moi qui ne se tarde pas à se punir soi-même par la sotte vanité.

Nous voulons ce que nous voulons; nous ne faisons pas toujours
ce que nous voudrions, si nous suivions les ordres de notre nature
intégrale. Il y a là une servitude dont nous pouvons nous affranchir.
Par la cogitation, par le renoncement, par l'exercice, nous pouvons
établir l'harmonie dans notre âme. Alors toutes ces tendances
inférieures deviennent des appuis précieux qui nous lancent vers la
plénitude de l'être, vers cette plénitude divine qui seule correspond
à l'immensité de notre moi. Libérés de toutes les servitudes, nous
acquérons la liberté morale; nous sommes en voie vers la personnalité
morale, vers la « belle âme », reflet puissant de la divinité.

On étudie les bases métaphysiques de la personnalité en
distinguant,— distinction sans séparation — la personnalité psychologique,
la personnalité métaphysique et la personnalité morale. Et quand on
est arrivé à une conception précise de la personne humaine, on est
prêt à philosopher, non pour l'école, mais pour la vie.

2


	La base métaphysique de la personnalité

