
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 1 (1941)

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie.
Jean de la Harpe. — Genèse et mesure da temps. Essai d'analyse génétique

du temps et d'axiomatique du temps métrique. Neuchâtel 1941 (Recueil de

travaux publiés par la Faculté des Lettres).

La Société suisse de philosophie peut se féliciter de ce que son Président ait
réussi à concilier avec ses besognes administratives — dont la publication du présent
annuaire est le fruit le plus tangible — la réflexion philosophique personnelle, et
une réflexion originale et vigoureuse.

L'étude sur le temps que nous offre aujourd'hui Jean de la Harpe est d'abord
remarquable par sa méthode. Sans se laisser influencer par les modes du jour, de
la Harpe reste fidèle aux deux seules méthodes positives au moyen desquelles on
peut étudier une notion: la méthode génétique et la méthode axiomatique. Mais

il ne se contente pas, dans une forte introduction (Chap. I), de combattre l'étrange
philosophie d'un psychiatre connu qui substitue à l'étude scientifique du temps
une vision toute subjective des choses, ni de montrer combien cette tentative
dissimule mal ses jugements de valeurs a priori sous un manteau de „phénoménologie".

Le grand mérite de Jean de la Harpe est d'avoir compris que l'analyse
génétique et l'analyse axiomatique, loin de se nuire, ne peuvent que s'appeler
l'une l'autre.

Pour ce qui est de la première (Chap. II et III), il nous donne une excellente
mise au point des travaux des psychologues et des sociologues, puis présente,
sur les questions essentielles de l'objectivation, de la spatialisation et de la relativité
progressive du temps, une foule de remarques et de schémas ingénieuxquiconstituent
une contribution originale et fort utile à l'étude des jugements temporels une fois
formés et de leur organisation dans la conscience de l'adulte-commun.

De la genèse — et l'auteur résiste avec raison à la tentation de vouloir faire
sortir le temps d'autre chose de lui-même, entendant ainsi par genèse l'étude des

stades élémentaires — à l'achèvement du temps qualitatif, un tableau d'ensemble
est ainsi brossé qui rendra les plus grands services aux auteurs ultérieurs et vient
ainsi se situer comme une étape sur la route collective de la recherche scientifique.

Pour ce qui est du temps métrique, de la Harpe a eu le mérite non moins
grand — et ce Chap. IV est sans doute le plus intéressant de l'ouvrage — de tenter
une axiomatisation systématique dont le résultat est l'établissement de 17

définitions, de 13 postulats, de 10 axiomes et de 19 théorèmes. Bornons-nous à en

souligner l'idée essentielle: c'est de se donner par postulats „ce qui dans le temps
métrique relève de l'expérience psychologique précédemment décrite" (pp. 113-114)
et de formuler sous le nom d'axiomes „les propositions renvoyant à des opérations
rationnelles ou mathématiques" (p. 114). On voit ainsi à l'oeuvre la collaboration
de la psychologie et de l'axiomatique.

S'il est impossible de relever ici tout ce qui mériterait de l'être dans ce bel
ensemble, nous voudrions cependant formuler une ou deux remarques, aux seules

fins de montrer combien la lecture de J. de la Harpe nous a paru excitante pour
l'esprit.



— 85 —

A le dire en un mot, on peut se demander si les méthodes génétique et axio-
matique, successivement employées par l'auteur, ne pourraient pas collaborer
jusqu'à être, non plus seulement juxtaposées (l'un étant appliquée au temps
qualitatif' et l'autre au temps métrique) mais réunies en un parallèle constant,
comme le sont en physique l'expérience qui mesure et le calcul qui déduit: en
atteignant par l'étude génétique les „opérations" constitutives elles-mêmes, qui
interviennent dès cette logique de l'action sur laquelle repose le temps qualitatif,
peut-être pourrait-on alors les axiomatiser en tant qu'opérations et ne pas se

limiter, comme de la Harpe a voulu le faire avec la prudence de son esprit
philosophique, à leurs résultats métriques eu tant que résultats.

Pour ce qui est des opérations qui interviennent dans la genèse, on ne saurait
assurément faire aucun grief au philosophe de l'insuffisance des travaux
expérimentaux parus jusqu'ici sur la psychologie du temps. Bien au contraire, les Chap.

II et III de l'ouvrage serviront à les provoquer et à les stimuler. Mais tant que
l'analyse psychologique n'aura pas su dégager le noyau opératoire et les conditions
pré-opératoires d'équilibre (perception) relatifs à la construction du temps, les
actions temporelles que l'axiomatique de de la Harpe invoque à titre de „postulats"
risquent de conserver une complexité souvent un peu troublante.

Je pense en particulier au postulat 1: „Des événements se produisent en
même temps „simultanéité simple" de la définition 2), s'ils font l'objet d'un
seul acte de conscience tout en demeurant distincts les uns des autres" (p. IIS).
L'auteur ne dit pas „état de conscience", sans quoi la simultanéité physique serait

appuyée sans plus sur la simultanéité psychologique, et nous n'avancerions guère.
Mais il dit „acte de conscience". Cet acte est-il un jugement Sans doute que non.
sinon un jugement de succession répondrait à ces mêmes conditions et surtout,
comme le jugement de simultanéité, ils devraient se référer tous deux à un système
d'opérations logiques à „postuler" au préalable. Est-ce alors une perception?
Mais la simultanéité perceptive requiert des conditions d'espace et de vitesse,
car, même à petites distances, le mouvement des yeux nécessaire pour passer
d'un événement visuel A à son simultané A' peut détruire l'impression de
simultanéité: c'est alors à un jugement à corriger la perception et le problème des opérations

surgit à nouveau ininanquablementJ). Il serait possible de faire des
réflexions analogues à propos des postulats 2 (succession), 3 (période), 4 (série
temporelle), 5 (estimation des intervalles), etc. : chacun des „actes de conscience"

auxquels ils ,»renvoient" supposent déjà une construction opératoire très complexe.

On peut alors se demander si ce ne sont pas ces opérations comme telles

qu'il faudrait axiomatiser2), ce qui réduirait les postulats à de simples affirmations
de possibilité opératoire et établirait une correspondance plus intime entre la recherche

génétique et l'axiomatique Nous ne pouvons nous empêcher de croire qu'en
ce cas de la Harpe reviserait peut-être l'affirmation à laquelle le conduit
logiquement son axiomatiqac, mais dont l'énoncé désoriente un peu : „Le temps de la
relativité n'est pas un temps métrique, car on ne peut mesurer avec un étalon qui
change constamment" (p. 151). Veut-on dire simplement qu'il n'y a plus en
relativité d'unité purement temporelle qui soit commune à tous les temps possibles

') Cf. „Quelques observations sur le développement psychologique de la
notion de temps" in Compte-rendu des séances de la Société de Physique
de Genève, vol. 58 (1941), p. 22 (cf. aussi p. 26).

2) Voir notre article sur „L'axiomatique des opérations constitutives du

temps". Ibid., pp. 24—28.



— 86 —

Ce aérait l'évidence même, puisque le temps absolu est incompatible avec la
cinématique d'Einstein. Mais niera-t-on que le „temps de repérage universel", comme
dit très justement de la Harpe pour caractériser le temps relatif, constitue
précisément la métrique la plus en accord avec le temps psychologique, parce que liant
nécessairement le temps à la vitesse Il mms paraîtrait dangereux d'écarter cette
possibilité au nom de „postulats" fondés précisément sur l'activité mentale.

Une dernière remarque renforcera nos espoirs en une collaboration toujours
plus poussée de I'axiomatiquc et de la recherche génétique. Dans l'introduction
de son axiomatique (pp. 111—113), de la Harpe se rallie à la doctrine de l'identification

de Lalande et Meyerson, quitte à la „compléter" et à l'„amender" en
doublant l'acte d'identification par les réalités psychologiques invoquées dans ses

postulats. Ne pourrait-on pas aller un peu plus loin encore et admettre que l'identification

ne joue qu'un rôle partiel ou particulier dans la construction rationnelle :

celui des „opérations identiques" par rapport au „groupement" de toutes les

opérations en jeu? En ce cas, la eommutativité et la réversibilité d'opération que
de la Harpe attribue avec raison au temps métrique (p. 119) interviendraient
dès le temps qualitatif1), et le système des unités temporelles apparaîtrait non
pas comme le produit de la seule identification, mais comme le résultat d'une
synthèse opératoire directe des emboîtements et des relations d'ordre qui sont
les unes et les autres en action dans la construction du temps qualitatif lui-même 3).

Telles sont les quelques remarques que nous suggèrent les pages si denses et
si suggestives d'un bel ouvrage dont nous avons tout au plus rendu le squelette
et qui mériterait une discussion beaucoup plus détaillée. On voit que, loin de

contredire aux résultats de J. de la Harpe, elles tendent simplement à les prolonger
et à anticiper une partie de ce qu'ils suggèrent. Jean Piaget.

Paul Häberlin, Der Mensch. Eine philosophische Anthropologie. Schweizer

Spiegel Verlag, Zürich 1941, 221 p.
La position originale de M. Häberlin peut être ramenée à deux thèses

centrales. 1) Sur le plan ontologique, nous possédons, même si nous l'oublions en
fait, une connaissance absolument certaine parce qu'innée et a priori, celle de

l'unité et de la vérité de l'Etre: la tâche de la philosophie est d'expliciter ce savoir
originel sans le quitter jamais. 2) Sur le plan éthique, cela implique que nous
renoncions à toute téléologie, à toute lutte morale avec nous-mêmes où nous
rechercherions utopiquement un Etre-autre; réapprenons à voir que la perfection
de l'être n'est pas à réaliser, mais existe déjà, dans l'éternité de chaque instant:
disons un oui viril à tout ce qui existe, bref retrouvons «en deçà» du bien et du
mal la plénitude de la vie insouciante et ingénue (harmloses Leben). En deux
mots: l'apriorisme le plus strict et l'anti-moralisme le plus farouche, tous deux
s'appuyant mutuellement.

La précision et la vigueur qui caractérisent cet effort audacieux font la valeur
de ce livre sans pourtant parvenir à éliminer totalement les difficultés où se débat
le lecteur. Celui-ci se trouve coincé entre la rigueur impeccable, mais un peu
scolastique, de l'argumentation, logique et ses propres résistances intérieures,
toujours renaissantes, en face de cette anthropologie et en face de cette réalité
de l'Etre qui lui apparaît splendidement «inhumaine» et immuable. M. Häberlin
connaît bien ces résistances de l'homme qui veut s'affirmer contre l'Etre ou «hu-

') Voir article cité (Axiomatique, etc.), p. 28 et cf. la eommutativité des

operations (3) de la p. 26 (durée qualitative).
*) Ibid., p. 27.



— 87 —

Wianiser» l'Etre (c'est sa définition rucme de l'homme); il le9 connaît pour les
avoir brisées de haute lutte en lui-même et avoir ainsi recouvré la certitude
ontologique ensevelie; et surtout pour avoir vu — avec cette même certitude, à ses

yeux la seule — que ces résistances sont dans l'ordre aussi bien lorsqu'elles croient
triompher que lorsqu'elles sont surmontées. Aussi ne s'y trompera-t-on pas:
chez lui l'imperturbable sérénité du ton et l'absence presque complète (sauf dans
les pages sur 1' «Ethos der Besinnung») de vibration humaine ne sont pas l'effet
d une insensibilité, mais veulent être la victoire de ls passion de vérité sur toute
autre passion.

Le dessein de M. Häberlin est très net: ne rien dire de l'homme qui ne soit
aussi certain que la certitude ontologique, en renvoyant aux sciences
anthropologiques spéciales tout ce qui n'a qu'une valeur «hypothétique». Dans la
déduction a priori qui mène de l'être à l'homme, il y a toutefois plusieurs charr ières
délicates où le lecteur a quelque peine à se déclarer satisfait et convaincu.
Comment passer de l'individu ontologique rigoureusement irrepréseutablc, dont on
sait seulement qu'il est, non quel il est, à la notion d'individu central (ou âme
humaine) en faisant intervenir 1' «idée» d'organisation et la «volonté» constructive?
M. Häberlin dira que c'est une façon de parler, un symbole. Mais n'ya-t-il pas
une difficulté insurmontable On pourra certes admettre que des symboles bien
choisis expriment sans la fausser trop l'unité individuée de l'Etre; mais, dès qu'on
veut expliciter cet a priori et parler ontologiquement de l'homme, le choix des

symboles devient fatalement une prison. On ne parle plus impunément d'âme,
de corps, de pré- ou post-existence, de volonté, d'idée, en se flattant d'élever ces
termes à une dignité ontologique. Ces mots créent ou figent une certaine image
de 1 homme où il est difficile de Voir une simple explieitation de l a priori. Si 1 on

veut, rester dans 1 a priori, comment faire en quelque sorte le saut de l'être à 1 homme,
de l'individu central à l'âme humaine Une certaine vue a posteriori sur l'homme,
faite de representations concrètes, sinon empiriques, vient interférer. L'anthro-
pologie, par son essence, ne parait pas pouvoir être purement «ontologique» et
échapper à 1' «anthropomorphisme». Et après tout le faut-il regretter? N'est-ce
pas une heureuse limite pour toute anthropologie de ne pouvoir esquiver le «trop
humain»

Une autre charnière délicate, c'est l'apparition ou la constatation de la
contradiction (Widerspruch) par laquelle «l'âme veut à chaque instant ce qu'en mémo
temps elle ne veut pas» (p. 115). On reconnaîtra la difficulté qui a toujours aTrêté
philosophes et théologiens dès qu'il s'agit d'expliquer la «chute» dans le relatif,
le devenir ou le péché. La vie de l'individu ontologique «représente» la vie de
1 être à sa façon mais en pleine harmonie, tandis que l'âme', en voulant «construire
l'homme», entre en contradiction (subjective) avec l'ordre éternel. Comment
cencevoir cette «aliénation intérieure» (p. 175) de l'âme sans faire intervenir un
acte contingent, donc détaché de l'a priori?

Où réside ce qui fait l'être de l'homme par opposition à l'Etre? Dans
l'expérience de soi (Selbsterfahrung), répond M. Häberlin qui soumet cette notion
à de subtiles analyses. Il établit que l'expérience de soi n'est pas possible pour
un individu; elle ne l'est que pour l'homme, c'est-à-dire pour une âme qui se

contemple «dans le miroir» de son organisme. Cela se fonde sur la notion
d'expérience propre au système de M. Häberlin. Eternelle difficulté pour le lecteur
français accoutumé à une langue philosophique où les mots sont employés dans
le sens du langage courant. En présence d'une œuvre allemande, c'est à l'œuvre
entière qu'il faut demander le sens des termes.



— 88 —

A »a source, cette anthropologie a la même grandeur que tout apriorisme,
platonicien on cartésien. Il est grand en effet de se cramponner ferme à l'a priori
avec la tranquille audace d'un métaphysicien sans vertige et de ne pas consentir
à quitter le niveau de l'évidence suprême. Mais, jusqu'où peut-on s'avancer ainsi
Là où Platon et surtout Descartes avaient renoncé, M. Hüberlin a tenté de
poursuivre sa route. C'est à ceux qui ont l'endurance de vivre dans l'air raréfié de ces

hautes altitudes de dire s'il a réussi.
Pierre Thévenaz.


	Bibliographie

