
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 1 (1941)

Artikel: Bergson und Sorel

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bergson und Sorel.

Von Hans Barth.

Dem Werke Henri Bergsons war eine mächtige Wirkung auf
die zeitgenössische Philosophie und Dichtung Frankreichs beschieden.
Es bedarf daher keiner besonderen Rechtfertigung, wenn wir —
bemüht um die Abgrenzung der Reichweite von Bergsons Schaffen

— im Todesjahr des Philosophen seine möglichen Einflüsse auf das

politische Denken am Anfang des 20. Jahrhunderts in den Kreis
der Betrachtungen ziehen1). Freilich war Bergsons philosophisches
Interesse ursprünglich nicht auf den Staat, das Recht und die
Gemeinschaft gerichtet ; die Probleme des Lebens und der Erkenntnis
des Lebens bildeten vielmehr das Gebiet, dem sich Bergson zuerst
zuwandte. Psychologische und biologische Analysen der seelischen
und leiblichen Prozesse, minutiöse Kritik des gesamten menschlichen

Erkenntnisvermögens und — last not least — ein neuer Lösungsversuch

des Problems der Freiheit standen am Beginn von Bergsons
triumphalem Aufstieg. In seiner Philosophie kam aber auch ein
neues Lebensgefühl zum Durchbruch. Wer der unmittelbaren
Wirkung Bergsons in Frankreich und Deutschland nachgeht, wird immer
wieder den Eindruck bestätigt finden, daß Bergson aussprach, was
viele Zeitgenossen fühlten und erstrebten. Seine Philosophie hob
in das allgemeine Bewußtsein, was eine Generation im Kampfe
mit der bürgerlichen Überlieferung und dem philosophischen Posi-

tivisjnus zum Ausdruck zu bringen suchte. Aber Bergson ist keineswegs

bloß das Abbild einer Zeitstimmung: man würde seine
philosophische Belehrung in den Wind schlagen, wenn man seine Leistung
nur als Ausfluß einer allgemeinen geistigen und seelischen Haltung
zu begreifen sich bemühte und nicht wahr haben wollte, daß seine

schöpferische Tat in den Augen der Zeitgenossen gerade darin
bestand, daß er einen neuen Lebensbegriff schuf, dem eine gewaltige
Stoßkraft beschieden sein sollte. Denn es läßt sich nicht bestreiten,
daß die große Schar seiner Anhänger, ja, man darf wohl sagen,

l) In der schönen und gehaltvollen Erinnerungsgabe Henri Bergson Essais et
Témoignages inédits recuillis par Albert Béguin et Pierre Thévenaz, Neuchâtel 1941

streift H. V. v. Balthasar mit einem Wort die Möglichkeiten eines politischen
Einflusses Bergsons.



— 67 —

seiner Gläubigen sich von der Überzeugung durchdrungen wußten,
daß Bergson überhaupt der erste abendländische Denker sei, dem

es gelungen war, das philosophische Rätsel des Lebens zu lösen
und der Menschheit die eine und unteilbare philosophische Wahrheit
zu bleibendem Besitz zu vermitteln. Die Philosophie Bergsons

„est un bouleversement formidable de toute philosophie", schrieb
der Genfer Frank Grandjean und fährt dann fort: „C'est depuis

que l'homme sait qu'il pense, la première fois qu'il se secoue
définitivement ses habitudes ancestrales de méditer sur le monde et sur
lui-même. C'est la première fois qu'il ouvre des yeux lucides sur sa

réalité propre et sur la réalité qui l'entoure, et qu'il apercevoit la
duperie de ses procédés millénaire de connaître. C'est la première
fois que, délibérément et consciemment, par un retour violent
contre lui-même, brisant les cadres rigides et les routines soldifiées
de sa raison, l'homme s'efforce de saisir à même la réalité de s'installer
au coeur des choses et d'arracher à la vie, par une prise immédiate,
son palpitant mystère" 1).

Es wäre erstaunlich, wenn eine derartige Wirkung sich in dem

verhältnismäßig eng begrenzten Kreis der Philosophen erschöpfte.
Vielmehr konnte nicht ausbleiben, daß weltoffene Geister aus allen
Lagern und Tätigkeitbereichen mit Bergsons Philosophie in
Berührung kamen. Diese Beziehung suchte auch jener politische
Denker des 20. Jahrhunderts, dessen Werk — man darf das, ohne
sich der geringsten Übertreibung schuldig zu machen, zum Ausdruck
bringen — uns allererst das umfassende und tiefe Verständnis für
die politischen Philosophien der Gegenwart erschließt. Dieser

politische Denker ist Georges Sorel. Wenn man Bergson und Sorel

miteinander in Verbindung bringt, so kann das nicht geschehen
in dem Sinne, daß man ein Schüler- oder Nachfolgeverhältnis
behauptet. Allein die Altersstufen schließen eine so einfache Lösung

aus: Sorel war 1847 geboren worden, Bergson 1859. Sorels eigene

Gedanken waren in der Begegnung mit Proudhon, Marx und Vico

längst geformt als Bergson in sein Leben trat. Sorels Verhältnis

zu Bergson läßt sich nicht als einseitigen Einfluß der Ideen Bergsons
auf Sorel bestimmen. Man wird vielmehr zur Ansicht gedrängt,
daß Sorel in Bergson Unterstützimg und Bestätigung für eigene

Gedanken fand. Die seit 1900 in Frankreich einsetzende Ausbreitung
der Philosophie Nietzsches, die sich in mancher Hinsicht mit dem

Einfluß Bergsons verbinden konnte, schuf überdies einen nicht
unbeträchtlichen Bestand von „gemeinsamen" Ideen, die — wenn

Frank Grandjean, Une Révolution dans la Philosophie. La Doctrine de

M. Henri Bergson, Genf-Paris 1916, p. 2.



— 68 —

auch bruchstückhaft oder ungedeutet — von Mund zu Mund gingen.
Ähnlich steht es mit der Nachwirkung Schopenhauers. Seine Lehre
vom Willen zum Leben als dem Kern alles Werdens und Seins und
vom Intellekt als einem vom Willen zum Dienst am Willen
erschaffenen Instrumente; seine Auffassimg ferner, „daß von außen
dem Wesen der Dinge nimmermehr beizukommen sei", und daß

nur die auf das Subjekt selbst gerichtete, innere Anschauimg den
Schlüssel für die Erkenntnis des Wesens der Dinge liefere, sind auf
Bergson nicht ohne Eindruck geblieben. Es war zweifellos eine

geistige Atmosphäre vorhanden, in der Sorel und Bergson gleicherweise

lebten und die beiden ähnliche oder gleiche gedankliche
Anregungen vermittelte. Zwischen Sorel und Bergson bestand wohl
eine echte geistige Beziehung. Aber sie war einseitig; denn Bergson
stellte es als ein Mißverständnis seiner Philosophie dar, wenn man
sie in eine Verbindung zu Sorels revolutionärem Syndikalismus
brachte. Obwohl es notwendig und möglich ist, diese Beziehung
zu klären, bleibt es doch sehr schwierig, das Werk dieser beiden
führenden Denker zu vergleichen. Bergsons Philosophie
durchschreitet einen Weg, der Von der Kritik des Intellekts und der peinlich

genauen Beschreibung seelischer und leiblicher Vorgänge zur
Mystik führt. Am Anfang steht die wissenschaftlich-philosophische
Erfahrung, die sich um eine neue Fassung des Lebensbegriffes
erfolgreich bemüht. Am Ende steht die mystische Versenkung in
den als göttliches Alleben begriffenen Urgrund der Dinge. Bergson

trug zu einer kraftvollen religiösen Erneuerung wesentlich bei.
Der französische Katholizismus und Modernismus sind davon
stark berührt worden. Bergson schien den Übergang von der
Wissenschaft zur Religion durch seine Konversion zum Katholizismus

bekräftigen zu wollen 1). Bergson wollte das Leben in allen

1) Von einer solchen Konversion, die zu Lebzeiten verheimlicht wurde zur
Schonung der verfolgten jüdischen Rassegenossen Bergsons, berichtet Ralssa
Maritain in der Erinnerungsgabe Henri Bergson, Neuchâtel 1941, S. 133. A. D.
Sertillanges O. P., der sich von jeher mit dem „Glauben der Ungläubigen" befaßte,
bezeichnet in seinem Büchlein Henri Bergson et le Catholicisme, Paris 1941, den

Philosophen Bergson als einen „apologiste du dehors" (S. 146), welcher der
katholischen Sache große Dienste geleistet habe, indem er den Weg zu einer spiritualisti-
schen Metaphysik dadurch wieder frei machte, daß er den „scientisme à la façon
der Berthelot et de Taine, den falschen Intellektualismus Renans, den kantischen
Semiskeptizismus, den materialistischen oder pantheistischen Monismus" in allen
ihren Formen und Folgen bekämpfte. 1914 waren zwar Les Données immédiates
de la Conscience, matière et Mémoire und L'Evolution créatrice auf den Index
der verbotenen Bücher gesetzt. Über Bergsons Wirkung auf die Theologie und
Religionswissenschaft: Hjalmar Sundén, La Théorie bergsonienne de la Religion,
Uppsala 1940. — Daß Bergson getauft worden sei, wird von der Witwe des Philo-



— 69 —

seinen Gestalten verstehen. Dazu schuf er — sit venia verbo —-

eine spiritualistische Biologie, die für das Verständnis und die

Erklärung der Lebenserscheinungen nicht von den Begriffen und
Methoden der Mechanik und Physik ausging, sondern die — gerade
umgekehrt — das Leben nach Analogie zu einem freien, schöpferischen

Geiste zu begreifen suchte. Weniger die Begründung als

vielmehr der Ausbau dieses spiritualisierten Lebensbegriffes führten
Bergson an die Tore der Mystik. Bergsons Lebensbegriff hat denn
auch in seinen Werken eine Wandlung erfahren. Zunächst
bedeutete Leben vornehmlich seelisches Leben. Es waren weniger
die biologischen Tatsachen der Nahrungsaufnahme, des Wachstums,
der Fortpflanzimg und der Ansprechbarkeit auf Reize, die Bergson
seinem Lebensbegriff zugrunde legt. Die Merkmale der seelischen
Prozesse im Menschen bildeten hingegen die Bedeutungseinheiten,
die den von Bergson zuerst gemeinten Sinn vom Leben konstituierten.
Das waren die Intensität der Gefühle und Vorstellungen, die Dauer
der seelischen Erlebnisse, die Aufmerksamkeit, das Gedächtnis,
ferner das, was wir mit Reflexion im weitesten Sinne zu umschreiben

gewohnt sind, und endlich die Freiheit. Dieser Lebensbegriff, wie

er in der berühmten Erstlingsschrift, dem Essai sur les données

immédiates de la Conscience (1889) und in Matière et Mémoire

(1896) dargestellt wird, erweitert sich zum Begriff der schöpferischen

Tätigkeit des élan vital überhaupt. Der Lebensbegriff nimmt
Eigenschaften und Fähigkeiten in sich auf, die wir in auszeichnendem

Sinne dem menschlichen Geiste zu erkennen pflegen: Leben wird
unerschöpfliche Neuschöpfung. Leben wird künstlerisches, freies,

nur von bestimmten Gegebenheiten des Stoffes in seiner Auswirkung
begrenztes Tun. Leben ist unendliches Neuschaffen, die

Selbstverwirklichung des Geistes. Der gedankliche Prozeß, der zu diesem

Ergebnis führt, findet in der Evolution créatrice (1907) zu einem

ersten, keineswegs endgültigen Abschluß. Auf einer letzten Stufe

erfährt der Lebensbegriff bei Bergson eine schon in der Evolution
créatrice deutlich spürbare Ausweitung und Vertiefimg, durch

welche das Leben an dem Charakter des göttlichen Allebens
teilnimmt. Einzelleben ist jetzt nur noch Partikel des göttlichen Lebens.

Das göttliche Leben ist eins und alles. Indem der Mensch sich in
sich selbst versenkt, versenkt er sich in den göttlichen Lebensstrom

selbst. Diesen Abschluß des Bergsonschen Denkens enthält sein

letztes Werk Les deux Sources de la Morale et de la Religion (1932).

sophen bestritten. Ebenso von Sertillanges in seinen Arbeiten : Bergson apologiste

(abgedruckt in/Témoignages à Henri Bergson) und: Avec Henri Bergson (Collection

catholique, Paris 1941). Ich verdanke diese Angabe Prof. J. Benrubi in Genf.



— 70 —

Ungleich bewegter erscheint die Lebenslinie, die Sorel
durchmessen hat. Der unerbittliche Kritiker des Bürgertums, der
zeitlebens den Lebensstil eines durchschnittlichen französischen Bürgers
bewahrte, wurde vom Kämpfer für die Erhebung des Proletariats
und „Metaphysiker des Syndikalismus'1, wie Jaurès ihn nannte,
zum Parteigänger der royalistischen Action française und zum
Verehrer Lenins und Apologeten der bolschewistischen Revolution.
Sorels Einfluß auf die Gedankenv eit des Fascismus war beträchtlich.

Lenin bezeichnete 1909 Sorel als den „bekannten Konfusionsrat"1)

und der Konservative René Johannet, der 1924 die den
französischen Diktator leidenschaftlich fordernde bürgerliche Kampfund

Verteidigungsschrift Eloge du Bourgeois français erscheinen
ließ, richtete in seiner Adieu à Georges Sorel iiberschriebenen
pathetischen Beschwörung des großen politischen Denkers, in welcher
er ihn mit Sokrates vergleicht, die Frage an den toten Führer und
Lehrer : .vous êtes devenu l'instituteur du grand ordre et de

l'anarchie, à la façon des dieux, qui opèrent tantôt par le bâton
qui soutient, tantôt par le bâton qui châtie. Etes-vous un homme,
ou un mystère dont plusieurs clefs se disputent l'entrée ?" 1st

Sorel, der nie ein Praktiker war, sondern ausschließlich ein Theoretiker

der Politik blieb, wirklich der Konfusionsrat als den ihn der
Revolutionär Lenin höhnisch abfertigte? War er, den Johannet,
ein „énigme vivant, dont le mot nous échappera toujours", nennt,
wirklich der „Vater des Proletariats" und zugleich der exemplarische
und „hervorragende Bürger" Diese heiklen Fragen sind nicht zu
umgehen. Vielleicht kommen wir einer Antwort näher, wenn
wilden Wandel und die scheinbare Widersprüchlichkeit der politischen
Bekenntnisse Sorels vergleichen mit d,en Grundgedanken, die in
seinen Werken Gestalt angenommen haben. Aber gerade diese

Prüfung endet mit einem erstaunlichen Ergebnis, das unsere
Beunruhigung nicht zu vermindern im Stande ist: der unvereinbaren
Verschiedenheit der politischen Parteigängerschaft Sorels, die

naturgemäß bei einem so selbständigen Denker, wie Sorel es war,
nie zu einer kritiklosen Angleichung an ein Parteiprogramm und
eine Parteidoktrin führen konnte, entspricht nirgends ein derart
greifbarer Wandel in seinen philosophischen und ethischen
Grundanschauungen und den von ihnen getragenen theoretischen und
historischen Untersuchungen samt deren Ergebnissen. Sorels Werk
kann in sich selbst nicht eigentlich als widersprüchlich bezeichnet
werden. Was aber ist es dann, das diesen offenbaren Gegensatz

J) Lenin, Materialismus und Empiriokritizismus, Sämtliche Werke, Bd.

XIII. S. 296.



— 71 —

zwischen den zeitlich beschränkt gültigen politischen Bekenntnissen
einerseits und der politisch historischen Einsicht und der
philosophisch-ethischen Haltung anderseits verständlich macht? Dieser
Zwiespalt scheint sich nur überbrücken zu lassen, wenn man daran
festhält, daß Sorels politisches Wollen und Denken letzten Endes

um ein einziges Anliegen kreiste : um eine im tiefsten und umfassendsten

Sinne moralische Erneuerimg der europäischen Gesellschaft.
Sorel kann nur dann verstanden werden, wenn man sich entschließt,
ihn als Moralisten zu verstehen. Es ging ihm um nichts anderes als

um ein neues moralisches Bewußtsein und eine neue moralische
Haltung. Es ist nicht gleichgültig, daß Sorel selbst sein Hauptwerk
— die Reflexions 9ur la Violence (1907) — als ein moralbegründendes
Buch verstanden hat, dessen Quellen vor allem Giambattista Vico
und Pierre-Joseph Proudhon heißen. In den Illusions du Progrès,
der im Jahre 1908 erschienenen Schrift, welche die Kritik an der
bürgerlichen Ideologie und Wirtschaftstheorie und -praxis enthielt,
bekennt Sorel : „Les Reflexions sur la violence sont une philosophie
morale fondée sur l'ohservation des faits qui se produisent dans
le syndicalisme révolutionnaire ; il est à peine nécessaire de dire

que ce livre est demeureé inintelligible pour les démocrates et, en

général, pour toutes les personnes qui ne comprennent pas les lois
de la grandeur et de la décadence". Sorel konnte sich eine solche

moralische Erneuerung nur durch eine Wiedergeburt eminent
kriegerischer Tugenden vorstellen. Darum spricht auch sein Freund
und Jünger, Eduard Berth, in vichianisch-nietzschischer Wendung,
der Sache nach zutreffend, von einem „réveil des valeurs héroiques".
Von da aus betrachtet, erscheinen dann die politischen Doktrinen
und Bewegungen, denen Sorel für längere oder kürzere Zeit anhing,
als die Mittel zur Verwirklichung seiner Ideen. Oder aber Sorel

vermutete, daß die eine oder andere politische Strömung gerade

durch jene moralischen Kräfte getragen sei, die er für eine soziale

Neuordnung unerläßlich hielt. Politisches Handeln ist zweckhaftes

Handeln. Es lassen sich also an ihm das Ziel und die Mittel, die für
die Verwirklichung des Zieles zur Verfügung gehalten werden,
unterscheiden. Das Ziel—wirnannten es schon—ist eine moralische Erneuerung

der europäischen Gesellschaft, durchw eiche eine neue Ordnung

„une république des producteurs" — geschaffen werden sollte, die der

Freiheit und der Autorität gleichermaßen ihre Lebensrechte

einräumte. Sorel wollte — wir sprechen von den politischen Mitteln
auf die schöpferische Initiative, die nur in der Freiheit gedeiht,
nicht verzichten. Ebensowenig wünschte er den kräftigen, die

Leistung steigernden Wettbewerb auszuschalten. Anderseits hielt



— 72 —

er aber die Wiedergeburt von starken Körperschaften, die über eine

mächtige gesellschaftliche Autorität verfügen, für unerläßlich.
Solche Autorität entstand durch gesteigerte Verantwortung im
wirtschaftlichen Leben, durch eine vollkommene Hingabe an die
Sache und durch die Erfahrung und das Wissen, welche die von
Technik und Wissenschaft maximal bedingte Wirtschaft
unumgänglich voraussetzen. Die Darstellung der politischen Mittel, welche
im Dienste des sorelianischen Neuaufbaues der europäischen
Gesellschaftsordnung standen, führt uns zu jenen Anschauungen, an die
wir in der Regel denken, wenn der Name dieses französischen
Denkers ausgesprochen wird.

Sorels Forderung nach einer moralischen Erneuerung lag eine

von Giambattista Vico beeinflußte Lehre vom Aufstieg und Niedergang

der sozialen Gruppen, eine sich mit Bergsons Philosophie in
mancher Hinsicht verbindende Kritik des Intellekts, die Lehre
vom Primat des Willens vor dem Intellekt und schließlich — eng
damit zusammenhängend — die Lehre vom sozialen Mythos als dem
wesentlichen Vehikel im gesellschaftlichen Kampf zugrunde. Sorel
wendete auf die das 19. und 20. Jahrhundert charakterisierende

Auseinandersetzimg des Bürgertums mit dem Proletariat V icos

Lehre von den „ricorsi" an. Sie wird im 5. Buch der Scienza nouva
intorno alla commune natura delle nazioni behandelt als die Lehre
von der „Rückkehr der menschlichen Dinge, die vor sich geht bei
der Wiedergeburt der Völker". „Wenn der Geist seine Stadien
des Fortschritts durchlaufen und sich sukzessive von der
sinnlichen Empfindung zum phantasieentsprungenen und weiterhin
zum intelligiblen Universalen erhoben hat, von der Gewalt zur
Billigkeit, so kann er, seiner ewigen Natur entsprechend, seinen

Lauf nur wieder neu durchlaufen, in die Gewalt und das sinnliche
Dasein zurückfallen und von hier aus seine aufsteigende Bewegung
wieder aufnehmen, d. h. den ricorso, den neuen Kreislauf, beginnen."
Sorel übernahm von Vico die „Idee der Regeneration der Gesellschaft

durch die Rückkehr zum primitiven Geisteszustand und die
Wiederkehr der Barbarei" x). Die „Barbarei der Reflexion", die
das Ende eines geschichtlichen Prozesses kennzeichnet, schlägt
um in die ursprüngliche Barbarei, die am Anfang aller kulturellen
Entwicklungen steht. Kriegerische Gesinnung, heroische Tugenden
und Einfachheit der Sitten bildeten Merkmale jener Stufe der

Menschheit, auf welcher sich ein neues kulturschöpferisches
Zeitalter zu erheben vermag.

*) Benedetto Croce, Die Philosophie Giambattista Vicos. Nach der 2. Auflage
übersetzt von Erich Auerbach und Theodor Lücke, Tübingen 1927, S. 103 und 209.



— 73 —

Nicht minder bedeutsam ist, daß Sorel mit Bergsons Kritik
des Intellektualismus in wesentlichsten Stücken übernimmt. Er
ergänzt sie eigentlich nur nach der soziologischen Sichtung hin,
indem er, dem historischen Materialismus von Marx folgend, den
von Bergson bekämpften Intellekt als das vom Bürgertum für die
Durchsetzung seiner besonderen gesellschaftlichen und wirtschaftlichen

Zwecke und Interessen geschaffene Instrument zu denunzieren

versucht. Leben, so hatte Bergson gelehrt, ist Bewegung.
Sein wesentliches Merkmal sind Wandel und Dauer, Wandel, der
dauert und Dauer, die sich wandelt. Leben ist eine in der Zeit und
mit der Zeit sich entfaltende kontinuierliche Bewegung. Die
Lebensbewegung ist eine ewige Schöpfung, ein „unaufhörliches Schaffen
von Unvorhergesehenem und Neuem", wie es in der Evolution
créatrice heißt. Schon die in Begriffen sich vollziehende Beschreibung
der sich in der Introspektion enthüllenden seelischen Prozesse zeigt
nun aber deutlich, daß der Mensch, um sich überhaupt verständlich
zu machen, eine Menge von künstlichen Scheidungen vornehmen
mußte. An und für sich ist ja der Lebensstrom ein unteilbares,
in der Zeit sich erstreckendes, stets sich wandelndes Fließen. Als
solches ist es weder begrifflich faßbar, noch, in der Folge, mitteilbar.
Da der Mensch aber nicht allein und auf sich selbst gestellt leben
kann, ist er gezwungen, Mittel der Verständigung herzustellen.
Das Unvergleichliche, weil nie Gleiche, und Wandelbare, als welches
das Leben sich aber vorstellt, entzieht sich jeder praktisch-technischen

Beherrschung. Der Mensch kommt also dazu, den
kontinuierlichen Ablauf des Lebensstromes gewaltsam zu unterbrechen.
Diese künstliche Operation, welche die begriffliche Sprache und
die Technik allererst möglich machen, besteht darin, daß der Mensch
Ungleiches gleich setzt. Dieser Eingriff ist das Werk des Intellekts.
Er leistet nicht „uninteressierte Arbeit". Denn „im allgemeinen
trachten wir nicht zu erkennen, um zu erkennen, sondern zu
erkennen, um ein Interesse zu befriedigen". Dies geschieht dann,
wenn der Intellekt unsere Einwirkung auf die Dinge vorbereiten
hilft, und die aus einer gegebenen Lage möglicherweise entspringenden

günstigen oder ungünstigen Ereignisse vorauszusehen versucht.
Das tägliche Leben besteht „notwendig in der Erwartung der

gleichen Dinge und Situationen", weil nur unter dieser Voraussetzung

Berechnung und Planung möglich werden. Das Organ
dieser planenden Berechnung ist der Intellekt. „In der Gußlorm
der Tat ist unser Intellekt entstanden": denn „ursprünglich denken
wir nur, um zu handeln". Der Intellekt steht im Dienste des Lebens,
das ihn selbst geschaffen hat. damit er „Gleichförmigkeiten aus

(>



— 74 —

der Natur herauszieht". Nicht was der Intellekt an zweck-rationaler
und nützlicher Berechnung leistet, darf ihm zum Vorwurf gemacht
werden. Irrtümer und eine radikale Verfälschung der Erkenntnis
entstehen erst dann, wenn dieses für den Lebenskampf unbestreitbar
taugliche Instrument für Aufgaben verwendet wird, die sich außerhalb

seiner Kompetenz befinden. Außerhalb dieser Zuständigkeit
liegt nun aber das Objekt der Philosophie: das Leben. Obwohl
vom Leben geschaffen, zeichnet sich der Intellekt durch „eine
natürliche Verständnislosigkeit für das Leben" aus. Der Intellekt
will das Gleiche, das Diskontinuierliche, das Starre. Das Leben
ist aber ungleich, stetiger Übergang, beweglich, freie Spontaneität,
ewige Schöpfung. Nie wird der Intellekt sich seiner bemächtigen.
Das mechanistische und das finalistische Schema des Intellekts
lassen sich auf die Lebensprozesse nicht anwenden; denn im Leben
wiederholen sich die Sachverhalte nie, was die mechanistische
Auffassung voraussetzt, und das Leben als Ganzes ist keine Verwirklichung

irgendeines Planes, was die finalistische Meinung annimmt.
,,Sagt man, schreibt Bergson, daß die gleichen innern Ursachen
dieselben Wirkungen hervorbringen, so setzt man damit voraus,
daß die gleiche Ursache auf der Bühne des Bewustseins mehrere
Male auftreten könne." Das ist aber angesichts des kontinuierlichen
Wandels eine glatte Absurdität. Versucht man dennoch die Schemata
des Intellekts auf das Leben anzuwenden, so bestätigen sich nur
die bereits Jahrtausende alten philosophischen Irrtümer und
Fehlleistungen des Intellektualismus.

Diese Kritik des Intellekts und diese Philosophie des Lebens
haben Sorel mächtig angesprochen. Sie bestärken und klärten
die eigenen philosophischen Ansichten, die längst den Primat des

Willens vor dem Intellekt verkündeten. Sie trugen dazu bei, daß
Sorel seine Theorie vom sozialen Mythos mit Hilfe von Einsichten
Bergsons auszubauen unternahm. Bergson hatte dem Intellekt
nicht nur seinen Anspruch auf Erkenntnis des Lebens geraubt,
sondern er nahm dem Intellekt auch das angemaßte Recht auf dem
Gebiet der Ethik Ziele, Forderungen und Gesetze aufzustellen.
Gewiß gab es Formen und Regeln des menschlichen Zusammenlebens

und Verhaltens, die der Intellekt geschaffen hatte, aber sie

trugen — dem Wesen des Intellekts entsprechend — einen rein
interessebedingten, utilitaristischen Charakter. "Wirkliche
Sittlichkeit, die ohne Freiheit nicht zu denken ist, konnte nur in der

mystischen Versenkung in den Lebensstrom entstehen. Daher
schreibt denn auch der Jünger Sorels, Edouard Berth in seinem

Buch Les Méfaits des Intellectuels (1914): ,,La raison est foncière-



— 75 —

ment relativiste et l'action relève de l'absolu". Und in der Evolution
créatrice erklärt Bergson, daß in der Tat der Mensch das Absolute
berühre. Die Frage aber, die Sorel vornehmlich beschäftigte,
lautete: Wie entstehen gemeinschaftliche Taten einer Vielheit von
Menschen? Wie kommt die geschichtliche Bewegung zustande,
durch welche die Menschheit neuen sozialen Ordnungen entgegengeht

Es ist weder die Nützlichkeitserwägung noch der vom
Intellekt geschaffene Begriff, die den Menschen zur Tat aufzurufen

vermögen. Dies gelingt ausschließlich dem Bild, das allein die
willensmäßigen und triebhaften Kräfte des Menschen in Bewegung zu
versetzen vermag. „Les hommes qui participent aux grands mouvements

sociaux, se représentent leur action prochaine sous forme
d'images de bataille assurant le triomphe de leur cause" x). Diese
Bilder nennt Sorel soziale Mythen. Sie sind keine Beschreibungen
von Zuständen und Dingen, sondern Ausdruck des Willens. Sie

entstehen ohne Rücksicht auf eine vorgängige „analyse réfléchie".
Sie haben mit dem Intellekt nichts zu tun. Gewiß enthalten die

Mythen Antizipationen der Zukunft, insofern als sie ja den Gruppenwillen

für bevorstehende Aktionen in Bewegung zu setzen streben.

Aber diese Antizipationen sind nicht nach dem Schema des

berechnenden Intellekts entworfen, der einen nach Möglichkeit
genauen Vergleich zwischen dem zu erwartenden Nutzen und dem

allfälligen Risiko anstellt. Der Intellekt lähmt höchstens die
Tatkraft, er muß ausgeschaltet werden. Der soziale Mythos dagegen

appelliert an den Opfersinn und an die Einsatzbereitschaft jener
gesellschaftlichen Schicht, denen er entstammt. Er ist ein moralisches

Phänomen und steht selbst im Dienst der moralischen

Erneuerung. Der Mythos verkörpert „les tendances les plus fortes

d'un peuple, d'un parti ou d'une classe, tendances qui viennent se

présenter à l'esprit avec l'insistance d'instincts dans toutes les

circonstances de la Vie et qui donnent un aspect de pleine réalité
à des espoirs d'action prochaine sur lesquelles se fonde la réforme

de la volonté" 2). Der soziale Mythos ist ein Bild, das nicht der

Intellekt, sondern die Intuition durch ihre Versenkung in den Strom

des Lebens schafft. Nur im Bild drückt sich das Leben überhaupt

aus. Nur im Bild erhält sich das Leben selbst. Im Begriff ist nach

Bergsons Lehre kein Leben mehr; er enthält nur das Starre und

Unbewegliche, das übrigbleibt, wenn man den sich wandelnden

Lebensstrom in „Gleichförmigkeiten" aufgelöst hat. Nur durch

') Reflexions sur la Violence, 7. Auflage, Paris 1930, S. 32.

2) Reflexions sur la Violence, S. 177.
6*



— 76 —

Bilder, die Erzeugnisse schöpferischer Taten sind, läßt sich menschlicher

Wille in einer bestimmten Richtung leiten. Sorels Theorie
des sozialen Mythos ist eine unlösbare Verbindung mit Bergsons
Philosophie des Lebens und seiner Kritik des Intellekts
eingegangen.

Es ist eine müßige Frage, ob Sorel ohne die Kenntnis Bergsons
zur Theorie der Mythen in der Gestalt, die wir kennen, gekommen
wäre. Es wird immer unendlich schwierig bleiben, die feineren
Formen des geistigen Einflusses tinter Zeitgenossen greifbar zu
machen. Ein einziges Wort, ein Satz kann eine Wirkung auslösen,
die nur erklärlich ist, wenn man eine innere Bereitschaft voraussetzt,

für die jenes Wort dann nur eine das Eigene auslösende

Bedeutung besitzt. Dieser tiefgreifenden Schwierigkeit muß man
sich erinnern, wenn man von Bergson und Sorel spricht. Im Januar
1914 verfaßte Sorel zu einem Buch seines Freundes Edouard Berth
ein Vorwort. Die Schrift trug den Titel Les Méfaits des Intellectuels.
Sie ist leider fast vergessen und außerhalb Frankreichs ohnehin
kaum bekannt geworden. Dort schrieb Sorel: „Je suis persuadé

que dans quinze on vingt ans, une nouvelle génération, débarrassée,

grâce au bergsonisme, des fantômes construits par les philosophies
intellectualistes depuis Descartes, n'écoutera plus que les hommes

capables de lui expliquer la théorie du mal; alors on entendra les
étudiants crier à leurs maîtres : Parlez-nous de Pascal C'est

qu'on trouve dans les ,Pensées' les plus fortes pages qu'un auteur
français ait écrites sur le mal." In diesem eigentümlichen Bekenntnis
kommt zum Ausdruck, was Sorel mit Bergson verbindet und was
den Theoretiker der Politik von dem Philosophen trennt. Die
Kritik des Intellekts und breite Teile der Lebensphilosophie Bergsons
konnte Sorel nur bejahen. Aber eine wirkliche Erkenntnis des

Bösen fehlte Bergson damals. Sie fehlt auch in seinem letzten,
dem moral- und regiligionsphilosophischen Werk von 1932. Das
Böse im christlichen Sinne Pascals hatte in der das Leben
verherrlichenden und lebenstrunkenen Philosophie Bergsons keinen Raum.

Der bedeutende deutsche Philosoph und Theologe Ernst Troeltsch
hat Frankreich einmal „das Experimentierfeld des europäischen
Gedankens" genannt1). In der Tat: was sind sie anderes — im
guten und im schlimmen — als kühne, aber gefährliche Experi-

') Ernst Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme, Tübingen 1922,
S. 638.



mentatorcn: die Vertreter des kämpferischen Nationalismus, die

Verteidiger der Autorität, die Traditionalisten und Antidemokraten,
die Apologeten der Gewalt und Mythenschöpfer, die seltsamen
Verächter und zugleich Liebhaber der Ratio, die mit Appellen an
Trieb und Willen ein neues klassisches Zeitalter der Ratio
heraufbeschwören wollten — was sind die Maurice Barrés, Georges Valois,
Léon Daudet, Charles Maurras, Georges Sorel und ihre zahlreichen
Jünger anderes als Experimentatoren, deren teilweise verhängnisvolle

Versuche Europa eifrig und hemmungslos nachzuholen
bestrebt ist


	Bergson und Sorel

