Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 1(1941)

Artikel: Bergson und Sorel

Autor: Barth, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883854

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bergson und Sorel.
Von Hans Barth.

Dem Werke Henri Bergsons war eine michtige Wirkung auf
die zeitgenossische Philosophie und Dichtung Frankreichs beschieden.
Es bedarf daher keiner hesonderen Rechtfertigung, wenn wir —
bemiiht um die Abgrenzung der Reichweite von Bergsons Schaffen
— im Todesjahr des Philosophen seine moglichen Einfliisse auf das
politische Denken am Anfang des 20. Jahrhunderts in den Kreis
der Betrachtungen ziehen !). Freilich war Bergsons philoscphisches
Interesse urspriinglich nicht auf den Staat, das Recht und die
Gemeinschaft gerichtet ; die Probleme des Lebens und der Erkenntnis
des Lebens bildeten vielmehr das Gebiet, dem sich Bergson zuerst
zuwandte. Psychologische und biologische Analysen der seelischeu
und leiblichen Prozesse, minutiose Kritik des gesamten menschlichen
Erkenntnisvermdgens und — last not least — ein neuer Losungs-
versuch des Problems der Freiheit standen am Beginn von Bergsons
triumphalem Aufstieg. In seiner Philosophie kam aber auch ein
neues Lebensgefiihl zum Durchbruch. Wer der unmittelbaren Wir-
kung Bergsons in Frankreich und Deutschland nachgeht, wird immer
wieder den Eindruck bestiitigt finden, dafl Bergson aussprach, was
viele Zeitgenossen fithlten und erstrebten. Seine Philosophie hob
in das allgemeine BewuBtsein, was eine Generation im Kampfe
mit der biirgerlichen Uberlieferung und dem philosophischen Posi-
tivismus zum Ausdruck zu bringen suchte. Aber Bergson ist keines-
wegs bloB das Abbild einer Zeitstimmung: man wiirde seine philo-
sophische Belehrung in den Wind schlagen, wenn man seine Leistung
nur als Ausflu einer allgemeinen geistigen und seelischen Haltung
zu begreifen sich bemiihte und nicht wahr haben wollte, daB seine
schopferische Tat in den Augen der Zeitgenossen gerade darin
bestand, daf} er einen neuen Lebensbegriff schuf, dem eine gewaltige
StoBkraft beschieden sein sollte. Denn es laBt sich nicht bestreiten,
daB die groBe Schar seiner Anhiinger, ja, man darf wohl sagen,

1) In der schénen und gehaltvollen Erinnerungsgabe Henri Bergson Essais et
Témoignages inédits recuillis par Albert Béguin et Pierre Thévenaz, Neuchatel 1941
streift H. V. v. Balthasar mit einem Wort die Moglichkeiten eines politischen Ein-
flusses Bergsons.



— 67 —

seiner Gliaubigen sich von der Uberzeugung durchdrungen wuBten.
da Bergson iiberhaupt der erste abendlindische Denker sei, dem
es gelungen war, das philosophische Riitsel des Lebens zu losen
und der Menschheit die eine und unteilbare philosophische Wahrbeit
zu bleibendem Besitz zu vermitteln. Die Philosophie Bergsons
.,¢st un bouleversement formidable de toute philosophie®, schrieb
der Genfer Frank Grandjean und fihrt dann fort: ,,C’est depuis
que 'homme sait qu’il pense, la premiére fois qu’il se secoue défini-
tivement ses habitudes ancestrales de méditer sur le monde et sur
lui-méme. C’est Ja premiére fois qu’il ouvre des yeux lucides sur sa
réalité propre et sur la réalité qui ’entoure, et qu’il apercevoit la
duperie de ses procédés millénaire de connaitre. C’est la premiére
fois que, délibérément et consciemment, par un retour violent
contre lui-méme, brisant les cadres rigides et les routines soldifiées
de sa raison, ’homme s’efforce de saisir & méme la réalité de s’installer
au coeur des choses et d’arracher a la vie, par une prise immédiate,
son palpitant mystére* ).

Es wire erstaunlich, wenn eine derartige Wirkung sich in dem
verhilinismiBig eng begrenzten Kreis der Philosophen erschépfte.
Vielmehr konnte nicht ausbleiben, dafl weltoffene Geister aus allen
Lagern und Titigkeitbereichen mit Bergsons Philosophie in Be-
rihrung kamen. Diese Beziehung suchte auch jemer politische
Denker des 20. Jahrhunderts, dessen Werk — man darf das, ohne
sich der geringsten Ubertreibung schuldig zu machen, zum Ausdruck
bringen — uns allererst das umfassende und tiefe Verstindnis fiir
die politischen Philosophien der Gegenwart erschlieft. Dieser
politische Denker ist Georges Sorel. Wenn man Bergson und Sorel
miteinander i Verbindung bringt, so kann das nicht geschehen
in dem Sinne, daB man ein Schiiler- oder Nachfolgeverhiltnis
behauptet. Allein die Altersstufen schlieBen eine so einfache Losung
aus: Sorel war 1847 geboren worden, Bergson 1859. Sorels eigene
Gedanken waren in der Begegnung mit Proudhon, Marx und Vico
lingst geformt als Bergson in sein Leben trat. Sorels Verhiltnis
zu Bergson 1aBt sich nicht als einseitigen Einfluf der Ideen Bergsons
auf Sorel bestimmen. Man wird vielmehr zur Ansicht gedringt.
daB Sorel in Bergson Unterstiitzung und Bestitigung fiir eigenc
Gedanken fand. Die seit 1900 in Frankreich einsetzende Ausbreitung
der Philosophie Nietzsches, die sich in mancher Hinsicht mit dem
EinfluB Bergsons verbinden konnte, schuf iiberdies einen nicht un-
betrichtlichen Bestand von ,.gemeinsamen Ideen, die — wenn

1) Frank Grandjean, Une Révolution dans la Philosophie. La Doctrine de
M. Henri Bergson, Genf-Paris 1916, p. 2.



e B e

auch bruchstiickhaft oder ungedeutet — von Mund zu Mund gingen.
Ahnlich steht es mit der Nachwirkung Schopenhauers. Seine Lehre
vom Willen zum Leben als dem Kern alles Werdens und Seins und
vom Intellekt als einem vom Willen zum Dienst am Willen er-
schaffenen Instrumente; seine Auffassung ferner, ,,dafl von auBlen
dem Wesen der Dinge nimmermehr beizukommen sei®, und daB
nur die auf das Subjekt selbst gerichtete, innere Anschauung den
Schliissel fiir die Erkenntnis des Wesens der Dinge liefere, sind auf
Bergson nicht ohne Eindruck geblieben. Es war zweifellos eine
geistige Atmosphire vorhanden, in der Sorel und Bergson gleicher-
weise lebten und die beiden #hnliche oder gleiche gedankliche An-
regungen vermittelte. Zwischen Sorel und Bergson bestand wohl
eine echte geistige Beziehung. Aber sie war einseitig; denn Bergson
stellte es als ein MiBverstindnis seiner Philosophie dar, wenn man
sie in eine Verbindung zu Sorels revolutionirem Syndikalismus
brachte. Obwohl es notwendig und méglich ist, diese Beziechung
zu kliren, bleibt es doch sehr schwierig, das Werk dieser beiden
filhrenden Denker zu vergleichen. Bergsons Philosophie durch-
schreitet einen Weg, der von der Kritik des Intellekts und der pein-
lich genauen Beschreibung seelischer und leiblicher Vorginge zur
Mystik fithrt. Am Anfang steht die wissenschaftlich-philosophische
Erfahrung, die sich um eine neue Fassung des Lebensbegriffes
erfolgreich bemiiht. Am Ende steht die mystische Versenkung in
den als gottliches Alleben begriffenen Urgrund der Dinge. Bergson
trug zu einer kraftvollen religitsen Erneuerung wesentlich bei.
Der franzosische Katholizismus und Modernismus sind davon
stark berithrt worden. Bergson schien den Ubergang von der
Wissenschaft zur Religion durch seine Konversion zum Katholi-
zismus bekriftigen zu wollen ). Bergson wollte das Leben in allen

1) Von einer solchen Konversion, die zu Lebzeiten verheimlicht wurde zur
Schonung der verfolgten jiidischen Rassegenossen Bergsons, berichtet Raissa
Maritain in der Erinnerungsgabe Henri Bergson, Neuchatel 1941, S. 133. A. D.
Sertillanges O. P., der sich von jeher mit dem ,,Glauben der Ungliubigen‘* befaBite,
bezeichnet in seinem Biichlein Henri Bergson et le Catholicisme, Paris 1941, den
Philosophen Bergson als einen ,,apologiste du dehors* (S. 146), welcher der katho-
lischen Sache grofie Dienste geleistet habe, indem er den Weg zu einer spiritualisti-
schen Metaphysik dadurch wieder frei machte, daB er den ,.scientisme a la fagon
der Berthelot et de Taine, den falschen Intellektualismus Renans, den kantischen
Semiskeptizismus, den materialistischen oder pantheistischen Monismus* in allen
ihren Formen und Folgen bekampfte. 1914 waren zwar Les Données immédiates
de la Conscience, matiére et Mémoire und L’Evolution créatrice auf den Index
der verbotenen Biicher gesetzt. Uber Bergsons Wirkung auf die Theologie und

Religionswissenschaft: Hjalmar Sundén, La Théorie bergsonienne de la Religion,
Uppsala 1940. — DaB Bergson getauft worden sei, wird von der Witwe des Philo-



— 69 —

seinen Gestalten verstehen. Dazu schuf er — sit venia verbo —
eine spiritualistische Biologie, die fiir das Verstindnis und die
Erklirung der Lebenserscheinungen nicht von den Begriffen und
Methoden der Mechanik und Physik ausging, sondern die — gerade
umgekehrt — das Leben nach Analogie zu einem freien, schépfe-
rischen Geiste zu begreifen suchte. Weniger die Begriindung als
vielmehr der Ausbau dieses spiritualisierten Lebensbegriffes fiithrten
Bergson an die Tore der Mystik. Bergsons Lebensbegriff hat denn
auch in seinepn Werken eine Wandlung erfahren. Zunichst be-
deutete Leben vornehmlich seelisches Leben. Es waren weniger
die biologischen Tatsachen der Nahrungsaufnahme, des Wachstums,
der Fortpflanzung und der Ansprechbarkeit auf Reize, die Bergson
seinem Lebensbegriff zugrunde legt. Die Merkmale der seelischen
Prozesse im Menschen bildeten hingegen die Bedeutungseinheiten,
die den ven Bergson zuerst gemeinten Sinn vom Leben konstituierten.
Das waren die Intensitit der Gefithle und Vorstellungen, die Dauer
der seelischen FErlebnisse, die Aufmerksamkeit, das Gedichtnis,
ferner das, was wir mit Reflexion im weitesten Sinne zu umschreiben
gewohnt sind, und endlich die Freiheit. Dieser Lebensbegriff, wie
er in der berithmten Erstlingsschrift, dem Essai sur les données
immédiates de la Conscience (1889) und in Matiére et Mémoire
(1896) dargestellt wird, erweitert sich zum Begriff der schopferischen
Tatigkeit des élan vital iiberhaupt. Der Lebensbegriff nimmt
Eigenschaften und Fihigkeiten in sich auf, die wir in auszeichnendem
Sinne dem menschlichen Geiste zu erkennen pflegen: Leben wird
unerschopfliche Neuschépfung. Leben wird kiinstlerisches, freies,
nur von bestimmten Gegebenheiten des Stoffes in seiner Auswirkung
begrenztes Tun. Leben ist unendliches Neuschaffen, die Selbst-
verwirklichung des Geistes. Der gedankliche ProzeB, der zu diesem
Ergebnis fithrt, findet in der Evolution créatrice (1907) zu einem
ersten, keineswegs endgiiltigen AbschluB. Auf einer letzten Stufe
erfihrt der Lebensbegriff bei Bergson eine schon in der Evolution
créatrice deutlich spiirbare Ausweitung und Vertiefung, durch
welche das Leben an dem Charakter des gottlichen Allebens teil-
nimmt. Einzelleben ist jetzt nur noch Partikel des gottlichen Lebens.
Das gottliche Leben ist eins und alles. Indem der Mensch sich in
sich selbst versenkt, versenkt er sich in den gottlichen Lebensstrom
selbst. Diesen AbschluB des Bergsonschen Denkens enthilt sein
letztes Werk Les deux Sources de la Morale et de la Religion (1932).

sophen bestritten. Ebenso von Sertillanges in seinen Arbeiten: Bergson apologi'ste
(abgedruckt in,Témoignages 2 Henri Bergson) und: Avec Henri Bergson (Collection
catholique, Paris1941). Ich verdanke diese Angabe Prof. J. Benrubi in Genf.



IO | g

Ungleich bewegter erscheint die Lebenslinie, die Sorel durch-
messen hat. Der unerbittliche Kritiker des Biwrgertums, der zeit-
lebens den Lebensstil eines durchschnittlichen franzosischen Birgers
bewahrte, wurde vom Kimpfer fiir die Erhebung des Proletariats
und ,,Metaphysiker des Syndikalismus*. wie Jaurés ihn nannte,
zum Parteigiinger der royalistischen Action francaise und zum Ver-
ehrer Lenins und Apologeten der bolschewistischen Revolution.
Sorels EinfluB auf die Gedankenwelt des I'ascismus war betricht-
lich. Lenin bezeichnete 1909 Sorel als den ,.bekannten Konfusions-
rat*“l) und der Konservative René Johannet, der 1924 die den fran-
zosischen Diktator leidenschaftlich fordernde biirgerliche Kampt-
und Verteidigungsschrift Eloge du Bourgeois francais erscheinen
liel, richtete in seiner Adieu a Georges Sorel iiberschriebenen
pathetischen Beschworung des grofien politischen Denkers, in welcher
er ihn mit Sokrates vergleicht, die Frage an den toten Fiihrer und
Lehrver: .,....vous étes devenu l'instituteur du grand ordre et de
P’anarchie, 4 la facon des dieux, qui opérent tantot par le baton
qui soutient, tantét par le biaton qui chatie. Etes-vous un homme,
ou un mystére dont plusieurs clefs se disputent Pentrée ?** Ist
Sorel, der nie ein Praktiker war, sondern ausschlieBlich ein Theore-
tiker der Politik blieb, wirklich der Konfusionsrat als den ihn der
Revolutionir Lenin hohnisch abfertigte? War er, den Johannet,
ein ,.énigme vivant, dont Je mot nous échappera toujours®, nennt,
wirklich der ,,Vater des Proletariats® und zugleich der exemplarische
und ,,hervorragende Biirger“? Diese heiklen Fragen sind micht zu
umgehen. Vielleicht kommen wir einer Antwort niher, wenn wir
den Wandel und die scheinbare Widerspriichlichkeit der politischen
Bekenntnisse Sorels vergleichen mit den Grundgedanken, die in
seinen Werken Gestalt angenommen haben. Aber gerade diese
Priifung endet mit einem crstaunlichen Ergebnis, das unsere Be-
unruhigung nicht zu vermindern im Stande ist: der unvereinbaren
Verschiedenheit der politischen Parteigingerschaft Sorels, die
naturgemifl bei einem so selbstindigen Denker, wie Sorel es war,
nie zu einer kritiklosen Angleichung an ein Parteiprogramm und
eine Parteidoktrin fithren konnte, entspricht nirgends ein derart
greifbarer Wandel in seinen philosophischen und ethischen Grund-
anschauungen und den von ihnen getragenen theoretischen und
historischen Untersuchungen samt deren Ergebnissen. Sorels Werk
kann in sich selbst nicht eigentlich als widerspriichlich bezeichnet
werden. Was aber ist es dann, das diesen offenbaren Gegensatz

1) Lenin, Materialismus uwnd Empiriokritiziemus, Simtliche Werke, Bd.
XIIL. S. 296.



zwischen den zeitlich heschrinkt giiltigen politischen Bekenatnissen
einerseits und der politisch historischen Einsicht und der philo-
sophisch-ethischen Haltung anderseits verstindlich macht? Dieser
Zwiespalt scheint sich nur iberbriicken zu lassen, wenn man daran
festhilt, daBB Sorels politisches Wollen und Denken letzten Endes
um ein einziges Anliegen kreiste: um eine im tiefsten und umfassend-
sten Sinne moralische Erncuerung der europiischen Gesellschaft.
Serel kann nur dann verstanden werden, wenn man sich entschlieBt,
ihn als Moralisten zu verstehen. Es ging ihm um nichts anderes als
um ein neues moralisches BewufBltsein und eine neue moralische
Haltung. Es ist nicht gleichgiiltig, daB} Sorel selbst sein Hauptwerk
— die Reflexions sur la Violence (1907) — als ein moralbegriindendes
Buch verstanden hat, dessen Quellen vor allem Giambattista Vico
und Pierre-Joseph Proudhon heiflen. In den Illusions du Progres,
der im Jahre 1908 erschienenen Schrift, welche die Kritik an der
biirgerlichen Ideologie und Wirtschaftstheorie und -praxis enthielt,
bekennt Sorel: ,,Les Reflexions sur la violence sont une philosophie
morale fondée sur l'observation des faits qui se produisent dans
le syndicalisme révolutionnaire; il est & peine nécessaire de dire
que ce livre est demeureé inintelligible pour les démocrates et, en
général, pour toutes les personnes qui ne comprennent pas les lois
de la grandeur et de la décadence”. Sorel komnte sich eine solche
moralische Erneuerung nur durch einc Wiedergeburt eminent
kriegerischer Tugenden vorstellen. Darum spricht auch scin Freund
und Jiinger, Eduard Berth, in vichianisch-nietzschischer Wendung,
der Sache nach zutreffend, von einem ,,réveil des valeurs héroiques®.
Von da aus betrachtet, erscheinen dann die pelitischen Doktrinen
und Bewegungen, denen Sorel fiir lingere oder kiirzere Zeit anhing,
als die Mittel zur Verwirklichung seiner Ideen. Oder aber Sorel
vermutete, daf8 die eine oder andere politische Stromung gerade
durch jene moralischen Krifte getragen sei. die er fiir eine soziale
Neuordnung unerlaBlich hielt. Politisches Handeln ist zweckhaftes
Handeln. Es lassen sich also an ihm das Ziel und die Mittel, die fiir
die Verwirklichung des Zieles zur Verfiigung gehalten werden, unter-
scheiden. Das Ziel —wir nannten es schon —ist eine moralische Erneue-
rung der europiischen Gesellschaft, durch welche eineneue Ordnung —
unerépublique des producteurs® — geschaffen werden sollte, die der
Freiheit und der Autoritit gleichermafien ihre Lebensrechte ein-
riumte. Sorel wollte — wir sprechen von den politischen Mitteln —
auf die schopferische Initiative, die nur in der Freiheit gedeiht,
nicht verzichten. Ebensowenig wiinschte er den kriftigen, die
Leistung steigernden Wetthewerb auszuschalten. Anderseits hielt



—_ 72 —

er aber die Wiedergeburt von starken Kérperschaften, die iiber eine
michtige gesellschaftliche Autoritdat verfiigen, fiir unerliBlich.
Solche Autoritit entstand durch gesteigerte Verantwortung im
wirtschaftlichen Leben, durch eine vollkommene Hingabe an die
Sache und durch die Erfahrung und das Wissen, welche die von
Technik und Wissenschaft maximal bedingte Wirtschaft unum-
ganglich voraussetzen. Die Darstellung der politischen Mittel, welche
im Dienste des sorelianischen Neuaufbaues der europaischen Gesell-
schaftsordnung standen, fithrt uns zu jenen Anschauungen, an die
wir in der Regel denken, wenn der Name dieses franzosischen
Denkers ausgesprochen wird.

Sorels Forderung nach einer moralischen Erneuerung lag eine
von: Giambattista Vico beeinflufite Lehre vom Aufstieg und Nieder-
gang der sozialen Gruppen, eine sich mit Bergsons Philosophie in
mancher Hinsicht verbindende Kritik des Intellekts, die IL.ehre
vom Primat des Willens vor dem Intellekt und schliefSlich — eng
damit zusammenhingend — die Lehre vom sozialen Mythos als dem
wesentlichen Vehikel im gesellschaftlichen Kampf zugrunde. Sorel
wendete auf die das 19. und 20. Jahrhundert charakterisierende
Auseinandersetzung des Biirgertums mit dem Proletariat Vicos
Lehre von den ,,ricorsi an. Sie wird im 5. Buch der Scienza nouva
intorno alla commune natura delle nazioni behandelt als die Lehre
von der , Riickkehr der menschlichen Dinge, die vor sich geht bei
der Wiedergeburt der Vilker“. ,,Wenn der Geist seine Stadien
des Fortschritts durchlaufen und sich sukzessive von der sinn-
lichen Empfindung zum phantasieentsprungenen und weiterhin
zum intelligiblen Universalen erhoben hat, von der Gewalt zur
Billigkeit, so kann er, seiner ewigen Natur entsprechend, seinen
Lauf nur wieder neu durchlaufen, in die Gewalt und das sinnliche
Dasein zuriickfallen und von hier aus seine aufsteigende Bewegung
wieder aufnchmen, d. h. den ricorso, den neuen Kreislauf, beginnen.*
Sorel iibernahm von Vico die ,,Jdee der Regeneration der Gesell-
schaft durch die Riickkehr zum primitiven Geisteszustand und die
Wiederkehr der Barbarei“!). Die ,,Barbarei der Reflexion®, die
das Ende eines geschichtlichen Prozesses kennzeichnet, schligt
um in die urspriingliche Barbarei, die am Anfang aller kulturellen
Entwicklungen steht. Kriegerische Gesinnung, heroische Tugenden
und Einfachheit der Sitten bildeten Merkmale jener Stufe der
Menschheit, auf welcher sich ein neues kulturschépferisches Zeit-
alter zu erheben vermag.

i) Benedetto Croce, Die Philosophie Giambattista Vicos. Nach der 2. Auflage
iibersetzt von Erich Auerbach und Theodor Liicke, Tiibingen 1927, S. 103 und 209.



— 73 —

Nicht minder bedeutsam ist, daB Sorel mit Bergsons Kritik
des Intellektualismus in wesentlichsten Stiicken iibernimmt. Er
ergénzt sie eigentlich nur nach der soziologischen Richtung hin,
indem er. dem historischen Materialismus von Marx folgend, den
von Bergson bekimpften Intellekt als das vom Biirgertum fiir die
Durchsetzung seiner besonderen gesellschaftlichen und wirtschaft-
lichen Zwecke und Interessen geschaffene Imstrument zu denun-
zieren versucht. Leben, so hatte Bergson gelehrt, ist Bewegung.
Sein wesentliches Merkmal sind Wandel und Dauer, Wandel, der
dauert und Dauer, die sich wandelt. Leben ist eine in der Zeit und
mit der Zeit sich entfaltende kontinuierliche Bew egung. Die Lebens-
bewegung ist eine ewige Schopfung, ein ,,unaufhérliches Schaffen
von Unvorhergesehenem und Neuem*, wie es in der Evolution
créatrice heit. Schon die in Begriffen sich vollziehende Beschreibung
der sich in der Introspektion enthiillenden seelischen Prozesse zeigt
nun aber deutlich, daB8 der Mensch, um sich iiberhaupt verstindlich
zu machen, eine Menge von kiinstlichen Scheidungen vornehmen
muBlte. An und fiir sich ist ja der Lebensstrom ein unteilbares.
in der Zeit sich erstreckendes, stets sich wandelndes FlieBen. Als
solches ist es weder begrifflich faBbar, noch, in der Folge, mitteilbar.
Da der Mensch aber nicht allein und auf sich selbst gestellt leben
kann, ist er gezwungen, Mittel der Verstindigung herzustellen.
Das Unvergleichliche, weil nie Gleiche, und Wandelbare, als welches
das Leben sich aber vorstellt, entzieht sich jeder praktisch-tech-
nischen Beherrschung. Der Mensch kommt also dazu, den kon-
tinuierlichen Ablauf des Lebensstromes gewaltsam zu unterbrechen.
Diese kiinstliche Operation, welche die begriffliche Sprache und
die Technik allererst méglich machen, besteht darin, daf} der Mensch
Ungleiches gleich setzt. Dieser Eingriff ist das Werk des Intellekts.
Er leistet nicht ,,uninteressierte Arbeit*. Denn ,,im allgemeinen
trachten wir nicht zu erkenmen, um zu erkennea, sondern zu er-
kennen, um ein Interesse zu befriedigen. Dies geschieht dann,
wenn der Intellekt unsere Einwirkung auf die Dinge vorbereiten
hilft, und die aus einer gegebenen Lage moglicherweise entspringen-
den giinstigen oder ungiinstigen Ereignisse vorauszuschen versucht.
Das tigliche Leben besteht ,notwendig in der Erwartung der
gleichen Dinge und Situationen, weil nur unter diescr Voraus-
setzung Berechnung und Planung maglich werden. Das Organ
dieser planenden Berechnung ist der Intellekt. ,JIn der GuBiform
der Tat ist unser Intellekt entstanden*; denn ,,urspriinglich denken
wir nur, um zu handeln*. Der Intellekt steht im Dienste des Lebens,

das ihn selbst geschaffen hat. damit er .,Gleichformigkeiten aus
0



s T e

der Natur herauszieht*. Nicht was der Intellekt an zweck-rationaler
und niitzlicher Berechnung leistet, darf ihm zum Vorwurf gemacht
werden. Irrtiimer und eine radikale Verfilschung der Erkenntnis
entstehen erst dann, wenn dieses fiir den Lebenskampf unbestreitbar
taugliche Instrument fiir Aufgaben verwendet wird, die sich aufler-
halb seiner Kompetenz befinden. AuBerhalb dieser Zustindigkeit
liegt nun aber das Objekt der Philosophie: das Leben. Obwohl
vom Leben geschaffen, zeichnet sich der Intellekt durch ,.eine
natiirliche Verstiindnislosigkeit fiir das Leben* aus. Der Intellekt
will das Gleiche, das Diskontinuierliche, das Starre. Das Leben
ist aber ungleich, stetiger Ubergang, beweglich, freie Spontaneitat,
ewige Schopfung. Nie wird der Intellekt sich seiner bemichtigen.
Das mechanistische und das finalistische Schema des Imtellekts
lassen sich auf die Lebensprozesse nicht anwenden; denn im Leben
wiederholen sich die Sachverhalte nie, was die mechanistische Auf-
fassung voraussctzt, und das Leben als Ganzes ist keine Verwirk-
lichung irgendeines Planes, was die finalistische Meinung annimmt.
,,5agt man, schreibt Bergson, da3 die gleichen innern Ursachen
dieselben Wirkungen hervorbringen, so setzt man damit voraus,
daB die gleiche Ursache auf der Bithne des Bewustseins mehrere
Male auftreten konne.“ Das ist aber angesichts des kontinuierlichen
Wandels eine glatte Absurditit. Versucht man dennoch die Schemata
des Intellekts auf das Leben anzuwenden, so bestitigen sich nur
die bereits jahrtausende alten philosophischen Irrtiomer und Fehl-
leistungen des Intellektualismus.

Diese Kritik des Intellekts und diese Philosophie des Lebens
haben Sorel miichtig angesprochen. Sie bestirken und klirten
die eigenen philosophischen Ansichten, die lingst den Primat des
Willens vor dem Intellekt verkiindeten. Sie trugen dazu bei, daB
Sorel seine Theorie vom sozialen Mythos mit Hilfe von Einsichten
Bergsons auszabauen unternahm. Bergson hatte dem Intellekt
nicht nvr seinen Anspruch auf Erkenntnis des Lebens geraubt,
sondern er nahm dem Intellekt auch das angemafite Recht auf dem
Gebiet der Ethik Zicle, Forderungen und Gesetze aufzustellen.
Gewil gab es Formen und Regeln des menschlichen Zusammen-
lebens und Verhaltens, die der Intellekt geschaffen hatte, aber sie
trugen — dem Wesen des Intellekts entsprechend — einen rein
interessebedingten, wutilitaristischen Charakter. Wirkliche Sitt-
lichkeit, die ohne Freiheit nicht zu denken ist, konnte nur in der
mystischen Versenkung in den ILebensstrom entstehen. Daher
schreibt denn auch der Jiinger Sorels, Edouard Berth in seinem
Buch Les Méfaite des Intellectuels (1914): . La raison est fonciére-



— 75 —

ment relativiste et Paction reléve de I’absolu®. Und in der Evolution
créatrice erklirt Bergson, daB in der Tat der Mensch das Absolute
berithre. Die Frage aber, die Sorel vornechmlich beschiftigte,
lautete: Wie entstehen gemeinschaftliche Taten einer Vielheit von
Menschen? Wie kommt die geschichtliche Bewegung zustande,
durch welche dic Menschheit neuen sozialen Ordnungen entgegen-
geht? Es ist weder die Niitzlichkeitserwigung noch der vom In-
tellekt geschaffene Begriff, die den Menschen zur Tat avfzurufen
vermogen. Dies gelingt ausschlieBlich dem Bild, das allein dic willens-
miBigen und triebhaften Krifte des Menschen in Bewegung zu
versetzen vermag. ,,Les hommes qui participent aux grands mouve-
ments sociaux, se représentent leur action prochaine sous forme
d’images de bataille assurant le triomphe de leur cause** 1). Diese
Bilder nennt Sorel soziale Mythen. Sie sind keine Beschreibungen
von Zustinden und Dingen, sondern Ausdruck des Willens. Sie
entstehen ohne Riicksicht auf eine vorgingige ..analyse réfléchie™.
Sie haben mit dem Intellekt nichts zu tun. Gewifl enthalten die
Mythen Antizipationen der Zukuuft, insofern als sie ja den Gruppen-
willen fiir bevorstehende Aktionen in Bewegung zu setzen streben.
Aber diese Antizipationen sind nicht nach dem Schema des be-
rechnenden Intellekts entworfen, der einem nach Moglichkeit
genauen Vergleich zwischen dem zu erwartenden Nutzen und dem
allfilligen Risiko anstellt. Der Intellekt lihmt hochstens die Tat-
kraft, er mull ausgeschaltet werden. Der soziale Mythos dagegen
appelliert an den Opfersinn und an die Einsatzbereitschaft jemer
gesellschaftlichen Schicht, denen er entstammt. Er ist ein morali-
sches Phianomen und steht selbst im Dienst der moralischen Er-
neuerung. Der Mythos verkérpert .les tendances les plus fortes
d’un peuple, d’un parti ou d’une classe, tendances qui viennent se
présenter i l'esprit avec Dinsistance d’instincts dans toutes les
circonstances de la vie et qui donnent un aspect de pleine réalité
a des espoirs d’action prochaine sur lesquelles se fonde la réforme
de la volonté* ?). Der soziale Mythos ist ein Bild, das micht der
Intellekt, sondern die Intuition durch ihre Versenkung in den Strom
des Lebens schafft. Nur im Bild driickt sich das Leben iiberhaupt
aus. Nur im Bild erhalt sich das Leben selbst. Im Begriff ist nach
Bergsons Lehre kein Leben mehr; er enthilt nur das Starre und
Unbewegliche, das iibrigbleibt, wenn man den sich wandelnden
Lebensstrom in ,.Gleichformigkeiten aufgelost hat. Nur durch

1) Reflexions sur la Violence, 7. Auflage, Paris 1930, S. 32.

2) Reflexions sur la Violenee, S. 177.
6*



Bilder, die Erzeugnisse schépferischer Taten sind, 1aBt sich mensch-
licher Wille in einer bestimmten Richtung leiten. Sorels Theorie
des sozialen Mythos ist eine unlésbare Verbindung mit Bergsons
Philosophie des Lebens und seiner Kritik des Intellekts ein-
gegangen.

Es ist eine miiBige Frage, ob Sorel ohne die Kenntnis Bergsons
zur Theorie der Mythen in der Gestalt, die wir kennen, gekommen
wire. Es wird immer unendlich schwierig bleiben, die feineren
Formen des geistigen Kinflusses unter Zeitgenossen greifbar zu
machen. Ein einziges Wort, ein Satz kann eine Wirkung auslésen,
die nur erklirlich ist, wenn man eine innere Bereitschaft voraus-
setzt, fiir die jenes Wort dann nur eine das Eigene auslosende Be-
deutung besitzt. Dieser tiefgreifenden Schwierigkeit mufl man
sich erinnern, wenn man von Bergson und Sorel spricht. Im Januar
1914 verfafite Sorel zu einem Buch seines Freundes Edouard Berth
ein Vorwort. Die Schrift trug den Titel Les Méfaits des Intellectuels.
Sie ist leider fast vergessen und aullerhalb Frankreichs ohnehin
kaum bekannt geworden. Dort schrieb Sorel: ,,Je suis persuadé
que dans quinze ou vingt ans, une nouvelle génération, débarrassée,
grice au bergsonisme, des fantdmes construits par les philosophies
intellectualistes depuis Descartes, n’écoutera plus que les hommes
capables de lui expliquer la théorie du mal; alors on entendra les
étudiants crier a leurs maitres: Parlez-nous de Pascal ... Clest
qu'on trouve dans les ,Pensées® les plus fortes pages qu’un auteur
francais ait écrites sur le mal.* In diesem eigentiimlichen Bekenntnis
kommt zum Ausdruck, was Sorel mit Bergson verbindet und was
den Theoretiker der Politik von dem Philosophen trennt. Die
Kritik des Intellekts und breite Teile der Lebensphilosophie Bergsons
konnte Sorel nur bejahen. Aber eine wirkliche Erkenntnis des
Bosen fehlte Bergson damals. Sie fehit auch in seinem letzten,
dem moral- und regiligionsphilosophischen Werk von 1932. Das
Bose im christlichen Sinne Pascals hatte in der das Leben verherr-
lichenden und lebenstrunkenen Philosophie Bergsons keinen Raum.

* " B

Der bedeutende deutsche Philosoph und Theologe Ernst Troeltsch
hat Frankreich einmal ,,das Experimentierfeld des europiischen
Gedankens“ genannt!). In der Tat: was sind sie anderes — im
guten und im schlimmen — als kithne, aber gefihrliche Experi-

1) Ernst Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme, Tiibingen 1922,
S. 633.



mentatoren: die Vertreter des kampferischen Nationalismus, dic
Verteidiger der Autoritit, die Traditionalisten und Antidemokraten,
die Apologeten der Gewalt und Mythenschdpfer, die seltsamen
Verichter und zugleich Liebhaber der Ratio, die mit Appellen an
Trieb und Willen ein neues klassisches Zeitalter der Ratio herauf-
beschwiren wollten — was sind die Maurice Barrés, Georges Valois,
Léon Daudet, Charles Maurras, Georges Sorel und ihre zahlreichen
Jiinger anderes als Experimentatoren, deren teilweise verhingnis-
volle Versuche Europa eifrig und hemmungslos nachzuholen be-
strebt ist ?



	Bergson und Sorel

