
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 1 (1941)

Artikel: Die ontologische Tragweite des Logischen

Autor: Keller, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ontologische Tragweite des Logischen.
Von Wilhelm Keller.

In der Einleitung zu seinen „logischen Untersuchungen" hatte
Husserl den Zustand der Diskussion im Felde der Logik als „bellum
omnium contra omnes" charakterisiert, und er hat diese Bezeichnung

auch in allen späteren Auflagen stehen lassen. Wir werden
ruhig sagen können, daß dieses Bild auch für die Gegenwart noch
seine Gültigkeit hat. Aber es ist heute weniger quälend, weil seit

geraumer Zeit nicht mehr die Logik im Brennpunkt des philosophischen

Interesses steht. Die Ontologie hat ihr den Rang abgelaufen.
Indessen ist auch die moderne ontologische Wendung durchaus

nichts Einheitliches. Sie steht freilich noch allzusehr in den
Anfängen, und wir können kaum jetzt schon entscheiden, ob bei der
Divergenz der Ansätze auch hier wiederum eine gemeinschaftliche
Ausrichtung ausgeschlossen und das Schicksal der Philosophie
weiterhin von der Gefahr einer allgemeinen Anarchie bedroht sein
wird. Freilich könnte das Fortbestehen der angedeuteten
Gegensätzlichkeit dem Umstand zu verdanken sein, daß auch in der
ontologischen Wende sich noch die Nachwirkungen der
unüberwundenen logisch-erkenntnistheoretischen Gegensätze ausprägen.
Das wäre durchaus positiv zu bewerten : denn es wäre der Ausdruck
der inneren Kontinuität gewisser fundierender Problembedingungen.
Die ontologische Abzweckung würde dadurch dem Vorwurf
entzogen, sie entschlage sich allzu bedenkenlos der Rücksicht auf die
ernsten Bemühungen, die im Nachgang zur Kantischen Wende oder
in Auseinandersetzung mit deren Folgeerscheinungen entstanden
waren. Unbeschadet ihrer Metaphysikfeindlichkeit haben diese zur
Ontologie immerhin die Beziehung, daß sie in ihrem kritischen
Geschäfte Argumente zur Erörterung von deren Möglichkeit enthalten
und darum nicht schlechthin übersprungen werden dürfen. Die
kommende Ontologie ist deshalb nur dann einbezogen in die Philo-
sophia perennis, wenn sie nicht über die erkenntniskritischen und
logischen Motive hinweg, sondern durch sie hindurch und unter
Berücksichtigung der durch sie bestimmten Perspektiven an die

ontologische Problemstellung sowohl als Lösung herangeht. Hieran



— 49 —

wird nichts geändert, auch wenn dabei der Primat des Logischen

fraglich werden sollte und dieses seiner direkten Leistungsfähigkeit
für das ontologische Anliegen mindestens teilweise als verlustig
erklärt werden müßte. Immer wieder und nun auch in Beziehung auf
die Ontologie ihrerseits ist die Frage nach dem Verhältnis zwischen
den Bedingungen von Erkenntnis und Erkenntniswahrheit auf der
einen, dem Gegenstand auf der andern Seite ein Grundmoment
in der Gewinnung wahrer Erkenntnis selber.

Worüber wir bei aller inneren Unabgeklärtheit der ontologisehen
Bemühungen dennoch bereits eine Aussage wagen können, das ist
nun gerade der Zusammenhang, der zwischen jener eingangs
angeführten unerledigten Problemlage auf dem Boden der Logik und dem
Neubeginn der Ontologie überhaupt besteht ; und es ist ferner und
hauptsächlich der neue Horizont, in den das Ganze jenes strittigen
Bodens durch einige neue Perspektiven aus den Bemühungen um
eine Ontologie immerhin geraten ist.

Im Bereich desjenigen Erkennens, das nicht mit meß- und
greifbaren Gegenständen zu tun hat und wo weder Erfahrung noch
Experiment den Vermittler des Erkenntnisfortschritts darstellen,
tritt es selten ein, daß eine Lehre durch eine eindeutige und
unbestreitbare Widerlegung überwunden wird. Die Art, nach der hier
die Erledigung von Thesen sich abspielt, gehorcht einem andern
Typus. Faktoren wie Interessenentwicklung, Weltanschauungswandel,

ja selbst Ideologie sind konstituierend für ihn, und er wird
von der Beziehung zwischen Lebensuntergrund und geistiger
Gestaltung bestimmt, wie sie uns etwa von Dilthey, Simmel, Scheler,
Max Weber in trefflichen Analysen geschildert wurde.

Ganz ebenso ist auch die logische Diskussion nicht durch
eindeutige und unwiderlegbare Siege der einen oder andern nackten
Thesen zur Ruhe gekommen, sondern sie ist deswegen weitgehend

verstummt, weil auf einem verwandelten Lebensuntergrund die

Philosophie von anderen, „lebensnäheren" Problemen gebannt
wurde. Man denke — tun nur ein Beispiel zu nennen — an das

Verlöschen des Neukantianismus. Ernst Troeltsch hat davon eine

ergreifende Schilderung gegeben. Aber das Gewicht wäre vielleicht

sogar noch mehr, als wie es bei ihm geschieht, darauf zu verlegen,
daß es sich dabei nicht um eine Selbstzersetzung, sondern vielmehr,
bei einem Fortbestand gültiger Thesen im überlieferten Feld, um
eine unheilbare Unangemessenheit gegenüber neuen, gebieterisch
sich aufdrängenden Aufgaben handelte : dem Problem des Menschen

in der Geschichte. Und zumal bei der zeitgenössischen Zuwendung

zu Ontologie und Metaphysik bedarf es keines ausführliehen Hin-



— 30 —

weises darauf, daß ein tiefer und — allen Bagatelüsierungsversuchen
und Verächtlichmachungen entgegen — sehr ernst zu nehmender
Wandel des geistigen Daseins zugrundeliegt. Mag die Ontologie
auf dem phänomenologischen Weg, von der „Lebensphilosophie"
her oder über eine „fundamentale Anthropologie" gesucht werden,
stets handelt es sich dabei letztlich um ein Ringen aus verlorener
Seinssicherheit. Nach dem Zusammenbruch der positivistischen
Erkenntnishoffnungen und des Wissenschaftsoptimismus muß eine

neue Seinsgewißheit errungen werden : durch einen neuen Zugang
zum Gegenstand oder durch eine Grundgewinnung im eigenen Sein.
Beide Male soll die erschütterte Ordnung meiner und der Dinge neu
gegründet werden.

Dann aber hat die Philosophie eine eminent positive Sendung.
So kritisch ihre Lage ist, so wenig darf gerade sie einen Selbstverrat

begehen. Wenn Kritik das Vehikel philosophischen Erkennens
ist, so ist sie doch nur das Vehikel und nicht die Philosophie selbst.
Darum wäre ein bloßes Verharren in der kritischen Reduktion das

Symptom für den Verlust der ursprünglich philosophischen
Aufgabe und, als Verlust der philosophischen Wissensgewißheit, das

Symptom eines verkappten eigenen Positivismus. Aber auch der

umgekehrte Weg, die Flucht in eine außererkenntnismäßige
Gewißheit, ist ihr ohne Selbstaufgabe nicht verstattet. Und auch kein
Intuitionismus ist von Bestand, der nicht eine kritische
Durchleuchtung ertrüge und von ihr ratifiziert würde ; der kritische
Charakter darf nicht nur eine verbale Behauptung sein.

So ist die Philosophie für die ihr heute unausweichlich zuwachsende

Aufgabe einer Neubegründung des Seinswissens trotz aller
Erschütterung der Erkenntnisgewißheit doch wiederum auf die
Erkenntnis allein angewiesen ; so jedoch, daß dabei die Tragfähigkeit
und die Art der Wahrheitsgewährenden Funktion der Erkenntnisgaranten

selber ergründet und zentral in Rechnung gestellt werden
müssen. Als Garant aller unsinnlichen Erkenntnis aber gilt seit
alters das Logische. Es ist dasjenige, das in sich selber wahr ist, und
das, methodologisch verwertet, Wahrheit verbürgt.

Nur mit Hilfe des Logischen wird also auch die ontologische
Aufgabe zu lösen sein. Aber da es in dieser um ein umfassendes
Seinswissen geht, in welchem das Absolute ergriffen werden soll,
so muß darin das Logische, sein Vermittlungs- und Begründungsanspruch,

seine Leistungsfähigkeit und Reichweite selbst noch als

Problem vorne herum kommen. Das Logische selbst muß sich aus
der Ontologie, die sich seiner in ihrem Aufbau zwar schon bediente,
wiederum rechtfertigen, und ein eigentümlich positiver Zirkel muß



— 51 —

beide ineinander verschränken. Das ontologische Denken muß zu
einem Seinsbegriff führen, der seinerseits selber aus dem, was er
besagt, die Garantien für die Wahrheit des Wissens, das ihn gewinnt,
hergeben kann und der so auch den formalen Wahrheitsanspruch
dessen, was er meint, aus Motiven des „Inhalts" dieser Vermeinung
zu legitimieren vermag.

In der neuen Lage ist der selbstverständliche, keiner weiteren
Sicherung bedürftige Verlaß auf das Logische erschüttert. An die
Stelle seiner eindeutigen, linearen Vermittlungsfähigkeit ist eine
Problematik getreten, in der die Frage nach der ontologischen
Begründung des Logischen selbst sich erhebt. Und bereits kann diese

Frage schärfer formuliert werden : es handelt sich nicht lediglich,
obwohl auch, um die Klarstellung der Möglichkeit und Grenze der
Tragkraft des Logischen für ontologische Aussagen, sondern
ebensosehr umgekehrt um die Bestimmung des Ortes, die „Deduktion"
des Logischen im Felde der Ontologie und endlich — nach solcher

Revidierung — um seine entsprechende erneute Beiziehung zum
Behufe der Ontologie selbst.

Es ist deutlich, wie wir damit in eine gewisse Nähe zum Kantischen

Denken aber zugleich auch darüber hinaus geraten sind. So

erscheint es einmal — wie dort — ausgeschlossen, in einer
ungebrochenen Verlängerung des Logischen (unter der Form der
Kategorien) das Ontologische zu treffen, wie es in einem großangelegten
modernen Versuch wiederum vermeint wird. — Aber ferner ist auch

ausgeschlossen, was im Gefolge Kants — jedenfalls historisch —
noch möglich war : nämlich, vom Gedanken des schöpferischen
Charakters der transzendentalen Logik her, die Logik selbst zu einer

spekulativen Systematik auszubauen und das Logische unter der

Form einer dialektischen Entwicklung mit dem Ontologischen
schlechthin in eins zu setzen. Indem eine solche Logik ihr
metaphysisches Geschäft unter Verstößen gegen die Gesetze der
überlieferten und unter Konstituierung einer neuen Logik verwirklicht,
unterstellt auch sie sich noch logischen Maßstäben; doch ist ja
diejenige Logik, die, ohne materialen Einschlag, als reiner
Formalismus des Gültigen, zum kritischen Maßstab dienen müßte, wie

angedeutet, in den Fundamenten ungeklärt und in ihrer
ontologischen Relevanz fragwürdig.

Man erinnert sich, wie Kant die allgemeine Logik, der er auch

den Namen einer analytischen oder formalen gab, für soweit
vollendet hielt, und zwar zum entscheidenden Teil schon durch Aristoteles,

daß daran nur geringfügige Veränderungen gemacht werden

müßten und könnten, und wie er gegen diese abgeschlossene und



— 52 —

stagnierende Wissenschaft in einem vermeintlich ebenso abschließenden

Entwurf seine transzendentale Logik stellte. Von der
Entwicklung der letzteren bei Kants Nachfahren war soeben die Rede.
Aber auch der formalen haben spätere Zeiten wiederum umfangreiche

Bemühungen zugewendet. Freilich bestätigte sich durchaus,
daß an neuen inhaltlichen Entdeckungen wenig zu leisten war.
Darum erwarben denn auch, zumal seit Sigwart und gemäß dem
Primat der wissenschaftlichen Einzelforschung, methodologische
Probleme zunehmende Bedeutung. Und ferner beherrschten sodann
übergreifende Deutungsfragen die logische Diskussion. Man denke
an die psychologischen Fundierungsversuche, an Brentanos
Umsturz der Urteilslehre, an die Diskussion der Beziehung zwischen
Begriff, Urteil und Schluß mit der immer deutlicheren Herausstellung

eines Primats des Urteils, vornehmlich im Zusammenhang
mit der neukantischen Idee der „Geltung". Diese Deutungsprobleme

vermögen zwar stellenweise auch den materialen Bestand
der formalen Logik zu beeinflussen. Aber entscheidender ist, daß

in diesem Fortgang aus der anscheinend eben doch abgeschlossenen
formalen Logik eine Art neuer Wissenschaft werden mußte. Nachdem
ihr Material ausgegliedert und in gewisser Weise geordnet war,
mußte — allgemeiner Regel des Wissenschaftsfortgangs gemäß —
dieses Ganze des Logischen übergreifend in Hinsicht auf seinen

Charakter, Ursprung und Ort zu deuten gesucht werden. Neben der

methodologischen Ausgestaltung entsteht so aus der ursprünglich
einfachen und selber formalen Disziplin eine „Theorie" oder um-,
fassender eine „Philosophie des Logischen". Ein einheitlicher
Stand wurde zwar durchaus nicht erreicht. Wir erinnern uns des

Dictums von Husserl über das „bellum omnium contra omnes".
Eine andere Entwicklung hat die formale Logik in der Logistik

gefunden. Unzufrieden mit dem Los jener Abgeschlossenheit und
oft gerügten Unfruchtbarkeit versucht sie durch Ma thematisierung
den alten Traum eines schöpferischen und zugleich exakten Orga-
nons zu verwirklichen. In ihr ist vom Logischen nicht thematisch
die Rede. Unbekümmert um seine Deutung und Wesensbestimmung
münzt sie Logisches in ihrem anderem Erkennen dienstbaren
Formalismus unmittelbar aus. An sich selber ontologiefremd
müßte sie den Nachweis einer Zuständigkeit für ontologische
Probleme erst noch erbringen. In dem bisher einzig Vorliegenden
systematischen Werk wären zudem außerlogistische Voraussetzungen
leicht nachzuweisen, und gegen den Anspruch absoluter Exaktheit
und Eindeutigkeit, der auf die Immanenz im reinen Formalismus
gegründet wird, bildet der Umstand vorderhand einen kräftigen



— 53 —

Einwand, daß die Logistiker unter sich selber uneins sind und
verschiedenen wissenschaftstheoretischen Schulen anhangen.

So ist dem unfruchtbaren Stamm der formalen Logik eine Reihe

von Schößlingen zu besserer Ernte eingepfropft worden, die doch
alle noch von eben diesem Stamme leben. Aber die transzendentalen
ebenso wie die selber auch noch formalen Ausgestaltungen (und
zwar die transzendentalen sowohl in der Gestalt der
spekulativdialektischen wie der geradehin objektivierenden Kategorienlehre,
und die formalen sowohl in der Gestalt der Methodenlehre wie der
Logistik) sind bereits in ihrem Ursprung auf besondere philosophische

oder gar einzelwissenschaftliche Abzielungen ausgerichtet.
Nur die vorhin genannte, im späten 19. Jahrhundert sich ankündende
„Philosophie des Logischen" hält sich von solcher Dienstbarkeit frei.
Sie nimmt das Logische nicht nur als Mittel und Weg, sondern in
erkenntnishistorischer Folgerichtigkeit macht sie es hinsichtlich
seiner Eigentümlichkeit eben als Logisches zum Gegenstand
philosophischer Deutung. Freilich bedarf es, zum endgültigen Durchbruch

dieser neuen Thematik, der neuen Horizonte und des neuen
philosophischen Impulses, die, bei aller innern Ungeeintheit, doch
erst der jüngsten "Vergangenheit eignen. Die Enttäuschung an der
unergiebigen Methodenanalyse und Erkenntniskritik und die
Erschütterung des Wissenschaftsoptimismus zeugen den neuen Drang:
hin zum Wirklichen selber in seinem eigenen Sein. Das kann letztlich

nur heißen : hin zu seinem Sinn, der als der Bedingungszusammenhang

seiner Seinsnotwendigkeit und seiner Soseinsmöglichkeit
seinen Wesensgrund bildet. Die solcherweise dunkel erahnte „Prima
Philosophia" erheischt also nicht nur aus historischen Analogien,
sondern aus sachlichen Gründen den Namen einer Ontologie. Es

ist klar geworden, daß es sich dabei nicht lediglich um eine Struktur-
und Geschehensanalytik des Seienden in seinem gegenständlichen
Aspekt handeln kann. Das Kernstück muß vielmehr die Gewinnung
des Wesens von Sein überhaupt sein, aus dem erst in funktionaler
Ausfächerung sowohl Seinsweisen wie Bestimmtheiten von Seiendem

sich ergeben. Wir sahen bereits, wie von diesem absoluten Grunde

her das Logische zum Problem und wie also die angestrebte
Philosophie des Logischen zu einer ontologischen Aufgabe wird. Das

Verhältnis von Logik und Ontologie hat sich umgekehrt.
Bedenken wir außerdem, daß — wie früher angemerkt — auf

dem Kampffelde der Logik nicht die Schlagkraft schlüssiger
Argumente, sondern ebensosehr der Zeitgeist die Entwicklung bestimmt,
so wird es uns umso weniger wundern, daß die logische Diskussion

nicht unberührt vom neuen philosophischen Impetus verharren kann.



— 54 —

Nun wird man freilich auf ein Beispiel aus der neueren
Logikgeschichte verweisen und sich darauf berufen, daß jedenfalls der
antipsychologistische Einsatz Husserls unzweifelhaft mit der
Beweiskraft von Argumenten obsiegt habe. Allein, antipsychologistisch
waren mit guten Argumenten auch schon die Neukantianer. Doch
war ihnen ein ähnlicher Erfolg nicht beschieden, weil nicht ihre
Arbeit die Möglichkeit verhieß, aus dem Immanentismus
herauszukommen, wonach die Zeit dringend verlangte. Und des weitern :

ist durch Husserls Argumentation wirklich das Recht einer jeden
Art von Psychologismus widerlegt Ist nicht der bleibende Erfolg
seines Kampfes vielmehr nur die endgültige Auflösung einer Psychologie,

welche erst wegen der Verfehltheit ihrer Grundlagen auch
jeden von ihr getragenen Psychologismus widerspruchsvoll machen
mußte Wie aber ist die Problemlage dann, wenn eine andere,
nicht mechanistische Psychologie die Basis bildet? Und endlich:
hat sich nicht Husserl in seinen letzten Veröffentlichungen, den
..Méditations Cartésiennes" und der „Formalen und transzendentalen

Logik" zu einer — sit venia verbo — subjektivistischen
Position zurückgewendet, die, wenn nicht seinen Ansätzen selbst,
so doch dem Großteil dessen zuwiderläuft, was von ihnen aus
gefolgert worden ist? Und zeitigt diese zurückliegende Entwicklung
nicht revisionistische Konsequenzen auch für die Ausgangsthesen?

Wir meinen, daß auch der so schlagkräftig durchgeführte Husserl-
sche Antipsychologismus nicht fraglos und, weil im Ansatz seiner

Argumentation zu schmal, in dieser Form nicht endgültig ist. Ja
wir wagen zu behaupten, daß ein Zentralthema der Philosophie des

Logischen unter ontologischen Gesichtspunkten die Revision des

Psychologismusproblems sein wird, allerdings aber mit Hinblick
auf einen Begriff der Psychologie von sehr anderem Inhalt. Sie

gerät zusammen mit Anthropologie, ja ihre Grundlagen sind mit
dieser identisch, und Anthropologie ihrerseits — mehr als nur eine
modische Namengebung für unverändert psychologische
Bestrebungen — muß eine philosophische, d. h. aber eine ontologisch
fundierte Prinzipienwissenschaft sein. Der antipsychologistischen
Position in der Logik wird dadurch viel von ihrer möglichen Schärfe

genommen. Aber einmal geschieht das mit dem Entgelt, den Ort
des Logischen nunmehr bestimmen zu können, über welchen bei
den nur in der Abwehr geeinten Bemühungen wenig Übereinstimmung

bestand. Und sodann ist einem neuen Naturalismus sowohl
Arie der Auferstehung eines uferlosen Relativismus von Anfang an
vorgebeugt, indem dem Subjekthaften ebenfalls erst aus seinem

ontologischen Ort seine Bedeutung und Funktion als Ursprung zu-



— 55 —

wächst. So wird weder eine Ebene nackter Tatsachen noch ein

blasses, mit seiner Apriorität in der Luft schwebendes transzendentales

Bewußtsein den tragenden Boden abgeben.
Drei mächtige Ströme, die allesamt eine „subjektivistische"

Komponente haben, fließen in die Aufgabe der neuen Ontologie
zusammen, in die das Logische sowohl mit seinen Wurzeln als mit
seiner Leistung verzahnt ist : Einmal der Historismus im weitesten
Sinn, der den beengenden Methodologismus zu sprengen mithalf,
aber nur um die konkrete Dynamik des menschlichen Seins in den

Vordergrund zu rücken — sodann das seit den Anfängen der Neuzeit
aus der Philosophie nicht mehr eliminierbare, sich so oder anders

immer wieder meldende Motiv des Subjekts als Ursprung, das

vollends seit Kant den unüberspringbaren Rahmen bildet. Und
endlich die Gewinnung einer neuen Nähe zum Seienden in der

Phänomenologie, die gleichwohl — wie Husserl selbst es beweist —
zum Subjekthaften als dem grundvermittelnden Boden zurückbiegt.
Zwar versucht man auch, Husserls spätere Entwicklung als einen
Verrat an seinen eigenen Ansätzen zu kennzeichnen ; und jedenfalls

kann seine letzte transzendentallogische Position nicht als etwas
historisch Originelles und Neues angesprochen werden. Sie ist über
den Neukantianismus nicht hinausgekommen; aber sie mündet erst
in die unüberholbare idealistische Position, nachdem sie zuvor das

verlorene Objekthafte wiederum gesichert hat, so daß sie nicht nur
jenen Subjektivismus neu belebt, sondern mit dem, was sie solcherweise

einbringt, durch ihn hindurch zugleich über ihn hinaustreibt.
Aus diesen drei geistesgeschichtlichen Quellen strömen die

Motive zusammen, denen gemäß das philosophische Streben heute in
die Richtung geht, in der Anthropologie und Ontologie, logischer
Gesetzlichkeit selber unterstehend und sie doch erst begründend,
den in sich selber letztfundierten Ursprungszusammenhang darstellen.

Aber auch sachliche und systematische Motive führen eine Theorie

des Logischen in einen neu gesehenen Subjektszusammenhang
hinein, sobald diese in ontologische Intentionen eingerückt wird.

So scheint es einmal vollkommen klar, daß für das ontologische
Ziel die logische Gesetzlichkeit nicht in der Weise bedeutsam sein

kann, daß sie geradehin und unverbogen selber als die ontische
Struktur des Seienden angesprochen werden darf. Vollends aber

wenn nicht das Seiende, sondern das Wesen des Seins den Gegenstand

der ontologischen Frage bildet, kann die logische Gesetzlichkeit

nicht geradehin dessen Struktur darstellen. Denn das Sein
i6t als gegenständliche Struktur nicht zu fassen. Es entgleitet jedem



— 56 —

solchen Versuch, weil es als das, was allem eignet, auch diesem
Versuch noch vorausliegt. Darum scheidet dieser Problembereich jedenfalls

a limine aus der gegenwärtigen Erörterung aus. Aber es ergibt,
wie vorher gesagt, auch keinen Sinn, die logischen Gesetze als
unmittelbare Gesetze des Seienden anzusehen. Das gilt auch dann,
wenn die ontologische Aufgabe bescheiden auf eine Analytik und
Systematik des Seienden als Phainoinenon beschränkt werden sollte,
wie es etwa in Husserls Idee einer formalen Ontologie und z. T.,
obwohl weniger eindeutig, bei Hartmann der Fall ist. Auch wo
vom Seienden nicht anders denn als von einem gemeinten gesprochen
wird, ist die logische Gesetzlichkeit zwar die Bedingung seiner als
vermeinten Gegenstandes, aber nicht zugleich auch die Struktur
seiner als nur Seienden.

Dem Leitfaden der traditionellen Logik folgend hätten wir da
zunächst zu fragen, wie es um die ontische Korrelation der
Gesetzlichkeit des Begriffs, also seiner Identität, beschaffen sei. Und wir
finden, daß einmal sicherlich keine Konstanz von Seiendem
aufzuweisen ist — im Begensatz zu der zum Behuf der Denkmöglichkeit

konstanten Bedeutung des Begriffes — und daß sodann (in
Beschränkung auf Präsenz und Gleichzeitigkeit) dem Seienden,
rein als solches vermeint, auch der Charakter eines Diskretums so

wenig zugesprochen werden kann, daß vielmehr jede
identitätsbegriffliche Abgrenzung eine Kontextperspektive auf Kosten anderer
heraussondert und die durchgängige Fungibilität alles Seienden
verfehlt. Daher die Möglichkeit, vom Begriff bald zu behaupten,
er enthalte weniger, bald ,er enthalte mehr als eine „ihm zugehörige
Wirklichkeit". Will man sich aber dadurch helfen, daß der Begriff
selber biegsam gemacht wird, so geschieht das auf Kosten seiner

erkenntnismäßigen Leistung.
Aber noch weniger Entsprechung hat offensichtlich die

Gesetzlichkeit des Urteils. Wir können hier auf die geradezu verwirrende
Mannigfaltigkeit der Urteilstheorien nicht eintreten und greifen aus
dem ganzen Komplex nur wenige Punkte heraus : Für jene in der
Neuzeit vielfach angegriffene Ontologie, die mit Substanz und
Akzidenz oder gar mit Ding und Eigenschaft operiert, trägt
unverkennbar die überlieferte Urteilsform „S ist P" eine nicht geringe
Verantwortimg, denn ganz offenbar gerät dieser Dualismus gerade
durch die Auffassung vom Urteil als einer Beziehung von etwas
auf ein Anderes, Vorausliegendes in das Bild vom Seienden hinein.
Wie aber sollte im selig in sich ruhenden, unberührt Jenseitigen
ein solcher Vorrang bestehen können? Wie soll andrerseits die
unumkehrbare Sinnrichtung der Aussage zugleich eine ontische Sach-



— 57 —

läge sein? Und welches sollte —- immer geradehin übertragen —
das ontische Korrelat der Kopula sein, die bald Verbindung,
Implikation, Identität, bald Anerkennung oder Bejahung, bald von
Begriffen, bald von Merkmalen, bald von Sachverhalten ausdrücken
soll, bald sogar in sich selbst kategorial differenziert gedacht wird
Das Seiende, wie es solcher ontologischer Absicht vorschweben muß,
ist aber von aller Perspektivität und Bezogenheit in sich selbst
unberührt, einfach was es ist und auf einmal: Emil Lask hat dafür
den Begriff der „Übergegensätzlichkeit" geprägt und das Seiende
als jenseits stehend von Wahr und Falsch (der Sphäre des Logischen)
gekennzeichnet.

Sobald ich die setzende oder stiftende Funktion des
prädikativen „Ist" in das Seiende hineintrage, habe ich ihm auch innere
aktuelle Relationiertheit und zugleich Bezogenheit auf sich selbst
zugesprochen. Aus der Notwendigkeit, das „Ist" nun als eine

Leistung des Seienden selbst anzusehen, wird dieses dann zum
in sich selber aktiven Träger seiner Merkmale und seines Seins

gemacht; und darauf folgt leicht der weitere Schritt, das
Seiende überhaupt nach dem Modell dessen zu verstehen, dessen
Sein tatsächlich ein um sich selbst bemühtes, ihm selbst
aufgegebenes, aktives ist, und ihm also Leben, Verhalten und gar
eine Art von Bewußtsein zuzusprechen. Das aber ist nach der
üblichen Terminologie als spekulativ zu bezeichnen. — Gedenken
wir ferner der Kontroversen, denen in der Urteilslogik die sogenannten

Existenzialurteile gerufen haben. Der Sinn ihrer scheinbar
so einfachen und schlichten Seinsaussage ist erst von der Logik der
Urteilsmodalität her aufzuhellen, und auch er fällt nicht ins Ontische,
sondern griudet in der Ausfächerung des Gefüges der modalen
IntentionalitätsaLWandlungen. Die Modalitätsproblematik zeigt
gewiß eine unendlich komplizierte Verschlingung von mindestens
drei Schichten : der vermeinten Modalität des Seins des

Gegenstandes, der Urteils- oder Beurteilungsmodalität und endlich der

subjektiven Erkenntnisgewißheit. Gleichwohl läßt sich zeigen,
daß sie allesamt der perspektivischen Abschattung der Erkenntnis,
nicht dem Seienden als solchen zugehören. — Endlich sind wir mit
der Erwähnung der Modalität, nach der traditionellen Systematik,
in den Bereich der Kategorien getreten, die ebenfalls in der Urteilslogik

abgehandelt zu werden pflegen. Sollten sie etwa die Stelle

sein, an welcher das Logische unmittelbar und geradewegs ontisch
bedeutsam wäre Allein auch sie gehören nur der Beziehimg an,
kraft deren das Seiende erkenntnismäßig faßbar wird. Zwar scheinen
sie — anders als alle übrigen logischen Elemente — eine besondere

5



— 58 —

Nähe zum Material des Seienden zu haben. Aber in eben dem gleichen
Maße ist ihr rein logischer Charakter zweifelhaft. In sie geht, mit
Husserl zu reden, ein materiales Apriori ein, und genau besehen

zeigt sich, daß sie die erste Konkretisierung der reinen logischen
Grundsätze an materialen Prinzipien darstellen. Emil Lask hat die
Differenzierung des kategorialen Momentes zur Vielheit der
Kategorien durch den Einschlag der Erkenntnismaterie bewirkt wissen
wollen und hat damit — ohne die Aufgabe zuende führen zu können
-— vom Neukantianismus her einen entscheidenden ontologischen
Vorstoß gemacht. Für uns genügt hier die Feststellung, daß die

Kategorien in ihrer rein logischen Komponente uns ontologisch
nicht weiterzuhelfen vermögen. Soweit sie aber mehr sind, insoweit
setzt ihre Theorie ihrerseits die Ontologie bereits voraus. Wenn
nicht alles täuscht, so liegt hierin ein Grund für die Schwierigkeit
einer jeden Deduktion der Kategorien.

An die Erörterung von Begriff und Urteil reiht die logische
Tradition schließlich diejenige des Schlusses. Bezüglich seiner aber
bedarf es in unserm Zusammenhang vollends keines Hinweises,
um einzusehen, wie wenig es das Seiende kümmert, durch welche

Vermittlung, über welche Wege und Zwischenglieder das Denken
zu seinem Bild vom Seienden kommt.

Vielleicht sagt nun jemand, wir hätten uns allzusehr an die
Systematik der traditionellen Logik gehalten, und die wahre logische
Gesetzlichkeit sei weder im Begriff, Urteil noch Schluß, sondern
in den Grundsätzen zu finden. Allein es ist erst recht klar, daß alle
die Sätze : der Identität, des Widerspruchs, des ausgeschlossenen

Dritten, des zureichenden Grundes die Erkenntnis betreffen. Sie

ergeben als Gesetze des Seienden genommen keinen Sinn. Scharf
sind — um nur weniges zu nennen — bereits Erkenntnis- und
Seinsgrund oder Begriffswiderspruch und Realrepugnanz geschieden,
und vollends die Identität ist kein Seinsprinzip, sondern eine
Bedingung, die zunächst für die Vermehrung eine notwendige Rolle
spielt. Wir müssen übergehen, daß sogar ihr logischer Sinn selber

strittig und daß durchaus unabgeklärt ist, in welchem Verhältnis
sie zu der Gesetzlichkeit von Begriff, Urteil und Schluß stehen.

Liegen sie ihnen gleichmäßig zugrunde, bestehen besondere Fun-
dierungsbeziehungen oder ist es vielleicht so, daß sie nach der Art
regulativer Ideen ein von Begriff, Urteil und Schluß nicht je schon
Erfülltes bedeuten, sondern dasjenige angeben, was von diesen

gerade erst zu leisten ist Dann würden sie nicht zu deren
immanenter Strukturform gehören. In der Tat überspringen sie, der
Konstruktion einer idealen Erkenntnis entnommen, den grund-



— 59 —

sätzlichen Vorläufigkeitscharakter alles faktischen Erkennens. Als
Grenzkonstruktion aber hätten sie für das faktische Erkennen nur
die Funktion von Postulaten. Formulierungen zwar von
Wahrheitsbedingungen. aber in keinem Schritt schon erfüllt, würden sie alles

urteilende Erkennen immer weiter treiben : eben in die Richtung
von Identität, Eindeutigkeit, Widerspruchslosigkeit, zureichendem
Grund! Ohne in eine normative Auffassung des Logischen
zurückzufallen würden wir daraus entnehmen müssen, daß das Logische
auch in dieser Form nicht im Ontischen, sondern im Erkennen den
seiner Funktion entsprechenden Sitz hat.

Und außerdem ergäben sich für die Logikarbeit selber wichtige
Konsequenzen. Da auch für ihre Aussagen die Grundsätze
maßgebend sind, könnten nunmehr auch ihre Thesen nirgends endgültig
sein. Es ergäbe sich die Merkwürdigkeit, daß zufolge einer
Eigentümlichkeit von Logischem keine endgültige Erkenntnis des

Logischen, aber dann ja auch nicht die Feststellung eben dieser
Eigentümlichkeit möglich, diese ganze Einsicht aber doch wiederum
logisch begründet wäre. Nun hülfe uns aber jedenfalls der durch
diesen Zirkel scheinbar nahegelegte Rückzug auf die kontradiktorische

Ausgangsthese, also auf die Meinung, das Logische sei die
erfüllte ontische Struktur des in aller Gegenstandswerdung sich

präsentierenden Seienden selber, recht wenig. Denn es bliebe
unverständlich, wie es dann noch so etwas wie Prozeß und Aufgabe
des Erkennens geben müßte, für welche ja vielmehr das Logische
gerade erst Antrieb und Anweisung ist. Darum haben wir aus dem

Zirkel eine andere Konsequenz zu entnehmen : sie liegt in der
Anerkennung der Tatsache der Dialektik der Logikforschung : Das

Logische als solches ist apodiktisch und schlechthin als es selber

präsent, aber sein ontologischer Ort ist fraglich. Seine Deutung
kann, wie der Zirkel erweist, nicht aus seinen eigenen Ursprüngen
und allein mit logischen Mitteln geleistet werden. Das Logische
ist nicht das Letzte, sondern es ist Funktion eines Umfassenderen.

Ursprünglicheren, das darum auch nicht geradehin in seinem Griff
liegt. Doch kann der Versuch gemacht werden, es auf dem Weg zu

gewinnen, daß die Aporetik der Selbstbezüglichkeit des Logischen
ihrerseits zum Stützpunkt für den Durchbruch zu ihm genommen
wird.

Auf jeden Fall: Das Logische hat seinen Platz in der Erkenntnis
und seine Funktion für die Erkenntnis. Es ist kein Bestand von
selbst gegenständlicher Art im Seienden, sondern ein durchweg
funktionales Aufbaumoment von Erkenntnis. Es ist so wenig
Baugesetz des Seienden, so wenig die Wahrheit über einen Gegenstand

5*



— 60 —

der Gegenstand selber ist. Gleichwohl gilt es vom Seienden und
ist es die wahrheitsverbürgende Gesetzlichkeit für dessen Erkenntnis.
Freilich aufersteht damit das Problem der Wahrheit. Aber die

Aporetik jedenfalls der Aristotelischen Lösung brauchen wir nun
nicht mehr aufzurollen. Eines ist klar: mag die Erkenntnis in
ihrer Qualität als wahre eine denkbar innige Beziehung zu einem
ihr zugeordneten Seienden haben, so ist dennoch die Erkenntniswahrheit,

bestimmt durch das Logische als ihren Vermittler, jedenfalls

keine Übereinstimmung mit dem Seienden im Sinne einer
Identität der Struktur. Das Logische hat seinen Sinn nur in der
Dimension des Prozesses, in einer Distanz zum Seienden, zu dessen

Fassung es verhilft ohne Identität mit ihm zu besitzen. Das Logische
ist, wie das Seiende selbst, eine Funktion des Seins in das Dasein,
dem allein Seiendes gegeben ist und gegeben sein kann.

Wenn wir vorhin sagten, das Logische sei kein Bestand von
gegenständlicher Art, dann gerieten wir offenbar auch noch zu einer
andern Weise, das Logische geradehin zu ontologisieren, in
Widerspruch, nämlich zu allen jenen Formen des Piatonismus und Idealismus,

die das Logische zu einem besonderen Reich sich verdichten
lassen. Mag ihm dabei Transzendenz im emphatischen Sinne, mag
ihm Ewigkeit zugesprochen werden, mag man seine Inhalte als
ideale Sinneinheiten oder als Werte ansprechen, es handelt sich doch
offenbar auch hier um eine Gegenständlichkeit, selbst dann, wenn
statt Sein und Schaübarkeit das Gelten als Gebietskategorie vin-
diciert wird. Vollends im Begriff einer Zwei-Welten-Theorie ist
offen zugegeben, es handle sich um eine Welt, wobei Gelten dann

nur eine besondere Art des Seins ist, auch wenn das — mit Worten —
abgestritten wird.

Es ist nicht aus prometheischem Übermut noch aus frevler
Zerstörungssucht, daß wir heute den Glauben an eine solche Welt
verklärten Glanzes und unantastbarer Gültigkeit nicht mehr teilen.
Es mag uns eher etwas wie Wehmut überkommen, wenn wir an
diese einfach und klar gefügte Seinssicherheit zurückdenken, und
unser Verzicht ist zuweilen ein schmerzlich verwundener. Sehen

wir doch nur höchst unbestimmt, zu welchen neuen Ufern wir
geführt sein könnten, und ist es doch viel eher das Chaos, das an
jene Stelle getreten ist. Nur ist der Zusammenbruch so bestimmt,
daß es als Verständnislosigkeit oder gar Frivolität anmutet, wenn
man vorwurfsvoll und unter sattem Hinweis auf jene idealistische
Gläubigkeit unsere Nöte als eine selbstverschuldete Verwirrung
verächtlich machen will. Freilich, wir sind empfindlich und
verdachtbereit geworden. Wir fragen nicht mehr nur nach der Legi-



— 61

timation einer Theorie vor der weltfernen Instanz eines möglichen
Bewußtseins überhaupt. Eine solche bedürfte mitsamt ihrer
Leistung ja seihst erst einer ontologischen Legitimation. Wir ertasten,
solcherweise um eine Stufe radikaler kritisch, die Bedingungsver-
schlingungen jeden Denkens in seiner Tatsächliehkeit sowohl wie
in seinem intentionalen Vermögen. Und wir lassen uns von der
Scheinwahrheit bloßer formaler Konsequenz nicht bestechen. Wir
müssen dazu stehen, daß das uns aufgetragene Reich diese
Wirklichkeit ist, und daß, was uns angesichts ihrer Schwere und
Widersprüchlichkeit im Stiche läßt und sie als das rettungslos Wert-
und Sinnfremde vollends an das Nichts verrät, nicht die Wahrheit
sein kann. Hic Rhodus, hic salta, befiehlt die als unsere Wirklichkeit

uns verpflichtende Welt auch dem Erkennen. Denn Erkennen
heißt, auf deren Sinn nicht verzichten zu können.

So findet das gegen vorschnelle Vereinfachungen empfindliche
Denken auch in der Idée jenes sublimen Gegenstandscharakters des

Logischen eine Reihe von Schwierigkeiten unübersehbar vor. Wir
können die verwickelten Probleme hier nur eben andeuten.

Da erhebt sich einmal die Frage nach dem Verhältnis solcher
idealer Wahrheitsgegenstände zum Gegebenen und nach ihrer
Mitwirkung in der Erkenntnis dieses Gegebenen. Das so verstandene
Logische soll ja zugleich die Wahrheit des Wirklichen bedingen und
diesem also einwohnen. Wie kann es das, wenn es an ihm' selber

von der Art der Gegenstände ist? Husserl hat den Weg gezeigt,
auf dem wir mittels 'Enoyji und phänomenologischer Reduktion
oder durch aktmäßige Konstitution zu solchen Wesenheiten kommen
sollen. Aber dabei blieb neben dem Weg àvw der Weg xâ-rw die
Aufbaufunktion des Idealen für das Reale in ihren Einzelheiten
ungeklärt. Daran hat der Mathematiker in ihm ein geringeres
Interesse. Es ist dasselbe Problem, um dessen Lösung der späte
Piaton mühsam rang. Heute stellt es sich als das Problem der

Kategorialität. Nun sahen wir früher schon, daß der rein logische
Charakter der Kategorien problematisch ist, und erst recht wäre

es ihre angebliche Gegenständlichkeit. Auch wie sich die Leistung
der Kategorie im Einzelnen vollzieht, ist zunächst ein ungelöstes
Problem. Uns genügt die offenkundige Tatsache, daß Kategorie
und rein Logisches nicht selber als Gegenstände, sondern als
Funktionen verstanden werden müssen, sollen sie eine gegenstardskon-
stitutive Leistung erfüllen können.

Außerdem : wenn das Logische von der Art der Gegenstände
sein soll, dann stellt sich in Bezug auf es seihst erneut das Problem
des Erkennens. Wie sollen diese Gegenstände in meinen „Besitz"



— 62 —

gelangen oder in ilnn stehen? Das heißt aber, es wiederholt sich
auch die oben aufgerollte Problematik der Erkennenslogik. Auch
in solchen Gegenständen nämlich spielt das Bedeutungsmoment
seine Rolle. Auch sie sind, sofern sie Gegenstände sind, je und je
„als etwas" gegeben. In diesem „Als" aber steckt eben, und hier
also neuerdings, die Eigenart des Logischen, die Kategorialität,
der Unterschied zwischen „Haben" und „Gehabtem", der, wie
wir sahen, dem Aufgabe- und dem Prozesscharakter des Erkennens
zugrundeliegt sowie dem Unterschied von Wahrheit auf der einen
Seite und Seiendem jeder Art auf der andern. N. Hartmann hat
gezeigt, wie auch einem idealen Seienden gegenüber die Problematik

und Konstellation der Wahrheitsgewinnung sich wiederholt.
Und noch einmal können wir hier die Gelegenheit wahrnehmen,
des frühvollendeteu Emil Lask zu gedenken. Er hat dem ungeklärten

Problem der Kategorialitätsfunktion erstaunlichen Scharfsinn
zugewendet, und er hat ferner von seinem Blickpunkt her das hier
vor uns auftauchende Problem der logischen Form des Logischen
selber ins Zentrum seiner Bemühungen gerückt. In unserem
Zusammenhang bedeutet die eigentümliche Rückinvestition von
Logischem im (gegenständlich gedachten) Logischen, daß dieses letztere
nicht in sich selber ruht. Wohin aber verweist der Umstand, daß
das Logische selber sich in logischer Form und in logisch gegliederter
Wahrheitsgestalt präsentiert, wenn nicht darauf, daß sein „Ort"
identisch ist mit der Möglichkeit von so etwas wie Präsentation
und Wahrheitsgestalt überhaupt? Und wohin anders verweist der
sonst ruhelose Zirkel des Logischen, wenn nicht darauf, daß der
Sinn von Sein und Funktion des Logischen da wurzle, wo die Selbst-

bezüglichkeit Wirklichkeit ist, so zwar, daß die — ontologisch
begründete — Struktur dieser Wirklichkeit den „Raum" darstellt,
in welchem das Logische zu der ihm eigentümlichen Präsentationsmöglichkeit

in sich selber und damit erst zu seinem Sein kommt.
Es ist Funktion der Struktur, die das Wesen des Subjektes ist.

Dieser Funktionalisierung durch Einrückung in den ontologischen
Sinn der Subjektsstruktur ist nicht zu entgehen. Denn davor rettet
auch der Versuch nicht, der drohenden Wiederholung des

Erkenntnisproblems in bezug auf das Logische so zu entgehen, daß wir
dieses als Apriori auffassen und damit die Frage nach seiner
Gegebenheit von Anfang an abzuschneiden trachten. Um seine Leistung
verständlich und zugleich seine Letztgewißheit gesichert zu halten,
muß es dann nach berühmtem Vorbild einem transzendentalen

Subjekt zugerechnet werden. Mit andern Worten: soll nicht mit den
eben entwickelten widerspruchsvollen Konsequenzen wiederum



— 63 —

Logisches als Kategorialität bemüht werden müssen, um die Ein-
sichtigkeit des Logischen zu erklären, so muß dieses als apriorisch
und als bereits immanent angesprochen werden. Das aber bringt
es um seine Gegenständlichkeit. Immanenz heißt mehr als Ver-
meintheit. Sie bedeutet, Moment in der Verhaltensstruktur des

Subjektes zu sein. Das ist Gegenständen nicht, wohl aber
funktionalen Faktoren möglich, und der vermeintliche Ausweg führt
zu dem zurück, was er vermeiden sollte. Husserl ist diesen Weg
der Immanentisierung gegangen, aber, gehemmt von unüberwundener

Gegenständlichkeitstendenz, nicht bis zum erhellenden Ende.
In seiner transzendentalen Logik gelangt er wiederum nur zu jenem
eigentümlich einfachen, einschichtigen Bewußtseinsbegriff, welcher
schlicht in der Bündelung der allen Gebilden und Noematen
entsprechenden Aktkorrelate besteht. Freilich ahnt er mehrere Male,
daß auf eben dieses ganze Verhältnis neuerdings der transzendentale
Gedanke anwendbar sein müsse. Aber er führt das nicht durch,
und seine Subjektivierung bleibt der Rückzug aus naiver
Vergegenständlichung lediglich in ein allem Gegenständlichen vorgeordnetes
primäres Subjekt. Anders wären seine tiefsten Überzeugungen
zu sehr erschüttert worden, die allesamt mit einem eigentümlichen
Evidenzdogmatismus zusammenhängen. Evidenz und
„Selbstgegebenheit" bleiben ihm letzte Berufungsinstanzen und dürfen
ihrerseits nicht mehr problematisch sein. Dabei hätte die Erwägung
einer neuerlichen Korrelation transzendentaler Akte zu eben den

Akten und Noematen primärer Funktion — Gegenbild zur oben

gestreiften logischen Form des Logischen — jene Aufklärung über
die Evidenz gebracht, nach der sie verlangt, wenn man nicht vor
lauter Berufung auf sie für ihre Rätselhaftigkeit unempfindlich
geworden wäre. Derselbe Gedanke vermag auch jenes Zusammen

von Absolutheit und Einsichtigkeit des Apriorischen verständlich

zu machen. Im Begriff der „Selbstgegebenheit" insgeheim schon

angelegt, läuft er darauf hinaus, daß Evidenz mit der Erfüllung
jenes alten Erkenntnisideals sich deckt, nach welchem Erkenntnis
und Erkanntes eines und dasselbe sein und keine Andersheit sie

trennen sollte. Solche Identität aber ist da verwirklicht, wo die

reine Bewußtseinsfunktion ihrer eigenen Objektivation und also

den Gliederungen und Gestaltungen, die sie aus eigenem Ursprung
zu leisten hätte, als formal bereits gestifteten begegnet. Dann hat
der Akt im Gegenstand seine eigenen Möglichkeiten rein vor sich

und ist so bei sich selbst. War die ungeklärte Evidenz der Anlaß

zur Vergegenständlichung des reinen Logischen in verklärter
Seinssphäre, so zwingt nunmehr die so analysierte Evidenz wiederum zu



— 64 —

jener Funktionalisierung des Logischen, die sich uns vorher schon
aufdrängte, und die im weitem sich nicht nur damit verträgt,
sondern es geradezu fordert, daß das Logische auf sich rückanwendbar

und in sich selbstbezüglich sei. Als das Wahrheitsvermittelnde
muß es auch sich selber vermitteln. Die Form, als die es präsent
ist, ist an dieser Präsenz selbst aufbauend mitbeteiligt.

Wie früher der Versuch scheiterte, das Logische als die ontische
Gesetzlichkeit des Seienden aufzufassen, so ist nun auch der Versuch,
das Logisehe als eine Art eigener Gegenstände zu ontologisieren,
gescheitert. In beiden Fällen stellte sich unter Führung der ontolo-
gischen Absicht die Notwendigkeit ein, das Logische als Funktion
zu fassen und es als Moment der Struktur von Subjekthaftigkeit
anzusehen. Jedoch zeigte sich zugleich, daß dies keine Relativierung
bedeutet, insofern nämlich das Subjekthafte hier nicht als eine
nackte Tatsache im Spiel ist. Es ist in seiner Struktur und Stellung,
seiner ganzen Leistung und Kondition ontologisch fundiert, und es

ist umgekehrt selber fundamentales Konstituens des Ontologischen:
des Seins im Ganzen. Aus so Verstandener Subjekthaftigkeit
entspringend wurzelt das Logische im Ontologischen und leistet
zugleich — freilich anders als sonst vermutet — seinen Beitrag zur
Ontologie, nämlich insofern es, weil angesiedelt im Ermöglichungs-
grunde subjekthaften Daseins und damit im Ganzen des Seins, über
dessen Struktur Aufschluß enthält.

Das Logische ist mit seinem Ursprung und seiner Leistung in
das Ontologische verzahnt. Das Abtasten der „ontologischen Tragweite

des Logischen" ertastet darum zugleich überall Ontologisches,
das sich als im Logischen präsent kündet, und erbringt so ständige
Voranweistmgen auf die Ontologie. Es sei uns gestattet, zum Schluß
die Ansätze zusammenzufassen:

Logisches — sahen wir — erschließt nicht unmittelbar und
geradehin Ontisches. Es hat eine andere Beziehung zum Sein, und
seine Problematik bedingt dann auch einen andern Begriff der
Ontologie. Es gibt rückläufig Aufschluß über das Sein, aus dem es

selber entstammt und in dem es seinen besonderen notwendigen
Ort hat. Auf diesen Ort verweist einmal seine Funktionalität. Es
ist Funktion einer Struktur, zu der es gehört in einer Distanz zu
gegenständlichem Seienden zu stehen und doch (über den Weg
möglicher Wahrheit) mit ihm verbunden zu sein. Ferner eignet
dem Logischen und dann auch der Struktur, der es zugehört, die

Selbstbezüglichkeit, die macht, daß es als das, was es ist, sich

— zurückgewendet auf sich selbst •— bei sich selber befindet. Der
Zirkel zeigt an, daß sich hier der letzte Boden aufdeckt. Dadurch



— 65 —

ist jene Struktur — das subjekthafte Dasein — der Kontingenz
entrückt und ist selber eine Fungible des Seins. In einer zwar
unaufbeb liehen Distanz zum Seienden stehend, über den Weg der
möglichen Wahrheit und also der Deutung und des „Habens" mit
ihm (und also auch mit Momenten seiner selbst) aber dennoch
verbunden, trägt das Subjekt den Stempel der Zusammengehörigkeit
mit ihm zu einem einzigen Ganzen. Dieses kommt in der Selbst-
bezüglichkeit, deren Konkretion das Subjekthafte ist, zu seiner
Ganzheit und zwar zu einer differenziert gegliederten ; so nämlich,
daß das reine Subjekt unmittelbar, das von ihm verschiedene
Seiende aber dadurch in ihr und also in ihm als der gleichen stiftenden
Mitte bei sich selbst ist, daß die Bedingungen seines Gehabtsein-
könnens (und also noch seiner Getrenntheit) dem Wesen der Subjekt-
haftigkeit zugehören und in ihr vor sich selbst kommen. Und da
diese Selbstbezüglichkeit sich als ontologisch notwendig ergab, so

enthüllt sich in diesem Zu-sich-kommen das Wesen des Seins. Es
selbst ist dieses gegliedert-vennittelte Bei-sich-sein, und es ist also,
was es ist, kraft jener Struktur, die in Selbstbezüglichkeit sich selber

und Seiendes in der Weise des Habens zu seinem Sein kommen läßt.
— Soll diese Struktur ihre Funktion, solchermaßen seinstiftend zu
sein, erfüllen können, dann muß auch sie seiend sein und enthält
dann auch in sich selbst die Diskrepanz innerster Identität und
Getrenntheit zumal, den Quell aller Selbstproblematik
bewußtseinsfähigen Daseins. Endlich aber erhellt nunmehr der positive
Sinn des Zirkels, der darin liegt, daß die Ontologie in ihren
Aussagen auch die Voraussetzungen herausstellen müsse, aus denen
sie selber erst möglich sei. Der Zirkel ist von besonderer Art: Es

wird in ihm nicht aus Voraussetzungen gefolgert, die sich erst

später ergeben können, sondern es wird gemäß Voraussetzungen
das aufgebaut, woraus die Voraussetzungen dieses Aufbaus nicht

gewonnen, sondern allein legimiert werden müssen. Daß aber das

Sein, bei sich selber befindlich, die Voraussetzungen seines

Verständnisses in sich selber trägt, kann kein Erstaunen wecken. Das

Sein ist kein dunkler Klumpen. Es ist die dichte Fungibilität der

quantitativen, qualitativen und spannungsreiehen Mannigfaltigkeit
des Seienden, die im Wesen des subjekthaften Daseins zu dem

aufgebrochen ist, was sie ist. — Das aber besagt: Ontologie ist nicht
zu betreiben mit generellen nivellierenden und transzendierenden

Aussagen über die Verfassung von allem und jedem Seienden.

Wenn Ontologie möglich sein soll, — unser Weg führte zur Ahnung
dieser Möglichkeit — dann ist sie es nicht monoplanar objektivistisch
und mit Allgemeinbegriffen, sondern in reflexiver komplex-funktionaler

Konkretheit.


	Die ontologische Tragweite des Logischen

