Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 1(1941)

Artikel: Die ontologische Tragweite des Logischen
Autor: Keller, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883853

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dic ontologische Tragweite des Logischen.
Von Wilhelm Keller.

In der Einleitung zu seinen .Jogischen Untersuchungen* hatte
Husser! den Zustand der Diskussion im Felde der Logik als ,,bellum
omnium contra omnes* charakterisiert, und er hat diese Bezeich-
nung auch in allen spiteren Auflagen stehen lassen. Wir werden
ruhig sagen kénnen, dal dieses Bild auch fiir die Gegenwart noch
seine Giiltigkeit hat. Aber es ist hcute weniger quilend, weil seit
geraumer Zeit nicht mehr die Logik im Brennpunkt des philosophi-
schen Interesses steht. Die Ontologie hat ihr den Rang abgelaufen.

Indessen, ist auch die moderne ontologische Wendung durchaus
nichts Einheitliches. Sie steht freilich noch allzusehr in den An-
fangen, und wir konnen kaum jetzt schon entscheiden, ob bei der
Divergenz der Ansiitze auch hier wiederum eine gemeinschaftliche
Ausrichtung ausgeschlossen und das Schicksal der Philosophie
weiterhin von der Gefahr einer allgemeinen Anarchie bedroht sein
wird. Freilich konnte das Fortbestehen der angedeuteten Gegen-
siitzlichkeit dem Umstand zu verdanken sein, daBl auch in der
ontologischen. Wende sich noch die Nachwirkungen der wuniiber-
wundenen logisch-erkenntnistheoretischen Gegensiitze auspriigen.
Das wiire durchaus positiv zu bewerten : denn es wiire der Ausdruck
der inneren Kontinuitiit gewisser fundierender Problembedingungen.
Die ontologische Abzweckung wiirde dadurch dem Vorwurf ent-
zogen, sie entschlage sich allzu bedenkenlos der Riicksicht auf die
ernsten Bemiihungen, die im Nachgang zur Kantischen Wende oder
in Auseinandersetzung mit deren Folgeerscheinungen entstanden
waren. Unbeschadet ihrer Metaphysikfeindlichkeit haben diese zur
Ontologie immerhin die Beziehung, daf3 sie in ihrem kritischen Ge-
schifte Argumente zur Erérterung von deren Méglichkeit enthalten
und darum nicht schlechthin ibersprungen werden diirfen. Die
kommende Ontologie ist deshalb nur dann einbezogen in die Philo-
sophia perennis, wenn sie nicht iiber die erkenntniskritischen und
logischen Motive hinweg, sondern durch sie hindurch und unter
Beriicksichtigung der durch sie bestimmten Perspektiven an die
ontologische Problemstellung sowohl als Lésung herangeht. Hieran



— 49 —

wird nichts geindert, auch wenn dabei der Primat des Logischen
fraglich werden sollte und dieses seiner direkten Leistungsfihigkeit
fiir das ontologische Anliegen mindestens teilweise als verlustig
erklirt werden miite. Immer wieder und nun auch in Beziehung auf
die Ontologie ihrerseits ist die Frage nach dem Verhiltnis zwischen
den Bedingungen von Erkenntnis und Erkenntniswahrheit auf der
einen, dem Gegenstand auf der andern Seite ein Grundmoment
in der Gewinnung wahrer Erkenntnis selber.

Woriiber wir bei aller inneren Unabgeklirtheit der ontologischen
Bemiihungen dennoch bereits eine Aussage wagen konnen, das ist
nun gerade der Zusammenhang, der zwischen jener eingangs ange-
fithrten unerledigten Problemlage auf dem Boden der Logik und dem
Neubeginn der Ontologie iiberhaupt besteht ; und es ist ferner und
hauptsiichlich der neue Horizont, in den das Ganze jenes strittigen
Bodens durch einige neue Perspektiven aus den Bemithungen um
eine Ontologie immerhin geraten ist.

Im Bereich desjenigen Erkennens, das nicht mit meB- und greit-
baren Gegenstinden zu tun hat und wo weder Erfahrung noch
Experiment den Vermittler des Erkenntnisfortschritts darstellen,
tritt es selten ein, daB eine Lehre durch eine eindeutige und unbe-
streitbare Widerlegung iiberwunden wird. Die Art, nach der hier
die Erledigung von Thesen sich abspielt, gehorcht einem andern
Typus. Faktoren wie Interessenentwicklung, Weltanschauungs-
wandel, ja selbst Ideologie sind konstituierend fiir ihn, und er wird
von der Beziehung zwischen Lebensuntergrund und geistiger Ge-
staltung bestimmt, wie sie uns etwa von Dilthey, Simmel, Scheler,
Max Weber in trefflichen Analysen geschildert wurde.

Ganz ebenso ist auch die logische Diskussion nicht durch ein-
deutige und unwiderlegbare Siege der einen oder andern nackten
Thesen zur Ruhe gekommen, sondern sic ist deswegen weitgehend
verstummt, weil auf einem verwandelten Lebensuntergrund die
Philosophic von anderen, ,lebensniheren Problemen gebannt
wurde. Man denke — um nur ein Beispiel zu nennen — an das
Verloschen des Neukantianismus. Ernst Troeltsch hat davon eine
ergreifende Schilderung gegeben. Aber das Gewicht wiire vielleicht
sogar noch mehr, als wie es bei ihm geschieht, darauf zu verlegen,
daB es sich dabei nicht um eine Selbstzersetzung, sondern vielmehr,
bei einem Forthestand giiltiger Thesen im iiberlieferten Feld, um
eine unheilbare Unangemessenheit gegeniiber neuen, gebieterisch
sich aufdringenden Aufgaben handelte : dem Problem des Menschen
in der Geschichte. Und zumal bei der zeitgenossischen Zuwendung
zu Ontologie und Metaphysik bedarf es keines ausfithrlichen Hin-



e Bl e

weises darauf, daB ein tiefer und — allen Bagatellisierungsversuchen
und Veriichtlichmachungen entgegen — sehr ernst zu nehmender
Wandel des geistigen Daseins zugrundeliegt. Mag die Ontologie
auf dem phinomenologischen Weg, von der ,,Lebensphilosophie‘
her oder iiber eine ,.fundamentale Anthropologie* gesucht werden,
stets handelt es sich dabei letztlich um ein Ringen aus verlorener
Seinssicherheit. Nach dem Zusammenbruch der positivistischen
Erkenntnishoffnungen und des: Wissenschaftsoptimismus muf§ eine
neue SeinsgewiBheit errungen werden: durch einen neuen Zugang
zum Gegenstand oder durch eine Grundgewinnung im eigenen Sein.
Beide Male soll die erschiitterte Ordnung meiner und der Dinge neu
gegriindet werden.

Dann aber hat die Philosophie eine eminent positive Sendung.
So kritisch ihre Lage ist, so wenig darf gerade sie einen Selbst-
verrat begehen. Wenn Kritik das Vehikel philosophischen Erkennens
ist, so ist sie doch nur das Vehikel und nicht die Philosophie selbst.
Darum wiire ein bloBes Verharren in der kritischen Reduktion das
Symptom fiir den Verlust der urspriinglich philosophischen Awuf-
gabe und, als Verlust der philosophischen Wissensgewilheit, das
Symptom eines verkappten eigenen Positivismus. Aber auch der
umgekehrte Weg, die Flucht in eine auBererkenntnismiBige Ge-
wiBheit, ist ihr ohne Selbstaufgabe nicht verstattet. Und auch kein
Intuitionismus ist von Bestand, der nicht eine kritische Durch-
leuchtung ertriige und von ihr ratifiziert wiirde ; der kritische Cha-
rakter darf nicht nur eine verbale Behauptung sein.

So ist die Philosophie fiir die ihr heute unausweichlich zuwach-
sende Aufgabe einer Neubegriindung des Seinswissens trotz aller
Erschiitterung der ErkenntnisgewiBheit doch wiederum auf die
Erkenntnis allein angewiesen ; so jedoch, dal dabei die Tragfihigkeit
und die Art der wahrheitsgewilhrenden Funktion der Erkenntnis-
garanten selber ergriindet und zentral in Rechnung gestellt werden
miissen. Als Garant aller unsinnlichen Erkenntnis aber gilt seit
alters das Logische. Es ist dasjenige, das in sich selber wahr ist, und
das, methodologisch verwertet, Wahrheit verbiirgt.

Nur mit Hilfe des Logischen wird also auch die ontologische
Aufgabe zu losen sein. Aber da es in dieser um ein umfassendes
Seinswissen geht, in welchem das Absolute ergriffen werden soll,
so muBl darin das Logische, sein Vermittlungs- und Begriindungs-
anspruch, seine Leistungsfihigkeit und Reichweite selbst noch als
Problem vorne herum kommen. Das Logische selbst muB} sich aus
der Ontologie, die sich seiner in ihrem Aufbau zwar schon bediente,
wiederum rechtfertigen, und ein eigentiimlich positiver Zirkel mufl



NI -

beide ineinander verschrinken. Das ontologische Denken mufl zu
einem Seinsbegriff fithren, der seinerseits selber aus dem, was er
besagt, die Garantien fiir die Wahrheit des Wissens, das ihn gewinnt.
hergeben kann und der so auch den formalen Wahrheitsanspruch
dessen, was er meint, aus Motiven des ,,Inhalts* dieser Vermeinung
zu legitimieren vermag.

In der neuen Lage ist der selbstverstindliche, keiner weiteren
Sicherung bediirftige VerlaB auf das Logische erschiittert. An die
Stelle seiner eindeutigen, linearen Vermittlungsfihigkeit ist eine
Problematik getreten, in der die Frage nach der ontologischen Be-
grindung des Logischen selbst sich erhebt. Und bereits kann diese
Frage schirfer formuliert werden : es handelt sich nicht lediglich,
obwohl auch, um die Klarstellung der Moglichkeit und Grenze der
Tragkraft des Logischen fiir ontologische Aussagen, sondern eben-
sosehr umgekehrt um die Bestimmung des Ortes, die ,,Deduktion®
des Logischen im Felde der Ontologie und endlich — nach solcher
Revidierung — um seine entsprechende erneute Beiziehung zum
Behufe der Ontologie selbst.

Es ist deutlich, wie wir damit in eine gewisse Nihe zum Kanti-
schen Denken aber zugleich auch dariiber hinaus geraten sind. So
erscheint es einmal — wie dort — ausgeschlossen, in einer unge-
brochenen Verlingerung des Logischen (unter der Form der Kate-
gorien) das Ontologische zu treffen, wie es in einem groBangelegten
modernen Versuch wiederum vermeint wird. — Aber ferner ist auch
ausgeschlossen, was im Gefolge Kants — jedenfalls historisch —
noch méglich war: nidmlich, vom Gedanken des schopferischen
Charakters der transzendentalen Logik her, die Logik selbst zu einer
spekulativen Systematik auszubauen und das Logische unter der
Form einer dialektischen Entwicklung mit dem Ontologischen
schlechthin in eins zu setzen. Indem eine solche Logik ihr meta-
physisches Geschift unter VerstoBen gegen die Gesetze der iiber-
lieferten und unter Konstituierung einer neuen Logik verwirklicht,
unterstellt auch sie sich noch logischen MaBstiben; doch ist ja
diejenige Logik, die, ohne materialen Einschlag, als reiner For-
malismus des Giiltigen, zum kritischen MaBstab dienen miifite, wie
angedeutet, in den Fundamenten ungeklirt und in ihrer ontolo-
gischen Relevanz fragwiirdig.

Man erinnert sich, wie Kant die allgemeine Logik, der er auch
den Namen einer analytischen oder formalen gab, fiir soweit voll-
endet hielt, und zwar zum entscheidenden Teil schon durch Aristo-
teles, daB daran nur geringfiigige Verinderungen gemacht werden
miiBten und kénnten, und wie er gegen diese abgeschlossene und



—_— B

stagnierende Wissenschaft in einem vermeintlich ebenso abschlieSen-
den Entwurf seine transzendentale Logik stellte. Von der Ent-
wicklung der letzteren bei Kants Nachfahren war soeben die Rede.
Aber auch der formalen haben spitere Zeiten wiederum umfang-
reiche Bemithungen zugewendet. Freilich bestitigte sich durchaus,
daB an neuen inhaltlichen Entdeckungen wenig zu leisten war.
Darum erwarben denn auch, zumal seit Sigwart und gemiBl dem
Primat der wissenschaftlichen Einzelforschung, methodologische
Probleme zunehmende Bedeutung. Und ferner beherrschten sodann,
iibergreifende Deutungsfragen die logische Diskussion. Man denke
an die psychologischen Fundierungsversuche, an Brentanos Um-
sturz der Urteilslehre, an die Diskussion der Beziehung zwischen
Begriff, Urteil und SchluB8 mit der immer deutlicheren Heraus-
stellung eines Primats des Urteils, vornehmlich im Zusammenhang
mit der neukantischen Idee der ,,Geltung‘‘. Diese Deutungspro-
bleme vermogen zwar stellenweise auch den materialen Bestand
der formalen Logik zu beeinflussen. Aber entscheidender ist, daB
in diesem Fortgang aus der anscheinend eben doch abgeschlossenen
formalen Logik eine Art neuer Wissenschaft werden muite. Nachdem
ihr Material ausgegliedert und in gewisser Weise geordnet war,
mullte — allgemeiner Regel des Wissenschaftsfortgangs gemill —
dieses Ganze des Logischen iibergreifend in Hinsicht auf seinen
Charakter, Ursprung und Ort zu deuten gesucht werden. Neben der
methodologischen Ausgestaltung entsteht so aus der urspriinglich
einfachen und selber formalen Disziplin eine ,,Theorie* oder um-,
fassender eine .,Philosophie des Logischen. Ein einheitlicher
Stand wurde zwar durchaus nicht erreicht. Wir erinnern uns des
Dictums von Husserl iiber das ,,bellum ommnium contra omnes‘.

Eine andere Entwicklung hat die formale Logik in der Logistik
gefunden. Unzufrieden mit dem Los jener Abgeschlossenheit und
oft geriigten Unfruchtbarkeit versucht sie durch Mathematisierung
den alten Traum eines schépferischen und zugleich exakten Orga-
nons zu verwirklichen. In ihr ist vom Logischen nicht thematisch
die Rede. Unbekiimmert um seine Deutung und Wesensbestimmung
miinzt sie Logisches in ihrem anderem Erkennen dienstbaren
Formalismus unmittelbar aus. An sich selber ontologiefremd
miifte sie den Nachweis einer Zustindigkeit fiir ontologische Pro-
bleme erst noch erbringen. In dem hisher einzig vorliegenden syste-
matischen Werk wiren zudem auBlerlogistische Voraussetzungen
leicht nachzuweisen, und gegen den Anspruch absoluter Exaktheit
und Eindeutigkeit, der auf die Immanenz im reinen Formalismus
gegritndet wird, hildet der Umstand vorderhand einen kriftigen



Einwand, daB die Logistiker unter sich selber uneins sind und
verschiedenen wissenschaftstheoretischen Schulen anhangen.

So ist dem unfruchtbaren Stamm der formalen Logik eine Reihe
von SchoBlingen zu besserer Ernte eingepfropft worden, die doch
alle noch von eben diesem Stamme leben. Aber die transzendentalen
ebenso wie die selber auch noch formalen Ausgestaltungen (und
zwar die transzendentalen sowohl in der Gestalt der spekulativ-
dialektischen wie der geradehin objektivierenden Kategorienlehre,
und die formalen sowohl in der Gestalt der Methodenlehre wie der
Logistik) sind bereits in ihrem Ursprung auf besondere philosophi-
sche oder gar einzelwissenschaftliche Abzielungen ausgerichtet.
Nur die vorhin genannte, im spaten 19. Jahrhundert sich ankiindende
»Philosophie des Logischen* hiilt sich von solcher Dienstbarkeit frei.
Sie nimmt das Logische nicht nur als Mittel und Weg, sondern in
erkenntnishistorischer Folgerichtigkeit macht sie es hinsichtlich
seiner Eigentiimlichkeit eben als Logisches zum Gegenstand philo-
sophischer Deutung. Freilich bedarf es, zum endgiiltigen Durch-
bruch dieser neuen Thematik, der neuen Horizonte und des neuen
philosophischen Impulses, die, bei aller innern Ungeeintheit, doch
erst der jiingsten Vergangenheit eignen. Die Enttiduschung an der
unergicbigen Methodenanalyse und Erkenntniskritik und die Er-
schiitterung des Wissenschaftsoptimismus zeugen den neuen Drang:
hin zum Wirklichen selber in seinem eigenen Sein. Das kann letzt-
lich nur heilen : hin zu seinem Sinn, der als der Bedingungszusam-
menhang seiner Seinsnotwendigkeit und seiner Soseinsmoglichkeit
seinen Wesensgrund bildet. Die solcherweise dunkel erahnte ,,Prima
Philosophia‘“ erheischt also nicht nur aus historischen Analogien,
sondern aus sachlichen Griinden den Namen einer Ontologie. Es
ist klar geworden, daB es sich dabei nicht lediglich um eine Struktur-
und Geschehensanalytik des Seienden in seinem gegenstindlichen
Aspekt handeln kann. Das Kernstiick muB vielmehr die Gewinnung
des Wesens von Sein iiberhaupt sein, aus dem erst in funktionaler
Ausficherung sowohl Seinsweisen wie Bestimmtheiten von Seiendem
sich ergeben. Wir sahen bereits, wie von diesem absoluten Grunde
her das Logische zum Problem und wie also die angestrebte Phi-
losophie des Logischen zu ciner ontologischen Aufgabe wird. Das
Verhiltnis von Logik und Ontologie hat sich umgekehrt.

Bedenken wir auBerdem, daB — wie frither angemerkt — auf
dem Kampffelde der Logik nicht die Schlagkraft schliissiger Argu-
mente, sondern ebensosehr der Zeitgeist die Entwicklung bestimmt,
so wird es uns umso weniger wundern, daB die logische Diskussion
nicht unberiihrt vom neuen philosophischen Impetus verharren kann.



e B

Nun wird man freilich auf ein Beispiel aus der neueren Logik-
geschichte verweisen und sich darauf berufen, daB jedenfalls der
antipsychologistische Einsatz Husserls unzweifelhaft mit der Be-
weiskraft von Argumenten obsiegt habe. Allein, antipsychologistisch
waren mit guten Argumenten auch schon die Neukantianer. Doch
war ihnen ein dhnlicher Erfolg nicht beschieden, weil nicht ihre
Arbeit die Moglichkeit verhiefl, aus dem Immanentismus heraus-
zukommen, wonach. die Zeit dringend verlangte. Und des weitern :
ist durch Husserls Argumentation wirklich das Recht einer jeden
Art von Psychologismus widerlegt ? Ist nicht der bleibende Erfolg
seines Kampfes vielmehr nur die endgiiltige Auflésung einer Psycho-
logie, welche erst wegen der Verfehltheit ihrer Grundlagen auch
jeden von ihr getragenen Psvchologismus widerspruchsvoll machen
muBtc ? Wie aber ist die Problemlage dann, wenn eine andere,
nicht mechanistische Psychologie die Basis bildet? Und endlich:
hat sich nicht Husserl in seinen letzten Verdffentlichungen, den
.. Méditations Cartesiennes und der .,Formalen und transzenden-
talen Logik* zu einer — sit venia verbo — subjektivistischen Po-
sition zuriickgewendet, die, wenn nicht seinen Ansitzen selbst,
s0 doch dem GroBteil dessen zuwiderlauft, was von ihnen aus ge-
folgert worden ist ? Und zeitigt diese zuriickliegende Entwicklung
nicht revisionistische Konsequenzen auch fiir die Ausgangsthesen ?

Wir meinen, daB auch der so schlagkriftig durchgefiihrte Husserl-
sche Antipsychologismus nicht fraglos und, weil im Ansatz seiner
Argumentation zu schmal, in dieser Form nicht endgiiltig ist. Ja
wir wagen zu behaupten, daBl ein Zentralthema der Philosophie des
Logischen unter ontologischen Gesichtspunkten die Revision des
Psychologismusproblems sein. wird, allerdings aber mit Hinblick
auf einen Begriff der Psychologie von sehr anderem Inhalt. Sie
gerit zusammen mit Anthropologie, ja ihre Grundlagen sind mit
dieser identisch, und Anthropologie ihrerseits — mehr als nur eine
modische Namengebung fiir unverindert psychologische Bestre-
bungen — muf} eine philosophische, d. h. aher eine ontologisch
tundierte Prinzipienwissenschaft sein. Der antipsychologistischen
Position in der Logik wird dadurch viel von ihrer méglichen Schirfe
genommen. Aber einmal geschieht das mit dem Entgelt. den Ort
des Logischen nunmehr bestimmen zu konnen, iiber welchen bei
den nur in der Abwehr geeinten Bemithungen wenig Ubereinstim-
mung bestand. Und sodann ist einem neuen Naturalismus sowochl
wie der Auferstehung eines uferlosen Relativismus von Anfang an
vorgebeugt, indem dem Subjekthaften ebenfalls erst aus seinem
ontologischen Ort seine Bedeutung und Funktion als Ursprung zu-



— 55 —

wiichst. So wird weder eine Ebene nackter Tatsachen noch ein
blasses, mit seiner Aprioritit in der Luft schwebendes transzenden-
tales BewuBtsein den tragenden Boden abgeben.

Drei michtige Strome, die allesamt eine ,.subjektivistische®
Komponente haben, flieien in die Aufgabe der neuen Ontologie zu-
sammen, in die das Logische sowohl mit seinen Wurzeln als mit
seiner Leistung verzahnt ist: Einmal der Historismus im weitesten
Sinn, der den beengenden Methodologismus zu sprengen mithalf,
aber nur um die konkrete Dynamik des menschlichen Seins in den
Vordergrund zu riicken — scdann das seit den Anfingen der Neuzeit
aus der Philosophie nicht mehr eliminierbare, sich so oder anders
immer wieder meldende Motiv des Subjekts als Ursprung, das
vollends seit Kant den uniiberspringbaren Rahmen bildet. Und
endlich die Gewinnung einer newen Nihe zum Seienden in der
Phinemenologie, die gleichwohl — wie Husserl selbst es beweist —
zum Subjekthaften als dem grundvermittelnden Boden zuriickbiegt.
Zwar versucht man auch, Husserls spitere Entwicklung als einen
Verrat an seinen eigenen Ansitzen zu kepnnzeichnen; und jeden-
falls kann seine letzte transzendentallogische Position nicht als etwas
historisch Originelles und Neues angesprochen werden. Sie ist iiber
den Neukantianismus nicht hinausgekommen; aber sie miindet erst
in die uniiberholbare idealistische Position, nachdem sie zuvor das
verlorene Objekthafte wiederum gesicheft hat, so daB sie nicht nur
jemen Subjektivismus neu belebt, sondern mit dem, was sie solcher-
weise einbringt, durch ihn hindurch zugleich iiber ihn hinaustreibt.

Aus diecsen drei geistesgeschichtlichen Quellen stromen die Mo-
tive zusammen, denen gemiB das philosophische Streben heute in
die Richtung geht, in der Antbhropologie und Ontologie, logischer
Gesetzlichkeit selber unterstehend und sie doch erst begriindend,
den in sich selber letztfundierten Ursprungszusammenhang darstellen.

Aber auch sachliche und systematische Motive fithren eine Theo-
rie des Logischen in einen neu gesehenen Subjektszusammenhang
hinein, sobald diese in ontologische Intentionen eingeriickt wird.

So scheint es einmal vollkommen klar, daB fiir das ontologische
Ziel die logische Gesetzlichkeit nicht in der Weise bedeutsam sein
kann, daB sie geradehin und unverbogen selber als die ontische
Struktur des Seienden angesprochen werden darf. Vollends aber
wenn nicht das Seiende, sondern das Wesen des Seins den Gegen-
stand der ontologischen Frage bildet, kann die logische Gesetzlich-
keit nicht geradehin dessen Struktur darstellen. Denn das Sein
ist als gegenstindliche Struktur nicht zu fassen. Es entgleitet jedem



solchen Versuch, weil es als das, was allem eignet, auch diesem Ver-
such noch vorausliegt. Darum scheidet dieser Problembereich jeden-
falls a limine aus der gegenwirtigen Erorterung aus. Aber es ergibt,
wic vorher gesagt, auch keinen Sinn, die logischen Gesetze als un-
mittelbare Gesetze des Seienden anzusehen. Das gilt auch dann,
wenn die ontologische Aufgabe bescheiden auf eine Analytik und
Systematik des Seienden als Phainomenon beschrinkt werden sollte,
wie es etwa in Husserls Idee einer formalen Ontologie und z. T.,
obwohl weniger eindeutig, bei Hartmann der Fall ist. Auch wo
vom Seienden nicht anders denn als von einem gemeinten gesprochen
wird, ist die logische Gesetzlichkeit zwar die Bedingung seiner als
vermeinten Gegenstandes, aber nicht zugleich auch die Struktur
sciner als nur Seienden.

Dem Leitfaden der traditionellen Logik folgend hiitten wir da
zuniichst zu fragen, wie es um die ontische Korrelation der Gesetz-
lichkeit des Begriffs, also seiner Identitiit, beschaffen sei. Und wir
finden, daBl einmal sicherlich keine Konstanz von Seiendem auf-
zuweisen ist — im Begensatz zu der zum Behuf der Denkmaglich-
keit konstanten Bedeutung des Begriffes — und daB sodann (in
Beschriinkung auf Prisenz und Gleichzeitigkeit) dem Seienden,
rein als solches vermeint, auch der Charakter eines Diskretums so
wenig zugesprochen werden kann, daBl vielmehr jede identitiits-
begriffliche Abgrenzung eine Kontextperspektive auf Kosten anderer
heraussondert und die durchgingige Fungibilitit alles Seienden
verfehlt. Daher die Méglichkeit, vom Begriff bald zu behaupten.
er enthalte weniger, bald ,er enthalte mehr als eine ,,ihm zugehorige
Wirklichkeit**. Will man sich aber dadurch helfen, daB der Begriff
selber biegsam gemacht wird, so geschieht das auf Kosten seiner
erkenntnismiBigen Leistung.

Aber noch weniger Entsprechung hat offensichtlich die Gesetz-
lichkeit des Urteils. Wir kénnen hier auf die geradezu verwirrende
Mannigfaltigkeit der Urteilstheorien nicht eintreten und greifen aus
dem ganzen Komplex nur wenige Punkte heraus: Fiir jene in der
Neuzeit vielfach angegriffene Ontologie, die mit Substanz und Ak-
zidenz oder gar mit Ding und Eigenschaft operiert, trigt unver-
kennbar die iiberlieferte Urteilsform ,.S ist P*“ eine nicht geringe
Verantwortung, denn ganz offenbar geriit dieser Dualismus gerade
durch die Auffassung vom Urteil als einer Beziehung von etwas
auf ein Anderes, Vorausliegendes in das Bild vom Seienden hinein.
Wie aber sollte im selig in sich ruhenden, unberiithrt Jenseitigen
ein solcher Vorrang bestehen konnen? Wie soll andrerseits die un-
umkehrbare Sinnrichtung der Aussage zugleich eine ontische Sach-



lage sein? Und welches sollte — immer geradehin iibertragen —
das ontische Korrelat der Kopula sein, die bald Verbindung, Im-
plikation, Identitit, bald Anerkennung oder Bejahung, bald von
Begriffen, bald von Merkmalen, bald von Sachverhalten ausdriicken
soll, bald sogar in sich selbst kategorial differenziert gedacht wird ?
Das Seiende, wie es solcher ontologischer Absicht vorschweben mu8,
ist aber von aller Perspektivitit und Bezogenheit in sich selbst
unberiihrt, einfach was es ist und auf einmai: Emil Lask hat dafiir
den Begriff der ,,Ubergegensitzlichkeit* geprigt und das Seiende
als jenseits stehend von Wahr und Falsch (der Sphire des Logischen)
gekennzeichnet.

Sobald ich die setzende oder stiftende Funktion des pridi-
kativen ,,Ist* in das Seiende hineintrage, habe ich ihm auch innere
aktuelle Relationiertheit und zugleich Bezogenheit auf sich selbst
zugesprochen. Aus der Notwendigkeit, das ,,Ist“ nun als eine
Leistung des Seienden selbst anzusehen, wird dieses dann zum
in sich selber aktiven Triger seiner Merkmale und seines Seins
gemacht; und darauf folgt leicht der weitere Schritt, das
Seiende iitberhaupt nach dem Modell dessen zu verstehen, dessen
Sein tatsichlich ein um sich selbst bemiihtes, ihm selbst auf-
gegebenes, aktives ist, und ihm also Leben, Verhalten und gar
eine Art von BewuBtsein zuzusprechen. Das aber ist nach der
iiblichen Terminologie als spekulativ zu bezeichnen. — Gedenken
wir ferner der Kontroversen, denen in der Urteilslogik die sogenann-
ten Existenzialurteile gerufen haben. Der Sinn ihrer scheinbar
so einfachen und schlichten Seinsaussage ist erst von der Logik der
Urteilsmodalitiit her aufzuhellen, und auch er fillt nicht ins Ontische,
sondern griii det in der Ausficherung des Gefiiges der modalen
Intentionalititsal wandlungen. Die Modalititsproblematik zeigt
gewiB eine unendlich komplizierte Verschlingung von mindestens
drei Schichten: der vermeinten Modalitit des Seins des Gegen-
standes, der Urteils- oder Beurteilungsmodalitit und endlich der
subjektiven ErkenntnisgewiBheit.  Gleichwohl lifit sich zeigen.
daB sie allesamt der perspektivischen Abschattung der Erkenntnis,
nicht dem Seienden als solchen zugehtren. — Endlich sind wir mit
der Erwihnung der Modalitit, nach der traditionellen Systematik,
in den Bereich der Kategorien getreten, die ebenfalls in der Urteils-
logik abgehandelt zu werden pflegen. Sollten sie etwa die Stelle
sein, an welcher das Logische unmittelbar und geradewegs ontisch
bedeutsam wire? Allein auch sie gehioren nur der Beziehung an.
kraft deren das Seiende erkenntnismaBig faBbar wird. Zwar scheinen

sic — anders als alle iibrigen logischen Elemente — eine besondere
5



W -

Nihe zum Material des Seienden zu haben. Aber in eben dem gleichen
MaBe ist ihr rein logischer Charakter zweifelhaft. In sie geht, mit
Husserl zu reden, ein materiales Apriori ein, und genau besehen
zeigt sich, daB sie dic erste Konkretisierung der reinen logischen
Grundsatze an materialen Prinzipien darstellen. Emil Lask hat die
Differenzierung des kategorialen Momentes zur Vielheit der Kate-
gorien durch den Einschlag der Erkenntnismaterie bewirkt wissen
wollen und hat damit — ohne die Aufgabe zuende fiithren zu kénnen
— vom Neukantianismus her einen entscheidenden ontologischen
Vorstofl gemacht. Fiir uns geniigt hier die Feststellung, da8 die
Kategorien in ihrer rein logischen Komponente uns ontologisch
nicht weiterzuhelfen vermégen. Soweit sie aber mehr sind, insoweit
setzt ihre Theorie ihrerseits die Ontologie bereits voraus. Wenn
nicht alles tduscht, so liegt hierin ein Grund fiir die Schwierigkeit
einer jeden Deduktion der Kategorien.

An die Erdrterung von Begriff und Urteil reiht die logische
Tradition schlieBlich diejenige des Schlusses. Beziiglich, seiner aber
bedarf es in unserm Zusammenhang vollends keines Hinweises,
um einzusehen, wie wenig es das Seiende kiimmert, durch welche
Vermittlung, iiber welche Wege und Zwischenglieder das Denken
zu seinem Bild vom Seienden kommt.

Vielleicht sagt nun jemand, wir hitten uns allzusehr an die
Systematik der traditionellen Logik gehalten, und die wahre logische
Gesetzlichkeit sei weder im Begriﬁ', Urteil noch Schlufl, sondern
in den Gruundsidtzen zu finden. Allein es ist erst recht klar, daf3 alle
die Sitze: der Identitit, des Widerspruchs, des ausgeschlossenen
Dritten, des zureichenden Grundes die Erkenntnis betreffen. Sie
ergeben als Gesetze des Seienden genommen keinen Sinn. Schart
sind — um nur weniges zu nennen — bereits Erkenntnis- und Seins-
grund oder Begriffswiderspruch und Realrepugnanz geschieden,
und vollends die Identitit ist kein Seinsprinzip, sondern eine Be-
dingung, die zuniichst fiir die Vermeinung eine notwendige Rolle
spielt. Wir miisscn iibergehen, dafl sogar ihr logischer Sinn selber
strittig und daf8 durchaus unabgeklirt ist, in welchem Verhiltnis
sie zu der Gesetzlichkeit von Begriff, Urteil und Schluf3 stehen.
Liegen sie ihnen gleichmiBig zugrunde, bestehen besondere Fun-
dierungsbezichungen oder ist es vielleicht so, daB sie nach der Art
regulativer Ideen ein von Begriff, Urteil und SchluB nicht je schon
Erfiilltes bedeuten, sondern dasjenige angeben, was von diesen
gerade erst zu leisten ist ? Dann wiirden sie nicht zu deren imma-
nenter Strukturform gehoren. In der Tat iiberspringen sie, der
Konstruktion einer idealen Erkenntnis entnommen, den grund-



e B =

sitzlichen Vorldufigkeitscharakter alles faktischen Erkennens. Als
Grenzkonstruktion aber hiitten sic fiir das faktische Erkennen nur
die Funktion von Postulaten. Formulierungen zwar von Wahrheits-
bedingungen, aber in keinem Schritt schon erfiillt, wiirden sie alles
urteilende Erkennen immer weiter treiben: chen in die Richtung
von Identitit, Eindeutigkeit, Widerspruchslosigkeit, zureichendem
Grund! Ohne in eine normative Aoffassung des Logischen zuriick-
zufallen wiirden wir daraus entnehmen miissen, daBl das Logische
auch in dieser Form nicht im Ontischen, sondern imm Erkennen den
seiner Funktion entsprechenden Sitz hat.

Und auBlerdem ergiiben sich fiir die Logikarbeit selber wichtige
Konsequenzen. Da auch fiir ihre Aussagen die Grundsitze maB-
gebend sind, konnten nunmehr auch ihre Thesen nirgends endgiiltig
sein. Es ergidbe sich die Merkwiirdigkeit, daf zufolge einer Eigen-
tiimlichkeit von Logischem keine endgiiltige Frkenntnis des Lo-
gischen, aber dann ja auch nicht die Feststellung eben dieser Eigen-
timlichkeit miglich, diese ganze Einsicht aber doch wiederum
logisch begriindet wire. Nun hiilfe uns aber jedenfalls der durch
diesen Zirkel scheinbar nahegelegte Riickzug auf die kontradik-
torische Ausgangsthese, also auf die Meinung, das Logische sei die
erfiillte ontische Struktur des in aller Gegenstandswerdung sich
prisentierenden Seienden selber, recht wenig. Denn es bliebe
unverstindlich, wie es dann noch so etwas wie ProzeB und Aufgabe
des Erkennens geben miifite, fiir welche ja vielmehr das Logische
gerade erst Antrieb und Anweisung ist. Darum haben wir aus dem
Zirkel eine andere Konsequenz zu entnehmen : sie liegt in der An-
erkennung der Tatsache der Dialektik der Logikforschung: Das
Logische als solches ist apodiktisch und schlechthin als es selber
prisent, aber sein ontologischer Ort ist fraglich. Seine Deutung
kann, wie der Zirkel erweist, nieht aus seinen eigenen Urspriingen
und allein mit logischen Mitteln geleistet werden. Das Logische
ist nicht das Letzte, sondern es ist Funktion eines Umfassenderen.,
Urspriinglicheren, das darum auch nicht geradehin in seinem Griff
liegt. Doch kann der Versuch gemacht werden, es auf dem Weg zu
gewinnen, daf die Aporetik der Selbstbeziiglichkeit des Logischen
ihrerseits zum Stiitzpunkt fiir den Durchbruch zu ihm genommen
wird.

Auf jeden Fall: Das Logische hat seinen Platz in der Erkenntnis
und seine Funktion fiir die Erkenntnis. FEs ist kein Bestand von
selbst gegenstindlicher Art im Seienden, sondern ein durchwey
funktionales Aufbaumoment von Erkenntnis. Es ist so wenig Bau-

gesetz des Seienden. so wenig die Wahrheit iiher einen Gegenstand
3%



der Gegenstand selber ist. Gleichwobl gilt es vom Seienden uad
ist es die wahrheitsverbiirgende Gesetzlichkeit fiir dessen Erkenntnis.
Freilich aufersteht damit das Problem der Wahrheit. Aber die
Aporetik jedenfalls der Aristotelischen Lésung brauchen wir nun
nicht mehr aufzurollen. Eines ist klar: mag die Erkenntnis in
threr Qualitit als wahre eine denmkbar innige Bezichung zu einem
ihr zugeordneten Seienden haben, so ist dennoch die Erkenntnis-
wahrheit, bestimmt durch das Logische als ihren Vermittler, jeden-
falls keine Ubereinstimmung mit dem Seienden im Sinne einer
Identitit der Struktur. Das Logische hat seinen Sinn nur in der
Dimension des Prozesses, in einer Distanz zum Seienden, zu dessen
Fassung es verhilft ohne Identitit mit ihm zu besitzen. Das Logische
ist, wie das Seiende selbst, eine Funktion des Seins in das Dasein,
dem allein Seiendes gegeben ist und gegeben sein kann.

Wenn wir vorhin sagten, das Logische sei kein Bestand von
gegenstindlicher Art, dann gerieten wir offenbar auch noch zu einer
andern Weise, das Logische geradehin zu ontologisieren, in Wider-
sprach, nimlich zu allen jenen Formen des Platonismus und Idealis-
mus, die das Logische zu einem besonderen Reich sich verdichten
lassen. Mag ihm dabei Transzendenz im emphatischen Sinne, mag
ihm Ewigkeit zugesprochen werden, mag man seine Inhalte als
ideale Sinneinheiten oder als Werte ansprechen, es handelt sich doch
offenbar auch hier um eine Gegenstindlichkeit, selbst dann, wenn
statt Sein und Schaubarkeit das Gelten als Gebietskategorie vin-
diciert wird. Vollends im Begriff einer Zwei-Welten-Theorie ist
offen zugegeben, es handle sich um eine Welt, wobei Gelten dann
nur eine besondere Art des Seins ist, auch wenn das — mit Worten —
abgestritten wird.

Es ist nicht aus prometheischem Ubermut noch aus frevler
Zerstorungssucht, daB wir heute den Glauben an eine solche Welt
verkliarten Glanzes und unantastbarer Giiltigkeit nicht mehr teilen.
Es mag uns eher etwas wie Wehmut iiberkommen, wenn -wir an
diese einfach und klar gefiigte Seinssicherheit zuriickdenken, und
unser Verzicht ist zuweilen ein schmerzlich verwuadener. Sehen
wir doch nur héchst unbestimmt, zu welchen neuen Ufern wir ge-
fithrt sein konnten, und ist es doch viel eher das Chaos, das an
jene Stelle getreten ist. Nur ist der Zusammenbruch so bestimmt,
daBl es als Verstindnislosigkeit oder gar Frivolitit anmutet, wenn
man vorwurisvoll und unter sattem Hinweis auf jene idealistische
Glaubigkeit unsere Néte als eine selbstverschuldete Verwirrung
verdchtlich machen will. Freilich. wir sind empfindlich und ver-
dachtbereit geworden. Wir iragen nicht mehr nur nach der Legi-



— 61 —

timation einer Theorie vor der weltfernen Instanz eines moglichen
BewuBtseins itberhaupt. Eine solche bediirfte mitsamt ihrer Lei-
stung ja selbst erst einer ontologischen Legitimation. Wir ertasten,
solcherweise um eine Stufe radikaler kritisch, die Bedingungsver-
schlmgungen jeden Denkens in seiner Tatsdchlichkeit sowohl wie
in seinem intentionalen Verméogen. Und wir lassen uns von der
Scheinwahrheit bloBer formaler Konsequenz nicht bestechen. Wir
miissen dazu stehen, daB das uns aufgetragene Reich diese Wirk-
lichkeit ist, und daB, was uns angesichts ihrer Schwere und Wider-
spriichlichkeit im Stiche 148t und sie als das rettungslos Wert-
und Sinnfremde vollends an das Nichts verrit, nicht die Wahrheit
sein kann. Hic Rhodus, hic salta, befiehlt die als unsere Wirklich-
keit uns verpflichtende Welt auch dem Erkennen. Denn Erkennen
heiBt, auf deren Sinn nicht verzichten zu kénnen.

So findet das gegen vorschnelle Vereinfachungen empfindliche
Denken auch in der Idee jenes sublimen Gegenstandscharakters des
Logischen eine Reihe von Schwierigkeiten uniibersehbar vor. Wir
kénnen die verwickelten Probleme hier nur eben andeuten.

Da erhebt sich einmal die Frage nach dem Verhiknis solcher
idealer Wahrheitsgegenstinde zum Gegebenen und nach ihrer Mit-
wirkung in der Erkenntnis dieses Gegebenen. Das so verstandene
Logische soll ja zugleich die Wahrheit des Wirklichen bedingen und
diesem also einwohnen. Wie kann es das, wenn es an ihm'selber
von der Art der Gegenstinde ist? Husserl hat den. Weg gezeigt,
auf dem wir mittels ’Eroyy und phinomenologischer Reduktion
oder durch aktmiBige Konstitution zu solchen Wesenheiten kommen
sollen. Aber dabei bliecb neben dem Weg dve der Weg zdtw die
Aufbaufunktion des Idealen fiir das Reale in ihren Einzelheiten
ungeklirt. Daran hat der Mathematiker in ihm ein geringeres
Interesse. Es ist dasselbe Problem, um dessen Losung der spite
Platon mithsam rang. Heute stellt es sich als das Problem der
Kategorialitit. Nun sahen wir frither schon, daB der rein logische
Charakter der Kategorien problematisch ist, und erst recht wire
es ihre angebliche Gegenstindlichkeit. Auch wie sich die Leistung
der Kategorie im Einzelnen vollzieht, ist zunichst ein ungelbstes
Problem. Uns geniigt die offenkundige Tatsache, daB Kategorie
und rein Logisches nicht selber als Gegenstinde, sondern als Funk-
tionen verstanden werden miissen, sollen sie eine gegenstardskon-
stitutive Leistung erfiillen kénnen.

AuBlerdem : wenn das Logische von der Art der Gegenstinde
sein soll, dann stellt sich in Bezug auf es selbst erneut das Problem
des Erkennens. Wie sollen diese Gegenstinde in meinen ,,Besitz*



gelangen oder in ihm stehen? Das heiBit aber, es wicderholt sich
auch die oben aufgerollte Problematik der Erkenmenslogik. Auch
in solchen Gegenstinden nimlich spielt das Bedeutungsmoment
seine Rolle. Auch sie sind, sofern sie Gegenstiinde sind, je und je
»als etwas* gegeben. In diesem ,,Als* aber steckt eben, und hier
also neuerdings, die Eigenart des Logischen, die Kategorialitit,
der Unterschied zwischena ,.Haben** und ,,Gehabtem‘, der, wie
wir sahen, dem Aufgabe- und dem Prozesscharakter des Erkennens
zugrundeliegt sowie demn Unterschied von Wahrheit auf der einen
Seite und Seiendem jeder Art auf der andern. N. Hartmann hat
gezeigt, wie auch einem idealen Seienden gegeniiber die Proble-
matik und Konstellation der Wahrheitsgewinnung sich wiederholt.
Und noch einmal kénnen wir hier die Gelegenheit wahroehmen.
des frithvollendeten Emil Lask zu gedenken. Er hat dem ungeklir-
ten Problem der Kategorialititsfunktion erstaunlichen Scharfsinn
7rugewendet, und er hat ferner von seinem Blickpunkt her das hier
vor uns auftauchende Problem der logischen Form des Logischen
selber ins Zentrum seiner Bemiithungen geriickt. In unserem Zu-
sammenhang bedeutet die eigentiimliche Riickinvestition von ILo-
gischem im (gegenstindlich gedachten) Logischen, daB dieses letztere
nicht in sich selber ruht. Wohin aber verweist der Umstand, daB
das Logische selber sich in logischer Form und in logisch gegliederter
Wahrheitsgestalt prisentiert, wenn nicht darauf, da8 sein ,,Ort*
identisch ist mit der Méglichkeit von so etwas wie Priisentation
und Wahrheitsgestalt iiberhaupt ? Und wohin anders verweist der
sonst ruhelose Zirkel des Logischen, wenn nicht darauf, daB$ der
Sinn von Sein und Funktion des Logischen da wurzle, wo die Selbst-
beziiglichkeit Wirklichkeit ist, so zwar, daB die — ontologisch be-
griindete — Struktur dieser Wirklichkeit den ,,Raum‘ darstellt,
in welchem das Logische zu der ihm eigentiimlichen Prisentations-
moglichkeit in sich selber und damit erst zu seinem Sein kommt.
Es ist Funktion der Struktur, dic das Wesen des Subjektes ist.
Dieser Funktionalisierung durch Einriickung in den ontologischen
Sinn der Subjektsstruktur ist nicht zu entgehen. Denn davor rettet
auch der Versuch nicht, der drohenden Wiederholung des Er-
kenntnisproblems in bezug auf das Logische so zu entgehen, daB wir
dieses als Apriori auffassen und damit die Frage nach seiner Ge-
gebenheit von Anfang an abzuschneiden trachten. Um seine Leistung
verstindlich und zugleich seine LetztgewiBlheit gesichert zu halten,
mull es dann nach berilhmtem Vorbild einem transzendentalen
Subjekt zugerechnet werden. Mit andern Worten: soll nicht mit den
eben entwickelten widerspruchsvollen Konsequenzen wiederum



— 63 —

Logisches als Kategorialitit hemiiht werden miissen, um die Ein-
sichtigkeit des Logischen zu erkliren, so muf dieses als apriorisch
und als bereits immanent angesprochen werden. Das aber bringt
es um seine Gegenstindlichkeit. Immanenz heiBt mehr als Ver-
meintheit. Sie bedeutet, Moment in der Verhaliensstruktur des
Subjektes zu sein. Das ist Gegenstinden nicht, wehl aber funk-
tionalen Faktoren méglich, und der vermeintliche Ausweg fithrt
zu dem zuriick, was er vermeiden sollte. Husserl ist diesen Weg
der Immanentisierung gegangen, aber, gehemmt von uniiberwunde-
ner Gegenstindlichkeitstendenz, nicht bis zum erhellenden Ende.
In seiver transzendentalen Logik gelangt cr wiederum nur zu jenem
eigentiimlich einfachen, einschichtigen BewuBtseinshegriff, welcher
schlicht in der Biindelung der allen Gebilden und Noematen ent-
sprechenden Aktkorrelate besteht. Freilich ahnt er mehrere Male,
daB} auf eben dieses ganze Verhiilinis neuerdings der transzendentale
Gedanke anwendbar sein miisse. Aber er fithrt das nicht durch.
und seine Subjektivierung bleibt der Riickzug aus naiver Vergegen-
stindlichung lediglich in ein allem Gegenstiindlichen vorgeordnetes
primires Subjekt. Anders wiren seine tiefsten Uberzeugungen
zu sehr erschiittert worden, die allesamt mit einem eigentiimlichen
Evidenzdogmatismus zusammenhingen. Evidenz und .,Selbst-
gegebenheit® bleiben ihm letzte Berufungsinstanzen und diirfen
ihrerseits nicht mehr problematisch sein. Dabei hitte die Erwigung
einer neuerlichen Korrelation transzendentaler Akte zu eben den
Akten und Noematen primidrer Funktion — Gegenbild zur oben
gestreiften logischen Form des Logischen — jene Aufklirung iiber
die Evidenz gebracht, nach der sie verlangt, wenn man nicht vor
lauter Berufung auf sie fiir ihre Riitselhaftigkeit unempfindlich
geworden wiire. Derselbe Gedanke vermag auch jenes Zusammen
von Absolutheit und Einsichtigkeit des Apriorischen verstindlich
zu machen. Im Begriff der ,,Selbstgegebenheit insgeheim schon
angelegt, liuft er darauf hinaus, daB Evidenz mit der Erfiillung
jenes alten Erkenntnisideals sich deckt, nach welchem Erkenntnis
und Erkanntes eines und dasselbe sein und keine Andersheit sic
trennen sollte. Solche Identitit aber ist da verwirklicht. wo die
reine BewuBtseinsfunktion ihrer eigenen Objektivation und also
den Gliederungen und Gestaltungen, die sie aus cigenem Ursprung
zu leisten hitte, als formal bereits gestifteten begegnet. Dann hat
der Akt im Gegenstand seine eigenen Moglichkeiten rein vor sich
und ist so bei sich selbst. War die ungeklirte Evidenz der AnlaB
zur Vergegenstandlichung des reinen Logischen in verklirter Seins-
sphiire, so zwingt nunmehr dic so analysierte Evidenz wiederum zu



B -

jener Funktionalisierung des Logischen, die sich uns vorher schon
aufdringte, und die im weitern sich nicht nur damit vertrigt,
sondern es geradezu fordert, dafi das Logische auf sich riickanwend-
bar und in sich selbstbeziiglich sei. Als das Wahrheitsvermittelnde
muB es auch sich selber vermitteln. Die Form, als die es prisent
ist, ist an dieser Priisenz selbst aufbauend mitheteiligt.

Wie frither der Versuch scheiterte, das Logische als die ontische
Gesetzlichkeit des Seienden aufzufassen, so ist nun auch der Versuch,
das Logische als eine Art eigener Gegenstinde zu ontologisieren,
gescheitert. In beiden Fillen stellte sich unter Fithrung der ontolo-
gischen Absicht die Notwendigkeit ein, das Logische als Funktion
zu fassen und es als Moment der Struktur von Subjekthaftigkeit
anzuschen. Jedoch zeigte sich zugleich, daBl dies keine Relativierung
bedeutet, insofern nimlich das Subjekthafte hier nicht als eine
nackte Tatsache im Spiel ist. Es ist in seiner Struktur und Stellung,
seiner ganzen Leistung und Kondition ontologisch fundiert, und es
ist umgekehrt selber fundamentales Konstituens des Ontologischen:
des Seins im Ganzen. Aus so verstandener Subjekthaftigkeit ent-
springend wurzelt das Logische im Ontologischen und leistet zu-
gleich — freilich anders als sonst vermutet — seinen Beitrag zur
Ontologie, nimlich insofern es, weil angesiedelt im Erméglichungs-
grunde subjekthaften Daseins und damit im Ganzen des Seins, iiber
dessen Struktur Aufschluf enthilt.

Das Logische ist mit seinem Ursprung und seiner Leistung in
das Ontologische verzahnt. Das Abtasten der ,,ontologischen Trag-
weite des Logischen‘ ertastet darum zugleich iiberall Ontologisches,
das sich als im Logischen prisent kiindet, und erbringt so stindige
Voranweisungen auf die Ontologie. Es sei uns gestattet, zum SchiuB
die Ansiitze zusammenzufassen.:

Logisches — sahen wir — erschlieft nicht unmittelbar und
geradehin Ontisches. Es hat eine andere Bezichung zum Sein, und
seine Problematik bedingt dann auch einen andern Begriff der
Ontologie. Es gibt riickliufig AufschluBl iiber das Sein, aus dem es
selber entstammt und in dem es seinen besonderen notwendigen
Ort hat. Auf diesen Ort verweist einmal seine Funktionalitat. Es
ist Funktion einer Struktur, zu der es gehort in einer Distanz zu
gegenstindlichem Seienden zu stehen und doch (ither dem Weg
moglicher Wahrheit) mit thm verbunden zu sein. Ferner eignet
dem Logischen und dann auch der Struktur, der es zugehort, die
Selbstbeziiglichkeit, die macht, daB es als das, was es ist, sich
— zuriickgewendet auf sich selbst — bei sich selber befindet. Der
Zirkel zeigt an, dafl sich hier der letzte Boden aufdeckt. Dadurch



— 65 —

ist jene Struktur — das subjekthafte Dasein — der Kontingenz
entriickt und ist selber eine Fungible des Seins. In einer zwar
unaufheblichen Distanz zum Seienden stehend, iiber den Weg der
méglichen Wahrheit und also der Deutung und des ,,Habens* mit
ihm (und also auch mit Momenten seiner selbst) aber dennoch ver-
bunden, trigt das Subjekt den Stempel der Zusammengehorigkeit
mit ihm zu einem einzigen Ganzen. Dieses kommt in der Selbst-
beziiglichkeit, deren Konkretion das Subjekthafte ist, zu seiner
Ganzheit und zwar zu einer differenziert gegliederten ; so nimlich,
dafl das reine Subjekt unmittelbar, das von ihm verschiedene
Seiende aber dadurch in ihr und also in ihm als der gleichen stiftenden
Mitte bei sich selbst ist, daB die Bedingungen seines Gehabtsein-
kénnens (und also noch seiner Getrenntheit) dem Wesen der Subjekt-
haftigkeit zugehdren und in ihr vor sich selbst kommen. Und da
diese Selbstbeziiglichkeit sich als ontologisch notwendig ergab, so
enthiillt sich in diesem Zu-sich-kommen das Wesen des Seins. Es
selbst ist dieses gegliedert-vermittelte Bei-sich-sein, und es ist also,
was es ist, kraft jener Struktur, die in Selbstbeziiglichkeit sich selber
und Seiendes in der Weise des Habens zu seinem Sein kommen liB8t.
— Soll diese Struktur ihre Funktion, solchermaBen seinstiftend zu
sein, erfiillen kénnen, dann muB auch sie seiend sein und enthilt
dann auch in sich selbst die Diskrepanz innerster Identitat und
Getrenntheit zumal, den Quell aller Selbstproblematik bewuSBt-
seinsfihigen Daseins. Endlich aber erhellt nunmehr der positive
Sinn des Zirkels, der darin liegt, da8 die Ontologie in ihren Aus-
sagen auch die Voraussetzungen herausstellen miisse, aus denen
sie selber erst moglich sei. Der Zirkel ist von besonderer Art: Es
wird in ihm nicht aus Voraussetzungen gefolgert, die sich erst
spiter ergeben konnen, sondern es wird gemif3 Voraussetzungen
das aufgebaut, woraus die Voraussetzungen dieses Aufbaus nicht
gewonnen, sondern allein legimiert werden miissen. DaB aber das
Sein, bei sich selber befindlich, die Voraussetzungen seines Ver-
stindnisses in sich selber trigt, kann kein Erstaunen wecken. Das
Sein ist kein dunkler Klumpen. Es ist die dichte Fungibilitat der
quantitativen, qualitativen und spannungsreichen Mannigfaltigkeit
des Seienden, die im Wesen des subjekthaften Daseins zu dem auf-
gebrochen ist, was sie ist. — Das aber besagt: Ontologie ist nicht
zu betreiben mit generellen nivellierenden und transzendierenden
Aussagen iiber die Verfassung von allem und jedem Seienden.
Wenn Ontologie méglich sein soll, — unser Weg fithrte zur Ahnung
dieser Moglichkeit — dann ist sie es nicht monoplanar objektivistisch
und mit Allgemeinbegriffen, sondern in reflexiver komplex-funk-
tionaler Konkretheit. ’



	Die ontologische Tragweite des Logischen

