
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 1 (1941)

Artikel: Massstab und Wirklichkeit

Autor: Sganzini, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maßstab und Wirklichkeit.
Von. Carlo Sganzini.

Kerngehalt aller ganz grundsätzlichen Problematik scheint mir
das Verhältnis zwischen Maßstäblichkeit und Realität zu sein.
Diese beiden Momente reinlich auseinanderzuhalten und richtig
aufeinanderzubeziehen — denn vermutlich sind sie wesensmäßig
untrennbar voneinander —• gehört anscheinend zum schwierigsten,
was vom Denken gefordert ist. Alle Versuche, die Realität zu
denken — und gar zu begreifen — verwischen irgendwie Wirklichkeit

und Maßstäblichkeit und alle Anstrengungen, Maßstäblichkeit
bewußtseinsgegenwärtig zu machen, ziehen die Maßstäblichkeit
in Gefilde und Formen herab, die zur Realität, aber nicht zur reinen
Maßstäblichkeit gehören können.

Daß Maßstäblichkeit nicht ohne Bezug auf Realität gedacht
werden kann, leuchtet ohne weiteres ein; Versuche hingegen,
Realität selbständig und frei von Bezug auf Maßstäblichkeit zu denken,
finden immer wieder statt, begründen bestimmte Weltanschauungen
z. B. (Naturalismus, Positivismus); es bleibt jedoch ganz fraglich,
ob sie gelingen, ob die Lösung nicht eine trügerische, Maßstab
doch irgendwie dabei vorausgesetzt ist. Möglich, daß die Bipo-
larität Wirklichkeit-Maßstab zu dem ganz unaufhebbaren Bestände
des recht zu verstehenden Apriori gehöre. Hierüber im weiteren.

Der Mensch hat bekanntlich eine doppelte Beziehung zur
Wirklichkeit und damit auch zur Maßstäblichkeit : eine, die mit dem Prozeß

der Vergegenständlichung zusammenhängt, welcher macht, daß

Welt, Geschehen, Wirklichkeit dem menschlichen Bewußtsein ein
Gegenüber sind, der erkennende Geist selber ganz und gar ein
hiervon unabhängiges Diesseits, nur objektiver, unparteiischer
Betrachter ist. Eine andere, die seine geistige, also auch Realität,
Objektivität beanspruchende Subjektwesenheit betrifft, in der es

liegt, daß der denkende Mensch, der erkennende Geist selber
Wirklichkeit (Welt, Geschehen) ist, als Tathandlung (Erkennen, Denken
sind auch Tathandlung).

In ersterer Hinsicht geschieht beinahe wie von selbst, als zur
Haltung gehörig, das Zusammenfallenlassen von Wirklichkeit und



— 21 —

Maßstäblichkeit, jedenfalls die Vermengung, das Durcheinanderwerfen

der beiden Bestimmungen, gleich ob Realität oder
Maßstäblichkeit gedacht werden soll. — In der zweiten, welche die
praktische, die unmittelbare, die ursprünglich erlebnismäßige ist, gehen
die beiden Bestimmungen immer irgendwie auseinander, auf
verschiedene Weise und in verschiedenem Maße je nach Niveau, Qualität

des Verhaltens, auf alle Fälle ist Maßstabfunktion in Reinheit
gegenwärtig, insofern es beim Menschen immer zusammen mit dem
Sein und dem Tun Beurteilung gibt, die Funktion des Gewissens

im allgemeinsten Sinn. Es läßt sich vielleicht schon daraus schließen,

vermuten jedenfalls, daß ursprungliche, Selbständige (nicht erkannte,
wahrgenommene, gedachte) Wirklichkeit wesensmäßig das Zusammen,

die Wechselbeziehung von Wirklichkeit und Maßstäblichkeit
ist; die vom Maßstab losgelöste reine Realität ein abstraktives
Denkprodukt, zu Verhalten gehörig, als dessen Teilmoraent, unter
keinen Umständen ein selbständiges Ganzes. Es müßte der Nachweis

gelingen können, daß die beiden Momente oder Pole:
Wirklichkeit i. e. S. und Maßstab (in Reinheit) als je unselbständige
und zusammengehörende Momente zum Ganzen der Wirklichkeit
als Seiendem und Geschehendem gehören.

Ein Umstand, der rechtes Verständnis des Sachverhaltes zu
erschweren pflegt, ist die durchaus wesensbegründete Tatsache, daß

es in der gegebenen wirklichen Welt relative Maßstäbe als
Mannigfaltigkeit und Fülle gibt, Maßstäbe, die selbstverständlich wandelbar

sind, während zum Wesen von Maßstäblichkeit, in Reinheit
gefaßt, Unwandelbarkeit gehört (darauf läßt sich ja alles Konstante
zurückführen). Die Relativität nähert das Maßstäbliche dem
Wirklichen, macht es zu einem Geschichtlichen (oder gar Natürlichen)
und verstärkt die Neigimg, überhaupt alles als Realität und nichts
für sich als Maßstäblichkeit zu sehen: während andererseits das

wahrhaft Maßstab-Sein der relativen Maßstäbe, gerade weil
Relative voraussetzt, daß Maßstab überhaupt ist, selbst wenn kein
Bewußtsein sich ein irgendwie bestimmtes Bild der absoluten und
reinen Maßstäblichkeit machen kann.

Ich habe in ihren wesentlichen Grundzügeu die Problematik
angedeutet, die, seitdem der Mensch zu grundsätzlichem Denken
erwacht ist, besteht, also seitdem es Philosophie und Wissenschaft

gibt, ein ganz und gar unbefriedigender Zustand, von dem zu
vermuten ist, daß er durch bestimmte, unbewußt, stillschweigend
allgemein herrschende, den divergierenden und sogar den
gegensätzlichen Standpunkten gleicherweise gemeinsame Grundvoraussetzungen

oder Perspektiven bedingt ist: Voraussetzungen und



— 22 —

Perspektiven, welche die Tendenz stiften, die Wirklichkeit monopolar,

monoplanar, ja monolinear zu sehen und ihre wesensmäßige
ursprüngliche Bipolarität, Biplanarität zu verkennen. Die
zweifache Beziehung zur Wirklichkeit, von der wir sprachen, wird
zunächst nicht auseinandergehalten.

Erwachendes philosophisches Bewußtsein und Bewußtsein der
Maßstäblichkeit ist ein und dasselbe (Eleaten, Heraklititismus),
aber dieses wachwerdende grundsätzliche Bewußtsein nimmt durchweg

solche Gestalt an, daß die Maßstäblichkeit — als etwas ganz
selbstverständliches — für Realität, ja die wahre Realität, das

wahrhaft seiende Sein gehalten wird, das Nichtmaßstäbliche oder
dem Maßstab nicht entsprechende für Nichtsein — bei ganz strenger
folgerichtiger Haltung wenigstens — in kompromißhaften
Einstellungen für Schein und Meinung (Doxa) gehalten wird. Die
grundsätzliche Haltung ist ja zunächst die des entweder oder. Erst die

systematisch ontologische Philosophie (Plato, Aristoteles, z. T.
Stoa) gelangt schrittweise, entschieden erst mit dem Christentum
dazu, herab- bzw. hinaufsteigende Seinsstufen anzuerkennen mit
der Folge, daß über dem Bedingt- oder innerweltlich-diesseitig-
Seiendem ein schlechterdings Absolutseiendes gesetzt werden muß,
welches, seinem gedachten Gehalte nach, schwankt zwischen dein
Sinn reiner (Nur-) Maßstäblichkeit und der Bedeutung als volle
Übereinstimmung zwischen Wirklichkeit und Maßstab. Es gehören
hier herein die verschiedenen Gottesauffassungen zwischen grobem
Pantheismus, durch die feineren Formen des Pantheismus, durch
Deismus und Theismus hindurch bis zur radikalen Transcendenz-
auffassung — etwa der heutigen dialektischen Theologie.

Eine wichtige Rolle spielt in diesem Betracht das Motiv von
der Schöpfung aus dem Nichts, als absolut scharfe Trennung
zwischen absolutem, also eben rein maßstäblichem und
sinnlichweltlichem Sein. Das grundsätzliche Bewußtsein der Maßstäblichkeit

als solchen tritt in der Philosophie erstmals und zwar mit
unüberbietbarer Schärfe der Sinnhaftigkeit auf in Plato.

Die Ideenwelt, in üblicher traditioneller Auffassung, ist noch
wie der eleatiscbe Seinsbegriff — die typische Verquickung der
beiden Polarmomente: Maßstäblichkeit — Realität, was auf die
traditionelle Zweiweltenlehre: mundus intelligibilis — inundus
sensibilis hinausführt. Aristoteles stellt gerade durch seine Kritik
des Piatonismus eine Art Bipolarität her, die von Form und Materie,
von Potenz und Akt, sowie von Essenz und Existenz; die wechselseitige

Beziehung der Pole ist jedoch so gefaßt, daß 1. das Absolute
(Gott noesis noeseos) und weltlich-diesseitiges Sein sozusagen



— 23 —

beziehungslos als je sich selbst genügend und in sich geschlossen
ausfallen; 2. von den Polarmomenten nur dem Einen: Form.,
Essenz, als mit der Aktmäßigkeit zusammenfallend, der volle
Semscharakter zufällt; 3. relative Maßstäbe und absolute Maßstäblichkeit

nicht grundsätzlich auseinandergehalten werden, d. h. von
einer scharfen und reinlichen Einsicht in die Momente: Realität —
Maßstab nicht die Rede sein kann.

Von entscheidender Bedeutimg hinsichtlich der Beziehungen:
Wirklichkeit-Maßstab sind die jüdisch-christlichen Vorstellungen,
die darauf hinauslaufen, das Göttlich-Absolute und Transzendente

zu einem ganz in sich ruhenden, geschlossenen, sichselbstgenügenden
Wirklichkeitsbereiche zu machen, welches vollendete Einheit von
Maßstäblichkeit und Wirklichkeit ist, darüber hinaus jedoch die
Maßstabrolle im Verhältnis zur kreatürlichen Welt übernimmt,
in einer Weise, welche die Beziehungen Gott •— Welt höchst
problematisch macht und womit geschlossenes Denken nie hat
einig werden können.

Das allerwesentlichste innerhalb der christlichen Vorstellungen,
der Punkt, der es am schwersten gehabt hat, logisch erkenntnismäßig

gefaßt und gerechtfertigt zu werden, ist die göttliche
Dreieinigkeitslehre, welche vor Hegel vielleicht einzig Augustin im
gewaltigen Entwurf der Schrift „De Trinita te" grundsätzlich
denkendem und zwar vollauf wesentlichem Verständnis nahezubringen

versucht hat und zu welchem heutige transzendentale
Strukturlehre, nach Überwindung der Auffassung vom Sein als

einem Verwirklicht-Vorhandenem und Erschließung einer wahrhaft
grundgebenden Seins- und Geschehensstruktur, ins wesentlich
Denkmäßige einzuordnen vermag. Wir sind heute nahe daran,
in der christlichen Dreieinigkeitslehre die tiefste, wesentlichste
Einsicht zu erblicken, welche menschlichem Bewußtsein in seinem
historischen Werdegang zuteil geworden ist. Es liegt allgemein
die Annahme sehr nahe, daß die letztwesentlichen Wahrheiten nicht
Frucht systematisch-beruflichen, also philosophisch-wissenschaftlichen

Denkens sein können, sie sind hierfür viel zu wichtig und in
einem recht zu verstehendeu Sinn natürlich, spontan und gehen
unmittelbar (und unpersönlich, also überindividuell) aus den Lebens-
gründen hervor. Hierüber klärende Ausführungen gegen den
Schluß.

Dem Verständnis des charakteristischen Gehaltes christlicher
Gottesvorstellung hat die Denkhaltung stärkstens entgegengewirkt,
die am Ausgang des Mittelalters durch den Sieg des Nominalismus
und des Individualismus gegen den Universalismus, sowie des



— 24 -
Voluntarismus eben als gegensätzliche Haltung gegen den
Intellektualismus in ganz eigentümlich verhüllter Form zur Ausbildung
und zu stillschweigende* Vorherrschaft (mit einziger Ausnahme
des Thomismus) gelangt ist. Auf diesen Umstand müssen wir
näher eingehen.

Das neuzeitliche Denkeu, gekennzeichnet durch den Sieg des
Nominalismus über den Begriffsrealismus, des Individualismus über
den Universalismus (wirklich ~ individuell; Wirklichkeitsprinzip
principium individuationis), des Voluntarismus (rein im Prinzip) über
den antiken Intellektualismus (ein Sieg, der allerdings auf das
Zusammenfallen der beiden Grundhaltungen unter Bewahrung
und Hervorkehrung der — gewandelten — intellektualistischen
Züge hinausläuft), unterscheidet sich vom antik-ontologischen und
mittelalterlich-scholastischen Denken und stellt sich zu diesem
darin in schärfsten Gegensatz, daß er, wie schon auf naive Weise

gewisse antike, vorsokratische, jedenfalls vorontologische
Haltungen (Megariker, Kvniker) durch die Ausschaltung des

Polarmomentes Möglichkeit Potenz, die grundsätzlich-radikale
Standorteinnahme im vereinseitigten und verabsolutierten Moment
Wirklichkeit vollzieht. (In dieser Hinsicht ist der Gegenwartsphilosoph

Henri Bergson nur äußerste Konsequenz bezüglich der
neuzeitlichen Denkhaltung, zu der er sich in anderer Hinsicht in
Gegensatz stellt).

Das neuzeitliche Denken (von Bacon und vor allem Descartes

an) ist ausgesprochen monopolare, monoplanare, der Tendenz nach
lineare Haltung. Das Wesentlichste, das strukturbestimmende
dieser Haltung ist nuu, genau gesehen, das Zusammenfallenlassen

von Maßstab und Wirklichkeit, die grundsätzliche Aufhebung dieser

transzendentalen Unterscheidung, die Betrachtung wahrer,
denkbestimmter Wirklichkeit als zugleich ihre eigene Maßstäblichkeit
(der Maßstab der Realität nicht etwas, was über der Realität steht).
Das ist das Strukturprinzip moderner wissenschaftlicher Haltung,
von Mathematik und Physik, und der Sinn der Verbindimg von
Logik Maßstäblichkeit) und wissenschaftlicher Inhaltlichkeit,
die — im Prinzip — ja eins sein müßten. Die Tendenz geht hierbei
dahin (Cartesius), Logik der wissenschaftlichen Form anzugleichen,
die überlieferte formale Logik gering zu schätzen und die

hartnäckigste, eingefleischteste und am schwersten zu überwindende
Äußerung dieser Haltung ist die typisch naturwissenschaftliche

Kausalauffassung als strengster Determinismus und als einzig
zulässige Form der Kausalverknüpfung (die, streng genommen, auf

— verhüllte — Identitätsbeziehung hinausläuft).



— 25 —

Außerordentlich reizvolle Sachverhalte sind, in dieser Hinsicht
bei Cartesius die Gleichmachung von Materie und Raum und die

augenblicklich fortwährende Neuentstehung der Welt.
Diese linearistische Strukturvoraussetzung ist allen einschlägigen

Haltungen eigen, auch jenen, die scheinbar reaktiv gegensätzliche
Positionen darstellen, wie Irrationalismus, Intuitivismus,
Indeterminismus und dergleichen. Diese reaktiven Gegenbewegungen
drücken wohl die Yerfehltheit der allgemeinen Grundhaltung aus,

jedoch ohne zu erkennen wo der Fehler hegt, ja imbewußt den Grundoder

Erzfehler teilend, wie dies deutlich noch bei Bergson der Fall ist.
Die zugrundehegende Strukturvoraussetzung ist solidarisch mit

jener Form menschlichen Verhaltens, welche sehr leicht die Gefahr
mit sich bringt, nicht als bestimmte besondere Form erkannt,
sondern für die vollkommene Form gehalten zu werden.

Da im allgemeinen eine Theorie des Verhaltens fehlt, bieten
sich auch keine Möglichkeiten, diese Verhaltensform vom Ganzen
des Verhaltens aus bzw. Von der Gestalt vollständigen Verhaltens aus
als Derivation oder eben Verbesonderung zu erkennen. Ich meine
die in ganz grundsätzlichem Sinne zu verstehende
technischökonomische Form, oder, was in gemeiner Bedeutung das Gleiche

ist, die Form rationalen Verhaltens, eine Form, die sich so darstellt,
als ob sie einen eigenen Maßstab oder Vervollkommenheitstyp
hätte und ob sie eben nicht eine ihrem Ursprünge nach genau
verfolgbare, derivierbare Sonderform von Verhalten überhaupt wäre.

Das wesentliche und auszeichnende dieser technisch-ökonomischen,

oder i. e. S. rationalen Verhaltensform liegt darin, daß

prinzipiell im richtigen, im normgerechten Verhalten Maßstab und
Realität oder, wie ich mich sonst ausdrücke, Antizipation
(Vorwegnahme) und Verwirklichung völlig unter Ausschaltung allen
Niveauunterschiedes zusammenfallen; es ist das ein ausgesprochen
lineares Verhalten, in bezug auf welches der einzig faktisch
zulässige Ordnungsunterschied der zeitliche vom Vorher und Nachher,
also vom Vorausgehenden und unmittelbar Nachfolgenden ist.
Der Grund, der Zweck, der Sinn, die Ursache gehen voraus, das

Begründete, Bezweckte, Sinnerfüllende, die Wirkung folgen
darauf. Streng genommen d. h. um dem Zusammenhang
vollkommene Logizität zu geben, müßten sie überhaupt zusammenfallen,

aber da befände man sich ja vor dem Nichts und die wahren
Strukturverhältnisse, die niemals völlig mißachtet werden können,
zwingen unbewußterweise zu einem Kompromiß (Meyersons paradoxe

épistémologique).
Das Zusainmenfallenlassen von Wirklichkeit und Maßstab als

3



— 26 —

notwendige Folge der Rektilinearität, ist, was die Verwirklichung
betrifft, durch die Quantifizierung in die Wege geleitet worden,
welche Quantifizierung als Ersetzung der Qualität durch Quantität

eine Wesensseite der Linearisierung ist. Der Maßstab wird
so zum Maß und der auf äußerstes Minimum gebrachte
Verwirklichungsprozeß zum Messen und Rechnen. Messen und Rechnen
sind aber offenbar Prozesse, bei welchen das Resultat im Prinzip
völlig mit der Maßeinheit und mit der Rechnungseinheit, die nur
vervielfältigt werden, übereinstimmen muß. Messen und Rechnen
sind nicht etwas absolut Ursprüngliches, sondern Wesensmomente
einer durchaus sekundären und derivierten Verhaltensform, der
Verhaltensform, die im Prinzip Verwirklicht-Vorhandenes an die
Stelle von Verwirklichung setzt, und die wir als rationale und
technisch-ökonomische Form des Verhaltens kennzeichnen.

Gegen die formal-prinzipielle Durchführung des Prinzips von der
Identität zwischen Wirklichkeit und Maßstab erheben sich im
Forschungsgang der Physik auf Schritt und Tritt von der Wirklichkeit
her Hindernisse, welcher die Forschung nur auf formalistische Art
Herr zu werden vermag. Zu nennen ist in allererster Linie die

Entropie, als radikaler Mißklang, was die Voraussetzungen betrifft.
Die Entropie bedeutet offenbar ein Mißverhältnis zwischen Hebung
und Senkung und damit zwischen Maßstab und Verwirklichung.

Die ganze neuzeitliche Denkweise, wenigstens von Descartes an.
beruht auf dieser stillschweigend konstitutiven Voraussetzung vom
Zusammenfallen der Momente Maßstab und Wirklichkeit; identisch
damit ist die für selbstverständlich gehaltene Annahme, daß wahre

objektive Realität, also Natur, absolut vollkommene logische Struktur

(Logizität) hat. Es gilt logisch real, objektiv, jedenfalls und
in keiner Weise subjektiv. Logik wird nicht rein und wesensmäßig
als Aufgabe (in meiner Sprache Antizipation oder reiner Maßstab)
betrachtet, und zwar Aufgabe, deren vollständige Lösung unendlich
fernliegt und übermenschliche .Anstrengungen verlangt, sondern
als etwras, was in der Natur von jeher, mindestens von der Schöpfung
her, seitdem Welt nicht mehr Chaos ist, voll verwirklicht ist und
was im menschlichen Verhalten als Denken, im Prinzip immer
verwirklicht werden kann. Das zugrundehegende Universalprinzip
ist das Prinzip vom Verwirkhcht-Vorhandenem, daher die beliebte
Annahme einer Schöpfung der Welt durch Gott imNu aus dem Nichts,
was gar nichts anderes heißt als der radikale apriorische Ausschluß
von Verwirklichung als Prozeß. Ist Welt ein ein für alle mal
Verwirklichtes, jedenfalls ein — wenn auch augenblicklich —



— 27 —

Verwirklichtes, so ist das Zusammenfallen von Maßstab und
Wirklichkeit selbstverständlich und damit schon gegeben (es kann

allerdings streng genommen und genau besehen, kein wahrhaft
absoluter Maßstab sein). Dieser Standpunkt von Verwirklicht-Vorhandenem,

welcher wissenschaftliches Denken in üblicher
Bedeutung trägt und den Sinn der Rationalität in gemeiner Bedeutung
darstellt, ist angesichts des geschehenden Wirklichen, angesichts
aller, auch der stofflichsten oder physikalischsten Konkretheit,
eine denkmäßig künstliche Idealisierung, die unersetzliche Dienste
in praktischer, also verhaltensmäßiger Hinsicht leistet, ist Ersetzung
von Wirklichkeit durch ein Denkschema, Gebrauch einer relativ
sehr fruchtbaren Fiktion (effektives Handeln beruht hinsichtlich
Wirklichkeit immer irgendwie auf Fiktion) ist auf alle Fälle
Übersetzung von Welt in menschliches Verhalten und zwar in eine

sicherlich ungeheuer wichtige, jedoch in prinzipieller Hinsicht eine

engere, bestimmte besondere Form von Verhalten, wenn auch
eine solche, die Höchstidealisierung mit sich bringt. Sie stellt auf
alle Fälle den einzigen Weg dar, auf dem Mensch, und zwar im Prinzip
jeder vernunftbegabte Mensch, so handeln kann, avie wenn er im
Besitze absolut vollkommenen Maßstabes wäre und das bezügliche
Verhalten absolute Vollkommenheit (Rationalität, Logizität) an
sich hätte. (Allerdings hat das immer — genau gesehen und
strukturnotwendig -—• die Folge, daß zwei zueinander scharf gegensätzliche

Vollkommenheitsformen z. B. Rationalismus — Irrationalismus,

ja schon Rationalismus und Empirismus als Prinzipien
miteinander in kämpferisch ausschließender Konkurrenz treten, hieraus

alle gegensätzlichen Standpunkte). Daß solches Verfahren
Erfolge hat, rührt wahrlich daher, daß faktisch in der Ausführimg,
•/.. B. in Naturwissenschaft, aber auch sogar in Mathematik, wenn
nicht bewußt, stillschweigend, auf letzte Vollkommenheit verzichtet
wird, diese in eine, unendliche Aufgabe hingedeutet wird. Der
Erfolg ist jedenfalls der einer bestimmten besonderen Form menseh-
lichen Verhaltens.

Der gewaltige theoretische und insbesondere praktische Erlolg
dieser Art Verhalten hat in der denkenden Menschheit die
Auffassung von den Beziehungen zwischen Wirklichkeit und Maßstab

von den Gründen aus getrübt und irregeleitet. Daher dem Kern-
sinne nach die ewigen offenen oder verhüllten Konflikte zwischen
Wissenschaft bzw. Philosophie einerseits und religiösem Glauben
andererseits, Konflikte, die übrigens schon zwischen Wissenschaft
und Sittlichkeit, ja sogar zwischen Wissenschaft und Kunst
bestehen können: in diesen weiteren geistigen Äußerungen: Kunst,

3«



— 28 —

Sittlichkeit, Religion, machen sich die Verhaltensmöglichkeiten und
ideellen Gefordertheiten geltend, die über das technisch-ökonomische
und somit rational-logische Verhalten in üblicher enger Bedeutung
hinausgehen, jedoch keineswegs (was von Grund aus ausgeschlossen

ist) über Maßstab überhaupt hinausgehen könnten; die also das

Merkwürdige an sich haben, daß sie sich um jenen logischen Maßstab

in seiner engen Bedeutung nicht zu kümmern brauchen und
andererseits noch unendlich weit von absolut vollendeter Maßstaberfüllung

verbleiben.
Kants Kritik der reinen Vernunft, Kritik der praktischen

Vernunft, Kritik der Urteilskraft sind möglicherweise heute dazu reif,
von einer neuen und aufschlußreichen Seite angepackt zu werden.
Die Handhaben hierzu würde eine universelle, grundsätzliche
Theorie des Verhaltens liefern, die sich als gleichbedeutend erweist
mit einer Theorie aller Strukturen überhaupt, Theorie in erster
Linie der fundamentalen Strukturen.

Was anfänglich als Struktur von Verhalten in der Seelenkunde

zur Entdeckung kam, erwies sich bald (bei näherem Zusehen) als
Struktur von Sein und Geschehen überhaupt, ohne Notwendigkeit
einer Bindung an Seele, Lehen. Voraussetzung nur, daß überhaupt
in verständlichem Sinne etwas ist, bzw. geschieht und die allgemeine
Struktur von Verhalten überhaupt in solchem Sinne schließt
analytisch, wie selbstverständlich, in sich als wesentliches
Teilmoment der gesamten Struktur das Moment Maßstab, welches im
Verhalten engeren biischen Sinnes als Vorwegnahme (Antizipation.)
des zu Verwirklichenden auftritt, dem im ganzen eben das
auftretende Verwirklichungsergebnis entgegentritt, entsprechend oder
nicht entsprechend, bzw. nur teilweise entsprechend, weil das

Ergebnis der Handlung nicht allein von den Bedingungen im Gefüge
des lebendigen Wesens, welche an sich schon mannigfaltig und
kompliziert genug sind, abhängt, sondern auch noch wesentlich von den

Weltumständen, auf welche die Maßstabfunktion als Vorwegnahme,
die dann zur Voraussicht wird, Rücksicht zu nehmen hat.

Das Dasein von Umweltumständen, auf die Rücksicht genommen

werden muß und die selbst ganz wesentlicherweise zum Ver-
haltensgefüge gehören, kompliziert ansehnlicherweise dieses Ver-
haltensgefüge und macht das Verhalten allgemein zu einer schwierigen,

komplexen Aufgabe, deren Lösung praktisch genügend
gelingen kann, die aber nie eine vollkommene und endgültige Lösung
sein kann. Es ist das der Grund, weswegen Vorwegnahme zur
Voraussicht wird, weil es darauf ankommt, Verwirklicht-Vorhandenes

zu verwenden, nicht Neues zu Verwirklichen.



— 29 —

Es kommt so eine bestimmte besondere Verhaltens- bzw.
Geschehensart zur Entstehung, die unter allen Umständen, so wichtig
auch, in prinzipieller Hinsicht eine Derivation oder Sekundärform
ist, welche die Primärform voraussetzt und auf die sie sich vermutlich
auch stutzt. Es ist das offensichtlich die Derivation oder die

Verhaltenswandlung, aus welcher das ökonomisch-technische Verhalten
und die zugehörige grundsätzliche mathematisch-naturwissenschaftliche

Erkenntnisform, die wir schon betrachteten, hervorgeht; eine

Erkenntnisform oder besser Verhaltensform, die sich, je reiner
und vollendeter sie ist, im Verhältnis zur Wirklichkeit als Welt,
auf das Voraussehen in der Gestalt als Vorausberechnung
beschränkt, d. h. alles sorglich und radikal ausmerzt, was irgendwie
in bezug auf das Verhalten selbst Verwirklichungscharakter haben
könnte und so den Gesichtspunkt des Schon-Verwirklichten oder

überhaupt Verwirklicht-Vorhandenen zum allein maßgebenden
erhebt, mit der Folge völligen, im Prinzip identischen Zusammenfallens

von Wirklichkeit und Maßstab. Reale Folge ist dabei
allerdings die Ersetzung der Wirklichkeit durch relative darauf
zugeschnittene Maßstäblichkeit, durch eine derivierte, sekundäre,
im grundsätzlichen Sinne nicht zu haltende Maßstäblichkeit;
transzendental gesehen Ersetzung der Wirklichkeit durch auf sie

bezügliche Möglichkeit, was bekanntlich der ganz wesentliche
Charakterzug des geistigen Menschen ist. Eine Deckung zwischen
Maßstab und Faktum ergibt sich eben nur dadurch, daß man
Möglichkeit als Idealität au die Stelle effektiv sich verwirklichender
Wirklichkeit setzt. Darin liegt die großartige Haupttäuschung,
welcher der denkende, der im Geiste lebende Mensch verfällt, bloße

Möglichkeit, vor allem erstarrte Möglichkeit für Wirklichkeit zu
halten. Das ist ja der wahnhafte Schein gewesen, in den Denken,
Philosophie und Wissenschaft treibende Menschheit geraten sind,
seit den griechischen Anfängen und wogegen nur das Christentum
— dem Sinne nach — ein teilweises Gegengewicht geboten hat.

Diese Verhaltensart, die darauf ausgeht, vorhandene Tatsächlichkeit

(Natur) dem Endziele nach erschöpfend zu bewältigen,
hat eben als strukturbedingte Hauptfolge die Konsequenz, alles
als ein Verwirklicht-Vorhandenes zu betrachten und Verwirklichung
im Prinzip gänzlich auszuschließen, was unter anderem dazu fuhrt,
in naiver Einstellung das Erkennen (welches eine Art menschlichen
Verhaltens ist) als passive Abbildung der vorhandenen Welt zu
betrachten, in kritischer Einstellung allerdings, wie erkenntnistheoretisch

wohlbekannt, eine Propension zum Idealismus zu
stiften (Mach z. B.) und zwar gerade in dem Maße als solche Er-



— 30 —

kenntnisweise Erfolg liât; wo Bruchstellen auftreten, wie es heute
in der Physik der Fall ist, stiftet das eine Tendenz zurück zum
Realismus, allerdings in solcher Form, daß gar nicht mehr daran gedacht
wird, unsere Erkenntnis und die Wirklichkeit sich decken zu lassen.

Das ideell vorweggenommene Gelingen dieser Erkenntnisweise
(strengster Gesichtspunkt vom Gegebenen als einem Verwirklicht-
Vorhandenen) hat allerdings die vielleicht überraschende indirekte
Wirkung, die Enge und grundsätzliche Widersinnigkeit des

Standpunktes einsehen zu lassen und damit Veranlassung zu geben,
nicht mit einem Verwirklicht-Vorhandenen zu operieren, sondern
mit dem Gegenteil davon, das heißt mit Verwirklichung. Dies
hat aber zugleich die grundsätzlich höchst wichtige Folge, anstatt
Wirklichkeit und Maßstab zusammenfallen zu lassen, wie es bei
mathematisch naturwissenschaftlicher, logisch-rationaler, im Grunde
technisch-ökonomischer Einstellung der Fall ist, Maßstab und
verwirklichte Wirklichkeit und selbstverständlich Maßstab und
tatsächlich erfolgende Verwirklichung (alles in der Welt ist dieser Art,
kann überhaupt nur dieser Art sein) strengstens und reinlich
auseinanderzuhalten, als zwei Momente allerdings, welche in
grundsätzlicher Hinsicht nur zusammen das ausmachen, was Wirklichkeit
sein kann. Wirklichkeit, wie das die antikmittelalterliche Ontologie
schon auf ihre naive Art gesehen hat, erscheint als etwas der Qualität

oder dem Werte nach unendlich gradabgestuftes, so daß
Wirklichkeit, die sich mit der Maßstäblichkeit deckt, nur als transzendenter,

ganz und gar weltjenseitiger Höchstfall erscheint.
Damit ist die Notwendigkeit gesetzt, absoluten Maßstab und

relative Maßstäbe auseinanderzuhalten. Keine konkrete, wahrhaft
zeiträumliche oder sonst empirisch-faktisch geschehende Wirklichkeit

(die also nicht bloß Denksetzung ist) kann überhaupt ohne
Maßstab sein und es ist ebenso einsichtig, daß die relativen
Maßstäbe den absoluten Maßstab in einem recht zu verstehenden Sinn
voraussetzen.

Der relative Maßstab ist der Grund dafür, besser die Forderung
danach, daß etwas Bestimmtes, Besonderes geschieht, daß irgend
etwas als Einzelnes neben anderem sich verwirklicht : der absolute
Maßstab ist — dem Minimum nach — der Grund dafür und die

Forderung danach, daß überhaupt etwas sei oder geschehe. Die
relative Maßstäblichkeit hängt mit der Verbesonderung und Ver-
mannigfaltigung zusammen, mit der Tatsache, daß Welt überhaupt
sei, die sich in eine Mannigfaltigkeit von Einzelwelten zerspaltet;
denn Individuum ist in gewisser Hinsicht ja schon eine Welt (man
denke an Leibniz), die Relativität des Maßstabes zeugt hierbei,



— 31 —

daß die Einzelnen nicht Welt überhaupt sein können und macht
offensichtlich das Paradoxe, daß in solcher Art (der gegebenen Art)
des Weltseins liegt.

Mit dem Menschen, also mit dem Geiste tritt die Einheit. Einzigkeit,

Universalität des Maßstabes auf, über die mannigfaltigen
Fälle der einzelnen relativen Maßstäbe hinaus, die der Mensch in
sich und um sich -als gegebene Welt hat — inhaltlich in Form der

Gottesvorstellung, als Idee des einzigen Gottes, formal in Gestalt

— soweit Präzision erreichbar ist — des Logos, der Logizität:
denn Logos ist in echter und universeller Hinsicht zunächst Maßstab

— allgemein des Sollens, des kategorischen Imperativs,
der Forderungsgemäßheit und Normativität überhaupt wie auch
der Wertmäßigkeit und Idealität.

Die Übereinstimmung (das Zusammenfallen, jedenfalls sich

Decken) von Maßstab und zugehöriger Verwirklichung (als
Idealverwirklichung, beim Menschen Verwirklichung im Möglichkeitsfeld)
stellt die Wissenschaft dar, die erste geistig grundlegende, in recht
zu verstehender Hinsicht selbst maßstäbliche Verhaltensform,
welche eben im Prinzip — sicherlich nicht de facto — völlige
Entsprechung zwischen Maßstab (Logik und, was Wirklichkeitswisseu-
schaft betrifft, Logik und Erfahrung) und Verwirklichung d. h.
bestimmte inhaltliche Erkenntnis darstellt. Das technisch-ökonomische

Verhalten hat als Logisches, ins rein grundsätzliche erhoben,
eine symbolische, es selbst wesensmäßig transzendierende Bedeutung.
Die Übereinstimmung zwischen Logik (Aprori, Kategorialität) und
Erfahrung ist dabeiAusdruck für die Forderung nach Übereinstimmung
zwischen Maßstab oder Antizipation undVerwirklichung. DieseÜber-

einstimmung ist in der menschlich-wirklichen Wissenschaft — wie
heute gemeinhin bekannt — als volle Dicht zu verwirklichen, wesensmäßig,

nicht nur faktisch nicht; das trotzdem daran festhalten
ist grundsätzlich eminent wichtig, insofern es sich um Vorrepresen-
tation, Symbolisierung des überhaupt Gesollten handelt, d. h. eben

der wahrhaften, konkreten, dynamisch-geistigen Übereinstimmung
zwischen Maßstab (Idee, Antizipation) und Verwirklichung, welche

bekanntlich trotz aller Wissenschaft in den übrigen, in den konkreteren

Verhaltensgebieten ewig offene, ungelöste Aufgabe bleibt.
(Sinn von Sittlichkeit und von Religion, aber auch schon von
Lebensgestaltung, individueller und kollektiver, also von Politik und Recht).
Diese Aufgabe, also die Aufgabe überhaupt, ist das was im menschlichen

Gewissen durch die ideale Forderung, das gesetzliche Gebot

vertreten ist. Kant z. B. hatte mit seinem kategorischen Imperativ,
etwa im Unterschied von Hegel und im insofern richtigen Gegensatz



— 32 —

zu Scheler durchaus recht, indem er ihn rein und einsichtig als

Forderung, in gänzlicher Unabhängigkeit von Erfüllung, faßte;
irrig war bei ihm nur die noch zugelassene Meinung, als ob der
wirkliche, der weltliche Mensch dem reinen sittlichen Imperativ
überhaupt gemäß auch bei bestem Willen, handeln und leben könne
(also ohne sich von den Gründen aus und zwar in Wirklichkeit zu
wandeln). Der Mensch ist das Wesen, welches sich, um Maßstab-
gemäßheit zu erlangen, ganz in die Gefilde reiner Möglichkeit
geflüchtet hat (das ist sein geistiges Wesen), die ihm fehlende
Wirklichkeit, was ihm anVerwirklichungsfähigkeit abgeht, ersetzthat durch
symbolisierendeVorrepresentation, nach demMuster eben der strengen
Wissenschaft, welche hiervon die typische Grund- und Modellform ist.

Die Wissenschaft als exakte, vollendete setzt — sagten wir —
das Wirkliche als ein von jeher Verwirklicht-Vorhandenes voraus;
der zur Grenze erhobene Begriff des Verwirklicht-Vorhandenen ist
aber in sich Widersinning, ein sich selbst radikal aufhebender Begriff.
Das in Reinheit und Absolutheit Verwirklicht-Vorhandene ist —
wie wir wiederholt betonten — ein reines Denkabstraktum, eine

ganz und gar ideelle Setzimg (alles in derwirklichenWelt ist in irgend
einem Grad Verwirklichung), deren Sinn der ist, die reine, die
absolute Verwirklichung, als Sinn konkreter, vollendet erfüllender
Geistigkeit, vorzusymbolisieren. Das geschieht offenbar durch
völliges prinzipielles Zusammenfallen von Wirklichkeit und Maßstab,

eben die Bedeutung des Verwirklicht-Vorhandenen.
Dies ist nun der Sinn der Linearisierung oder genauer

Rektifizierung im menschlichen Verhalten überhaupt, nicht etwas
Endgültiges, sondern nur und wesensmäßig Vermittlung, Vermittlung
zwischen sinnlich naturhafter Mannigfaltigkeit und Zerstreutheit
und geistiger Einheit, sowie architektonischer Geschlossenheit.

Maßstab ist etwas, was nicht nur Forderung und Setzung menschlicher

Geistigkeit ist, sondern etwas, was zur ursprünglichsten und

eigensten Struktur von Sein und Geschehen, von Wirklichem
überhaupt gehört. Diese Struktur ist wesensmäßig Rhythmus, in einem

grundsätzlichen, transzendentalen Sinn, nicht nach empirischer
Bildlichkeit. Maßstab im ewigen und eigentlichsten Sinn ist innerhalb

des Rhythmus die Hebung, welche unter normalen Verhältnissen

in sich alles enthält, was den Ausfall den Senkung, die gleich
Verwirklichung ist, bedingt. Wenn wir sagen, daß alles Geschehen
darin besteht, Antizipation in Verwirklichung überzuführen, so
erheben wir die rhythmische Struktur ins rein Grundsätzliche, uni-
versalisieren und apriorisieren die Bestimmungen Hebung und
Senkung und damit den Gehalt der Rhythmik.



— 33 —

Mit Rhythmik als Struktur ist die durchaus immanente Funktion
und Notwendigkeit von Maßstab als unerläßlichem, sozusagen

organischem Bestandstück des Geschehenszuges gesetzt, und
zufolge der unendlichen Oß'enheit (ein Problem für sich), der

empirischen Unabschließbarkeit der Rhythmik, die fundamentale,
transzendentale Notwendigkeit eines absoluten, der Welt gegenüber
transzendenten Maßstabes. Also unabschließbare Stufenfolge und
Nebeneinanderbestehen relativer, vergänglicher Maßstäbe, jener
Maßstäbe, auf welchen weltlich-empirische und geschichtliche
Geschehenswirklichkeit beruht (Vergänglichkeit der Maßstäbe als
Gehalte des Geschichtlichen im ganz grundsätzlichen Sinn) und über
allen relativen Maßstäben, den dagewesenen, daseienden und
überhaupt unerschöpflich möglichen, der sie alle unendlich wesensmäßig

überragende, sie transzendierende absolute Maßstab, welcher

doppelte Bedeutung, bzw. Funktion hat, nämlich: 1. Hebung,
von der absolutes Geschehen, Handeln, Tun, bedingt ist, Maßstab

zum absoluten Tun selbst, reine Nur-Maßstäblichkeit ; 2. das
absolut schöpferische Tun seinem ganzen Bestände nach, welches
Maßstab ist in seiner Beziehung zu allem relativen Wirklich-Sein.

Es ist dem Menschen eigentümlich und wesentlich, kraft
Ersetzung wirklichen Verhaltens durch Verhalten im Gefdde der bloßen

Möglichkeit, alle in Handlung umsetzbaren Maßstäbe zu relativieren
unter Entwicklung der Idee absoluter Maßstäblichkeit. Für reine
Instinklwesen (Insekten) gibt es nur eine Art Maßstäblichkeit und
zwar eine solche, welcher handlungsartige Verwirklichung maximal
entsprechen kann, während beim Menschen keine Verwirklichung
vollkommener in sich erlebter Maßstäblichkeit Entsprechung tun
kann, ja immer in unendlichem Abstände von ihr verbleibt. Der
Mensch macht allerdings immer wieder Anstrengungen, in unseren
Tagen gerade mit krampfhafter Entschlossenheit, den eigenen
relativen geschichtlich-völkischen Maßstab als absoluten zur
Unterbauung seines Kollektiv-Handelns zu verwenden, das Resultat
jedoch kann auf die Dauer nur eine lachhafte Zerrform, Karikatur
instinktiven Benehmens sein.

Der Mensch unterscheidet sich von allen anderen Wesen aui
der Welt in der Hauptsache darin, daß er nicht mehr, wie in allen
untermenschlichen Bereichen, im Mykrophysischen, im Physisch-
Chemischen, im Physiologischen und Seelisch-Biischen, vorhandene

Rhythmik, die bestehen gelassen wird, durch neue höhere Rhythmik
überlagert, sondern so tut als ob die Struktur des Weltgeschehens
nicht rhythmisch wäre, alle Rhythmik als Rektilinearität und damit
Quantifizierbarkeit im Prinzip ausgeglichen wäre, er somit un-



— 34 —

beschränkte Verwendungsfreiheit hätte. Der transzendentale Sinn
davon ist ursprünglich-schöpferische, also vollkommen freie und
vollendet neue rhythmische Gestaltung. Darin liegt aber eine
unendliche Aufgabe, eine reine, von vorhandener Welt unabhängige
Aufgabe, eine Aufgabe deren Lösung Unendliches fordert. Wie
immer wird für das Geforderte aber nicht Erreichte Ersatz geleistet;
der Ersatz ist in diesem Falle die Rektilinearität, die Gestalt
üblicher Welteinstellung des geistigen Menschen als Wissenschaft
und als rationales, d. h. technisch-ökonomisches Verhalten im
grundsätzlichen Sinn. Ersatz ist allerdings auch die Kunst, Ersatz,
der aber selbst wesensmäßig rhythmische Gestalt hat, welcher aber,
da er die vorhandene Welt bestehen läßt, in einer Sphäre des bloß
Möglichen als Symbolischen sich abspielt. Nur Sittlichkeit, absolut
reine, und Religion sind Hinweis auf die wirkliche Erfüllung.

Das klärende Licht hat hinsichtlich der Grundbeziehung
Wirklichkeit—Maßstab die neueste Psychologie gebracht, in dem sie nach
vielem Bemühen die Eigenart des Seelischen zu bestimmen, und
in der Suche nach dem Angelpunkt, der allen Bestrebungen zu

begründeter und aufhellender Überwindung elementaristisch-asso-
ziationistischer Betrachtungsweise hätte Stütze geben können, auf
die allseitigen Aufschluß gebende Einsicht fiel, daß jedenfalls
Seelisches und vermutlich Lebendiges überhaupt darin besteht,
Vorwegnahme in Verwirklichung überzuführen und zwar so daß aus
dem Verwirklichten das Antizipatorische (die Vorwegnahme) wieder
ersteht, genau so wie innerhalb pulsierender Rhythmik auf Senkung
wieder Hebung folgt. Dies mit der Wesenseigentümlichkeit
allerdings, daß in Leben und Seele, in Seele auf alle Fälle, das

Antizipatorische, welches aus Verwirklichung wieder ersteht, nicht
dasselbe zu sein braucht, welches zuerst in Verwirklichung übergegangen

war, also die Folge von Hebung und Senkung nicht Wiederholung
zu sein braucht, sondern, insofern der Prozeß notwendig mit
vorhandener Welt zu tun hat, und die Möglichkeit immer neuer
Einfälle, also sich verbessernder Anpassung in sich hat, ein Bereichertes,
ein steigend Vervollkommnetes sein kann. Die Seelenforschung
kam so endlich mit einem Schlage überraschenderweise dazu, die

von naturwissenschaftlich-positivistischer Einstellung aus ganz
rätselhafte, in gar keiner Weise befriedigend zu erklärende
Grundtatsache des Gedächtnisses als ursprünglichsten, mit der
Geschehensstruktur von selbst als dieser immanenten Sachverhalt zu
verstehen und sie brachte so den Voraufbau von
Verhaltensvorwegnahmen als wesentlichen Prozeß menschlichen und
insbesondere geistigen Seelenlebens zur Erkenntnis. Psychologie lehrte



— 35 —

erkennen, daß vollkommenes Verhalten nicht dasjenige sein kann
welches sich abseits von der Welt, den Weltdingen und Geschehnissen

abspielt, sondern dasjenige, welches Welt herzhaft in Kauf nimmt,
nehmen muß und sie kraft Verhalten, als irgendwie fremde und äußere

Überwindet, sie also verinnerlicht und so Antizipation und
Verwirklichung, die sonst immer diskrepant sind, dem Ziele nach in
Einklang bringt.

Dabei, also im Geistigen, geht es in der Endabsicht darum,
vorhandene, untergeistige Rhythmik zu überwinden und durch
eine höhere, also eben geistigeArt Rhythmik zu ersetzen. Es ist dieser
der Sinn von zu überwindender Natur, Triebhaftigkeit u. dgl. Die
höhere, die geistige Rhythmik ist nur möglich, wenn die niedere, die
natürlich-triebhafte (man denke etwa an das Geschlechtliche)
überwunden ist. Symbolisch findet die totale Überwindung als

Vorform statt in Gestalt der Linearisierung oder Rektifizierung.
V as die Linearisierung fordert, wäre eine völlige Übereinstimmung,
Deckung zwischen Maßstab und Wirklichkeit, lineares Zusammenfallen

von Hebung und Senkung, also dem transzendierenden
Grundsinne nach Verwirklichung. Als Forderung gilt das wesentlich
für die höheren,jedenfalls die vollkommenen Verhaltensgestaltungen,
die ganz und gar Verhalten in der Wirklichkeit zu sein hätten,
nämlich so, daß Maßstab und Wirklichkeit, Antizipation und
Verwirklichung in vollkommenem Einklang stehen sollten, jedoch
nicht abstrakt linear und statisch Ineinsfallen, sondern
konkretinhaltsvoll übereinstimmen, als Auseinandergehendes übereinstimmen,

wie Hebung und Senkimg im Rhythmus zusammenklingen.
Das Zusammenfallen auf der Geraden (letzte Grundlage der Mechanik)

ist nur symbolische Vorrepresentation, Darstellung in Form
der leeren Möglichkeit. — Der Übergang seelisch-lebendigen
Verhaltens zu linearisierten Formen war notwendig begleitet von einer

Zersetzung des bewußtseelischen Gefüges, welche machte, daß,

abgesehen von den beieinander bestehenden vielen Entwicklungsstufen,

dem Untergeistigen und dem Geistigen, vor allem Erkennen
als Denken und Fühlen auseinandergingen und sich im geistigen
Menschen einander gegenüber maximal verselbständigten, ein

Sachverhalt, der von vornherein und immer, schon rein praktisch
als ein Nichtseinsollendes empfunden wurde.

Die unterscheidbare Mannigfaltigkeit der psychischen Phänomene

vor allem die Gliederung in Denken, Fühlen, Wollen, ist, abgesehen

von den nebeneinanderbestehenden Entwicklungsstufen, jedenfalls
Folge der Auflösung der Rhythmik, welche Auflösung im Prinzip
Voraussetzung der Freiheit rhythmischer Gestaltung ist. Die damit



— 36 —

einsetzende Vorzugsstellung des Erkenntnismomentes, bestenfalls
mit Hinzufügung des Wollens, ist die genaue Parallele zur
Linearisierung in bezug auf die Vorstellung des Kosmos und seiner
inneren Beziehungen. Was hat es gekostet, in der Seelenlehre
dem Emotionalen sein Recht zukommen zu lassen und was kostet
es auch heute noch seine biische oder genauer Verhaltensfunktion
klar einzusehen! Alles wird genau ortsbestimmt, wenn man den

Ausgangspunkt von der Rhythmik, also einfach von der wesentlichen
Verhaltensstruktur nimmt, genau so wie das in bezug auf die kate-
gorialen Formen und Mittel der Naturerkenntnis geschieht (Raum,
Zeit, Gravitation, Kausalität, Substanz, Akzidentien usw.). Eine
Fülle von unlösbaren Schwierigkeiten und Streitpunkten
wissenschaftlicher Forschung wie philosophisch-logischen Denkens läßt
sich herleiten aus der Ersetzung von Rhythmik durch Linearität,
— aus der unkritischen Verabsolutierung der Gradlinigkeit.

Im Seelischen, wie übrigens schon mindestens im Lebendigen
mißlingt, wie Geschichte und Sehicksa psychologisch-wissenschaftlicher

Forschung in den letzten Jahrzehnten eindringlich zeigt,
die Linearisierung (in streng naturwissenschaftlicherForm) gründlich
und wir sind heute, nach Einnahme des Gesichtspunktes
„Verhalten" und geklärter Festlegung seiner Kategorialität, imstande,
die Ursache des Mißlingens in aller Bündigkeit aufzudecken. Die
Linearität ist eine besondere, bestimmte Form von Verhalten,
was es radikal, apriori immöglich macht, von ihr aus das Ganze

von Verhalten universell und prinzipiell zu fassen. — Die wesentlichste

Folge des so erweiterten und bis zu den Gründen geklärten
Gesichtspunktes in der Psychologie ist aber das grundsätzliche
und vollständige Auseinandergehen von Wirklichkeit und Maßstab

gewesen, die bündige Einsicht, daß seelische Wirklichkeit in
allen Formen und Gestalten, in allen ihren Erscheinungsweisen
maßstabinadäquat ist, d. h. einen absoluten reinen Maßstab
unbedingt fordert, um überhaupt verstanden werden zu können, mit
keinem relativen Maßstabe ihr Genügen haben kann und daß die
vollkommene Maßstabadäquatheit eine so radikale Umgestaltung
erfordern würde, daß man mit Fug von Transcendenz im Gegensatze
zur Immanenz als Diesseitigkeit reden muß. Übrigens hat der
bewußte Mensch von Anfang an seinen Maßstab in höchste Bereiche
als Gott und Göttlichkeit proiziert.

Das Problem und der Sinn der Zweiheit und Entgegensetzung:
Welt — Gott ist identisch mit dem von Wirklichkeit und Maßstab
und in solchem Sinne letzter, apriorischer, unzerreißbarer
Strukturzusammenhang. Atheismus, Pantheismus, auch Panentheismus,



— 37 —

sowie alle Formen von Realitivismus und Skeptizismus und nicht
minder alle sonstigen Gottesauffassungen, die fragwürdig sind

(Deismus usw.) rühren her von der Verabsolutierung also zum
Maßstab Erhebung des linearen Schemas und Verkennung seiner

notwendigen Begründung in Rhythmik. Daher rührt die allgemeine
Schwierigkeit, Gott als Dreifaltigkeit zu verstehen und das

hartnäckige Hangen an der streng monistischen Gottvorstellung. Schon

Augustin hat dem Sinngehalte nach das Rhythmische in der
göttlichen Dreieinigkeit betont und Hegel hat es in seiner
Religionsphilosophie, die in gewisser Hinsicht Angelpunkt seiner Weltauffassung

ist, zum Leitgedanken gemacht. Linearisierung bedeutet
eben im Prinzip, wie ausgeführt wurde, Zusammenfallen Von
Wirklichkeit und Maßstab, Wirklichkeit nicht anders denken können
als identisch mit Maßstäblichkeit. (Wie weit und in was für Formen
das gelingt, eine Sache für sich, wo das zu Widersinn führt, nimmt
man gegen Linearismus überhaupt Stellung und ersetzt ihn durch
Positionen, die, auch dann wenn sie als das Gegenteil erscheinen,
die in ihm verborgene Voraussetzung, seinen Grundirrtum teilen.)
Verstanden haben, daß die wirkliche, ursprüngliche, grundgebende
Struktur nicht die Linearität ist, sondern die Rhythmik, heißt
eingedenk sein, daß Maßstäblichkeit als Maßstabgemäßheit wesensmäßig

nicht Tatsächlichkeit, sondern Aufgabe ist, Aufgabe im
vollen und eigentlichen Sinn, d. h. etwas, was vor allem
Trägheitsüberwindung fordert, was gelöst, bewältigt oder verfehlt werden
kann, was nur teilweise, mangelhaft gelöst sein kann, was prinzipiell
immer verbessert werden kann. Es heißt eingedenk sein, daß,
insofern Wirklichkeit gleich rhythmische Gestaltung ist, Wirklichkeit
Wirklichkeit sein und dennoch sehr unvollkommen, wertniedrig
sein kann, daß vieles, was für unsere Betrachtung zur Wirklichkeit
gehört (Raum, Zeit und vielleicht Kausalität in üblicher Bedeutung)
Ausdruck ihrer strukturalen Unvollkommenheit ist; daß

Vervollkommnung möglicherweise Folgen nach sich zieht, die wir nicht
beherzigen können, da wir gemeinhin mit dem Herzen an das

Unvollkommene hangen.
Die Vertauschung von Wirklichkeit und Maßstab, das Halten

für Wirklichkeit von Sachverhalten, die nur Maßstäblichkeit sein

können, ist eines der stärksten, am schwersten bezwingbaren Züge
menschlichen und zwar auch noch menschlich-geistigen Verhaltens.
Hiermit hängt unter anderem die tief in unserer Natur begründete
Bevorzugung der Linearität, ihre Erhebung zur Maßstäblichkeit
überhaupt (z. B. als Logik in gemeiner Bedeutung). Linearität ist
gewissermaßen die sanktionierte Form der Vertauschung von Maß-



— 38 —

stab und "Wirklichkeit, die sozusagen normative Art des Lebens

in der uiiverwirkhchten, selbst für Wirklichkeit gehaltenen
Vorwegnahme, des Intellektualitätsbedingten sich-Verlierens an die

Möglichkeit und darob die Wirklichkeit vergessen, sozusagen Sinn
der Wissenschaft in traditioneller Bedeutung mit der klassischen

Philosophie. Rhythmik hingegen bringt Wirklichkeit und Maßstab

durchgängig auseinander. Rhythmische Struktur und Struktur
von Verhalten im ganz grundsätzlichen Sinn haben sich als
dasselbe erwiesen. Erkenntnis der Eigenstruktur seelisch-lebendiger
Wirklichkeit hat dazu geführt -— als Rhythmik — die Struktur von
Wirklichkeit überhaupt durch die täuschende Wirkung der
Linearisierung hindurch wiederzusehen und damit die Beziehung zwischen
Wirklichkeit und Welt als teilweise Verzerrung der wahren
Beziehung zwischen Wirklichkeit und Maßstab, welche zur
Grundstruktur von vornherein und wesentlich gehört, im ursprünglichen
Lichte zu sehen.

Der Vermengung von Maßstab und Wirklichkeit innewerden
und ihr entgegenwirken ist die wesentliche Leistung kritischen
Sinnes ; darin liegt, so will es mir dünken, der Hauptgehalt geistigen
Fortschrittes. Schärfung der Denkkraft läuft ganz darauf hinaus.

Allerdings zeigt menschliche Denkgeschichte, der Wandel in Wissen

schaft und Philosophie, daß einer Überwindung der Vertauschung
ein Verfallen an dieselbe in anderer Form zu folgen pflegt, wenn
auch mit dem Fortschritt der Zeiten in Formen, die immer w eniger
einfältig, die verfeinerte, weniger leicht erkenntliche zu sein pflegen.
Es gehört dazu, die wohl endgültige Einsicht in das wahnhafle
aller philosophischen Systematisierung im klassischen Stil, die
erstmals scharf mit Kant auftritt. Formen der Vermengung sind in
Kants Denken als Fülle nachzuweisen. Tiefer und schärfer ist das

kritische Bewußtsein, wie ich ihn verstehe, in Hegel als in Kant,
in Hegel dem Denker, der in mancher Hinsicht am gründlichsten
zu Werke ging. Trotzdem ist gerade in Hegel, was die Beziehungen
zwischen Gott und Welt betrifft, das Durcheinandergehenlassen
eindrücklich und die Neuhegelianer der Gegenwart, ich erwähne

vor allem die Italiener, welche sicherlich in einigem hellsichtiger
verfahren als Hegel, sind auf weit gröbere Form, ich denke hier an
Croce sowohl wie an Gentile, der ganz grundsätzlichen Vertauschung,
was die Beziehungen Natur und Geist, Wirklichkeit — Möglichkeit,
betrifft, in die Arme geraten. Das dialektische Denken, gerade
bei Hegel, hat wesentlich den Sinn, als Infragestellung der doch

notwendigen Verstandesbestimmungen, Schutzwehr gegen die Gefahr
zu sein, birgt aber in sich neue Gefahren über die man sich täuscht.



— 39 —

Nichts ist für das höhere, das sogenannte geistige Verhalten,
insbesondere Denken, Planen des Menschen so kennzeichnend wie
das unkritische Durcheinanderwerfen von Maßstab undWirklichkeit.
Gebilde dieser Art sind z. B. alle Utopien, alle Hoffnungen und
Pläne zukünftiger, vollendet glücklicher und gerechter Menschheitsordnungen,

voran der ich wissenschaftlichen Anstrich gebende
ökonomische Materialismus (Marxismus). Doch ist hier nicht der
Ort auf dieses höchst reizvolle und kulturtheoretisch-geschichtlich
wichtige Gebiet einzugehen und ich schließe damit meine heutigen
Ausführungen.


	Massstab und Wirklichkeit

