Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 1(1941)

Artikel: Le Cogito dans la phénoménologie de Husserl et le Cogito de
Descartes

Autor: Miéville, Henri-L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883850

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le Cogito dans la phénoménologie de Husserl et le Cogito
de Descartes.
Par Henri-L. Miéville.

On sait que l'initiateur du mouvement philosophique qui porte
le nom de phénoménologie, Edmond Husserl, au début de ses Mé-
ditations cartésiennes, données sous forme de conférences a
Paris en février 1929, rend un éclatant hommage a Descartes et
qu’il y déclare que ,,Jes impulsions nouvelles que la phénoménologie
a reques, elle les doit 2 René Descartes, le plus grand penseur de la
France“1). ,,C’est, dit-il encore, par I’étude de ses Méditations
que la phénoménologie naissante s’est transformée en un type
nouveau de philosophie transcendantale. On pourrait presque
Pappeler un néo-cartésianisme, bien qu’elle se soit vue obligée de
rejeter & peu prés tout le contenu doctrinal connu du cartésianisme,
Pour cette raison méme qu’elle a donné a certains thémes cartésiens
un développement radical®.?)

Cet hommage a Descartes sous la plume du rénovateur de la
Philosophie allemande au XXe siécle doit étre salué d’autant plus
que les tendances anticartésiennes alimentées par la tradition
romantique et le vitalisme nietzschéen ont abouti sous le régime
du ITIe Reich a4 des conceptions parfois violemment irrationalistes.
D’autre part les déclarations de Husserl nous engagent a tenter
unc confrontation des positions husserliennes et cartésiennes que
nous pouvons centrer sur le cogito ergo sum, car le cogito a été
repris par Husserl et incorporé & sa philosophie avec un sens que
nous aurons a préciser.

Commencons par noter que pour Husserl comme pour Des-
cartes on doit pouvoir édifier une philosophie selon une méthode
rigoureuse: tous deux ont l'idée d’une mathesis universalis.
Husserl se proposera de ,,montrer la possibilité concréte de I'idée
cartésienne d’une science universelle a partir d’'un fondement ab-
solu*“ 2). Dans les Regulae Descartes avait noté ceci: ,,Toutes
les sciences réunies ne sont rien autre chose que Dintelligence

1) Méditations cartésiennes, Paris 1931, p. 1.
*) Méd. cart., p. 130.



— e

humaine toujours ume, towjours la méme, si variés que soient les
sujets auxquels elle s’applique (Reg. I). ,,Si donc on veut sérieuse-
ment chercher la vérité, il ne faut pas s’appliquer a une seule science:
elles se tiennent toutes entre elles et dépendent mutuellement
Pune de Pautre.* C’est ce qui lui fera écrire dans le Discours
delaMéthode le fier passage que I’on connait: ,,Les longues chaines
de raisons ... dont les géométres ont coutume de se servir pour
parvenir 4 leurs plus difficiles démonstrations m’avaient donné
occasion de m’imaginer que toutes les choses qui peuvent tomber
sous la connaissance des hommes, s’entresuivent en méme fagon
et ... quil n’y en peut aveir de si éloignées auxquelles enfin on ne
parvienne ni de si cachées qu’on ne découvre.”* (IIe Partie.)
Enécrivant cela Descartes pensait sansdoute aunsystéme dumonde
comme il en fournit une esquisse dans les Principia, systéme
qui constituerait, s’il pouvait se construire selon les principes de
la méthode, une science de toutes choses. I.a mathesis universalis
dont parle Husserl est une science non des choses, mais des struc-
tures et des lois fondamentales qui sont le propre de chaque do-
maine de réalité (Seinsregion). Elle comprendra les premiers
principes méthodologiques et matériels de toutes les sciences et
sera ainsi la ,,science des possibilités pures*. Cette science des prin-

cipes ou ,,possibilités pures*® — qui répondent dans une certaine
mesure aux ,,natures simples* de Descartes — ne saurait se con-

struire selon un procédé déductif, car elle repose sur I’analyse des
démarches fondamentales de la pensée relatives a chaque domaine
d’étre: elle comprend ce que Husserl appelle ,,Sinn und Recht
aller Anfangspunkte und aller unmittelbaren Schritte einer mog-
lichen Methode*“ ). Ainsi les géométres déterminent les structures
des divers espaces possibles, et il y a aussi une structure générale
de tout ce qui est de 1'ordre spatial: 'extériorité et la simultanéité
des positions. Il y a une structure de l’objet physique, de I’étre
physique, non pas celle que cherchent i définir Jes théories de la
matiére qu’élaborent les physiciens, il s’agit d’une certaine maniére
d’étre ou d’étre donné qui est présupposée par toutes les hypo-
théses particulidres et par les principes sur lesquelles elles s’ap-
puyent, tels que le principe d’inertie ou les principes de conser-
vation. L’objet physique est congu comme une res extensa
capable de changer de forme et de position, capable aussi de subir
et de produire des modifications, c’est & dire noeud d’une action
causale: res materialis, donnée en des perceptions qui n’en con-

) Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen
Philosophie. Halle, 1928, § 62.



e B e

stituent que des aspects, des approximations successives. De méme
I’2tre psychique posséde certains caractéres constants qui con-
stituent sa structurc; de méme encore la conscience de la durée
(le Zeitbewusstsein).

Comment connaissons-nous ces diverses structures ? Cette con-
naissance est apriorique, c’est-a-dire intuitive comme celle des
--natures simples* chez Descartes: nous savons a I'avance et sans
avoir recours a des vérifications quelle sera la structure de tout
objet qui nous apparaitra comme physique, de tout événement
qu sera de Pordre psychologique. De nos premiers contacts avec
les choses nous dégageons Dintuition ,.éidétique* des structures,
la Wesenseinsicht. L’analyse que Ja phénoménologic fera des
formes ou structures sera transcendantale, puisqu’il s’agit de
la structure de tous les objets possibles qui font partie d’un
certain domaine de réalité et qui rendent possible une science des
pPhénomenes relatifs 3 ce domaine 3,

Nous sommes donc assez prés des positions kantiennes, mais
il n’y a pas pour Husserl comme pour Kant une législation a priori
de I’entendement et de la sensibilité purs par loffice de laquelle
Pobjet serait constitué comme tel. Alors qu’aux yeux de Kant le
phénoméne est le seul objet que nous puissions atteindre de maniére
4 en acquérir une connaissance théorique, la chose en soi échappant
& nos prises, pour Husserl le phénoméne -— le donné perceptif que
Iintelligence discursive détermine — est connaissance de la chose
3 des degrés et selon des perspectives diverses2). La science est
done possible, une science du réel — non pas seulement du ,,phé-

) Les structures forment une série discontinue, et I'une des causes d’erreur
les plus fréquentes et les plus graves provient du fait qu’elles sont confondues:
Par exemple on préte a I’étre psychique la structure qui est celie de I'étre physique,
a Pétre logique ou a la waleur, la structure de P'étre psychique. C’est de la que
Proviennent des doctrines erronées comme le psychologisme, le biologisme, le
matérialisme, etc. Notons que, dans ses derniéres ouvrages, Husserl a restreint
le sens du terme »phénoménologie“. 1l 1’avait d’abord étendu a la science des
cssences (ou structures fondamentales) toute entitre. Celle-ci s’appellera dé-
sormais ontologie (foimelle ou matériale), tandis que la phénoménologie sera
Pétude de I'une de ces ,,essences* constituée par le ,,je pur* que toute connaissance.
toute intention d’appréhender un objet quelconque, présuppose. (Voir a ce sujet

G. Gurvitch: Les tendances actuelles de la philosophie allemande,
Paris 1930, p. 54.)

?) Husserl a trés bien marqué comment on glisse de la position kantienne au
;:hénoménisme pur (et a lidéalisme): on intégre alors au ,,vécu* (Erlebnis)
Pobjet dont la présence est percue par la conscience ainsi que I'idée ou le concept

Par le moyen desquels nous le concevons, (Cf. Logische Untersuchungen,
t. 11, p. 349,)



— 4 —

noménal®® — et, comme le voulaient Descartes et Kant, elle aura
recours, pour se constituer, & la distinction fondamentale de Papriori
et de 'expérimental ou du vérifiable. La mathesis universalis
d’Husserl voudra étre une science apriorique des structures
génériques des divers objets du connaftre.

La méthode phénoménologique comportera tout d’abord un
premier pas qui est une sorte de mise en quarantaine de toutes les
opérations, de tous les actes constitutifs de la pensée, pour autant
qu’ils visent a Daffirmation ou a la négation de quelque chose (ex-
istence, relation, valeur, peu importe), qu’il s’agisse de la pensée
non systématique ou des diverses disciplines scientifiques ou philo-
sophiques. Cette opération se nomme la réduction phénoméno-
logique. Elle rappelle par certains cétés le doute méthodique de
Descartes et veut étre comme lui une de ces opérations initiales
d’un radicalisme révolutionnaire, telles qu’on les trouve a 'origine
de toutes les grandes rémovations de la pensée philosophique. Il
s’agit de déblayer le terrain, de trouver une position de départ
qui soit un point d’appui solide pour que I’édifice de la pensée puisse
étre reconstruit a nouveaux frais: non qu’il faille le faire ,,tout
nouveau‘‘, mais il s’agit de 'ordonner mieux, de maniére a ce que
seuls y soient intégrés des matériaux solides qui se soutiennent
les uns les autres, étant a la place qui leur convient.

La réduction phénoménologique permettra de séparer ce
qui, dans les diverses sciences, est structure fondamentale et con-
stante de leurs objets (et, corrélativement, structure des actes de
pensée qui les appréhendent) de ce qui est affirmation particuliére,
hypothése ou théorie relevant de I’état d’une science parvenue a
un stade déterminé de son évolution. En opérant ce triage (qui
ne sera pas toujours aisé — c’est 1a une autre question), la phéno-
ménologie deviendra une science des divers types d’étre possibles,
une science aussi des divers types de comportement des étres ou
types de relations entre les étres ).

Voyons d’un peu plus prés en quoi consiste la réduction phéno-
ménologiqae. Elle comporte — comme le doute méthodique — une
suspension du jugement, une éroy¥, que Husserl caractérise parfois
comme une ,,mise entre parenthéses ou ,,une neutralisation‘ de

1) Husserl résume tout cela dans la formule suivante: la phénoménologie se
propose d’élucider le sens des affirmations d’existence portant sur les divers
objets du connaitre et veut faire comprendre les méthodes qui découlent pour les
diverses sciences du mode d’exister propre i leurs objets (Ideen § 76). C’est ce
qu’il appelle aussi ,,Erforschung der Urkategorie des Seins‘.



NV -

toutes les opérations visant i connaitre ou a évaluer. Mais que
faut-il entendre par 14? Il ne s’agit nullement de déterminer s’il
Y a des jugements dont il ne nous est pas possible de douter, et
Pon voit immédiatement la différence qui sépare le doute cartésien
de la réduction phénoménologique. Siles deux opérations constituent
une Selbstbesinnung, c’est-a-dire une sorte de réflexion de la
pensée sur elle-méme, cette réflexion doit, pour Descartes, servir
a distinguer le douteux de Pabsolument certain, ,,ce en quoi il
peut imaginer le moindre doute* étant rejeté, tandis que Husserl
examine les opérations de la pensée, quelles qu’elles soient. Il ne
leur demande pas ce qu’elles peuvent lui apporter de connaissance
certaine, son propos n’est que de déterminer exactement ce qu’elles
veulent dire. Avant de se servir des opérations de la pensée qui
visent i nous faire connaitre un objet de quelque ordre qu’il soit,
il est nécessaire de préciser leur signification. Quel est par exemple
le sens des affirmations d’existence que contiennent certains juge-
Iments portant sur le présent, sur le passé ou I’avenir ou encore sur
un objet sans rapport avec le temps?

Descartes ne procéde pas a cet examen préalable, ou tout au
moins il ne le pousse pas assez loin. Aussi la recherche cartésienne
se meut-elle sur le plan qui est celui de Ja pensée dogmatique
ou naive et ne le quitte-t-elle pas réellement. Descartes constate
que de toutes les propositions que I'on a coutume d’admettre a
un titre quelconque on peut douter (tant qu’elles n’auront pas été
établies par une méthode siire qui serait & définir), mais qu'il n’y en
a qu’une qui est irrécusable, celle qu’on énonce en disant: cogito ergo
sum. I’évidence dont elle s’accompagne — I’évidence des idées
claires et distiictes — nous donne le critére de vérité dont il con-
viendra désormais d’user.

Il est remarquable de constater que, partant d'un point de vue
différent, Panalyse phénoménologique aboutit, elles aussi, a la
constatation d’un cogito et a Paffirmation d’un sum. Mais quelle
sera la signification du cogito de Husserl ?

L’objet de la phénoménologie étant deé ,,connaitre ou la pensée
en veut venir, quelles sont ses intentions en chacun de ses actes
(en P'acte du souvenir, du percevoir et du concevoir) et quelle est
la signification des notions fondamentales impliquées dans les actes
du connaitre, telles que les notions d’objectivité, d’existence, de loi
de cause, de valeur, etc., la réduction phénoménologique considére
'acte de la pensée indépendamment de la question de savoir
sile but auquel il vise a été ou n’a pas été atteint (cest en
ce sens qu’il v a ,,mise entre parenthéses® et que Husserl peut dire:



— 6 —

»die Thesis wird ausser Aktion gesetzt*“!). Vous demandez s’il
y a des objets physiques ou des lois ou des &tres géométriques ?
— Ce n’est pas la question qui se pose pour le moment: on se con-
tente d’établir que, s’il y en a, ils possédent et posséderont toujours
telle ou telle structure, leur mode d’exister ou de se présenter a
la conscience, leur mode de se comporter sera tel ou tel.

Mais en parcourant ainsi la série des actes de la pensée et la
série corrélative de ses objets, nous n’avons cessé de présupposer
la pensée. Il est donc une ,,thése*, une Thesis, que nous ne saurions
mettre entre parenthéses pour n’en considérer que la structure
sans affimer a son propos aucun ,,Dasein®, aucun ,,exister, car la
pensée se sait présente dans la série de ses actes. Il n’est plus possible
ici de faire abstraction de I'objet visé, puisqu’il s’agit de D’acte
ou des actes mémes qui le visent. Dés le moment que la pensée,
faisant retour sur elle-méme, ne considére plus seulement la forme
particuliére et la signification de tel ou tel de ses actes, mais sa
présence et son opération en eux tous, elle devient son propre objet
et se pose comme eXistante pour elle-méme et en elle-méme. En
la série de scs actes 2), elle découvre le je qui pense, autre désignation

) Ideen § 31, 55.

?) Das n la terminologie de Husserl 1’acte est une forme de la conscience ou
du ,,vécu‘* o un objet de nature quelconque est représenté et pour ainsi dire
,,visé"* (intentionales Erlebnis). Cet objet n’est pas toujours apergu ou remar-,
qué comme tel, c’est a dire consciemment visé (Log. Untersuchungen, t. IIs
p. 378, 379). C’est par une série d’actes que la connaissance se précise, actes
d’attention réflexive corrélativement auxquels le donné qu’ils appréhendent et nous
rendent présent revét une forme logifiée, déterminée selon les catégories formelles
(quantité, liaison fonctionnelle etc.). Cette synthése ,,catégoriale’* n’est a aucun
degré une construction du jepur: ,,Le je pur, dira Gurvitch, pour caractériser le
point de vue de Husserl, ne produit et ne transforme rien ... L’activité de la
conscience se borne & changer les modes de la conscience, l'intensité de la lumiére
et le caractére de I’éclairage*’. (Les tendances actuelles de la philosophie
allemande, Paris 1930, p. 52.) Elle synthétise les divers aspects du donné.
synthdse qui ne saurait s’achever, de sorte que ’objet, tel qu’il est apercu et connu,
n’est jamais I’équivalent de 1'objet réel.

La fonction synthétique du je pur selon Husserl est donc d’une autre nature
que celle de I'entendement telle que la définit Kant. Pour Kant I’entendement
est le ,,pouvoir de relier a priori le divers donné dans les représentations* de
maniére i en faire un objet concevable. La synthése ainsi obtenue, dira-t-il ex-
Pressément, ,,n’est possible que par la conscience de cette synthése* (Critique
de la Raison pure. Déduction transcendantale des concepts de I'entendement,
§ 16). Elle est une opération de I’entendemnent et non le fait d’une intuition
passive qui se bornerait a enregistrer un donné déja revétu de son enveloppe
catégoriale, déja logifié. C’est a un réalisme de ce genre que tend a revenir
la phénoménologie de Husserl. Ajoutons que, semblable en cela a la plupart des
doctrines réalistes, elle parait se laisser abuser par I’analogie de la vision. Des



0

d’elle-méme, vivante unité qui les relie. .L’existence de ce je ne peut
étre mise en doute, car elle s’attesterait — comme Descartes 1’a {ait
remarquer — jusque dans cette mise en doute elle-méme. Si je suis
conscient d’imaginer quelque chose d’irréel, cette idée que j’ai d’une
fiction ne peut pas étre une fiction. ,,La supposition que ce moi
n’existe pas est par principe impossible®1). C’est ce que Husserl
appelle 1’existence absolue de la conscience 2).

Essayons de préciser le sens du cogito et du sum qui se trouvent
ainsi inséparablement liés, et posons les trois questions suivantes:

I. Quelle est la nature de 'ego affirmé existant?
2. Quelle est la nature de I’existence affirmée ?
3. Enfin de quelle nature est le lien qui relie le cogito etle sum?

La nature de I’ego se laisse déterminer aisément grice a la mé-
thode sujvie par Husserl. En effet la réflexion sur le vécu nous
fait connaitre une série d’actes qui tous sont des réalisations du
cogito. Ces cogitationes sont des pensées au sens large que les
classiques francais donnent a ce terme. On se souvient que pour
Descartes penser, c’est ,.douter, entendre. concevoir, affirmer, nier,

images comme celle de la .. perspective’ ou du .,mode de présentation" (Ab-
schattung) ou celle qu'emploie Lévinas lorsque, résumant Husserl, il parle des
-dimensions de 1’étre**, sont censées résoudre le probléme dec la valeur des déter-
Mminations catégoriales dans le sens d'un réalisme excluant toute activité con-
s11"\1¢:tive de ’entendement. Mais a ce sujet on doit faire remarquer que les déter-
minationg catégoriales ne peuvent étre transportées telles quelles de la représen-
tation de Pobjet i la donnée elle-méme qu’elle appréhende. Il y a toujours vn
travail de synthése et coonme unc stylisation opérée par la pensée qui choisit et
simplifie. Des unités sont comptées dans le concret ct sont assimilées a des
unitég arithmétiques rigoureusement identiques, alors qu'il n’ y a pas d’unités
concrétes qui soient celles. Une loi fonctionnelle est émoncée; clle a la rigueur
d'un rapport mathématique, mais en fait elle n’existe pas telle quelle dans
If.l nature; clle ne joue que d'une facon approximative et si I'on fait abstrac-
ton de certains facteurs que Pon peut négliger, étant donné le bhut qu'on
s,e Propose. Elle ne vaut que si on envisage un certain ordre de grandeur et si

On utilise certains instruments de mesure. Certes, nous appréhendons Tobjet
Présent , en personne‘‘, pour parler comme Husserl, mais nous le saisissons tel qu’il
se donne 3 connaitre & un entendement discursif qui ne peut lc définir que par réfé-
rencea ce qu’on pourrait appelerdes coordonnées idéales ondes ,,schémes simpli-
hcateum“, ctomme dira F. Gonseth (Qu’est-ce quc la logique? Paris1937, p. 63)
¢Ongus par I'entendement. L’objet ainsi reconstruit n’est ni une donnée pure ni
un pur produit de P'activité intellectuelle du sujet auquel il serait redevable de Ja
Structure qui lvi est propre. Il exprime non Pobjet ,,en s0i®, mais le rapport du

5;11“ connaissant a I'objet, et a ce titre il est une expression plus compléte
de I’étre.

') Ideen § 85.
*) Tdeen § 85.



= B =

vouloir, imaginer, sentir“1). Le je ou le moi qui se manifeste
dans ces cogitationes, Husserl 'appelle le je pur, das reine
Ich. Pourquoi pur?

Ce qualificatif ne veut pas dire que le je saisi par nous ne soit
Pas un sujet individuel, c’est-a-dire concret. Le je qui pense n’est
ni upe idée générale ni une loi ou une forme logique %). Les co-
gitationes sont les ,,actes** de ce moi. Elles onten luileurorigine?):
le moi vit d’une fagon actuelle en chacune d’elles. Il s’agit domc
bien d'une existence singuli¢re ou concréte 4). Cependant le je du
cogito n’est pas le moi empirique que connait la psychologie:
le moi empirique, c’est le moi avec ses particularités, son tempé-
rament, son sexe, son humeur, son ige, sa place dans le monde,
etc. C’est un étre qui n’est déterminable que par comparaison
avec d’autres étres, un ,.0bjel” de connaissance parmi d’autres
objets. Or la réduction phénoménologique élimine toutes les con-
naissances de cet ordre pour ne retenir partout que les actes mentaux
qui visent & connaitre et en déterminer la structure. A la racine
de tous les actes mentaux visant quelque donné ou quelque fin
elle découvre une direction de Ja pensée, ce que Husserl appelle
,.l’intentionalité* 5) et aussi ,le regard du moi pensant®, le Ich-
blick 8. Voila ce qu'elle appelle je pur, je transcendantal.
Le je pur n’a pas — comme le moi empirique — un contenu ana-
lysable: le cogito fait tout son étre. 1l rend possible le percevoir
et aussi le souvenir, le prévoir, le juger, le sentir, le vouloir, mais
il ne peut étre extrait de ces actes et traité comme une simple
composante associée a4 d’autres composantes: il est a chaque fois
ce qui fait que P’acte a une unité et une fin, un objet qu’il vise,

Ajoutons encore ceci: sans doute 1’ego transcendantal que la
réduction phénoménologique me révéle directement est mon ego
individuel, mais il me donne du méme coup la connaissance d’une
essence (d’un ,,éidos*) dont il peut v avoir des spécifications diverses.
Que ces spécificaticns existent, qu’il existe d’autres ,moi” que
mon ego, ce n’est pas la réduction phénoménologique qui me I'ap-

1) 2e Méditation.

2) Cette dernitre position était celle de Husserl dans les Logische Unter-
suchungen.

%) ,,Der Akt geht aus dem Ich hervor* (Ideen § 80).

1) ,,Das Ich lebt in ihnen aktuell* (Ibid.).

5) L’intentionalité, c’est le fait d’étre .,dirizé vers™ (zugewendet sein),
qu’il y ait ou non appréhension consciente et attentive d’'un donné.

%) ,,Zum cogito gehort ein ihmn immanenter Blick auf das Objeki. der Ich-

blick, in der Wahrnehmung wahrnehmend. in der Fiktion fingierend, im Wollen
wollend usw.”” (Ideen § 37).



MU | T

prend, cela résulte d’opérations assez complexes qu’on peut ana-
lyser. 1l arrive que certains corps étrangers présents & ma per-
ception me révélent par leur comportement analogue au mien
Pexistence d’un alter ego étranger que je congois sur le méme
type que mon ego. , Admettre, que c’est en moi que les autres
se constituent en tant qu’ autres, écrira Husserl dans les Médi-
tations cartésiennes, est le seul moyen de comprendre qu’ils
puissent avoir pour moi le sens et la valeur d’existences et d’existences
déterminées* 1), Passage qu'il faut interpréter en entendant par
moi le je pur ou plus précisément ’essence, I’éidos dont nous
Prenons comscience en prenant conscience de noire moi transcen-
dantal qui en est une spécification.

Ces remarques nous conduisent a la seconde des trois questions
formulges tout a Pheure: quelle est la nature de P'existence affirmée
Quand nous tirons du cogito un sum. autrement dit quel est le
mode d’exister du mnoi transcendantal ?

» Cette existence a un caractére d’absoluité: elle est un ,,absolutes
Dasein*. Car le moi transcendantal fonctionne toutes les fois qu’un
objet ou une fin quelconques sont visés par la pensée. Clest une
»présence* qui conditionne toute autre présence que nous pouvons
coucevoir et croire appréhender. Il ne faut pas attacher d’autre
Signification 2 la formule ,,existence absolue®. Aucune autre présence
VW eXistence ne posséde ce caractére. Il v a par conséquent un abime
“htre exister comme une conscience et exister comme une chose.
C?mme un objet pour cette conscience. ,,Cette sorte d’existence.

a Husserl, nous apparait comme quelque chose de ,.secondaire”.
de . relatif*. Ijétre de la conscience, .,das immanente Sein*. c’est
a d.il'e I'étre qui se manifeste dans I'acte méme de la pensée
toujours présente a clle-méme n’échappe pas seulement au
ii’,‘fte, mais il se suffit pour ainsi dire & lui-méme. tandis que

®tre du monde tel que nous le saisissons* (de mméme aussi
e Pétre du moi empirique) ,.est un certain ode de ren-
Z?Entrzr' l'ﬂ conscience. d’y apparaitre®’. selon heureuse formule

* Levinas, Husserl lui-méme dira: ,,Ce qui veut &tre réel doit
ﬁg‘ur.er dans le cadre de ce que la conscience per¢oit ou peut per-
cevorr™, Cen’est pas, bien entendu, le esse¢ est percipi de Berkeley:
le perqu avec ses caractéres constitutifs nlexiste qu’en relation
avee le percevoir, mais non pas comme un mode de Pacte subjectif

du percevoir, puisqu’il est I'objet visé par cet acte ?).
———

1 -
) Méd. cart., p- 109,
2 - - . ; §
- ) swle monde Oh]ectlf qui existe pour inoi, qui a existé ou qui existera pour
oi R ] A &
» ¢¢ monde objectif avec tous ses objets puise en moi-méme tout le sens et toute
2



— 10 —

Concluons que si I’étre de la pensée est ,,absolu‘ dans le sens
qui vient d’étre précisé, on devra dire que 1’ego transcendantal
fonde la possibilité du cogito indubitable de Descartes. Comme
I’a fait remarquer Lévinas, Husserl remonte a la source de I’évidence
du cogito indubitable et la découvre dans le caractére absolu
de la conscience transcendantale!). Nous sommes ici sur les
frontiéres de I'ontologie a laquelle la phénoménologie se pro-
pose de fournir une base. Elle le fait en formulant le principe
suivant qu’on pourrait appeler le postulat ontologique fon-
damental: la fagcon dont les choses nous deviennent
connaissables caractérise leur mode d’exister. La con-
science pure, le moi transcendantal, existe selon le mode d’existence
que révele la réduction phénoménologique: elle est présente 2
elle-méme en tous ses actes (et capable en outre de revenir sur
ges actes passés par un mouvement réflexif). De méme I’objet phy-
sique existe selon le mode d’existence qui se définit & nous dans la
nature de I’acte par lequel nous I’appréhendons: le fait d’étre I’objet
possible d’un acte de perception caractérise son &tre 2).

Reste la troisiéme question que nous nous proposions d’examiner:
celle de la nature du lien qui relie chez Husserl le cogito au sum.
Il ne s’explique pas & ce sujet, mais on se rappelle que c’est une
méthode réflexive qui est appliquée dans la réduction phénoméno-
logique: la présence de 1’ego cogitans dans les cogitationes
qu’il relie est saisie par un acte intentionnel de ce méme ego doué
du pouvoir de se retourner sur lui-méme et de prendre ses propres
actes pour objet: I'existence de ’ego cogitans est donc appré-
hendée intuitivement plutét qu’inférée.

Telles étant Jes positions de Husserl, examinons de plus prés
le cogito de Descartes avant de formuler les conclusions qu’on
peut tirer de la confrontation des points de vue. Reprenant les
trois questions que nous nous sommes posées i propos du cogito
de Husserl, nous traiterons ensemble les deux premiéres, celle de
la nature de 1’ego et celle de la nature de I’existence qui lui est
prétée, car elles sont golidaires.

la valeur existentielle qu’il a pour moi; il les puise dans mon moi transcendantal
que senl révéle I"enoyn, phénoménologique transcendantale’’. Mais cela ne veut
pas dire qu’il ne soit que cette perception ou idée que j’ai de lni (Médit. cart. p. 22).

1) E. Lévinas. La théorie de ’intuition dans la phénoménologie
de Husserl, Paris 1930, p. 57.

%) ,,Unétre. .. n’existe que dans et par ses synthéses constitutives, s’élucidant
et se découvrant pour moi dans les systémes de vérification concordante (Médit.
cartés, p. 76).



—_ 11 —

La plupart des critiques de Descartes sont d’accord pour lui
reprocher d’avoir tiré de la simple et irrécusable constatation de
Pexistence du sujet pensant dans I'acte méme de la pensée (cet
acte fit-il le doute) des conclusions arbitraires sur la nature de ce
sujet. La constatation que je fais de mon existence sous la forme
du cogito et cett: autre constatation de la possibilité ou je suis
de feindre que je n’ai pas de corps, alors que je ne puis feindre que
je ne pense pas au moment ou je pense, ne me conduisent nullement
4 me connaftre comme une substance (res cogitans) ,,dont toute
Pessence ou la nature ne serait que de penser, comme une ,,ame
entiérement distincte du corps‘“1). On doit accorder a Descartes
que nous concevons comme diverses la nature de la pensée dont
les opérations ne sont pas des mouvements localisables dans 'espace
et celle des corps étendus, mais diversité ne signifie pas séparation
t indépendance réciproque (ce qui est le propre des substances
selon Descartes). On ne saurait done lui concéder que ..de cela seul
qu’on congoit clairement et distinctement les deux natures de
Pame et du corps comme diverses on connait que véritablement
elles sont diverses et par conséquent que ’dme peut penser sans
le corps nonobstant que, lorsqu’elle lui est jointe, elle puisse étre
troublée en ses opérations par la mauvaise disposition des organes®.
On ne peut, en se basant sur le cogito cartésien, écarter I’bypothése,
dont Descartes accorde la possibilité, et qu’il croit avoir réfutée,
@’ ,;une méme nature qui pense et qui occupe de P’espace, c’est a
dire qui est ensemble intellectuelle et corporelle* 2).

Ces considérations ne suffisent pas pour élucider le probléme
du sujet que pose Je cogito. Si le jugement d’existence veut
fonder sa légitimité comme d’une pensée qui n’est pas individuelle,
Mais capable d’atteindre A une vérité universelle (Paffirmation:
Jesuis n’étant pas vraie seulement pour moi), nous devons admettre,
aln’si que I’a dit L. Brunschvieg, qu’il atteste I’existence d™ane
”fealité“ — d’une ,,cogitatio universa* — qui nous est ,,imm¢-
dmtement et intérieurement présente et dont on mne peut pas dire
Pourtant que Pindividualité du moi soit Porigine3). Cette co-
gl'tatio universa dont participe le sujet individuel, lorsqu’il juge,
hai permet de se dépasser dans la double direction de 'objet qu’il
appréhende et des autres sujets, puisqu’un jugement vrai est vrai

Pour tout sujet suffisamment informé. Elle se situe done au dela
——

:) Discours de la Méthode, IV-2me partie.

a) Lettre CXIII. Oeuvres éd. de Descartes, Adam-Tannery. t. II, p. 38.

: ) L. Brunschvicg: Le progrés de la conscience dans la philosophie
occidentale, t. I, p- 146. Paris 1927.

2%



de ce plan de I’étre ou les sujets s’opposent entre eux et s’opposent
aux objets que visent leurs actes de connaissance. Et c’est elle,
en tant que principe universel de liaison, qui rend possible le
rapport d’intentionalité par ou se définit, du point de vue de
Panalyse phénoménologique, le mode d’existence de la conscience.

Ainsi la notion d’existence pose un probléme de signification
quil faudrait avoir élucidé avant de s’en servir pour formuler des
jugements ,.existentiels®. C’est a juste titre que les phénoménologues
critiquent I’auteur du Discours de la Méthode sur ce point.
Hamelin Iavait déja fait remarquer: ,.Descartes a certainement
cru que ,.étre’* a pour synonyme .,substance®, de sorte que “I’étre
de la pensée va se trouver congu conformément au type de la sub-
stance et de la chose* ). Husserl ne dira pas auire chose, lorsqu’il
reprochera i Descartes de s’étre laissé entrainer & concevoir le mode
d’existence de la pensée sur celui de I'objet physique. Un objet
ne regarde pas vers un autre objet, mais lui est extérieur comme
un corps a un autre corps. Pareillement chez Descartes la sub-
stance qui pense est con¢ue comme se suffisant a elle-méme. La
conscience se trouve ainsi dépouillée de son essentielle inten-
tionalité qui ne permet pas de la poser sans que I'objet le
soit aussi. Le caractére spécifique du cogito, dira Lévinas, P'in-
tentionalité. n’est pas compris par Descartes ,,comme caractére
interne de la substantialité de la conscience* ?). Et l’erreur con-
cernant le mode d’exister de la conscience entrainera, par une
conséquence nécessaire, une erreur complémentaire concernant le
mode d’exister de la réalité physique, posée elle aussi comme
existant indépendamment de toute relation avec une pensée.

Ayant ainsi con¢u I’existence du sujet et celle de I’objet toutes
deux sur le type de celle de I’existence physique ou spatiale, comme
s’il n’y avait pas d’autre mode d’exister, la philosophie cartésienne
rendit insolubles le probléme de la connaissance (comment l'objet
peut-il étre connu par le sujet ?) et le probléme métaphysique (com-
ment la substance qui pense peut-elle composer un monde avec
la substance étendue ?).

Reste la question trés controversée de la liaison entre cogito
et sum que Descartes marque souvent par la conjonction ergo.
Faut-il voir dans le cogito ergo sum une intuition explicitée en
concepts, ou faut-il v voir un svllogisme dont la majeure sous-

1) 0. Hamelin: Le systéme de Descartes, 2-2me éd., Paris 1921, p. 128
et 130,

) Quvr. cité, p.59: ,L’intentionalité fait la subjectivité méme du sujet*
(ib. p. 70).



e I8 —

entendue serait tout ce qui pense est, pour penser il faut
8tre?1). Notons que dans les Regulae qui contiennent, on le
sait, la premitre esquisse de la pensée cartésienne, les propositions
Je pense et je suis sont considérées comme des données intuitives;
elles sont mises sur le méme rang sans qu’une liaison d’inférence
s0it marquée entre elles: ,,C’est ainsi, dit la Régle ITle, que chacun
Peut voir intuitivement qu’il existe, qu’il pense, que le triangle
est délimité par trois lignes seulement, ete.* 2).

Le Discours de la Méthode fixera la formule classique ou
les deux propositions sont liées par un ergo. Il semble donc que
la seconde soit maintenant considérée comme une inférence qui
5¢ lire de la premidre et non plus d’une intuition immédiate. Ce
méme ergo accompagne ordinairement (mais non toujours) le
Sum dans les Méditations et dans les Principia. Qu’un lien
exXiste entre les deux propositions et s’impose & la pensée de Des-
cartes, nul n’a paru le contester3). Mais comment convient-il de
le comprendre? S%l y a inférence, de quelle nature est Popération
qui lie I'une des propositions a P'autre ?

Constatons tout d’abord que Descartes répondant a ses critiques
4 trés nettement repoussé Dinterprétation syllogistique de son
raisonnement parce qu’elle contiendrait un cercle vicieux. Si le
J’existe. pour se tirer légitimement du je pense, doit pouvoir
s’appuyer sur une majeure qui énoncerait que tout ce qui pense
existe, il faudrait commencer par s’assurer de la vérité de cette
Mmajeure. Et comment saurions-nous que tout ce qui pense existe,
8i nous n’étions préalablement assurés que nous qui pensons nous
existons 7 4) (’est une erreur, dira Descartes, dans sa Réponse
aux instances de Gassendi, de supposer ,,que la connaissance

!) On trouvera dans Pintéressant article que A. Reymond a consacré dans la
Revue de Métaphysique et de Morale (t. XXX, année 1923, p. 539 et 559),
au ,,Cogito, vérification d’une hypothé¢se métaphysique un exposé
Plus détaillé des opinions qui ont été émises a ce sujet.

?) Regulae 368.

%) Cf. ce passage d’une lettre au P. Mersenne datant de 'époque oit Descartes
composait les Méditations: ,,C’est une chose si simple a inférer qu'on est de
e qu’on doute qu’elle aurait pu tomber sous la plume de qui que ce soit.*

%) Voici sur ce point un texte aussi explicite qu’on peut le désirer: +»Quand
Nous apercevons que nous sommes des choses qui pensent, c’est une premiére
Rotion qui n’est tirée d’ aucun syllogisme, et lorsque quelqu’un dit: je pense
donc je suis il ne conclut pas son existencc de sa pensée comme par la force de
quelque syllogisme, mais comme une chose connue de soi; il la voit par simple
'népection de I’esprit; comme il parait de ce que, #'il la déduisait d’un syl-
10535'11% il aurait dés auparavant conmu cette majeure: tout ce qui pense existe.
Mais an contrajre elle Iui est enseignée de ce qu'il sent en lui-méme qu’il ne se



des propositions particuliéres doit toujours étre déduite des uni-
verselles, car ,,on doit toujours commencer par les notions parti-
culidres pour venir aprés aux géuvérales*?).

On pourrait croire que des déclarations aussi nettes tranchent
la question. Mais on doit les confronter avec un passage des Prin-
cipia qui nous oblige A rouvrir le débat. La proposition générale:
pour penser il faut étrey est considérée comme antérieure au
cogito; elle est donnée pour une de ces ,natures simples* dont
il faut avoir connaissance pour qu’on puisse énoncer le cogito
et en tirer l'inférence du sum: ,Lorsque j’ai dit que cette pro-
position: je pense donc je suis est la premiére et la plus certaine
qui se présente A celui qui conduit ses pensées par ordre, je n’ai pas
pour cela nié qu'il ne fallit savoir auparavant ce que ¢’est que
pensée, certitude, existence et que pour penser il faut étre et
avires choses semblables* 2). — Il semble donc, selon ce que dit trés
justement A. Reymond, que Descartes considére le cogito ,,comme
une intuition explicitée dans laquelle le raisonnement joue un
role aussi capital que la perception méme du fait*“. Mais ,,on ne voit
pas trés bien comment s’opére le passage grice auquel le raisonnement
prend possession des données intuitives impliquées dans le cogito®.

Voici Pingénieuse hypothése proposée par A. Revmond pour
mettre Descartes d’accord avec lni-méme. Le cogito ergo sum
gerait bien un syllogisme, mais dont la majeure (tout ce qui pense
existe =pour penser il faut exister) ne serait pas affirmée
catégoriquement. Les logiciens modernes ont en effet montré qu’une
proposition universelle du type: tout a est b est au fond hypo-
thétique (elle signifie que si x est a, x est b). La proposition: tout
ce qui pense existe devient alors: s’il y a un étre gui pense,
cet étreexiste, et le cercle vicieux peut étre évité. Le raisonnement
de Descartes se présente alors sous la forme suivante: au cours d’un
premier stade de la pensée antérieur au doute radical, commeacant
a logifier notre expérience, nous sommes conduits a nous dire que
pour penser il faut étre, que tout ce qui pense est. Puis
survient, pour le philosophe, la phase du doute radical. D’aprés
les Principia ce doute n’atteint pas certaines notions fondamentales
(les ,,natures‘‘ ou ,,notions* simples), parmi lesquelles il y a l'idée
que pour penser il faut étre, il concerne uniquement les notions
peut pas faire qu’il pense s’il n’existe. Car c’est le propre de notre esprit de former
des propositions géndrales de la connaissance des particulidres. Oeuvres de
Descartes, éd. Adam-Tannery, Rép. aux deuxi¢mes objections, t. VI, 14011,

1) Ibid. t. VII, 140,

?) Principia IX, ITY,



— 15 —

et les jugements qui prétendent nous donner la connaissance du
réel ). Pour surmonter le doute radical, il suffira que le fait de ma
pensée me soit donné d’une fagon irrécusable. J'aurai dés lors
le droit de raisonner comme suit: pour penser il faut étre, or en fait
je pense (car si j’en doutais, je penserais encore), donc je suis. Le
cogito serait la vérification d’une hypothése métaphysique et
constituerait, au seuil de I’ontologie, une premiére et frappante
illustration de la seule méthode qui puisse satisfaire 'esprit, une
fois rejetées les prétentions d'un réalisme conceptuel inacceptable
et désastreux.

Quelque séduisante que soit cette interprétation, elle ne laisse
pas de soulever de sérieuses difficultés. Il y a d’abord ceci que la
constatation du je pense comme fait est la méme chose exactement
que la constatation du je pense comme existence. C'est ce que
Spinoza déja avait fait remarquer. Donc point n’est besoin pour
passer de I'un a I’autre d’avoir recours a une proposition générale
fonctionnant comme majeure. D’ailleurs ce recours, méme s’il était
nécessaire, ne nous servirait de rien. Car la majeure du syllogisme
que nous construirions aurait beau prendre la forme d’une pro-
position hypothétique, I'implication qu’elle pose entre Panté-
cédent (si x pense) et le conséquent (x existe) n’est valable et
ne peut étre invoquée légitimement que si elle se fonde sur P'intuition
qui nous fait apercevoir la liaison de la pensée et de l'existence
dans une expérience privilégiée, c’est a dire précisément dans I’ex-
périence que nous faisons, lorsque, par un retour de notre pensée
sur elle-méme, nous premons conscience de notre activité pensante
comme d’un fait. Ainsi le cercle vicieux n’est point évité: il ne
suffit pas pour l’écarter de donner une forme hypothétique au
syllogisme que serait le cogito, c’est 'interprétation syllogistique
elle-méme qu’il faut rejeter.

Le vrai probl®me que pose le cogito et son rapport avec le sum
est donc ailleurs et peut se formuler comme suit: d’oul vient qu’un
seul et méme fait, le fait de la pensée, puisse et doive se traduire
par deux verbes différents ? pourquoi le sum est-il nécessaire pour
exprimer plus complétement I'intuition que nous avons du cogitoe?

Notons d’abord ceci: c’est que, 8’il y a appréhension d’une seule
et méme donnée (le fait du cogito), cette donnée peut étre con-
sidérée selon deux points de vue différents. L’attention se porte

') Remarquons a ce sujet que Descartes ne s'était pas placé a ce point de
vue dans le Discours de 1a Méthode ot le doute radical englobe les théorémes
des mathématiques et les ,,raisons* par, le moyen desquelles on les démontre.
(IVe Partie.) P e

R
£
EIBLIOTHEK der £. T, H,

».E%:KZL'JRICH
T




— 16 —

d’abord sur la nature de la donnée (c’est une pensée, ma pensée),
puis sur la donnée comme telle (elle est réelle, d’une réalité irré-
cusable, elle existe). Mais cette constatation ne suffit pas pour
élucider le probléme. Elle ne nous fait pas comprendre pourquoi le
sum est impliqué dans le cogito et non I'inverse. C’est 13 le point
crucial qu’il faudrait éclaizcir. En nows y appliquant, nous cherche-
rons moins & reconstituer la démarche propre de la pensée de Des-
cartes qu’a déterminer 'usage philosophique qui peut étre fait
awjourd’ hui encore du cogito cartésien.

Comment en venons-nous a affirmer des existences? De fait
nous ne commencons pas par la découverte de notre propre existence
d’étres pensants. Avant de porter son attention sur elle-méme,
la pensée s’attache aux objets matériels, aux &tres que nous per-
cevons; elle congoit aussi des ojets idéels de tout ordre. Le cogito.
en tant qu'objet de constatation, n’est que I'un des contenus pos-
sibles de la conscience. Or le caractére commun a tous ces objets
de pensée, celui qui les constitue ,,objets*, c’est le fait que chacun
posséde une physionomie propre qui le distingue de tout autre
objet comme aussi de ce qu’on pourrait appeler le non-étre. D’un
triangle je puis, en augmentant le nombre des cotés, faire un carré,
puis un pentagone, etc., mais chacune de ces figures sera un objet
déterminé ayant son identité propre, le méme pour tous les sujets
capables de le concevoir. Ce qu’exprime Paffirmation d’existence,
c’est cette présence a la pensée et par la pensée, une présence qui
oppose la plus invincible résistance a toute tentative que ferait
la pensée pour la dissoudre ou la nier. 1l n’y a pas d’autre définition
de 1’existence en général que le fait d’étre un objet pos-
sible de pensée pour tout sujet.

S’il en est ainsi, on voit sans peine que la pensée, devenue son
propre objet par le fait de son mouvement réflexif, ne saurait se
refuser a reconnaitre son existence, puisqu’en prétendant la nier
ou la mettre en doute, elle ne laisserait pas de la produire sous
certains de ses modes possibles.

Tel est, nous semble-t-il, le sens que ’on peut attribuer a I’ergo
de la formule cartésiennel). Elle illustre bien le caractére syn-
thétique du jugement d’existence que Kant dégagera dans sa Cri-
tique. L’implication qui existe entre le cogito et le sum n’est
Pas un rapport analytique de nécessité logique. Le cogito analysé
ne nous donne pas ’existence comme 'un de ses éléments ou de ses

1) Le lien entre les deux propositions cogito et sum peunt donc étre caractérisé
comme une ,implicitation de deux propositions simples: je pense, jesuis®
(H. Scholz cité par A. Reymond, art. cité).



caractéres composants. Il faut le mouvement réflexif de la pensée
revenant sur ses actes pour que, se détournant pour ainsi dire de
ce qui n’est pas elle-méme, elle s’apparaisse 2 elle-méme comme
un fait qu’elle constate, comme une ,existence*. Affirmer une
existence, ce n'est pas analyser, déduire ni construire une idée,
c’est situer un objet de pensée dont on a Dl’idée par
rapport a cette pensée. L’affirmation d’existence signifie que
nous concevons un objet comme distinct de l'acte individuel de
pensée qui le concoit et qui le pose en tant que tel. Et, du méme
coup, elle signifie que, quel que soit d’ailleurs son mode d’exister
(perceptible ou non-perceptible), cet objet est ce qu’il est pour
toute pensée capable de I’appréhender.

L’interprétation que nous venons de proposer du cogito car-
tésien considéré comme inférence permet d’apercevoir 'une des
lignes de pensée qui va de Descartes & Kant et de Kant 2 la phé-
noménologie, mére des ,.existentialismes“. C’est celle qui prend
naissance dans le sentiment de lirréductibilité du jugement d’ex-
istence & toute autre forme de jugement. Dés que Ion a reconnu
ce fait, le rationalisme intégral est exclu: le rationnel et le réel
ne sauraient coincider sous la forme d’un systéme clos de jugements
ou d’opérations logiques; ils ne coincident ni ne s’excluent, étant
relatifs 1’un & I’autre d’unc manidre que la science et la philo-
sophie ont précisément pour tiche de déterminer. Tout acte de
pensée a un contenu et vise un objet en lequel la pensée se retrouve,
mais non pas seule, car sa fonction consiste en l’assimilation ou
logification d’un donné. De ce donné — qui peut étre la pensée
elle-méme pour autant qu’elle se saisit dans ses actes passés —
elle retient les aspects qui I’intéressent pour transcrire en son langage
les liaisons ou relations qu’elle y découvre.

Notons encore ce fait que dans 1’évolution intellectuelle le sen-
timent primitif de I’étre est antérieur a la distinction du moi et du
non-moi: une intuition globale et confuse exprime dés lorigine
notre relation avec le tout dont nous sommes une partie inté-
grante, mais une partie en laquelle il s’intdgre ou tend a s’intégrer
a son tour, puisqu’elle est une activité de pensée. Il faudra l'ex-
périence réitérée de ’erreur (de I’attente dégue, de la contradiction)
pour que, le sens critique s’étant éveillé, I’affirmation d’existence,
sous la forme du ,,réalisme* primiﬁf, soit soumise A des essais de
contrdle et d’organisation rationnelle. L’expérience de I’erreur
(jointe A celle de la résistance de I’objet qui ne se laisse mni trans-
former ni écarter au gré du sujet) provoquera cette sorte de retour
de la pensée sur elle-méme qui hui fera découvrir le moi, la sphére



— 18 —

du sujet individuel composée d’états et d’actes, opposée au non-
moi, et, subséquemment, en creusant plus profond, le je trans-
cendantal qui se manifeste en cette sphére et qui la soutient
tout en la dépassant.

Mais une dernidre question se pose, lorsqu’on réfléchit sur le
cogito. On peut se demander si en partant du moi individuel
on peut atteindre a des conclusions générales? Le je pense et le
je suis sont des propositions singuliéres: de quel droit passer du
je au nous et étendre ces conclusions A la classe tout entiére des
étres pensants?

A cette objection il n’y aura jamais qu’une réponse décisive a
faire, c’est celle-ci: celui qui met en doute ou qui nie I'existence
d’une essence générique de la pensée orientée vers le connaitre
et dont nous ,,participons* se trouve I’avoir affirmée implicitement,
dés le moment qu’il nous propose d’adopter son point de vue, c’est
a dire dés lors qu'il estime que ce doute ou ce jugement négatif
doivent prévaloir contre toute opinion contraire, parce que plus
conformes a ce qui est ou plus en rapport avec ce que nous pouvons
en savoir !).

Dans la phénoménologie de Husserl I'opération de la réduction
qui nous permet de saisir le je pur aboutit a la détermination
d’une ,essence** ou d’une ,nature, 3 ce que Descartes appelait
»la nature intellectuelle en général?2). Le philosophe allemand
parle de Wesensschau ou Wesenseinsicht. Comme Descartes
il juge que cette connaissance est une intuition. Mais ce n’est pas
une intuition 4 la maniére de Bergson, une intuition dépouillée
d’éléments intellectuels. On parlerait plus justement d’une sorte
d’induction basée d’une part sur la prise de conscience qui s’ex-
prime dans le cogito et d’autre part sur les opérations et infé-
rences par lesquelles nous acquérons I'assurance qu’il existe d’au-
tres sujets que nous. Ainsi nous acquérons I'idée d’ une ,,nature®,
d’ une ,.essence ou ,structure générique qui ne varie pas quel
que soit l'objet visé par Iacte intentionnel du sujet et quels que
soient les caractéres spécifiques ou individuels des sujets.

') 11 est facile de se rendre compte qu'on ne saurait limiter 2 une période
quelconque la permanence absolue des principes directeurs de la raison, car une
pareille affimation ou hypothése aurait préeisément pour caractére de prétendre
étre encore valable quand cette période serait échue, puisqu’elle prévoit pour ce
moment-la une transformation des principes rationnels et que, si cette hypothése
devait se réaliser, I'idée mémede transformation perdrait alors sonsens. Il va sans
dire que sile principe d’identité ne persiste pas a étre valable, cette non-persistance
ne peut s’énoncer valablement: I’autre est aboli avec le méme.

?) Lettre de fin mai 1637, éd. Adam — Tannery. t. I. p. 354.



— 19 —

De toute fagon il parait évident que le cogito, dont cest le
mérite de Descartes d’avoir découvert I'importance, ne cesse pas
d’avoir i jouer un réle de premier plan en philosophie. Il marque
le point ou la pensée rejoint incontestablement I’étre, et comme cet
étre est I'étre méme de Ja pensée, il manifeste du méme coup, par
Panalyse d’un cas privilégié, et la relation qui lie I'étre a la pensée
et leur relative opposition. C’est ce qui découle du fait que 1’étre
de la pensée n’est pas appréhendé par une opération déductive
ayant son point de départ dans une idée: il ne peut étre saisi et
posé que si la pensée, revenant sur elle-méme, entre pour ainsi dire
en contact avec elle-méme et, trouvant devant elle ses actes passés
dont elle émerge & chaque instant, cherche a se faire une idée
juste de ce qu’elle est. Ajoutons que le cogito auquel aboutit
la réduction phénoménologique ouvre de nouveaux horizons. Il
permet la découverte du je pur ou je transcendantal et conduit
a d’importantes observations sur les diverses modalités de I’existence.
Quant 2 la question de la nature des fonctions qu’il convient d’at-
tribuer au je pur, elle ne rentre pas dans le cadre de cette étude.
C’est sur ce point que s’ouvre le débat entre la phénoménologie et
la philosophie critique. Il est loin d’étre clos et ne se terminera
pas sans doute par la défaite de I'une ou de ’autre, car elles sont
destinées a se féconder et a se corapléter mutuellement.



	Le Cogito dans la phénoménologie de Husserl et le Cogito de Descartes

