
Zeitschrift: Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft =
Annuaire de la Société Suisse de Philosophie

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 1 (1941)

Artikel: Le Cogito dans la phénoménologie de Husserl et le Cogito de
Descartes

Autor: Miéville, Henri-L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le Cogito dans la phénoménologie de Husserl et le Cogito
de Descartes.

Par Henri-L. Miéville.

On sait que l'initiateur du mouvement philosophique qui porte
le nom de phénoménologie, Edmond Husserl, au début de ses
Méditations cartésiennes, données sous forme de conférences à

Paris en février 1929, rend un éclatant hommage à Desçartes et
qu'il y déclare que „les impulsions nouvelles que la phénoménologie
a reçues, elle les doit à René Descartes, le plus grand penseur de la
France"x). „C'est, dit-il encore, par l'étude de ses Méditations
que la phénoménologie naissante s'est transformée en un type
nouveau de philosophie transcendantale. On pourrait presque
l'appeler un néo-cartésianisme, bien qu'elle se soit vue obligée de

rejeter à peu près tout le contenu doctrinal connu du cartésianisme,
pour cette raison même qu'elle a donné à certains thèmes cartésiens
un développement radical".1)

Cet hommage à Descartes sous la plume du rénovateur de la
philosophie allemande au XXe siècle doit être salué d'autant plus
9ue les tendances anticartésiennes alimentées par la tradition
romantique et le vitalisme nietzschéen ont abouti sous le régime
du Ille Reich à des conceptions parfois violemment irrationalistes.
D'autre part les déclarations de Husserl nous engagent à tenter
Une confrontation des positions husserliennes et cartésiennes que
nous pouvons centrer sur le cogito ergo sum, car le cogito a été
repris par Husserl et incorporé à sa philosophie avec un sens que
nous aurons à préciser.

Commençons par noter que pour Husserl comme pour
Descartes on doit pouvoir édifier une philosophie selon une méthode
rigoureuse: tous deux ont l'idée d'une mathesis universalis.
Husserl se proposera de „montrer la possibilité concrète de l'idée
cartésienne d'une science universelle à partir d'un fondement
absolu" 2). Dans les Regulae Descartes avait noté ceci: „Toutes
les sciences réunies ne sont rien autre chose que l'intelligence

*) Méditations cartésiennes, Paris 1931, p. 1.

3) M éd. cart., p. 130.



— 2 —

humaine toujours une, toujours la même, si variés que soient les

sujets auxquels elle s'applique" (Reg. I). „Si donc on veut sérieusement

chercher la vérité, il ne faut pas s'appliquer à une seule science ;

elles se tiennent toutes entre elles et dépendent mutuellement
l'une de l'autre." C'est ce qui lui fera écrire dans le Discours
de laMéthode le fier passage que l'on connaît: „Les longues chaînes
de raisons dont les géomètres ont coutume de se servir pour
parvenir à leurs plus difficiles démonstrations m'avaient donné
occasion de m'imaginer que toutes les choses qui peuvent tomber
sous la connaissance des hommes, s'entresuivent en même façon
et qu'il n'y en peut avoir de si éloignées auxquelles enfin on ne

parvienne ni de si cachées qu'on ne découvre." (Ile Partie.)
En écrivant cela Descartes pensait sans doute àun système du monde

comme il en fournit une esquisse dans les Principia, système
qui constituerait, s'il pouvait se construire selon Jes principes de

la méthode, une science de toutes choses. La mathesis universalis
dont parle Husserl est une science non des choses, mais des structures

et des lois fondamentales qui sont le propre de chaque
domaine de réalité (Seinsregion). Elle comprendra les premiers
principes méthodologiques et matériels de toutes les sciences et
sera ainsi la „science des possibilités pures". Cette science des principes

ou „possibilités pures" — qui répondent dans une certaine

mesure aux „natures simples" de Descartes — ne saurait se

construire selon un procédé déductif, car elle repose sur l'analyse des

démarches fondamentales de la pensée relatives à chaque domaine
d'être: elle comprend ce que Husserl appelle „Sinn und Recht
aller Anfangspunkte und aller unmittelbaren Schritte einer
möglichen Methode" 1). Ainsi les géomètres déterminent les structures
des divers espaces possibles, et il y a aussi une structure générale
de tout ce qui est de l'ordre spatial: l'extériorité et la simultanéité
des positions. Il y a une structure de l'objet physique, de l'être
physique, non pas celle que cherchent à définir les théories de la
matière qu'élaborent les physiciens, il s'agit d'une certaine manière
d'être ou d'être donné qui est présupposée par toutes les
hypothèses particulières et par les principes sur lesquelles elles s'ap-

puyent, tels que le principe d'inertie ou les principes de conservation.

L'objet physique est conçu comme une res extensa
capable de changer de forme et de position, capable aussi de subir
et de produire des modifications, c'est à dire noeud d'une action
causale: res materialis, donnée en des perceptions qui n'en con-

') Ideen zu einer reinen Phänom enologie und phänomenologischen
Philosophie. Halle, 1928, § 62.



— 3 —

stitueut que des aspects, des approximations successives. De même
l'être psychique possède certains caractères constants qui
constituent sa structure; de même encore la conscience de la durée
(le Zeitbewusstsein).

Comment connaissons-nous ces diverses structures Cette
connaissance est apriorique, c'est-à-dire intuitive comme celle des

„natures simples" chez Descartes: nous savons à l'avance et sans
avoir recours à des vérifications quelle sera la structure de tout
objet qui nous apparaîtra comme physique, de tout événement
qui sera de l'ordre psychologique. De nos premiers contacts avec
les choses nous dégageons l'intuition „éidétique" des structures,
la Wesenseinsicht. L'analyse que la phénoménologie fera des
formes ou structures sera transcendantale, puisqu'il s'agit de
la structure de tous les objets possibles qui font partie d'un
certain domaine de réalité et qui rendent possible une science des
phénomènes relatifs à ce domaine1).

Nous sommes donc assez près des positions kantiennes, mais
il n'y a pas pour Husserl comme pour Kant une législation a priori
de l'entendement et de la sensibilité purs par l'office de laquelle
l'objet serait constitué comme tel. Alors qu'aux yeux de Kant le
phénomène est le seul objet que nous puissions atteindre de manière
a en acquérir une connaissance théorique, la chose en soi échappant
à nos prises, pour Husserl le phénomène — le donné perceptif que
l'intelligence discursive détermine — est connaissance de la chose
a des degrés et selon des perspectives diverses2). La science est
donc possible, une science du réel — non pas seulement du ,,phé-

') Les structures forment une série discontinue, et l'une des causes d'erreur
les plus fréquentes et les plus graves provient du fait qu'elles sont confondues:
par exemple on prête à l'être psychique la structure qui est celle de l'être physique,
à 1 être logique ou à la valeur, la structure de l'être psychique. C'est de là que
proviennent des doctrines erronées comme le psychologisme, le biologisnie, le

matérialisme, etc. Notons que, dans ses dernières ouvrages, Husserl a restreint
le sens du terme „phénoménologie". Il l'avait d'abord étendu à la science des
essences (ou structures fondamentales) toute entière. Celle-ci s'appellera
désormais ontologie (foimelle ou matériale), tandis que la phénoménologie sera
1 étude de l'une de ces „essences" constituée par le „je pur" que toute connaissance,
toute intention d'appréhender un objet quelconque, présuppose. (Voir à ce sujet
G. Gurvitch: Les tendances actuelles de la philosophie allemande,
Paris 1930, p. 54.)

2) Husserl a très bien marqué comment on glisse de la position kantienne au
phénoménisme pur (et à l'idéalisme): on intègre alors au „vécu" (Erlebnis)
1 objet dont la présence est perçue par la conscience ainsi que l'idée ou le concept
par le moyen desquels nous le concevons. (Cf. Logische Untersuchungen,
t. II. p. 349.)



_ 4 —

noménal" — et, comme le voulaient Descartes et Kant, elle aura
recours, pour se constituer, à la distinction fondamentale de l'apriori
et de l'expérimental ou du vérifiable. La mathesis universalis
d'Husserl voudra être une science apriorique des structures
génériques des divers objets du connaître.

La méthode phénoménologique comportera tout d'abord un
premier pas qui est une sorte de mise en quarantaine de toutes les

opérations, de tous les actes constitutifs de la pensée, pour autant
qu'ils visent à l'affirmation ou à la négation de quelque chose

(existence, relation, valeur, peu importe), qu'il s'agisse de la pensée

non systématique ou des diverses disciplines scientifiques ou
philosophiques. Cette opération se nomme lar réduction phénoménologique.

Elle rappelle par certains côtés le doute méthodique de

Descartes et veut être comme lui une de ces opérations initiales
d'un radicalisme révolutionnaire, telles qu'on les trouve à l'origine
de toutes les grandes rénovations de la pensée philosophique. Il
s'agit de déblayer le terrain, de trouver une position de départ
qui soit un point d'appui solide pour que l'édifice de la pensée puisse
être reconstruit à nouveaux frais: non qu'il faille le faire „tout
nouveau", mais il s'agit de l'ordonner mieux, de manière à ce que
seuls y soient intégrés des matériaux solides qui se soutiennent
les uns les autres, étant à la place qui leur convient.

La réduction phénoménologique permettra de séparer ce

qui, dans les diverses sciences, est structure fondamentale et
constante de leurs objets (et, corrélativement, structure des actes de

pensée qui les appréhendent) de ce qui est affirmation particulière,
hypothèse ou théorie relevant de l'état d'une science parvenue à

un stade déterminé de son évolution. En opérant ce triage (qui
ne sera pas toujours aisé — c'est là une autre question), la
phénoménologie deviendra une science des divers types d'être possibles,
une science aussi des divers types de comportement des êtres ou
types de relations entre les êtres 1).

Voyons d'un peu plus près en quoi consiste la réduction
phénoménologique. Elle comporte — comme le doute méthodique — une
suspension du jugement, une èitoyfi, que Husserl caractérise parfois
comme une „mise entre parenthèses" ou „une neutralisation" de

*) Husserl résume tout cela dans la formule suivante: la phénoménologie se

propose d'élucider le sens des affirmations d'existence portant sur les divers
objets du connaître et veut faire comprendre les méthodes qui découlent pour les
diverses sciences du mode d'exister propre à leurs objets (Ideen § 76). C'est ce

qu'il appelle aussi „Erforschung der Urkategorie des Seins".



toutes les opérations visant à connaître ou à évaluer. Mais que
taut-il entendre par là Il ne s'agit nullement de déterminer s'il
y a des jugements dont il ne nous est pas possible de douter, et
l'on voit immédiatement la différence qui sépare le doute cartésien
de la réduction phénoménologique. Si les deux opérations constituent
une Selbstbesinnung, c'est-à-dire une sorte de réflexion de la
pensée sur elle-même, cette réflexion doit, pour Descartes, servir
à distinguer le douteux de l'absolument certain, „ce en quoi il
peut imaginer le moindre doute" étant rejeté, tandis que Husserl
examine les opérations de la pensée, quelles qu'elles soient. Il ne
leur demande pas ce qu'elles peuvent lui apporter de connaissance

certaine, son propos n'est que de déterminer exactement ce qu'elles
veulent dire. Avant de se servir des opérations de la pensée qui
visent à nous faire connaître un objet de quelque ordre qu'il soit,
U est nécessaire de préciser leur signification. Quel est par exemple
le sens des affirmations d'existence que contiennent certains
jugements portant sur le présent, sur le passé ou l'avenir ou encore sur
un objet sans rapport avec le temps

Descartes ne procède pas à cet examen préalable, ou tout au
moins il ne le pousse pas assez loin. Aussi la recherche cartésienne
se meut-elle sur le plan qui est celui de la pensée dogmatique
ou naïve et ne le quitte-t-elle pas réellement. Descartes constate
<ïue de toutes les propositions que l'on a coutume d'admettre à

nn titre quelconque on peut douter (tant qu'elles n'auront pas été
établies par une méthode sûre qui serait à définir), mais qu'il n'y en
a qu'une qui est irrécusable, celle qu'on énonce en disant: cogito ergo
sum. L'évidence dont elle s'accompagne — l'évidence des idées
claires et distinctes — nous donne le critère de vérité dont il
conviendra désormais d'user.

Il est remarquable de constater que, partant d'un point de vue
différent, l'analyse phénoménologique aboutit, elles aussi, à la
constatation d'un cogito et à l'affirmation d'un sum. Mais quelle
sera la signification du cogito de Husserl?

L'objet de la phénoménologie étant dè „connaître où la pensée
en veut venir", quelles sont ses intentions en chacun de ses actes
(en l'acte du souvenir, du percevoir et du concevoir) et quelle est
la signification des notions fondamentales impliquées dans les actes
du connaître, telles que les notions d'objectivité, d'existence, de loi
de cause, de valeur, etc., la réduction phénoménologique considère
1 acte de la pensée indépendamment de la question de savoir
si le but auquel il vise a été ou n'a pas été atteint (c'est en
ce sens qu'il y a „mise entre parenthèses" et que Husserl peut dire:



— 6 -
„die Thesis wird ausser Aktion, gesetzt" 1). Vous demandez s'il
y a des objets physiques ou des lois ou des êtres géométriques
— Ce n'est pas la question qui se pose pour le moment: on se

contente d'établir que, s'il y en a, ils possèdent et posséderont toujours
telle ou telle structure, leur mode d'exister ou de se présenter à

la conscience, leur mode de se comporter sera tel ou tel.
Mais en parcourant ainsi la série des actes de la pensée et la

série corrélative de ses objets, nous n'avons cessé de présupposer
la pensée. Il est donc une „thèse", une Thesis, que nous ne saurions
mettre entre parenthèses pour n'en considérer que la structure
sans affimer à son propos aucun „Dasein", aucun „exister", car la
pensée se sait présente dans la série de ses actes. Il n'est plus possible
ici de faire abstraction de l'objet visé, puisqu'il s'agit de l'acte
ou des actes mêmes qui le visent. Dès le moment que la pensée,
faisant retour sur elle-même, ne considère plus seulement la forme
particulière et la signification de tel ou tel de ses actes, mais sa

présence et son opération en eux tous, elle devient son propre objet
et se pose comme existante pour elle-même et en elle-même. En
la série de ses actes 2), elle découvre le je qui pense, autre désignation

]) Ideen § 31, 55.

") Das n la terminologie de Husserl l'acte est une forme de la conscience oc
du „vécu" où un objet de nature quelconque est représenté et pour ainsi dire
„visé" (intentionales Erlebnis). Cet objet n'est pas toujours aperçu ou remar-,
que comme tel, c'est à dire consciemment visé (Log. Untersuchungen, t. Ils
p. 378, 379). C'est par une série d'actes que la connaissance se précise, actes
d'attention réflexive corrélativement auxquels le donné qu'ils appréhendent et nous
rendent présent revêt une forme logifiée, déterminée selon les catégories formelles
(quantité, liaison fonctionnelle etc.). Cette synthèse „catégoriale" n'est à aucun
degré une construction du jepur: „Le je pur, dira Gurvitch, pour caractériser le

point de vue de Husserl, ne produit et ne transforme rien L'activité de la
conscience se borne à changer les modes de la conscience, l'intensité de la lumière
et le caractère de l'éclairage". (Les tendances actuelles de la philosophie
allemande, Paris 1930, p. 52.) Elle synthétise les divers aspects du donné,
synthèse qui ne saurait s'achever, de sorte que l'objet, tel qu'il est aperçu et connu,
n'est jamais l'équivalent de l'objet réel.

La fonction synthétique du je pur selon Husserl est donc d'une autre nature
que celle de l'entendement telle que la définit Kant. Pour Kant l'entendement
est le „pouvoir de relier a priori le divers donné dans les représentations" .de

manière à en faire un objet concevable. La synthèse ainsi obtenue, dira-t-il
expressément, „n'est possible que par la conscience de cette synthèse" (Critique
de la Raison pure. Déduction transcendantale des concepts de l'entendement,
§ 16). Elle est une opération de l'entendement et non le fait d'une intuition
passive qui se bornerait à enregistrer un donné déjà revêtu de son enveloppe
catégoriale, déjà logifié. C'est à un réalisme de ce genre que tend à revenir
la phénoménologie de Husserl. Ajoutons que, semblable en cela à la plupart des

doctrines réalistes, elle paraît se laisser abuser par l'analogie de la vision. Des



d'elle-même, vivante unité qui les relie. .L'existence de ce je ne peut
être mise en doute, car elle s'attesterait —• comme Descartes l'a fait
remarquer — jusque dans cette mise en doute elle-même. Si je suis

conscient d'imaginer quelque chose d'irréel, cette idée que j'ai d'une
fiction ne peut pas être une fiction. „La supposition que ce moi
n'existe pas est par principe impossible" '). C'est ce que Husserl
appelle l'existence absolue de la conscience2).

Essayons de préciser le sens du cogito et du sum qui se trouvent
ainsi inséparablement liés, et posons les trois questions suivantes:

Quelle est la nature de l'ego affirmé existant?
2. Quelle est la nature de l'existence affirmée?
3- Enfin de quelle nature est le lien qui relie le co gito et le sum
La nature de l'ego se laisse déterminer aisément grâce à la

méthode suivie par Husserl. En effet la réflexion sur le vécu nous
fait connaître une série d'actes qui tous sont des réalisations du
c«gito. Ces cogitationes sont des pensées au sens large que les

classiques français donnent à ce terme. On se souvient que pour
Descartes penser, c'est „douter, entendre, concevoir, affirmer, nier,

images comme celle de la „perspective" ou du „mode de présentation" (Ab"
schattung) ou celle qu'emploie Lévinas lorsque, résumant Husserl, il parle des

„dimensions de l'être", sont censées résoudre le problème de la valeur des
déterminations catégorialcs dans le sens d'un réalisme excluant toute activité
constructive de l'entendement. Mais à ce sujet on doit faire remarquer que les
déterminations catégorialcs ne peuvent être transportées telles quelles de la représentation

de l'objet à la donnée elle-même qu'elle appréhende. Il y a toujours un
travail de synthèse et comme une stylisation opérée par la pensée ipii choisit et
simplifie. Des unités sont comptées dans le concret et sont assimilées à des
unités arithmétiques rigoureusement identiques, alors qu'il n' y a pas d'unités
''-oncrètes qui soient celles. Une loi fonctionnelle est énoncée ; elle a la rigueur
dun rapport mathématique, mais en fait elle n'existe pas telle quelle dans
'a nature; elle ne joue que d'une façon approximative et si l'on fait abstrac-
llou de certains facteurs que l'on peut négliger, étant donné le but qu'on
*® propose. Elle ne vaut que si l'on envisage un certain ordre de grandeur et si

on utilise certains instruments de mesure. Certes, nous appréhendons l'objet
présent „en personne", pour parler comme Husserl, mais nous le saisissons tel qu'il
se donne à connaître à un entendement discursif qui ne peut le définir que par
référence ace qu'on pourrait appeler des coordonnées idéales ondes „schèiues
simplificateurscomme dira F. Gonseth (Qu'est-ce que la logique? Paris 1937, p. 63)
conçus par l'entendement. L'objet ainsi reconstruit n'est ni une donnée pure ni
un pur produit de l'activité intellectuelle du sujet auquel il serait redevable de la
structure qui lui est propre. Il exprime non l'objet „en soi", mais le rapport du
sujet connaissant à l'objet, et à ce titre il est une expression plus complète
de l'être.

1) Ideen § 85.
2) Ideen $ 85.



— 8 —

vouloir, imaginer, sentir"1). Le je ou le moi qui se manifeste
dans ces cogitationes, Husserl l'appelle le je pur, das reine
Ich. Pourquoi pur?

Ce qualificatif ne veut pas dire que le je saisi par nous ne soit
pas un sujet individuel, c'est-à-dire concret. Le je qui pense n'est
ni une idée générale ni une loi ou une forme logique 2). Les

cogitationes sont les „actes" de ce moi. Elles ont en luileurorigine3) :

le moi vit d'une façon actuelle en chacune d'elles. Il s'agit donc
bien d'une existence singulière ou concrète 4). Cependant le je du

cogito n'est pas le moi empirique que connaît la psychologie:
le moi empirique, c'est le moi avec ses particularités, son
tempérament, son sexe, son humeur, son âge, sa place dans le monde,
etc. C'est un être qui n'est déterminable que par comparaison
avec d'autres êtres, un „objet" de connaissance parmi d'autres
objets. Or la réduction phénoménologique élimine toutes les
connaissances de cet ordre pour ne retenir partout que les actes mentaux
qui visent à connaître et en déterminer la structure. A la racine
de tous les actes mentaux visant quelque donné ou quelque fin
elle découvre une direction de la pensée, ce que Husserl appelle
,,1'intentionalité" 5) et aussi „le regard du moi pensant", le Ich-
blick6). Voilà ce qu'elle appelle je pur, je transcendantal.
Le je pur n'a pas — comme le moi empirique — un contenu
analysable: le cogito fait tout son être. Il rend possible le percevoir
et aussi le souvenir, le prévoir, le juger, le sentir, le vouloir, mais

il ne peut être extrait de ces actes et traité comme une simple

composante associée à d'autres composantes: il est à chaque fois

ce qui fait que l'acte a une unité et une fin, un objet quïl vise.

Ajoutons encore ceci: sans doute l'ego transcendantal que la

réduction phénoménologique me révèle directement est mon ego
individuel, mais il me donne du même coup la connaissance d'une

essence (d'un „éidos") dont il peut y avoir des spécifications diverses.

Que ces spécifications existent, qu'il existe d'autres „moi" que
mon ego, ce n'est pas la réduction phénoménologique qui me l'ap-

*) 2e Méditation.
2) Cette dernière position était celle de Husserl dans les Logische

Untersuchungen.

3) „Der Akt geht aus dem Ich hervor" (Ideen § 30).

4) „Das Ich lebt in ihnen aktuell" (Ibid.).
5) L'intentionalité, c'est le fait d'être „dirigé vers" (zugewendet sein),

qu'il y ait ou non appréhension consciente et attentive d'un donné.

") „Zum cogito gehört ein ihm immanenter Blick auf das Objekt, der
Ichblick, in der Wahrnehmung wahrnehmend, in der Fiktion fingierend, imWollen
wollend usw." (Ideen § 37).



_ 9 —

prend, cela résulte d'opérations assez complexes qu'on pent
analyser. Il arrive que certains corps étrangers présents à ma
perception me révèlent par leur comportement analogue au mien
l'existence d'un alter ego étranger que je conçois sur le même

type que mon ego. „Admettre, que c'est en moi que les autres
se constituent en tant qu' autres, écrira Husserl dans les
Méditations cartésiennes, est le seul moyen de comprendre qu'ils
puissent avoir pour moi le sens et la valeur d'existences et d'existences
déterminées" 1). Passage qu'il faut interpréter en entendant par
moi le je pur ou plus précisément l'essence, l'éidos dont nous
prenons conscience en prenant conscience de notre moi transcen-
dantal qui en est une spécification.

Ces remarques nous conduisent à la seconde des trois questions
formulées tout à l'heure : quelle est la nature de l'existence affirmée
<Ta3n.d nous tirons du cogito un sum. autrement dit quel est le
mode d'exister du moi transcendantal?

Cette existence a un caractère d'absoluité: elle est un „absolutes
Dasein". Car le moi transcendantal fonctionne toutes les fois qu'un
objet ou une fin quelconques sont visés par la pensée. C'est une
s»présence" qui conditionne toute autre présence que nous pouvons
concevoir et croire appréhender. Il ne faut pas attacher d'autre
signification à la formule „existence absolue". Aucune autre présence
ou existence ne possède ce caractère. Il v a par conséquent un abîme
entre exister comme une conscience et exister comme une chose,
comme un objet pour cette conscience. „Cette sorte d'existence.
<^ra Husserl, nous apparaît comme quelque chose de „secondaire",
de „relatif". L'être de la conscience, „das immanente Sein", c'est
à dire l'être qui se manifeste dans l'acte même de la pensée
toujours présente à elle-même n'échappe pas seulement au
doute, mais il se suffit pour ainsi dire à lui-même, tandis que

1 être du monde tel que nous le saisissons" (de même aussi
<^U< 1 être du moi empirique) „est un certaiu mode, de

rencontrer^ la conscience, d'y apparaître", selon l'heureuse formule
E- Lévinas. Husserl lui-même dira: „Ce qui veut être réel doit
"urf r dans le cadre de ce que la conscience perçoit ou peut

percevoir Ce n'est pas, bien entendu, le esse est percipi de Berkeley :
E perçu avec ses caractères constitutifs n'existe qu'en relation
avec le percevoir, mais non pas comme un mode de l'acte subjectif
du percevoir, puisqu'il est l'objet visé par cet acte2).

') Mêd. cart., p. 109.
«te monde objectif qui existe pour moi, qui a existé ou qui existera pour

mot, ce monde objectif avec tous ses objets puise en moi-même tout le sens et toute
2



— 10 —

Concluons que si l'être de la pensée est „absolu" dans le sens

qui vient d'être précisé, on devra dire que l'ego transcendantal
fonde la possibilité du cogito indubitable de Descartes. Comme
l'a fait remarquer Lévinas, Husserl remonte à la source de l'évidence
du cogito indubitable et la découvre dans le caractère absolu
de la conscience transcendantale1). Nous sommes ici sur les
frontières de l'ontologie à laquelle la phénoménologie se

propose de fournir une base. Elle le fait en formulant le principe
suivant qu'on pourrait appeler le postulat ontologique
fondamental: la façon dont les choses nous deviennent
connaissables caractérise leur mode d'exister. La
conscience pure, le moi transcendantal, existe selon le mode d'existence

que révèle la réduction phénoménologique: elle est présente à

elle-même en tous ses actes (et capable en outre de revenir sur
ses actes passés par un mouvement réflexif). De même l'objet
physique existe selon le mode d'existence qui se définit à nous dans la
nature de l'acte par lequel nous l'appréhendons : le fait d'être l'objet
possible d'un acte de perception caractérise son être 2).

Reste la troisième question que nous nous proposions d'examiner :

celle de la nature du lien qui relie chez Husserl le cogito an sum.
Il ne s'explique pas à ce sujet, mais on se rappelle que c'est une
méthode réflexive qui est appliquée dans la réduction phénoménologique:

la présence de l'ego cogitans dans les cogitationes
qu'il relie est saisie par un acte intentionnel de ce même ego doué

du pouvoir de se retourner sur lui-même et de prendre ses propres
actes pour objet: l'existence de l'ego cogitans est donc
appréhendée intuitivement plutôt qu'inférée.

Telles étant Jes positions de Husserl, examinons de plus près
le cogito de Descartes avant de formuler les conclusions qu'on
peut tirer de la confrontation des points de vue. Reprenant les

trois questions que nous nous sommes posées à propos du cogito
de Husserl, nous traiterons ensemble les deux premières, celle de

la nature de l'ego et celle de la nature de l'existence qui lui est

prêtée, car elles sont solidaires.

la valeur existentielle qu'il a pour moi; il les puise dans mon moi transcendantal

que seul révèle P ctco^t, phénoménologique transcendantale". Mais cela ne veut
pas dire qu'il ne soit que cette perception ou idée que j'ai de lui (Médit, cart. p. 22).

*) E. Lévinas. La théorie de l'intuition dans la phénoménologie
de Husserl, Paris 1930, p. 57.

2) „Un être. n'existe que dans et par ses synthèses constitutives, s'élucidant

et se découvrant pour moi dans les systèmes de vérification concordante" (Médit,
cartés., p. 76).



— 11 —

La plupart des critiques de Descartes sont d'accord pour lui
reprocher d'avoir tiré de la simple et irrécusable constatation de

l'existence du sujet pensant dans l'acte même de la pensée (cet
acte fût-il le doute) des conclusions arbitraires sur la nature de ce

sujet. La constatation que je fais de mon existence sous la forme
du cogito et cette autre constatation de la possibilité où je suis
de feindre que je n'ai pas de corps, alors que je ne puis feindre que
je ne pense pas au moment où je pense, ne me conduisent nullement
à me connaître comme une substance (res cogitans) „dont toute
l'essence ou la nature ne serait que de penser", comme une ,,âmè
entièrement distincte du corps" 1). On doit accorder à Descartes

f^e nous concevons comme diverses la nature de la pensée dont
les opérations ne sont pas des mouvements localisables dans l'espace

et celle des corps étendus, mais diversité ne signifie pas séparation
et indépendance réciproque (ce qui est le propre des substances
selon Descartes). On ne saurait donc lui concéder que „de cela seul

lu'on conçoit clairement et distinctement les deux natures de
1 âme et du corps comme diverses on connaît que véritablement
elle8 sont diverses et par conséquent que l'âme peut penser sans
le corps nonobstant que, lorsqu'elle lui est jointe, elle puisse être
doublée en ses opérations par la mauvaise disposition des organes".
On ne peut, en se basant sur le cogito cartésien, écarter l'hypothèse,
dont Descartes accorde la possibilité, et qu'il croit avoir réfutée,
d „une même nature qui pense et qui occupe de l'espace, c'est à

dite qui est ensemble intellectuelle et corporelle" 2).
Ces considérations ne suffisent pas pour élucider le problème

du sujet que pose le cogito. Si le jugement d'existence veut
fonder sa légitimité comme d'une pensée qui n'est pas individuelle,

capable d'atteindre à une vérité universelle (l'affirmation:
1® suis n'étant pas vraie seulement pour moi), nous devons admettre.
au!si tfue l'a dit L. Brunschvicg, qu'il atteste l'existence d'une
«réalité" — d'une „cogitatio universa" •— qui nous est „immé-

atement et intérieurement présente et dont on ne peut pas dire
pourtant que l'individualité du moi soit l'origine"3). Cette co-
"itatio univers a dont participe le sujet individuel, lorsqu'il juge,
'ui permet de se dépasser dans la double direction de l'objet qu'il
appréhende et des autres sujets, puisqu'un jugement vrai est vrai
pour tout sujet suffisamment informé. Elle se situe donc au delà

Discours de la Méthode, IV-ème partie.
Lettre CXIII. OeuvTes éd. de Descartes, Adam-Tauixer\. t. II, p. 38.
L. Bninschvicg: Le progrès de la conscience dans la philosophie

occidentale, t. I, p. 146. Paris 1927.

2*



— 12 —

de ce plan de l'être où les sujets s'opposent entre eux et s'opposent
aux objets que visent leurs actes de connaissance. Et c'est elle,
en tant que principe universel de liaison, qui rend possible le

rapport d'intentionalité par où se définit, du point de vue de

l'analyse phénoménologique, le mode d'existence de la conscience.
Ainsi la notion d'existence pose un problème de signification

qu'il faudrait avoir élucidé avant de s'en servir pour formuler des

jugements „existentiels". C'est à juste titre que les phénoménologues
critiquent l'auteur du Discours de la Méthode sur ce point.
Hamelin l'avait déjà fait remarquer: „Descartes a certainement
cru que „être" a pour synonyme „substance", de sorte que "l'être
de la pensée va se trouver conçu conformément au type de la
substance et de la chose" 1). Husserl ne dira pas autre chose, lorsqu'il
reprochera à Descartes de s'être laissé entraîner à concevoir le mode
d'existence de la pensée sur celui de l'objet physique. Un objet
ne regarde pas vers un autre objet, mais lui est extérieur comme
un corps à un autre corps. Pareillement chez Descartes la
substance qui pense est conçue comme se suffisant à elle-même. La
conscience se trouve ainsi dépouillée de sou essentielle inten-
tionalité qui ne permet pas de la poser sans que l'objet le
soit aussi. Le caractère spécifique du cogito, dira Lévinas, l'in-
tentionalité. n'est pas compris par Descartes „comme caractère
interne de la substantialité de la conscience" 2). Et l'erreur
concernant le mode d'exister de la conscience entraînera, par une
conséquence nécessaire, une erreur complémentaire concernant le
mode d'exister de la réalité physique, posée elle aussi comme
existant indépendamment de toute relation avec une pensée.

Ayant ainsi conçu l'existence du sujet et celle de l'objet toutes
deux sur le type de celle de l'existence physique ou spatiale, comme
s'il n'y avait pas d'autre mode d'exister, la philosophie cartésienne
rendit insolubles le problème de la connaissance (comment l'objet
peut-il être connu par le sujet et le problème métaphysique (comment

la substance qui pense peut-elle composer un monde avec
la substance étendue?).

Reste la question très controversée de la liaison entre cogito
et sum que Descartes marque souvent par la conjonction ergo.
Faut-il voir dans le cogito ergo sum une intuition explicitée en

concepts, ou faut-il v voir un syllogisme dont la majeure sous-

*) O. Hamelin: Le système de Descartes. 2-ème éd., Paris 1921, p. 128

et 130.

s) Ouvr. cité, p. 59: „L'intentionalité fait la subjectivité même du sujet"
(ib. p. 70).



— 13 —

entendue serait tout ce qui pense est, pour penser il faut
être?1). Notons que dans les Regulae qui contiennent, on le
sait, la première esquisse de la pensée cartésienne, les propositions
je pense et je suis sont considérées comme des données intuitives;
elles sont mises sur le même rang sans qu'une liaison d'inférence
soit marquée entre elles : „C'est ainsi, dit la Règle Ille, que chacun
peut voir intuitivement qu'il existe, qu'il pense, que le triangle
est délimité par trois lignes seulement, etc." 2).

Le Discours de la Méthode fixera la formule classique où
les deux propositions sont liées par un ergo. Il semble donc que
la seconde soit maintenant considérée comme une inférence qui
fie tire de la première et non plus d'une intuition immédiate. Ce

Blême ergo accompagne ordinairement (mais non toujours) le

'"m dans les Méditations et dans les Principia. Qu'un lien
existe entre les deux propositions et s'impose à la pensée de

Descartes, nul n'a paru le contester 3). Mais comment convient-il de
le comprendre S'il y a inférence, de quelle nature est l'opération
qui lie l'une des propositions à l'autre?

Constatons tout d'abord que Descartes répondant à ses critiques
a très nettement repoussé l'interprétation syllogistique de son
raisonnement parce qu'elle contiendrait un cercle vicieux. Si le

j'existe, pour se tirer légitimement du je pense, doit pouvoir
s'appuyer sur une majeure qui énoncerait que tout ce qui pense
existe, il faudrait commencer par s'assurer de la vérité de cette
Biajeure. Et comment saurions-nous que tout ce qui pense existe,
si nous n'étions préalablement assurés que nous qui pensons nous
existons?4) C'est une erreur, dira Descartes, dans sa Réponse
aux instances de Gassendi, de supposer „que la connaissance

1) On trouvera dans l'intéressant article que A. Reymond a consacré dans la
Revue de Métaphysique et de Morale (t. XXX, année 1923, p. 539 et 559),
an „Cogito, vérification d'une hypothèse métaphysique" un exposé
phts détaillé des opinions qui ont été émises à ce sujet.

s) Regulae 368.
3) Cf. ce passage d'une lettre au P. Mersenne datant de l'époque où Descartes

composait les Méditations: „C'est une chose si simple à inférer qu'on est de
ce qu'on doute qu'elle aurait pu tomber sous la plume de qui que ce soit."

*) Voici sur ce point un texte aussi explicite qu'on peut le désirer: „Quand
nous apercevons que nous sommes des choses qui pensent, c'est une première
notion qui n'est tirée d'aucun syllogisme, et lorsque quelqu'un dit: je pense
donc je suis il ne conclut pas son existence de sa pensée comme par la force de
quelque syllogisme, mais comme une chose connue de soi; il la voit par simple
inspection de l'esprit; comme il parait de ce que, s'il la déduisait d'un
syllogisme, il aurait dès auparavant connu cette majeure: tout ce qui pense existe.
Mais an contraire elle lui est enseignée de ce qu'il sent en lui-même qu'il ne se.



_ 14 —

des propositions particulières doit toujours être déduite des

universelles", car „on doit toujours commencer par les notions
particulières pour venir après aux générales" *).

On pourrait croire que des déclarations aussi nettes tranchent
la question. Mais on doit les confronter avec un passage des Prin-
cipia qui nous oblige à rouvrir le débat. La proposition générale:

pour penser il faut être y est considérée comme antérieure au
cogito; elle est donnée pour une de ces „natures simples" dont
il faut avoir connaissance pour qu'on puisse énoncer le cogito
et en tirer l'inférence du sum: „Lorsque j'ai dit que cette
proposition: je pense donc je suis est la première et la plus certaine

qui se présente à celui qui conduit ses pensées par ordre, je n'ai pas

pour cela nié qu'il ne fallût savoir auparavant ce que c'est que
pensée, certitude, existence et que pour penser il faut être et
autres choses semblables" 2). — Il semble donc, selon ce que dit très
justement A. Reymond, que Descartes considère le cogito „comme
une intuition explicitée dans laquelle le raisonnement joue un
rôle aussi capital que la perception même du fait". Mais „on ne voit
pas très bien comment s'opère le passage grâce auquel le raisonnement
prend possession des données intuitives impliquées dans le cogito".

Voici l'ingénieuse hypothèse proposée par A. Reymond pour
mettre Descartes d'accord avec lui-même. Le cogito ergo sum
serait bien un syllogisme, mais dont la majeure (tout ce qui pense
existe pour penser il faut exister) ne serait pas affirmée
catégoriquement. Les logiciens modernes ont en effet montré qu'une
proposition universelle du type: tout a est b est au fond
hypothétique (elle signifie que si x est a, x est b). La proposition: tout
ce qui pense existe devient alors: s'il y a un être qui pense,
cet être existe, et le cercle vicieux peut être évité. Le raisonnement
de Descartes se présente alors sous la forme suivante : au cours d'un
premier stade de la pensée antérieur au doute radical, commençant
& logifier notre expérience, nous sommes conduits à nous dire que

pour penser il faut être, que tout ce qui pense est. Puis
survient, pour le philosophe, la phase du doute radical. D'après
les Principia ce doute n'atteint pas certaines notions fondamentales
(les „natures" ou „notions" simples), parmi lesquelles il y a l'idée

que pour penser il faut être, il concerne uniquement les notions

peut pas faire qu'il pense s'il n'existe. Car c'est le propre de notre esprit de former
des propositions générales de la connaissance des particulières". Oeuvres de
Descartes, éd. Adam-Tannery, Rép. aux deuxièmes objections, t. VII, 14011.

Ibid. t. VII, 140".
£) Principia IX, II".



— 15 —

et les jugements qui prétendent nous donner la connaissance du
réel x). Pour surmonter le doute radical, il suffira que le fait de ma
pensée me soit donné d'une façon irrécusable. J'aurai dès lors
le droit de raisonner comme suit: pour penser il faut être, or en fait
je pense (car si j'en doutais, je penserais encore), donc je suis. Le

cogito serait la vérification d'une hypothèse métaphysique et
constituerait, au seuil de l'ontologie, une première et frappante
illustration de la seule méthode qui puisse satisfaire l'esprit, une
fois rejetées les prétentions d'un réalisme conceptuel inacceptable
et désastreux.

Quelque séduisante que soit cette interprétation, elle ne laisse

pas de soulever de sérieuses difficultés. Il y a d'abord ceci que la
constatation dujepense comme fait est la même chose exactement
que la constatation du je pense comme existence. C'est ce que
Spinoza déjà avait fait remarquer. Donc point n'est besoin pour
passer de l'un à l'autre d'avoir recours à une proposition générale
fonctionnant comme majeure. D'ailleurs ce recours, même s'il était
nécessaire, ne nous servirait de rien. Car la majeure du syllogisme
que nous construirions aurait beau prendre la forme d'une
proposition hypothétique, l'implication qu'elle pose entre
l'antécédent (si x pense) et le conséquent (x existe) n'est valable et
ne peut être invoquée légitimement que si elle se fonde sur l'intuition
qui nous fait apercevoir la liaison de la pensée et de l'existence
dans une expérience privilégiée, c'est à dire précisément dans
l'expérience que nous faisons, lorsque, par un retour de notre pensée
sur elle-même, nous preuons conscience de notre activité pensante
comme d'un fait. Ainsi le cercle vicieux n'est point évité: il ne
suffit pas pour l'écarter de donner une forme hypothétique au
syllogisme que serait le cogito, c'est l'interprétation syllogistique
elle-même qu'il faut rejeter.

Le vrai problème que pose le cogito et son rapport avec le sum
est donc ailleurs et peut se formuler comme suit: d'où vient qu'un
seul et même fait, le fait de la pensée, puisse et doive se traduire
par deux verbes différents? pourquoi le sum est-il nécessaire pour
exprimer plus complètement l'intuition que nous avons du cogito?

Notons d'abord ceci: c'est que, s'il y a appréhension d'une seule

et même donnée (le fait du cogito), cette donnée peut être
considérée selon deux points de vue différents. L'attention se porte

ne s'était pas placé à ce point de

doute radical englobe les théorèmes

moyen desquelles on les démontre.

*) Remarquons à ce sujet que Descartes
vue dans le Discours de la Méthode où le
des mathématiques et les „raisons" par, le
(IVe Partie.)



— 16 —

d'abord sur la nature de la donnée (c'est une pensée, ma pensée),
puis sur la donnée comme telle (elle est réelle, d'une réalité
irrécusable, elle existe). Mais cette constatation ne suffit pas pour
élucider le problème. Elle ne nous fait pas comprendre pourquoi le
sum est impliqué dans le cogito et non l'inverse. C'est là le point
crucial qu'il faudrait éclaircir. En nous y appliquant, nous chercherons

moins à reconstituer la démarche propre de la pensée de
Descartes qu'à déterminer l'usage philosophique qui peut être fait
aujourd' hui encore du cogito cartésien.

Comment en venons-nous à affirmer des existences De fait
nous ne commençons pas par la découverte de notre propre existence
d'êtres pensants. Avant de porter son attention sur elle-même,
la pensée s'attache aux objets matériels, aux êtres que nous
percevons; elle conçoit aussi des ojets idéels de tout ordre. Le cogito.
en tant qu'objet de constatation, n'est que l'un des contenus
possibles de la conscience. Or le caractère commun à tous ces objets
de pensée, celui qui les constitue „objets", c'est le fait que chacun
possède une physionomie propre qui le distingue de tout autre
objet comme aussi de ce qu'on pourrait appeler le non-être. D'un
triangle je puis, en augmentant le nombre des côtés, faire un carré,
puis un pentagone, etc., mais chacune de ces figures sera un objet
déterminé ayant son identité propre, le même pour tous les sujets
capables de le concevoir. Ce qu'exprime l'affirmation d'existence,
c'est cette présence à la pensée et par la pensée, une présence qui
oppose la plus invincible résistance à toute tentative que ferait
la pensée pour la dissoudre ou la nier. 11 n'y a pas d'autre définition
de l'existence en général que le fait d'être un objet
possible de pensée pour tout sujet.

S'il en est ainsi, on Voit sans peine que la pensée, devenue son

propre objet par le fait de son mouvement réflexif, ne saurait se

refuser à reconnaître son existence, puisqu'en prétendant la nier
ou la mettre en doute, elle ne laisserait pas de la produire sous
certains de ses modes possibles.

Tel est, nous semble-t-il, le sens que l'on peut attribuer à l'ergo
de la formule cartésienne 1). Elle illustre bien le caractère
synthétique du jugement d'existence que Kant dégagera dans sa

Critique. L'implication qui existe entre le cogito et le sum n'est
pas un rapport analytique de nécessité logique. Le cogito analysé
ne nous donne pas l'existence comme l'un de ses éléments ou de ses

J) Le lien entre les deux propositions cogito et sum peut donc être caractérisé
comme une „implicitation de deux propositions simples: je pense, je suis'*
(H. Scholz cité par A. Reymond, art. cité).



— 17 —

caractères composants. Il faut le mouvement réflexif de la pensée

revenant sur ses actes pour que, se détournant pour ainsi dire de

ce qui n'est pas elle-même, elle s'apparaisse à elle-même comme
un fait qu'elle constate, comme une „existence". Affirmer une
existence, ce n'est pas analyser, déduire ni construire une idée,
c'est situer un objet de pensée dont on a l'idée par
rapport à cette pensée. L'affirmation d'existence signifie que
nous concevons un objet comme distinct de l'acte individuel de

pensée qui le conçoit et qui le pose en tant que tel. Et, du même

coup, elle signifie que, quel que soit d'ailleurs son mode d'exister
(perceptible ou non-perceptible), cet objet est ce qu'il est pour
toute pensée capable de l'appréhender.

L'interprétation que nous venons de proposer du cogito
cartésien considéré comme inférence permet d'apercevoir l'une des

lignes de pensée qui va de Descartes à Kant et de Kant à la
phénoménologie, mère des „existentialismes". C'est celle qui prend
naissance dans le sentiment de l'irréductibilité du jugement
d'existence à toute autre forme de jugement. Dès que l'on a reconnu
ce fait, le rationalisme intégral est exclu: le rationnel et le réel
ne sauraient coïncider sous la forme d'un système clos de jugements
ou d'opérations logiques; ils ne coïncident ni ne s'excluent, étant
relatifs l'un à l'autre d'une manière que la science et la
philosophie ont précisément pour tâche de déterminer. Tout acte de

pensée a un contenu et vise un objet en lequel la pensée se retrouve,
mais non pas seule, car sa fonction consiste en l'assimilation ou
logification d'un donné. De ce donné — qui peut être la pensée
elle-même pour autant qu'elle se saisit dans ses actes passés —
elle retient les aspects qui l'intéressent pour transcrire en son langage
les liaisons ou relations qu'elle y découvre.

Notons encore ce fait que dans l'évolution intellectuelle le
sentiment primitif de l'être est antérieur à la distinction du moi et du
non-moi: une intuition globale et confuse exprime dès l'origine
notre relation avec le tout dont nous sommes une partie
intégrante, mais une partie en laquelle il s'intègre ou tend à s'intégrer
à son tour, puisqu'elle est une activité de pensée. Il faudra
l'expérience réitérée de l'erreur (de l'attente déçue, de la contradiction)
pour que, le sens critique s'étant éveillé, l'affirmation d'existence,
sous la forme du „réalisme" primitif, soit soumise à des essais de

contrôle et d'organisation rationnelle. L'expérience de l'erreur
(jointe à celle de la résistance de l'objet qui ne se laisse ni
transformer ni écarter au gré du sujet) provoquera cette sorte de retour
de la pensée sur elle-même qui lui fera découvrir le moi, la sphère



— 18 —

du sujet individuel composée d'états et d'actes, opposée au non-
moi, et, subséquemment, en creusant plus profond, le je trans-
cendantal qui se manifeste en cette sphère et qui la soutient
tout en la dépassant.

Mais une dernière question se pose, lorsqu'on réfléchit sur le

cogito. On peut se demander si en partant du moi individuel
on peut atteindre à des conclusions générales? Le je pense et le

je suis sont des propositions singulières: de quel droit passer du
je au nous et étendre ces conclusions à la classe tout entière des

êtres pensants?
A cette objection il n'y aura jamais qu'une réponse décisive à

faire, c'est celle-ci: celui qui met en doute ou qui nie l'existence
d'une essence générique de la pensée orientée vers le connaître
et dont nous „participons" se trouve l'avoir affirmée implicitement,
dès le moment qu'il nous propose d'adopter son point de vue, c'est
à dire dès lors qu'il estime que ce doute ou ce jugement négatif
doivent prévaloir contre toute opinion contraire, parce que plus
conformes à ce qui est ou plus en rapport avec ce que nous pouvons
en savoir x).

Dans la phénoménologie de Husserl l'opération de la réduction
qui nous permet de saisir le je pur aboutit à la détermination
d'une „essence" ou d'une „nature", à ce que Descartes appelait
„la nature intellectuelle en général"2). Le philosophe allemand
parle de Wesensschau ou Wesenseinsicht. Comme Descartes

il juge que cette connaissance est une intuition. Mais ce n'est pas
une intuition à la manière de Bergson, une intuition dépouillée
d'éléments intellectuels. On parlerait plus justement d'une sorte
d'induction basée d'une part sur la prise de conscience qui
s'exprime dans le cogito et d'autre part sur les opérations et infé-
rences par lesquelles nous acquérons l'assurance qu'il existe d'autres

sujets que nous. Ainsi nous acquérons l'idée d'une „nature",
d' une „essence" ou „structure" générique qui ne varie pas quel
que soit l'objet visé par l'acte intentionnel du sujet et quels que
soient les caractères spécifiques ou individuels des sujets.

1) Il est facile de se rendre compte qu'on ne saurait limiter à une période
quelconque la permanence absolue des principes directeurs de la raison, car une
pareille affimation ou hypothèse aurait précisément pour caractère de prétendre
être encore valable quand cette période serait échue, puisqu'elle prévoit pour ce
moment-là une transformation des principes rationnels et que, si cette hypothèse
devait se réaliser, l'idée même de transformation perdrait alors son sens. Il va sans
dire que si le principe d'identité ne persiste pas à être valable, cette non-persistance
ne peut s'énoncer valablement: l'autre est aboli avec le même.

2) Lettre de fin mai 1637, éd. Adam — Tannery, t. I. p. 354.



— 19 —

De toute façon il paraît évident que le cogito, dont c'est le
mérite de Descartes d'avoir découvert l'importance, ne cesse pas
d'avoir à jouer un rôle de premier plan en philosophie. Il marque
le point où la pensée rejoint incontestablement l'être, et comme cet
être est l'être même de la pensée, il manifeste du même coup, par
l'analyse d'un cas privilégié, et la relation qui lie l'être à la pensée
et leur relative opposition. C'est ce qui découle du fait que l'être
de la pensée n'est pas appréhendé par une opération déductive

ayant son point de départ dans une idée: il ne peut être saisi et
posé que si la pensée, revenant sur elle-même, entre pour ainsi dire
en contact avec elle-même et, trouvant devant elle ses actes passés
dont elle émerge à chaque instant, cherche à se faire une idée

juste de ce qu'elle est. Ajoutons que le cogito auquel aboutit
la réduction phénoménologique ouvre de nouveaux horizons. Il
permet la découverte du je pur ou je transcendantal et conduit
à d'importantes observations sur les diverses modalités de l'existence.
Quant à la question de la nature des fonctions qu'il convient
d'attribuer au je pur, elle ne rentre pas dans le cadre de cette étude.
C'est sur ce point que s'ouvre le débat entre la phénoménologie et
la philosophie critique. Il est loin d'être clos et ne se terminera
pas sans doute par la défaite de l'une ou de l'autre, car elles sont
destinées à se féconder et à se compléter mutuellement.


	Le Cogito dans la phénoménologie de Husserl et le Cogito de Descartes

