
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 42 (2016)

Heft: 2

Artikel: "Mir sagt man, ich sei diskriminiert, nicht integriert; und dennoch
spreche ich so, als hätte ich Germanistik studiert." : "Uslender
Production" als Kulturzeugnis von Jugendlichen mit
Migrationshintergrund

Autor: Preite, Luca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Swiss Journal of Sociology, 42 (2), 2016, 375-394 375

«Mir sagt man, ich sei diskriminiert, nicht integriert; und
dennoch spreche ich so, als hätte ich Germanistik studiert.»
«Uslender Production» als Kulturerzeugnis von Jugendlichen mit
Migrationshintergrund1

Luca Preite*

1 Einleitung

Die Musikvideos der Schweizer «Uslender Production» wurden in den letzten drei

Jahren auf Youtube gesamthaft mehr als drei Millionen Mal angeklickt. Für
Eigenproduktionen ohne Anbindung an marktrelevante Musiklabels und Vertriebe ist
diese Popularität einmalig. «Uslender Production» sind drei in der Schweiz lebende

Jugendliche und junge Erwachsene mit Migrationshintergrund der zweiten Generation

aus Süd- und Südosteuropa, deren Künstlernamen «Baba Uslender», «Effe»

und «Ensy» lauten2. In ihrer Rap-Musik besingen sie ihre Position als «Uslender»3

auf kreative und witzige Weise, wie die folgende Zeile illustrieren mag: «Mir sagt

man, ich sei diskriminiert, nicht integriert; und dennoch spreche ich so, als hätte
ich Germanistik studiert» (Ubersetzung ins Schriftdeutsche durch Autor, Baba
Uslender et al. 2012a). Mit ihren Songtexten sind die Musiker in der Schweiz sowohl
bei Jugendlichen mit als auch ohne Migrationshintergrund beliebt.

Pädagogische Hochschule, Fachhochschule Nordwestschweiz - FHNW, CH-4058 Basel, luca.

preite@fhnw.ch.
1 Ich möchte mich bei Albert Düggeli, Alban Frei, Regula Leemann, Deborah Nobs, Aline Schoch,

Sandra Staudacher und Corinna Virchow für das Gegenlesen bedanken.
2 In der Folge ist der Einfachheit halber nur noch von Jugendlichen mit Migrationshintergrund

die Rede, obschon zugleich immer auch junge Erwachsene gemeint sind. Im Falle von «Uslender
Production» handelt es sich um Personen im Alter anfangs und Mitte Zwanzig. Neben der Musik
arbeitet «Effe» als Postbote. «Baba Uslender» arbeitete im Detailhandel und verfügt über keinen
nachobligatorischen Schulabschluss. Sein Ziel ist es, Lehrperson zu werden. «Ensy» hat seine
Lehre als Speditions-Kaufmann vor ein paar Jahren abgebrochen.

3 Der Begriff «Uslender» ist eine spezifisch migrantische Mundartkreation und bezieht sich auf
das schriftdeutsche Wort «Ausländer» sowie auf die schweizerdeutsche Wendung «Usländer».
Die Rapper beschreiben die Entstehung dieses Ethnolekt-Begriffs (vgl. Androutsopoulos 2011)
wie folgt: «Als Ausländer musst du <Ausländer> einfach anders schreiben. Ich würde Ausländer
eigentlich auch mit <ä> schreiben, aber für das Bild ist es einfach geiler mit einem <e>. Ich habe
das lange ausprobiert und geschaut, was besser passt für den Eindruck und die Assoziationen.
Beim <Uslender> mit <e> denke ich sofort an den Shippi [pejorative Bezeichnung für einen in der
Schweiz lebenden Albaner, ähnlich dem <Tschingg> für einen in der Schweiz lebenden Italiener].»
(Interview mit den Rappern «Ensy» und «Baba Uslender», Februar 2015). So gesehen erinnert der

Begriff«Uslender» an die in der US-amerikanischen Hip-Hop Kultur geläufige Selbstbezeichnung
«Nigga» in Unterscheidung zum «Nigger» (Scharenberg 2001).



376 Luca Preite

«Uslender Production» ist dabei kein isoliertes Kultur-Phänomen. In den letzten

Jahren finden sich zunehmend Künstler (interessanterweise kaum Künstlerinnen),
die in ihren Kulturerzeugnissen mit attribuierten und vorhandenen Migrationshintergründen

spielen (Kotthoffet al. 2013). Als prominentestes Schweizer Beispiel gilt
spätestens seit seinem Gastauftritt in der Sonntagabend-TV-Sendung «Giacobbo/
Müller» der Komödiant Bendrit Bajra (2015) mit seinen per Smartphone-Kamera
aufgezeichneten Sketches über den karikierten Denk-, Verhaltens- und Erziehungsunterschied

bei sogenannten «Schweizer- und Ausländerfamilien». Zu nennen sind
ausserdem der türkisch-bernische «Müslüm» (2010) sowie der in Bern lebende und

aus Kamerun stammende Logistik-Lehrling und «Facebook-Held» Rash Sakem

Junior Zamorano (Jones 2015).
Diesen heterogenen Kulturerzeugnissen ist neben einer thematischen Nähe,

einer ähnlichen Ausgangslage («junge Ausländer» überspitzen «Ausländerthemen»)
sowie der zentralen Bedeutung des Komischen gemeinsam, dass es sich in erster Linie

um Internet-Phänomene handelt (Kotthoff et al. 2013, 19). Portale wie Facebook

und Youtube sind dabei insofern von Bedeutung, als dass sie sowohl Zugangswege
zu migrantischen Communities bieten als auch deren Etablierung in bestehenden

Kulturmonopolen ermöglichen (vgl. Binswanger 2012).
Diese spezifische Verbindung von Migrationshintergrund, Komik, Jugendkultur

und Internet gilt es vertieft zu betrachten. Daran lassen sich, so die These

dieses Beitrags, Fragen der gesellschaftlichen Stellung, Partizipation und Anerkennung

der zweiten Migrantengeneration (Mey et al. 2005; Fibbi et al. 2010) in der

symbolischen Dimension explorativ ergänzen (Dümmler 2015). Zentral ist dabei

die Annahme der relativen Autonomie der kulturellen Felder (Jurt 1995) und die
sich demnach komplex artikulierende «kulturelle Verarbeitung der sozialen Lage,
und soziale Verarbeitung der kulturellen Lage» (Lindner 1981, 187) in und durch
ebensolche Praktiken. Der «marché des biens symboliques» (Bourdieu 1971) stellt
ein selten berücksichtigtes, gleichwohl gesellschaftlich bedeutendes Untersuchungsund

Aushandlungsfeld dar. Im Falle von «Uslender Production» kommt ergänzend
die Zweideutigkeit zwischen Komik und Ernst (vgl. Kotthoff et al. 2013, 19) sowie

die stets mitreflektierte Ausgangslage als Sub- und Jugendkultur zwischen parents
culture einerseits und dominant culture anderseits (Clarke et al. 1981, 43 ff.) hinzu.
Zusammen bildet sich so ein mehrschichtiger, offener «Raum der Reflexion und

Verhandlung von Differenzerfahrung zwischen und unter Migrantinnen und
Menschen ohne Migrationshintergrund» (Kotthoff et al. 2013, 10). Die stereotype
Sozialfigur des Ausländers wird dabei zugleich kommerziell bedient, kulturell zementiert

und durch die ironisierten Selbstinszenierungen der Jugendlichen wiederum
in Frage gestellt.

So gesehen ist es von Interesse, die Frage nach einer "New Second Gene-

ration"(Fibbi et al. 2010, 112), wie sie in diesem Schwerpunktheft der Schweizerischen

Zeitschrififür Soziologie gestellt wird, am Beispiel von «Uslender Production»



«Mir sagt man, ich sei diskriminiert, nicht integriert (...)» 377

als Kulturerzeugnis von Jugendlichen mit Migrationshintergrund zu besprechen.4
Dichotomisch-deterministische Sichtweisen werden vermieden, indem weniger nach

substanziellen Ergebnissen als vielmehr nach relationalen Aushandlungsprozessen

gefragt wird. Vor allem aber lässt sich eine soziologische Perspektive einnehmen,
die migrantische Kulturerzeugnisse weder einseitig mystifiziert noch dämonisiert,
sondern als relationale Verstrickungen in gesellschaftliche (Jugend-)Dynamiken
beleuchtet. Der Rapper «Effe» beschreibt sich in seinem als Antwort auf die
Annahme der Masseneinwanderungsinitiative verfassten Song «Du bisch Willkomme»
wie folgt: «Ich stehe für eine neue Generation von Schweizern, aufgewachsen mit
Immigrantenkindern, integriert, angepasst und tolerant, denn auch meine Eltern
sind nicht von diesem Land» (Ubersetzung ins Schriftdeutsche durch Autor, Effe

2014). Mit solchen Aussagen steht «Uslender Production» charakteristisch für die
selbstbewusste Inszenierung einer zweiten Migrantengeneration in der Schweiz und
kann dementsprechend empirisch untersucht werden. Der Beitrag geht dabei von
einer «soziosymbolischen Homologie» (Willis 1981, 236) «zwischen kulturellen
Stilen und strukturellen Situationen» (Murdock und McCron 1981, 35) aus und
untersucht «Uslender Production» als häretische Stellungnahme im «marché des

biens symboliques» (Bourdieu 1971).
Nach dieser Einleitung werden die Themenkomplexe Migrationshintergrund,

Komik, Internet und Jugendkultur zueinander in Beziehung gesetzt (Abschnitt 2).

Daraufbaut die qualitative Analyse von «Uslender Production» als Kulturerzeugnis
von Jugendlichen mit Migrationshintergrund auf (Abschnitt 3). Abgeschlossen wird
der Beitrag mit einem Fazit, in welchem die Resultate rekapituliert und weiterführend
diskutiert werden (Abschnitt 4).

2 Migrationshintergrund, Komik, Internet und Jugendkultur

Migration bewegt den Kulturbetrieb nicht erst seit heute (Yildiz und Hill 2015,
207 ff.). Vermehrt lässt sich ein wissenschaftliches Interesse für den Zusammenhang
von migrantischen Akteurinnen und künstlerischen Produktionen feststellen (Do-
gramaci 2013). Nichtsdestotrotz kommen für Nieswand und Drotbohm (2014, 266)

«Forschungen zu subkulturellen Szenen, zu Kunst und Kulturproduktion, zu den

Creative Industries noch immer häufig ohne jeden expliziten Bezug zur Migration
aus». Es bleibt also eine besondere Herausforderung, kulturelle Produktionen von
migrantischen Akteurinnen so zu besprechen, dass ihnen eine spezifische Facette

nicht abgesprochen, diese zugleich aber auch nicht überbetont wird (Wehrli 2012).

4 Mit seinem Untersuchungsfokus auf «Uslender Production» als einem Kulturerzeugnis von
männlichen Jugendlichen mit Migrationshintergrund kann der Beitrag diesbezüglich nur partiell
Einblicke gewähren. Des Weiteren werden lediglich deutschsprachige und deutschschweizerische
Phänomene besprochen.



378 Luca Preite

Interessante Ansätze lassen sich diesbezüglich in aktuellen Forschungen zum
Genre der «Ethno-Comedy» finden; sprich den insbesondere Ende der Neunzigerjahre

und anfangs des neuen Jahrtausends vermehrt in Fernsehen, Radio und Social

Médias auftretenden Kulturproduktionen, in denen In- und Ausländer, Migranten
und Nicht-Migranten auf unterschiedlich humoristische Weise mit stereotypen
ethnischen Vorstellungen, Sprachen und Thematiken spielen und medial erfolgreich
rezipiert werden (Kotthoff et al. 2013). Wenn auch hierbei nicht zwingend von einer

komplett neuartigen kulturellen Produktionsform auszugehen ist, denn Komik
bedient sich seit jeher stereotyper Vorstellungen, sind diese Ansätze für den Beitrag in
zweifacher Hinsicht von Bedeutung: Die vorliegende Analyse fragt nicht nur nach
dem Zusammenhang von Herkunft und Kulturproduktion, sondern fokussiert auf
die Frage, weshalb migrantische Akteure ausgerechnet im spezifischen Genre des

Komischen («Ethno-Comedy») für Aufmerksamkeit sorgen.
Nach Jain (2012) äussert sich in dieser «Ethno-Comedy» eine Aktualisierung des

an Hall (2001) angelehnten hegemonialen «Spektakeljs] des Anderen». Daran ändert
seiner Meinung nach auch nichts, wenn vermehrt Vertreter von Minderheiten selbst

«Ethno-Comedy» produzieren, wie Jain (2014, 52) am Beispiel des Deutsch-Türken

Kaya Yanar ausführt. Zwar könne solch eine Comedy in «subkulturellen Zusammenhängen

durchaus subversive Potenziale» (Jain 2014, 52) entfalten, vor allem aber

markiere Kaya Yanars Comedy «im Rampenlicht der Primetime die hegemoniale
Unterscheidung in liberal-humorvolle und traditionell-unassimilierbare Türken» (Jain

2014, 52). Demgegenüber attestierten Kotthoff, Jashari und Klingenberg (2013,
14) dem migrantischen Humor im 21. Jahrhundert eine «oftmals unterschätzte

[und] zentrale Rolle in der Zugehörigkeits- und Anerkennungsverhandlung in
Migrationsgesellschaften und transnationalen Räumen». «Uber Scherzaktivitäten»,
so die Autorinnen weiter, «werden soziokulturelle und ethnische Differenzen nicht
nur konstruiert und verfestigt, sondern auch flexibilisiert, unterwandert und/oder
ad absurdum geführt» (Kotthoff et al. 2013, 14). Trotz unterschiedlicher Positionen

sind sich Jain (2014, 53) und Kotthoff et al. (2013, 18) darin einig, dass die
entscheidende Frage der gesellschaftlichen Beurteilung migrantischer Komik darin
bestehe zu analysieren, wer genau über wen, wie und wo lacht, beziehungsweise wer
oder was überhaupt welche Komik produziert. Damit weisen Jain und Kotthoff et
al. daraufhin, dass bei der migrantischen Komik eine gesellschaftlich umstrittene
Frage vorliegt. Es geht nicht nur darum zu entscheiden, welche Komik zulässig
ist, sondern auch darum auszuhandeln, wer zu bestimmen hat, dass Gewisse über
Andere lachen dürfen.

«Uslender Production» wissen um diese gesellschaftlichen Aushandlungen
Bescheid und nehmen mit ihren künstlerisch-komischen Stellungnahmen an ihnen
teil. In ihren Rap-Texten spielen sie mit gesellschaftlichen und symbolischen Grenzen,
ohne dabei aufzulösen, was ernst und was ironisch gemeint ist. Für Kotthoff et al.

(2013, 19) liegt in dieser Ambivalenz eine der Besonderheiten des Künstlers «Baba



«Mir sagt man, ich sei diskriminiert, nicht integriert (...)» 379

Uslender». Die zweite Charakteristik verorten sie in der Bedeutung der Online-

Community für die Rezeption des Künstlers (Kotthoff et al. (2013, 19). Davon

ausgehend stellen sie die Frage, inwiefern «Youtube zu einem Diskurskanal

[wird], der den in den offiziellen Medien der Mehrheitsgesellschaft marginalisierten
Migrantinnen eine Stimme und einen Verstärker bietet» (Kotthoff et al. (2013,
19). Gemäss Kotthoff et al. (2013, 19) ist es deshalb entscheidend, die spezifische

Stellung des Internets als Vertriebsplattform in dieser besonderen migrantischen
und jugendlichen Kunstform zu analysieren.

Mit Hugger (2009) gesprochen liesse sich die hohe Bedeutung der Online-
Rezeption damit erklären, dass für Jugendliche mit Migrationshintergrund das

Internet eine ideale Plattform darstelle, aufwelcher sie ihren «prekäre[n] Zugehörigkeitsstatus»

(Mecheril 2003) in kulturellerHybridität (vgl. dazu Hall 1994) verarbeiten

können. «Uslender Production» lässt sich demnach als hybride Selbstinszenierung
betrachten. Die Frage, inwiefern das Internet zur Auflösung oder Reproduktion
sozialer Ungleichheiten beiträgt, ist wahrscheinlich so alt wie das Internet selbst

(DiMaggio et al. 2001). Unbestritten bleibt aber, dass das Internet für jugendliche
Akteure ein spezifischer Anerkennungsraum darstellt, in welchem eigene Fragestellungen

relativ autonom in selbstinszenierten Peer-Räumen bearbeitet werden können

(McGinnis et al. 2007).
Der vorliegende Beitrag schlägt nun vor, «Uslender Production» ausgehend

von Pierre Bourdieus (1993) Feldkonzept einzuordnen und die Online-Rezeptionsgeschichte,

den Migrationshintergrund, die Sprache, den Stil sowie das Oszillieren
zwischen Komik und Ernst als Feldposition, Stellungnahmen und Strategien zu

analysieren. Nach dem Feldkonzept von Bourdieu ist dabei von einer relationalen

Homologie von Position, Stellungnahme und Strategie auszugehen (Jurt 1995,

93ff). Künstlerische Stellungnahmen können demnach als geschmackliche

Abgrenzungen, als Distinktionen, betrachtet werden. Diese sind sowohl spontan als

auch erzwungen, weder zufällig noch determiniert und demnach eine immanent
(klassen)gesellschaftliche Angelegenheit (Bourdieu 2013). In einem Feld stehen

künstlerische Erzeugnisse immer in Relation zueinander und fungieren je nach

Ausgangslage des Künstlers (dominierte oder dominierende Position) entweder als

orthodoxe Erhaltungsstrategien oder als häretische Umsturzstrategien (Bourdieu
1993, 109). Erstere sind bestrebt, den Status Quo beizubehalten. Letztere zielen auf
einen potenziellen Umsturz, allerdings lediglich dadurch, dass die Feldstruktur, nie
aber das Feld als solches in Frage gestellt wird. Im Gegenteil: Letztendlich handelt
es sich bei häretischen Umsturzstrategien um Eintritts- und Positionierungskämpfe,
die das Feld stabilisieren.

Das Feldkonzept von Bourdieu weist mit seiner These der relationalen
Homologie von Position, Stellungnahme und Strategie eine interessante Nähe zu den

Cultural Studies der frühen Siebziger- und Achtzigerjahre auf. In den Analysen
jugendlicher Subkulturen spricht Willis (1981, 236) von einer «soziosymbolischen



380 Luca Preite

Homologie» zwischen «kulturellen Stilen und strukturellen Situationen» (Murdock
und McCron 1981, 35). Lindner (1981, 187) greift darauf zurück und betont,
wie «in der kulturellen Verarbeitung der sozialen Lage immer noch die soziale

Lage als kulturell verarbeitet durchscheint]». Zentral für die Cultural Studies ist
demnach ihr Interesse für die «Momentfe] der Selbstständigkeit von gesellschaftlichen

Individuen, Gruppen und Klassen; ihre interpretativen, synthetisierenden
und innovativen Leistungen auf der Grundlage vorgefundener natürlicher und

gesellschaftlicher Bedingungen» (Lindner 1981, 187). Als wesentliches Moment
der kulturellen Verarbeitung der sozialen Lage hebt Willis (2013) die widerständige
Kreativität der jugendkulturellen Praktiken hervor. Diese spezifische Kreativität
gilt es nachfolgend am Beispiel von «Uslender Production» genauer zu analysieren.

3 «Uslender Production» als Kulturerzeugnis von Jugendlichen
mit Migrationshintergrund

Die Analyse von «Uslender Production» als Kulturerzeugnis von Jugendlichen mit
Migrationshintergrund orientiert sich an der Methodik einer «akteurszentrierten

Soziologie» (Gabriel 2004). Hierbei rücken Personen als lebendige Akteurinnen
(in) ihrer Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in den Mittelpunkt der Analyse,
wobei insbesondere ihre Sinnkonstruktionen in lebensweltlichen Zusammenhängen
interessieren. Willis (2013, 199) und Bourdieu (2010, 147) sprechen diesbezüglich
von der «Logik der Praxis», die es mittels einer «praxeologischen Erkenntnisweise»

(Bourdieu 1976, 147) zu erforschen gilt. Zentral hierfür sind Sichtweise und Per-

formanz. Der Beitrag knüpft daran an und schöpft seine Datengrundlage erstens aus

vier themenzentrierten Leitfadeninterviews mit ausgewählten Akteuren (drei Musikern

und eine Kulturkritikerin), zweitens aus Songtexten und Musikvideoanalysen
und bezieht drittens Rezeptionsdynamiken in Internet, Tagespresse und Fernsehen

mit ein. Die Datenerhebung erstreckte sich über einen Zeitraum von drei Jahren
und intensivierte sich seit Oktober 2014. In der Regel dauerten die Leitfadeninterviews

eine Stunde. Die Gespräche wurden aufgezeichnet und unterstanden einer

«Beziehung des aktiven und methodischen Zuhörens, die vom reinen Laissez-faire
des nicht-direktiven Interviews genauso weit entfernt ist wie vom Dirigismus eines

Fragebogens» (Bourdieu 1997, 782). Der Befragungsfokus lag aufden künstlerischen

Erzeugnissen und der soziosymbolischen Homologie. Ebenfalls thematisiert wurde
die Rezeptionsgeschichte. Alle befragten Interviewpartner und die Interviewpartnerin
willigten ein, für den folgenden Beitrag bei den Zitaten namentlich vermerkt zu
werden. Die Interviews wie auch die Songtexte wurden in ihrer ganzen Länge im
Sinne einer «realistischen Konstruktion» (Bourdieu 1997, 792) transkribiert. Die
qualitative Datenauswertung folgt einer Inhaltsanalyse nach Mayring (2015) und
bezieht die theoretischen Überlegungen (vgl. Abschnitt 2) mit ein. Die Kategorien-



«Mir sagt man, ich sei diskriminiert, nicht integriert (...)» 381

bildung sucht diesbezüglich nach Analogien, Modifizierungen, Übereinstimmungen
und Gegensätzen. Zusammengefasst lässt sich die Homologie zwischen Stil und
Struktur beispielhaft an folgenden vier Punkten festlegen: 1) Eigenproduktion und
ethnische Online-Community (vgl. Abschnitt 3.1); 2) Selbstinszeniertes Spektakel
des Anderen (vgl. Abschnitt 3.2); 3) «Uslenderdeutsch» als doppelte Artikulation
(vgl. Abschnitt 3.3); 4) Ambiguität als Ursprung der Kreativität von Jugendlichen
mit Migrationshintergrund (vgl. Abschnitt 3.4).

3.1 Eigenproduktion und ethnische Online-Community

Der Beitrag versteht «Uslender Production» als häretische Stellungnahme, weil es sich

erstens um eine Musikproduktion handelt, die sich anfänglich abseits orthodoxer

Vertriebsplattformen (marktführende Musikverlage) als jugendliche und migrantische
(Sub)Kultur auf Social Médias in besonderer Eigendynamik etabliert und verbreitet
hat. Mit ihren selbstproduzierten Musikvideos gelang es den Künstlern, eine eigene

Online-Rezeption zu generieren, die aufgrund ihres Ausmasses und Inhalts auch in
nationalen Radio- und Fernsehstationen sowie in der Tagespresse Erwähnung fand.
«Uslender Production» entspricht so gesehen einem typischen Internet-Phänomen,
wie es in der populären Musikszene seit Ende der Neunzigerjahre und seit der Krise
des Musikbusiness vermehrt vorzufinden ist (Dolata 2008). Für die Musiker von
«Uslender Production» ist dabei unbestritten, dass ihren «ausländischen Fans»

(gemeint sind Jugendliche mit Migrationshintergrund) eine entscheidende Rolle darin
zukam, diese Aufmerksamkeit der ersten Stunden zu erzeugen. Der Rapper «Ensy»
beschreibt diesen Etablierungsprozess im kulturellen Feld wie folgt:

Für mich war das am Anfang wie ein Schock. Wir haben Songs aufgenommen,

über Nacht ins Internet aufYoutube und Facebook hochgeladen und

am nächsten Tag hatten wir schon über 30000 Klicks. Von da an ging es

Schlag aufSchlag. Es kam die Presse undplötzlich sprechen dich Leute auf
der Strasse an. (Interview mit dem Rapper «Ensy», Februar 2015)

Im Falle von «Uslender Production» fungiert das Internet dementsprechend als

Möglichkeit der Mobilisierung von ethnischen Communities analog beispielsweise

zu den Dynamiken, die sich in städtischen Ballungsräumen bei migrantischen
MikroUnternehmen der Arbeiterschicht beobachten lassen (vgl. Stadt Zürich 2008).
Solange die Unternehmensetablierung massgeblich von der ethnischen Käuferschicht

abhängt, ist von einer reziproken Wechselwirkung zwischen Stadtentwicklung
und migrantischem Unternehmertum auszugehen (Ayda et al. 2011). Mit ihren
Musikvideos gelang es der «Uslender Production», das Internet-Nutzungsverhalten
von Jugendlichen mit Migrationshintergrund (Bonfadelli et al. 2008, 84) als

Mobilisierungspotenzial zu verwenden, um ausgehend davon den Kulturbetrieb in
Bewegung zu bringen (Yildiz und Hill 2015, 207 ff.). «Ensy» textet dazu: «Schweizer



382 Luca Preite

Rap, wir wissen was dir fehlt / Es ist Ausländermusik mit Qualität» (Übersetzung
ins Schriftdeutsche durch Autor, Baba Uslender et al. 2012c).

3.2 Das selbstinszenierte Spektakel des Anderen

Die Häresie von «Uslender Production» wird im Beitrag zweitens darin verortet,
dass es sich um Ausländer, Migranten und um als Ausländer ethnisierte Jugendliche
handelt, die sogenannte «Ausländerthemen» und Thematiken der Arbeitsmigration
selbstständig und selbstironisch bearbeiten. So wird zum Beispiel im «M3 Song»

(Übersetzung ins Schriftdeutsche durch Autor, Baba Uslender und Effe 2013) die

Fixierung des männlichen Migranten auf grosse und teure Autos als Dialog zwischen

dem «Shippi» Baba Uslender und «Tschingg» Effe ausgehend von einem fiktiven und
schlussendlich misslungenen Autodiebstahl aufgearbeitet («Ich habe euch immer

gesagt / ich hole mir den M3 mit oder ohne Leasing-Vertrag»). Ähnlich werden

im «Baustellensong» (Übersetzung ins Schriftdeutsche durch Autor, Baba Uslender
und Effe 2012) internationale Konkurrenz und verschärfte Arbeitsbedingungen
im Niedriglohnbereich («Sechs Uhr morgens, Arbeit ruft, heute mache ich keine
Pause / denn der andere, der gekommen ist, ist auch ein recht guter Maurer / Chef
hat gesagt, bis heute Abend muss die Mauer fertig sein / sonst sucht er sich einen
anderen oder nimmt diesen Scheiss-Tschingg von nebenan»), Körperverschleiss durch

anstrengende physische Arbeit («O Sole mio, so viele Kilo / mini Rücke isch kaputte/
wotti tschutte, doch di Muure muss fertig si in paar Minute»6) sowie die Möglichkeit
einer Verbrüderung in der gemeinsamen Anmeldung bei der Invalidenversicherung
(«Komm Shippi / komm Tschingeiii / lass uns zu einer anderen Baustelle gehen /
Gerüstbau? Gipser? / Scheiss egal, lass uns zur IV gehen») thematisiert.

Damit zeigen «Uslender Production», dass sie als Jugendliche mit
Migrationshintergrund nicht nur die «Gelackmeierten sind, die Opfer in einem sozialen

System, das sich überwältigend vor ihnen auftürmt und von den kapitalistischen
Medien und Einrichtungen des Kommerzes bestimmt wird» (Willis 1981, 17).
Sie wissen darum Bescheid, dass über Jugendliche mit Migrationshintergrund
vielfach problematisierend und pauschalisierend berichtet wird, so zum Beispiel
letzthin anhand der Diskussion rund um den «Balkan-Macho» (vgl. Weber 2015).
Ebenso haben sie verstanden, dass ihnen als «Ausländer» geringe Erfolgschancen
in der Schule und Schwierigkeiten beim Übertritt ins Erwerbsleben zugesprochen
werden (Imdorf 2010; Imdorf 2011). Darauf rekurrieren sie in ihrer Inszenierung
als bildungsferner und pöbelnder Problemfall. Beispielsweise wird gerappt: «Du
huere Rotznase muesch bitzli ufpasse, ha in Chilbi d Boxchaschte zweimol kaputt
schlage»6 (Baba Uslender et al. 2012a); oder weiter: «Gäbe es ein Schulfach für

5 Hochdeutsche Transkription: «O Sole mio [singend], so viele Kilo / mein Rücken schmerzt /
eigentlich möchte ich sogleich Fussballspielen gehen, doch die Mauer muss bald fertig sein».

6 Hochdeutsche Transkription: «Pass gefälligst auf, du Halbstarker! Auf der Kirmes habe ich den
Boxkasten zweimal kaputt geschlagen».



«Mir sagt man, ich sei diskriminiert, nicht integriert (...)» 383

<Schlägle> [pöbeln], wäre ich Klassenbester» (Übersetzung ins Schriftdeutsche durch
Autor, Baba Uslender et al. 2012c).

Für die Journalistin und Kulturkritikerin Michelle Binswanger ist dieses

zweideutige, zugleich ironisierende und dennoch affirmative, vor allem aber nicht aufgelöste

Spielen mit dem Klischee das Neue und Spannende an «Uslender Production»:

Wirklich neu an «Baba Uslender» ist für mich vor allem dieses ganze
Albaner-Ding. Diese Kultur istgesellschafilich negativ konnotiert. «Uslender

Production» haben es irgendwie geschafft, etwas von diesem Negativen
wegzunehmen, es auf eine sympathische Art rüberzubringen, ohne aber
dieses zum Teil halt Problematische wegzuschleifen, und zu sagen: «das

hat mit uns allen gar nichts zu tun». (Interview mit der Journalistin und

Kulturkritikerin Michelle Binswanger, Februar 2015)

Wo beginnt die Kunstfigur «Baba Uslender», und wo hört sie auf? Meint Baba es

ernst, wenn er sagt, «du Bauernsohn» oder «wer will Schläg, wer luegt schräg? / das

ist Uslender Production / du chunnsch mit Kollege, ich mit hundert Bekloppte»
(Übersetzung ins Schriftdeutsche durch Autor, Baba Uslender 2011). Der auf dem

Jahrmarkt pöbelnde Ausländer oder der kleinkriminelle Migrant stellen dabei allseits

bekannte «Sozialfiguren» (Dietrich und Seeliger 2013, 117) dar, die breit rezipiert
werden können. Sie sind dem/der Hörerin mit oder ohne Migrationshintergrund
sogleich präsent. In Unterscheidung zum sogenannten «harten Ausländer- oder

Ghettorap» wie beispielsweise «Bushido» (2014) für Deutschland oder «L-Montana»

(2013) für die Schweiz begnügen sich «Uslender Production» aber nicht damit, diese

Sozialfigur des Problem-Ausländers bloss affirmativ zu verwenden. Im Gegenteil:
Sie initiieren eine «Umkehrung des Stigmas» (Castel 2009, 68) und versuchen sich

in einem dritten Stuhl (Badawia 2002), der sich ebenso von einer «subnationalen
Mitleidskultur» (Göktürk 2000) verabschiedet, wie zugleich auch das einseitige
«Lachen über die <Anderen>» (Jain 2014) der ethnischen Comedy in Frage stellt:

Bis insJahr 2011 kannte ich eigentlich nur harten Ausländer-Rap. Damals

war esfür mich selbst nicht vorstellbar, dass man sich als Albaner in Musik
selbstironisch über sich selber lustig macht. Ich kannte dies nicht. «Baba

Uslender» war auch für mich neu. Als ich seine Sachen zum ersten Mal
gehört habe, fand ich es sehr komisch. Ich dachte halt, er sieht komisch aus,

rappt komische Sachen, und so hatte auch ich Vorurteile (lacht). (Interview
mit dem Rapper «Ensy», Februar 2015)

Der Modus des Komischen kann demnach als Strategie ebenso Aufmerksamkeit

generieren wie zugleich eine komisch-humoristische Position besetzen. Denn die

Rezeption von «Uslender Production» in der Schweizer Musik- und Medienlandschaft
fällt genauso heterogen aus, wie ihre Kulturproduktionen selbst. Der Beitrag schlägt
deshalb vor, die Songs von «Uslender Production» zwischen «ulkig» (Stausong),



384 Luca Preite

«leicht ulkig» (Baustellensong, M3-Song), «eher ernst» (Heb d Latz, Schwarzi Schoof,
Ta qi None) und «ernst» (Kingz) zu unterscheiden. Solange Erstere teilweise ohne

Bezug zum migrationsspezifischen Hintergrund der Künstler auskommen, betiteln
sich Letztere ausdrücklich mit albanischen Kraftausdrücken («Ta qi Nonen»), die
als Ethnolekt-Begriffe unter Jugendlichen Verwendung finden.

Der Künstler Baba Uslender beschreibt diesbezüglich im Interview eine

interessante Anekdote. Sie handelt von einer für ihn negativen und dementsprechend
abgebrochenen Erfahrung mit einem professionellen Musikmanagement. Dieses

hatte ihn zu einem Radiointerview begleitet und als Schwerpunkt des künstlerischen
Schaffens lediglich den Fokus auf die ulkigen Songs gesetzt. Ihm missfiel dies, weil

er sich in seinem Schaffen einseitig widerspiegelt fühlte. Daraus zog der Künstler die

Konsequenz und übernahm fortan sein Management selbst. Baba meint dazu: «Wir
wissen am besten, wie unsere Musik zu verstehen ist» (Interview mit dem Rapper
«Baba Uslender», Februar 2015).

«Uslender Production» wissen demnach um die Möglichkeit der Aufmerksam-

keitsgenerierung im Modus des Komischen Bescheid. Ebenso haben sie verstanden,
dass es einer Mehrheitsgesellschaft herzlich gut tut, sich über das komische Andere

zu belustigen (Jain 2012; Jain 2014). Dementsprechend nützen sie diese Möglichkeiten

und produzieren ein selbstinszeniertes Spektakel des Anderen, in welchem nicht
mehr klar ist, wer eigentlich wen vorführt. Dies lässt sich beispielsweise im Song

«Kingz» nachzeichnen, in welchem das jugendliche Streben nach Anerkennung und

Selbstbehauptung im gesellschaftlichen Kontext der ethnisierenden Diskriminierung
ebenso karikiert wie hervorgehoben wird:

Ich will ein Haus aufdem Mond, wenn schon denn schon richtig/ Ich gehe
diesen Weg nicht umsonst / Ich will Gemeindepräsident werden von Hochdorf

/ der erste ohne Diplom, der Politik macht und so (...)/ und wenn
ich einmal zum Banditen werde, dann beschuldige mich und nicht meine

Landsleute, du Schwanzgesicht! (...)/also halt die Fresse, denn du bist nicht

zum Aushalten, wie der Socken meines Vaters nach der Arbeit. (Übersetzung
ins Schriftdeutsche durch Autor, Baba Uslender et al. 2012c)

Nicht nur spielen «Uslender Production» hierbei mit den von vielen Jugendlichen mit
oder ohne Migrationshintergrund geteilten Erfahrungen, pauschal in den gleichen

Topf geworfen zu werden. Ebenso machen sie auf die Bedeutung eines Bildungstitels

trotz oder genau aufgrund der Illusion einer Chancengleichheit (Bourdieu und
Passeron 1971) aufmerksam. Zu guter Letzt mischen sie dem Ganzen noch eine
besondere Arbeiterschichts-Komik bei («du bist nicht zum Aushalten, wie der Socken

meines Vaters nach der Arbeit»), die in ihrer Nicht-Eindeutigkeit eine mehrdeutige
Rezeption geradezu herausfordert. Wahrscheinlich liegt darin die von Binswanger
attestierte sympathische Art, die entscheidend dazu beigetragen hat, die Popularität
von «Uslender Production» auch ausserhalb der migrantischen Community zu



«Mir sagt man, ich sei diskriminiert, nicht integriert (...)» 385

etablieren. Als Künstler reflektieren sie, wie es einer Elite stets aufs Neue gelingt,
die aufstrebenden Klassenfraktionen in ihrem angestrengten Duktus zu entlarven

(Bourdieu und Passeron 2007). Dementsprechend suchen sie nach neuen
Artikulationsformen, um ihre erstgemeinten Ansagen wortgewandt zu platzieren: «Manche
Schweizer brauchen eine kalte <Duschi> [Dusche] / denn Rassismus ist für sie ein
Muss, wie für uns eine <Bahnhofsrundi> [am Bahnhof <abhängen>]» (Ubersetzung
ins Schriftdeutsche durch Autor, Baba Uslender et al. 2012b).

3.3 Die doppelte Artikulation der jugendlichen Subkultur

Im Falle von «Uslender Production» kann demnach der Rückgriff auf die
Ausländerthematik und die Verarbeitung im Stil des Hip-Hop als doppelte Artikulation
(Clarke et al. 1981, 44-45) von jugendlichen Subkulturen analysiert werden; von
Subkulturen also, die sich in ihren kulturellen Praktiken sowohl auf Herkunfts-,
sprich Elternkulturen (parents culture), als auch auf (kommerzielle) Mehrheitskulturen
(dominant culture) beziehen und diese subversiv verarbeiten. Mit dem «Dissens

von der herrschenden Kultur» kann dabei einerseits die Abgrenzung gegenüber der

bis anhin im kulturellen Feld mehrheitlich vorkommenden Darstellung von
Migranten gemeint sein. Anderseits verweist die Eigenkonstruktion des «Uslender» als

Re-Definierung des «Ausländers» auf die «partielle oder ins spiegelbildliche Negativ
gewendete Ubereinstimmung mit der Stammkultur» (Lindner 1981, 187).

Paradigmatisch lässt sich diese doppelte Artikulation am Umgang mit dem

sogenannten «Ausländerdeutsch» festhalten. In einer Songstelle meint «Baba
Uslender» dazu: «Juan Baba U. rappt auf Ausländerdeutsch, denn so versteht auch

jeder Ausländer Deutsch» (Ubersetzung ins Schriftdeutsche durch Autor, Baba

Uslender et al. 2012a). Das Ausländerdeutsch wird als Ethno- und Soziolekt (vgl.

Androutsopoulos 2011) eingesetzt, welcher sowohl pointiert als auch humoristisch

über Gemeinsamkeiten der lebensweltlichen Erfahrungen rappen lässt. Als
häretischer Rückgriff und als Protestform fungiert dieser ähnlich subversiv wie
die Verwendung der Mundart- und Dialektsprachen in diversen Jugendkulturen.
Nicht umsonst werden die Songs von «Baba Uslender» mit dem kulturellen Mundarterbe

von «Mani Matter» verglichen (SRF2 Kultur 2014). So zum Beispiel rappt
«Baba Uslender» über die beinahe jedem Secondo bekannte Situation, wie man als

Jugendlicher seinem Vater beim allwöchentlichen Denner-Grosseinkauf hilft, die

Wasserpackungen (ohne Kohlensäure) vom Auto in den Keller zu tragen («Was ist
los Kollege, hat sich nüt verändert / gehe immer noch mit Vater in Denner / kaufe

drissig Packige Wasser und helfe / ihm das Züügs trage von Auto in Keller»)

(Übersetzung ins Schriftdeutsche durch Autor, Baba Uslender et al. 2012a). Ein Vorgang,
der in der Schweiz nicht zwingend ist (Hahnenwasser ist geniessbar) und auf die

Situation des eingewanderten Vaters mit in gewisser Hinsicht veralteten und genau
deshalb vielleicht auch komischen Gewohnheiten aufmerksam macht. Nach Kotthoff
et al. (2013, 25) bietet das Komische hierbei eine Verarbeitungsmöglichkeit von



386 Luca Preite

Verlegenheitserfahrungen. In ihrem «Leben in zwei Welten» (Weiss 2007) können

Jugendliche mit Migrationshintergrund deutlich erfahren, wie Verhaltensformen
ihrer Eltern in der Mehrheitsgesellschaft belächelt werden. Sie sehen ihre Eltern
im inneren Exil und erkennen deren zum Scheitern verurteilte Versuche, die als

provisorisch initiierte Migration mit der Illusion einer Rückkehr als « mensonge
collectif » (Sayad 1999, 24 ff.) aufrecht zu erhalten. Als Söhne und Töchter nehmen

Jugendliche mit Migrationshintergrund an der Deklassierung der Familie aufgrund
der möglichen migrationsbedingten Verlusterscheinung des kulturellen Kapitals
teil (Soremski 2010). Dementsprechend sind sie aufgefordert, «Fähigkeiten zur
Selbstplatzierung» (Leenen et al. 1990, 753) zu entwickeln. Das Komische dient
hierbei als Strategie der Rückaneignung: Es geht um den intergenerationalen Aufstieg
(Bader und Fibbi 2012). Es ist ein subversiver Aufstieg, der erlaubt, sich in einem

Immigrationsland das zurück zu holen, was die vorangehende Generation nolens

volens im Herkunftsland zurückliess.
Der Reim «Denner/Keller» stellt dabei eine äusserst spannende und als Muster

auch wiederkehrende «Uslender»-Kreation dar: Als «falscher» schriftdeutscher Reim
ändert sich die Ausgangslage in der mündlichen Betonung und Ignorierung der

Doppelkonsonante als «Den-er/Kel-er». Exemplarisch lässt sich diese Häresie auch

an folgender Textstelle des Songs «Bitte spitte» (Ubersetzung ins Schriftdeutsche
durch Autor, Soldat93 und Baba Uslender 2011) illustrieren: «Hey Baba, du hast

einen kranken Wagen / Alter, das ist ein BMW M3 und kein Krankenwagen». Das

mündliche und jugendliche Ausdruckswort «krank» (irrsinnig) wird entgegen einer
vorschnellen Verurteilung als Sprachfehler kreativ im Wortspiel «kranker Wagen/
Krankenwagen» verwendet:

Solche Wortspielegibt es schon lange im Hip-hop. Das nennt man «spitten».
Man sagt zwei Mal Wörter, die genau gleich klingen, aber in der Betonung
und Silbentrennung verschiedene Bedeutungen haben. Dies illustriert eigentlich

auch sehr gute Deutsch- und Sprachkenntnisse. Solche Wortspiele sind
eine Art Kunst. Kreativität ist ihre Voraussetzung. Bei den Gedichten ist es

nicht anders. Und wenn man es dann noch aufAusländerdeutsch macht,

nun ja, dann ist es nochmals etwas Neues. (Interview mit dem Rapper
«Ensy», Februar 2015)

In dieser doppelten Artikulation unterscheiden sich «Uslender Production» deutlich

von Kulturerzeugnissen, die den Ausländer lediglich in der Belustigung verorten. Sie

erheben stattdessen den Anspruch, ein eigenes Genre mit eigenem Stil und eigener
Sprache zu entwickeln.

3.4 «Die Schweiz ist nicht bereit für den kreativen Ausländer»

Für den Künstler Semih Yavsaner alias «Müslüm» liegt in dieser doppelten Artikulation

zwischen Herkunftskultur einerseits und dominanter Kultur anderseits ein imma-



«Mir sagt man, ich sei diskriminiert, nicht integriert (...)» 387

nenter Bestandteil der spezifischen Kreativität migrantischer Ktdturerzeugnisse. Seiner

Meinung nach erlauben und erzwingen diese Ambiguitäten neuartige Positionen;
oder in seinen Worten: «Wenn all das, was daheim [parents culture]stattfindet,
mit der Gesellschaft hier [dominant culture] nicht kompatibel ist, dann entwickelst
du eine Energie, die wahrscheinlich entweder humoristisch sein kann, oder aggressiv
oder intelligent oder Irgendwie sprengt es einen richtig» (Semih Yavsaner zitiert
nach Kotthoff et al. 2013, 191). Damit definiert er die migran tische Ambiguität des

Zwischen-den-zwei-Welten-Seins als Ursprung von kreativem Schaffen, ähnlich wie
dies beispielsweise bei deutsch-jüdischen Intellektuellen des 20. Jahrhunderts belegt
ist (Scharbaum 2000, 92) oder in gegenwärtiger Managementwissenschaft erforscht
wird (Fong 2006). Mit ihrer selbstbewussten Selbstinszenierung als «Uslender»
produzieren «Uslender Production» eine eigene Stellungnahme in der gesellschaftlichen
Diskussion rund um den Migranten als Herausforderung und soziales Problem.

Auf die Stigmatisierung als Ausländer antworten sie ausgehend von ihrer doppelten
Abwesenheit (Sayad 1999) mit einer Inszenierung des «Uslenders» als Reflexion
des «Ausländers». Der «Uslender» übernimmt dabei in seinem oszillierenden Spiel
zwischen Ernst und Komik Teile der gesellschaftlich erwarteten Vorstellungen eines

stereotypischen Ausländers und Migranten und führt diese ins Absurde. Aus dieser

Perspektive betrachtet halten «Uslender Production» damit einer Mehrheitsgesellschaft

den Spiegel vor, um zu schauen, wie diese darauf reagiert:

Es zeigte sich, dass die Leute das einfach wirklich «voll geil» fanden, wenn
wir uns als «Uslender» über Ausländer lustig machten, beziehungsweise
die Vorurteile bestätigen, also indirekt eben nicht bestätigen, indem man
sie bestätigt. Indem wir also selber darüber Witze machten und die Leute
das auch verstanden. Ich meine, wie willst du darauf reagieren, wenn dir
jemand sagt, «du bist ein Wichser» und du ihm antwortest «ja, ich bin
einer». (Interview mit dem Rapper «Ensy», Februar 2015)

Mit Goffman (1973) gesprochen, weigert sich «Uslender Production» demnach,
den von der Mehrheitsgesellschaft erwarteten Bewältigungsstrategien stigmatisierter
Individuen Folge zu leisten. In ihrem Spiel zwischen Komik und Ernst begnügen
sie sich nicht damit, «das Eis zu brechen» (Goffman 1973, 145) und dadurch den
sich als «normal» Inszenierenden die inszenierte «Abnormalität» der Stigmatisierung
erträglich zu machen (Goffman 1973, 143-144). Mit ihrem «Uslender» versuchen sie

sich in einer hybriden Identität, die weder einen Migrationshintergrund verleugnet,
noch diesen als unüberbrückbare Differenz markiert. Solange sie dabei auföffentlich
zugänglichen Internet-Plattformen wie Youtube und Facebook überdurchschnittlich

rezipiert werden, bleiben sie ihrer Meinung nach zugleich in etablierten klassischen

Medien wie dem Schweizer Radio und Fernsehen weitgehend unbemerkt.7 Dies

7 Zwar wurden die Songs von «Uslender Production» in den nationalen wie privaten Radiostationen
und TV-Kanälen im Rahmen einer thematischen Sondersendung (SRF2 Kultur 2014) sowie bei



388 Luca Preite

obschon sie mit ihrem letzten Album im Selbstvertrieb eine Woche lang Platz vier
der Schweizer Hitparade belegt haben. In der Tat stellt sich die Frage, inwiefern sich

hier parallele Kulturfelder zwischen ausländischem und jugendlichem Internet und
Privatfernsehen einerseits (Facebook, Youtube und Joiz TV) und nationalem und
erwachsenem Radio und Fernsehen anderseits ausdifferenzieren. Den Rappern fallt
es schwer, sich diese Ambiguität zwischen Internet-Hypes und öffentlichem Radio
und Fernsehen plausibel zu erklären. Als mögliche Erklärungen vermuten sie von
Ängsten über Ausländerfeindlichkeit bis hin zu Ungleichheit und Diskriminierung
eine breite Palette mehrheitsgesellschaftlicher Reaktionsmuster. Aus den Interviews

geht hervor, dass sie sehr wohl wissen, dass ihnen als pöbelndeAusländer mehr mediale

Aufmerksamkeit zuteil würde. Ebenfalls haben sie verstanden, wie sich die Komik als

sympathischeArt der Positionierung verwenden lässt. Dennoch scheuen sie ebensolche

Strategien, weil es ihnen um die Musik geht, um ihre spezifische «Uslender-Musik»:

Ensy: Die Schweiz ist nicht «bereit» für den kreativen Aus¬

länder. Letzthin hat uns ein Radio-Programmredaktor

gesagt - ich hätte ihm eigentlich am liebsten eins in die
Fresse gehauen —, wir hätten einen «zu kleinen Bekannt-

heitsgrad», um im Radio gespielt zu werden. Kannst du

dir das vorstellen? Also wirklich, jetzt ganz ehrlich, das

ist bitter, wenn du so etwas hörst.

Baba Uslender: Wir wollten ins Radio, weil uns das Internet zu langweilig
wurde. Wir hatten da schon alles erreicht: Das Internet
ist komplett ausgeschöpft.

Ensy: Sogar Medienleute von «20Minuten» verstehen nicht,
weshalb wir nicht im Radio gespielt iverden. Und so muss

man sich halt nicht wundern, wenn wir Songs schreiben,

in welchen wir die Schweiz wirklich «anpöbeln». Es geht

einfach nicht, dass sie uns nicht herein lassen, obschon wir
es uns erarbeitet haben. Sie bringen uns sozusagen
bis zum Brunnen undgeben uns dann kein Wasser

Gastauftritten und Interviews in Jugendformaten (Virus, SRF3) gespielt. Dennoch «schaffte»

es tatsächlich nur ein Song in die Tages- und Wochenrotation der kommerziell bedeutenden
Radiostationen. Dabei handelt es sich um ein Featuring, sprich einem Gastauftritt bei dem
kommerziell erfolgreichen Pop-House-DJ «Mr. Da-Nos» (2013). Zugegeben ist in Krisenzeiten eines
Musikbusiness gar nicht mehr so klar, welche kommerzielle Stellung nationale und grosse private
Radio- und TV-Stationen tatsächlich innehaben (Dolato 2008). Ebenso brechen Einnahmen durch
Plattenverkäufe ein und können nur zum Teil durch Online-Plattformen und Streaming-Dienste
aufgefangen werden. Dennoch bleibt meiner Meinung nach die Bedeutung der nationalen und

grossen privaten Radio- und TV-Stationen als nationales Verteil-Zentrum über die spezifischen
Szenen- und Genregrenzen hinaus weiterhin bestehen. Solange «Uslender Production» demnach
im Radio und Fernsehen eher als Alternative durchgehen, kann ihre selbstvermarktete Online-
Rezeption quantitativ gemessen an den Youtube-Clicks sehr wohl mit dem Schweizer Mainstream
(beispielsweise dem Rapper «Stress» und «Bligg») mithalten.



«Mir sagt man, ich sei diskriminiert, nicht integriert (...)» 389

So hart es auch tönt, ich sage, es hat auch mit
Ausländerfeindlichkeit undAngst zu tun. Weil wir dazu stehen, dass

wir « Uslender» sind. Wenn man hingegen als Schweizer

Ausländer-Comedy macht, ist das hingegen ok. Dabei
ist es nicht einmal so, dass sie es nicht verstehen. Sie geben

dir aber gar keine Chance und das hat wiederum mit
Feindlichkeit zu tun beziehungsweise mit nicht genug
offen sein für etwas Neues.

Baba Uslender: Wenn ich als Baba Uslender in einem Song sage «du

huere Schweizer», würde es sofort losgehen: «Ok, als Baba

Uslender hast du das und das gesagt, nun sag uns, was

denkst du als Granit [Babas Name als Privatperson]?»
Sie versuchen mich also als Privatperson dazu zu bringen,
«scheiss Schweizer» zu sagen. «Wie viel Baba
Uslender steckt in Granit»; diese Frage kam oft. (Interview
mit den Rappern «Ensy» und «Baba Uslender», Februar

2015)

Die Rapper finden klare Wort: Die Schweiz ist ihrer Meinung nach nicht bereit
für den kreativen Ausländer. Er widerspreche den gesellschaftlichen Erwartungen.
Nichtsdestotrotz verbreitet sich die Musik von «Uslender Production» im Internet
wie kaum eine andere in der Deutschschweiz. Diese Ambivalenz galt es genauer zu
untersuchen.

4 Fazit

Der Beitrag untersucht «Uslender Production» als Kulturerzeugnis von männlichen

Jugendlichen mit Migrationshintergrund und fragt in Anlehnung an die Cultural
Studies nach der soziosymbolischen Homologie zwischen kulturellem Stil und
struktureller Situation. Jugendliche mit Migrationshintergrund zeichnen sich nach

Mey et al. (2005) durch ihre ambivalente Stellung aus, einerseits als gesellschaftlich
aufsteigende und anderseits als im Vergleich zu anderen Jugendgruppen benachteiligte

Klassen fraktion. Sie finden sich zunehmend auf höheren Bildungswegen wieder

(Fibbi et al. 2010), ebenso präsent sind sie im Fussball (z. B. Xherdan Shaqiri und
Ana-Maria Crnogorcevic), in der Politik (z. B. Përparim Avdili und Sibel Arslan), im
Fernsehen (z. B. Bendrit Bajra und Gülsha Adilji) und im Showbusiness (z. B. Vujo
Gavric und Angela Martini). Diese «enormen integrativen Leistungen der Migrantinnen

und Migranten im Verlaufe der Generationen» (Bader und Fibbi 2012, 7)

gilt es in weiteren Untersuchungen feldspezifisch zu analysieren.



390 Luca Preite

In ihren Songs und Videos bezeugen «Uslender Production» ihre Lebendigkeit
als gesellschaftliche Akteure. Mit ihrer Musik und ihren Texten beziehen sie Stellung
innerhalb eines kulturellen Feldes. Der Modus des Komischen fungiert dabei ebenso

als häretische Umsturzstrategie, wie ihre Rezeptionsgeschichte Aufmerksamkeit

generiert. Nichtsdestotrotz offenbaren sich auch darin — trotz oder genau aufgrund
der Häresie - «symbolische Grenzen» (Dümmler 2015). Deutlich artikulieren die

Künstler ihren Unmut darüber, im Internet festzusitzen. Ebenso sind sie es satt, nur
als komische Ausländer wahrgenommen zu werden (vgl. dazu Abschnitt 3.4 «Die
Schweiz ist nicht bereit für den kreativen Ausländer»). Ihr Spiel mit dem Ausländerstigma

ist ein komplexes Unterfangen. Als selbstinszeniertes Spektakel des Anderen
beruht es auf einem reziproken Verständnis. Ansonsten läuft der «Uslender» Gefahr,
unverstanden zu bleiben.

Für Dümmler (2015, 396) steht fest, dass «[j]e klarer sich die Grenzlinien gegen
bestimmte Personenkategorien gestalten, [es] umso schwieriger ist für davon
betroffene Individuen, hybride Identitätsbezüge zu entwickeln und öffentlich zu
artikulieren». Wahrscheinlich lassen sich auch am Fallbeispiel «Uslender Production»
ähnliche Dynamiken ableiten. Denn als Subkultur «lösen [sie], wenn auch imaginär,
Probleme, die auf konkreter materieller Ebene ungelöst bleiben» (Clarke 1981, 94).

In diesem Beitrag ging es um die symbolische Dimension der zweiten
Migrantengeneration in der Schweiz. Die bis jetzt nur sehr spärlich untersuchten kreativen

Kulturerzeugnisse von Jugendlichen mit Migrationshintergrund erweisen sich dabei
als geeignete Untersuchungseinheiten, um gesellschaftliche Ethnisierungsdynamiken

und emanzipatorische Bestrebungen wider diese ungleichen Verhältnisse zu

analysieren. Voraussetzung dafür ist eine kompetenzorientierte Perspektive, die

Jugendliche mit Migrationshintergrund als kreative Akteure ihrer Gegenwart und
Zukunft ernst nimmt:

Die kulturellen Formen sagen vielleicht nicht aus, was sie wissen oder wissen

vielleicht nicht, was sie sagen, aber sie meinen, was sie tun — zumindest

in der Logik ihrer Praxis. Und diese zu interpretieren ist nicht unredlich.

(Willis 2013, 199)

5 Literaturverzeichnis

Androutsopoulos, Jannis. 2011. Die Erfindung des Ethnolekts. Zeitschriftfur Literaturwissenscha.fi und
Linguistik 164: 93-120.

Ayda, Eraydin, Tuna Tasan Kok und JanVranken. 2011. Diversity matters: Immigrant entrepreneur-
ship and contribution of different forms of social integration in economic performance of cities.

European Planning Studies 18(4): 521-543.

Baba Uslender 2011. Uslender do, Uslender det. Musikvideo. Youtube, https://www.youtube.com/
watch?v=lkuGX5JmCi8 (19.11.2015).



«Mir sagt man, ich sei diskriminiert, nicht integriert (...)» 391

Baba Uslender und Effe. 2012. Baustellensong. Musikvideo. Youtube, https://www.youtube.com/
watch?v=KvHIH_2hSxw (19.11.2015).

Baba Uslender und Effe. 2013. M3 Song. Musikvideo. Youtube, https://www.youtube.com/
watch?v=Y0k3SZyLLps (19.11.2013).

Baba Uslender, Effe und Ensy. 2012a. Heb de Latz Nr. 6. Musikvideo. Youtube, https://www.youtube.
com/watch?v=BuwpF-14teU&index=3&list=RDzz202jJMhus (19.11.2015).

Baba Uslender, Effe und Ensy. 2012b. Schwarzi Schoof. Musikvideo. Youtube, https://www.youtube.
com/watch?v=haTEfVPwx9o (19.11.201 5).

Baba Uslender, Effe und Ensy. 2012c. Kingz. Musikvideo. Youtube, https://www.youtube.com/
watch?v=zz202jJMhus (19.11.2015).

Badawia, Tarek. 2002. «Der dritte Stuhl» eine Grounded-theory-Studie zum kreativen Umgang bildungs¬
erfolgreicher Immigrantenjugendlicher mit kultureller Differenz. Frankfurt a. M.: Verlag für
Interkulturelle Kommunikation.

Bader, Dina und Rosita Fibbi. 2012. Kinder mit Migrationshintergrund: ein grosses Potenzial. Studie im
Auftrag der Kommission Bildung und Migration (KBM) der Schweizerischen Konferenz der kantonalen

Erziehungsdirektoren (EDK). Neuenburg: Forum suisse pour l'étude des migrations et de
la population.

Bajra, Bendrit. 2015. Gastauftritt bei Giacobbo/Müller. 8. Februar 2015. Fernsehen. Zürich: SRF.

Binswangen Michelle. 18.06.2012. Wie Bligg — aber albanisch und cool. Tages-Anzeiger, http://www.
tagesanzeiger.ch/kultur/pop-und-jazz/Wie-Bligg—aber-albanisch-und-cool/story/212 54202
(03.04.2015).

Bonfadelli, Heinz, Priska Bucher, Christia Hanetseder, Thomas Hermann, Mustafa Ideli und Heinz
Moser (Hrsg.). 2008. Jugend, Medien und Migration: Empirische Ergebnisse und Perspektiven.
Wiesbqaden: VS Verlag.

Bourdieu, Pierre. 1971. Le marché des biens symboliques. L'année sociologique 22: 49-126.

Bourdieu, Pierre. 1976. Entwurfeiner Theorie der Praxis aufethnologischen Grundlagen der kabylischen
Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 1993. Soziologische Fragen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 1997. Das Elendder Welt. Zeugnisse und Diagnosen alltäglichen Leidens an der Gesellschaft.
Konstanz: UVK Universitätsverlag.

Bourdieu, Pierre. 2010. Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 2013. Die feinen Unterschiede Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre und Jean-Claude Passeron. 1971. Die Illusion der Chancengleichheit. Untersuchungen

zur Soziologie des Bildungswesens am Beispiel Frankreichs. Stuttgart: E. Klett.

Bourdieu, Pierre und Jean-Claude Passeron. 2007. Die Erben. Studenten, Bildung und Kultur. Konstanz:
UVK Universitätsverlag.

Bushido. 2014. Gangsta Rap Kings. Musikvideo. Youtube, https://www.youtube.com/watch?v=
Pah6mWCwCYo (19.11.2015).

Castel, Robert. 2009. Negative Diskriminierung. Jugendrevolten in den Pariser Banlieues. Hamburg:
Hamburger Edition.

Clarke, John, Stuart Hall, Tony Jefferson und Brian Roberts. 1981. Subkulturen, Kulturen und Klasse.
S. 39-132 in Jugendkultur als Widerstand, hrsg. von Hartwig Berger, Axel Honneth, Rolf Lindner,
Utz Mass, Joachim Paech und Rainer Paris. Frankfurt a. M.: Syndikat.

Dietrich, Marc und Martin Seeliger. 2013. Gangsta-Rap als ambivalente Subjektkultur. Psychologie und
Gesellschaftskritik 37(3—4): 113-135.



392 Luca Preite

DiMaggio, Paul, Eszter Hargittai, Neuman W. Russell und John P. Robinson. 2001. Social implications
of the Internet. Annual Review ofSociology 27: 307-336.

Dogramaci, Burcu (Hrsg.). 2013. Migration und künstlerische Produktion. Bielefeld: transcript Verlag.

Dolata, Ulrich. 2008. Das Internet und die Transformation der Musikindustrie: Rekonstruktion und
Erklärung eines unkontrollierten Wandels. BerlinerJournalfür Soziologie 18(3): 344—369.

Dümmler, Kerstin. 2015. Symbolische Grenzen. Zur Reproduktion sozialer Ungleichheit durch ethnische

und religiöse Zuschreibungen. Bielefeld: transcript Verlag.

Effe. 2014. Du bisch Willkomme. Musikvideo. Youtube, https://www.youtube.com/
watch?v=bCDgaaAO6Q0 (19.11.2015).

Fibbi, Rosita, Mathias Lerch und Philippe Wanner. 2010. School qualifications of children of immigrant
descent in Switzerland. S. 110-136 in New Dimensions ofDiversity: the Children ofImmigrants
in North America and Western Europe, hrsg. von Richard Alba und Mary Waters. New York: New
York University Press.

Fong, C. Ting. 2006. The effects of emotional ambivalence on creativity. Academy ofManagementJournal
49:1016-1030.

Gabriel, Manfred (Hrsg). 2004. Paradigmen der akteurszentrierten Soziologie. Wiesbaden: VS Verlag für
Sozialwissenschaften.

Goffman, Erving. 1973. Asyle. Uber die soziale Situation psychiatrischer Patienten und anderer Insassen.

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Göktürk, Deniz. 2000. Migration und Kino - Subnationale Mitleidskultur oder transnationale Rol¬

lenspiele? S. 329-347 in Interkulturelle Literatur in Deutschland, hrsg. von Carmine Chiellino.
Stuttgart: Metzler Verlag.

Hall, Stuart. 1994. Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften 2. Hamburg: Argument.

Hall, Stuart. 2001. The spectacle of the "other." S. 324-344 in Discourse, Theory and Practice. A Reader,

hrsg. von Margaret. Wethereil, Stephanie. Taylor und Simoen J. Yates. London: Sage.

Hugger, Kai-Uwe. 2009. Suche nach Anerkennung und Vergewisserung von Zugehörigkeit in transnati¬
onalen Bildungsräumen des Internet. S. 53—71 in Migration, Internet und Politik, hrsg. von Uwe
Hunger und Kathrin Kissau. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Imdorf, Christian. 2010. Die Diskriminierung «ausländischer» Jugendlicher bei der Lehrlingsauswahl.
S. 197-219 in Diskriminierung, hrsg. von Ulrike Hormel und Albert Scherr. Wiesbaden: VS
Verlag für Sozialwissenschaften.

Imdorf, Christian. 2011. Rechtfertigungsordnungen der schulischen Selektion. S. 225-245 in Öffentliche
Erziehung revisited, hrsg. von Sigrid Karin Arnos, Wolfgang Meseth und Matthias Proske.
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Jain, Rohit. 2012. Die Comedyfigur Rajiv Prasad in Viktors Spätprogramm - Post_koloniales Phantasma
und die Krise des «Sonderfalls Schweiz». S. 176-199 in Postkoloniale Schweiz. Formen und Folgen
eines Kolonialismus ohne Kolonien, hrsg. von Patricia Purtschert, Barbara Lüthi und Francesca
Falk. Bielefeld: transcript Verlag.

Jain, Rohit. 2014. Das Lachen über die «Anderen»: Anti-Political Correctness als Hegemonie. Tangram
34: 49-54, http://www.ekr.admin.ch/e-paper/TANGRAM_34_de/files/assets/basic-html/page49.
html (28.08.2015).

Jones, Naomi. 16.06.2015. Berner Facebook-Held aus Kamerun. Der Bund, http://www.derbund.ch/
bern/stadt/Berner-FacebookHeld-aus-Kamerun/story/15709903 (28.08.2015).

Jurt, Joseph. 1995. Das literarische Feld. Das Konzept Pierre Bourdieus in Theorie und Praxis. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kotthoff, Helga, Shpresa Jashari und Darja Klingenberg. 2013. Komik (in) der Migrationsgesellschaft.
UVK: Konstanz, München.



«Mir sagt man, ich sei diskriminiert, nicht integriert (...)» 393

Leenen, Rainer, WolfGrosch und Harald Kreidt. 1990. Bildungsverständnis, Platzierungsverhalten und
Generationenkonflikte in türkischen Migrantenfamilien. Ergebnisse qualitativer Interviews mit
«bildungserfolgreichen» Migranten der zweiten Generation. Zeitschriftfür Pädagogik 38: 753-771.

Lindner, Rolf. 1981. Jugendkultur und Subkultur als soziologische Konzepte. S. 172-193 m Soziologie der

jugendlichen Subkulturen, hrsg. von Mike Brake. Frankfurt a. M. und New York: Campus Verlag.

L-Montana. 2013. Bad-Boy. Musikvideo. Youtube, https://www.youtube.com/watchPvOCclmGJOSyII
(19.11.2015).

Mayring, Philipp. 2015. Qualitative Inhaltsanalyse. Grundlagen und Techniken. Weinheim: Beltz.

McGinnis, Theresa, Andrea Goodstein-Stolzenberg und Elisabeth Costa Saliani. 2007. «indnpride»:
Online spaces of transnational youth as sites of creative and sophisticated literacy and identity
work. Linguistics and Education 18: 283-304.

Mecheril, Paul. 2003. Prekäre Verhältnisse. Über natio-ethno-kulturelle (Mehrfach-) Zugehörigkeit. Münster:
Waxmann.

Mey, Eva, Miriam Rorato und Peter Voll. 2005. Die soziale Stellung der zweiten Generation. Analysen
zur schulischen und beruflichen Integration der zweiten Ausländergeneration. S. 61-152 in
Eidgenössische Volkszählung 2000. Neuenburg: Bundesamt für Statistik.

Mr. Da-Nos. 2013. Proscht! feat. Uslender Production. Youtube, https://www.youtube.com/
watch?v=A5YNLneqGfw (19.11.2015).

Murdock, Graham und Robin McCron. 1981. Klassenbewusstsein und Generationsbewusstsein. S.

15-38 in Jugendkultur als Widerstand, hrsg. von Hartwig Berger, Axel Honneth, Rolf Lindner,
Utz Mass, Joachim Paech und Rainer Paris. Frankfurt a. M.: Syndikat.

Müslüm. 2010. Samichlaus. Musikvideo. Youtube, https://www.youtube.com/watch?v=oymDCTVwrhE
(19.11.2015).

Nieswand, Boris und Heike Drotbohm (Hrsg.). 2014. Kultur, Gesellschaft, Migration. Die reflexive Wende

in der Migrationsforschung. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Sayad, Abdelmalek. 1999. La double absence. Des illusions de l'émigré aux souffrances de l'immigré. Paris:
Le Seuil.

Scharbaum, Heike. 2000. Zwischen zwei Welten: Wissenschaft und Lebenswelt am Beispiel des deutsch¬

jüdischen Historikers Eugen Täubler (1879—1953). Münster: LIT Verlag.

Scharenberg, Albert. 2001. Der diskursive Aufstand der schwarzen «Unterklassen». Hip Hop als Protest

gegen materielle und symbolische Gewalt. S. 243—269 in Klasse und Klassifikation. Die symbolische
Dimension sozialer Ungleichheit, hrsg. von Anja Weiss, Cornelia Koppetsch, Albert Scharenberg
und Oliver Schmidtke. Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Soldat93 und Baba Uslender. 2011. Bitte Spitte. Musikvideo. Youtube, https://www.youtube.com/
watch?v=nFJb-kBuHtE (19.11.2015).

Soremski, Regina. 2010. Das kulturelle Kapital der Migrantenfamilie: Bildungsorientierungen der zwei¬

ten Generation akademisch qualifizierter Migrantinnen und Migranten. S. 52—64 in Kulturelles

Kapital in der Migration, hrsg. von Arnd-Michael Nohl, Karin Schittenhelm, Oliver Schmidtke
und Anja Weiß. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

SRF2 Kultur. 2014. Heimatland Mundart, dd. Month 2014. Radiosendung. Zürich: SRF.

Stadt Zürich. 2008. Ethnic Business. Grundlagen, Hintergründe und Perspektiven. Zürich: Integrations¬
förderung.

Weber, Bettina. 22.03.2015. Demütigen, bedrohen, schikanieren. Sonntagszeitung, http://www.sonn-
tagszeitung.ch/read/sz_22_03_2015/nachrichten/Demuetigen-bedrohen-schikanieren-30736
(19.11.2015).

Wehrli, Michaela. 2012. «Ich konnte nur so und nicht anders schreiben. » Migrationsliteratur in der deutsch¬

sprachigen Gegenwartsliteratur der Schweiz. Untersucht am Beispiel vonAglaja Veteranyi und Catalin
Dorian Florescu. Basel: Deutsches Seminar, Universität Basel.



394 Luca Preite

Weiss, Hilde. 2007. Leben in zwei Welten: zur sozialen Integration ausländischerJugendlicher der zweiten
Generation. Wiesbaden: VS Verlag.

Willis, Paul. 1981. «Profane culture» Rocker, Hippies: subversive Stile derJugendkultur. Frankfurt a. M.:
Syndikat.

Willis, Paul. 2013. Spass am Widerstand. Gegenkultur in der Arbeiterschule. Hamburg: Argument.

Yildiz, Erol und Marc Hill. 2015. Nach der Migration. Postmigrantische Perspektiven jenseits der Parallel-
gesellschafi. Bielefeld: transcript Verlag.


	"Mir sagt man, ich sei diskriminiert, nicht integriert; und dennoch spreche ich so, als hätte ich Germanistik studiert." : "Uslender Production" als Kulturzeugnis von Jugendlichen mit Migrationshintergrund

