Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie

= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 42 (2016)

Heft: 2

Artikel: Gehoren wir dazu? : Grenziehungsprozesse und Positionierungen der
zweiten Generation im Vergleich zwischen Luzern und Neuenburg

Autor: Duemmler, Kerstin / Dahinden, Janine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Swiss Journal of Sociology, 42 (2), 2016, 309-331 309

Gehoren wir dazu? Grenzziehungsprozesse und Positionierungen der
zweiten Generation im Vergleich zwischen Luzern und Neuenburg

Kerstin Duemmler* und Janine Dahinden™*

1 Einleitung

Die Migrationsforschung interessiert sich seit geraumer Zeit fiir die Integrations-
prozesse der zweiten Generation'. Seit den 1990er Jahren sind zunichst in den USA
revidierte Assimilationstheorien entstanden (Alba und Viktor 1997; Zhou 1997;
Portes und Rumbaut 2005; Portes et al. 2009), wonach entgegen der urspriinglich
linearen Assimilationsvorstellung mehrere Inkorporationswege fiir die zweite Gene-
ration existieren. Europiische Studien folgten diesem Trend und zeigten zudem, dass
erhebliche Unterschiede innerhalb der gleichen Herkunftsgruppe existieren kénnen
und dass der nationale Kontext — Schulsysteme, 6ffentliche Diskurse, Arbeitsmarkt-
strukturen usw. — zentralen Einfluss auf die Integrationsprozesse hat (Bolzman et al.
2003; Simon 2003; Schneider und Crul 2010; Crul und Schneider 2013).

Dieser Artikel nimmt diese Thematik auf, schligt aber eine andere Perspek-
tive vor: Statt zu fragen, ob die zweite Generation sich strukturell und kulturell
eingegliedert hat, interessiert uns, wie sie sich gegentiber Integrationsdiskursen
positionieren und welche Strategien sie entwickeln. Unsere Fragestellung leitet sich
aus drei Kritikpunkten ab, die gegeniiber diesen (revidierten) Integrationstheorien
formuliert wurden und die wir in unserer theoretischen Perspektive und Untersu-
chung aufnehmen.

Erstens wurde die nationalstaatlich und ethnisch zentrierte Epistemologie, die
noch immer einen Grossteil der Integrationsforschung dominiert, von zahlreichen
Autorlnnen in Frage gestellt (Wimmer und Glick Schiller 2002; Dahinden 2008;
Bommes und Thrinhardt 2010; Amelina und Faist 2012; Dahinden 2012). Diese
Epistemologie wird bspw. reproduziert, wenn Studien zur Integration der zwei-

* Institur fédéral des hautes études en formation professionnelle (EHB IFFP IUFEP), CH-1000
Lausanne 16, kerstin.duemmler@iffp-suisse.ch.

ik Laboratoire d’études transnationales, Université de Neuchitel, CH-2000 Neuenburg, janine.

dahinden@unine.ch.

1 Der Begriff der zweiten Generation von MigrantInnen ist an und fiir sich problematisch, da eine
essenzialisierte Sichc auf Migration mitschwingt. Es stellt sich die Frage, bei welcher Generation
nicht mehr von Migrantlnnen gesprochen und ab wann Kinder als zugehérig zu einem «Hier»
betrachtet werden sollen. Als Alcernative bietet sich an, von Einwandererkindern zu sprechen:
Dieser Terminus stiftet allerdings Verwirrung, da wir in diesem Artikel empirisch mit Jugendlichen
gearbeitet haben. Aus diesem Grunde verwenden wir den Begriff der zweiten Generation, mit
allen Vorbehalten.



310 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

ten Generation selbstredend verschiedene ethno-nationale Gruppen vergleichen.
Zweitens kamen Integrationstheorien in die Kritik, politisch-normative Aspekte zu
reproduzieren und dadurch nationalstaatliche Integrationsdiskurse zu unterstiitzen
(Vasta 2007; Aumiiller 2009), statt diese selbst zum Gegenstand der Forschung zu
machen. Und drittens argumentieren wir, dass nicht nur nationale Kontexte unter-
schiedliche Inkorporationswege hervorbringen, sondern in der Schweiz kantonale
Kontexte relevant sind.

Diese Kritikpunkte werden aufgenommen, indem die Positionierungen der
zweiten Generation in diesem Artikel theoretisch unter einer Grenzziehungspers-
pektive (Lamont und Molnar 2002; Wimmer 2013) untersucht werden. Integration
wird nicht als kulturelle oder strukturelle Anpassungsleistung verstanden. Gefragt
wird vielmehr, wann sich welche ethno-nationalen Grenzlinien zwischen einem
«Wir» und «den Anderen» etablieren oder auflosen und welche Positionen und
Strategien die zweite Generation angesichts von Fremdzuschreibungen entwickelt.
Der Artikel basiert auf einem empirischen Vergleich von Jugendlichen der zweiten
Generation in den Kantonen Luzern und Neuenburg; Kontexte, die sich durch
unterschiedliche Integrationsdiskurse und -politiken charakterisieren. Gezeigt wird,
dass diese Kontexte nicht nur die symbolischen Grenzzichungen prigen, denen
die zweite Generation gegeniibersteht, sondern insbesondere auch die Strategien
kanalisieren, wie mit Fremdzuschreibungen umgegangen wird.

In einem ersten Schritt legen wir die theoretischen Elemente der Grenz-
zichungsperspektive dar. Nach Prisentation der Methoden unserer empirischen
Untersuchung gilt es die regionalen Spezifititen der zwei Kantone im Hinblick
auf die Diskurse tiber Integration aufzuzeigen. Schliesslich widmen wir uns den
Positionierungen der zweiten Generation in Luzern und Neuenburg gegeniiber den
Integrationsdiskursen bzw. Grenzlinien. In der Diskussion halten wir fest, dass in
den zwei Kontexten dhnliche Strategien auszumachen sind, wie mit Grenzzichungen
umgegangen wird, allerdings sind diese Verhandlungen durch regionale kulturelle
Repertoires und damit unterschiedliche Diskurse geprigt.

2 Theoretischer Bezugsrahmen: die Grenzziehungsperspektive

Wir schlagen vor, die Positionierungen der zweiten Generation gegeniiber Integra-
tionsdiskursen unter einer Grenzzichungsperspektive zu verstehen; d. h., wie sich
essenzialistische’ Fremdzuschreibungen in die Selbstzuschreibungen der zweiten
Generation einschreiben bzw. wie sie verhandelt werden konnen.

2 Unter Essenzialismus wird die Zuschreibung von Eigenschaften auf Personen verstanden, die unter
eine spezifische Kategorie summiert werden, sodass die Personen als mit einer grundsitzlichen
Essenz ausgestattet erscheinen (Phillips 2010) (z. B. alle Albaner hiitten ungleiche Geschlechter-
bezichungen).



Gehoren wir dazu? 311

Ein relationales und prozessuales Verstindnis von Ethnizitit, wie es sich in
der Tradition von Max Weber und Frederik Barth entwickelte, stellt eine national-
staatlich und ethnisch zentrierte Epistemologie grundlegend in Frage. Wihrend
die Integrationsforschung hiufig selbstverstindlich von Grenzen zwischen ethno-
nationalen Kultursystemen ausgeht, untersuchen wir diese Grenzziehungsprozesse
unmittelbar. Der Grenzziehungsansatz postuliert, dass nicht die kulturellen Unter-
schiede an sich, sondern der Bezug auf kulturelle Unterschiede zur Markierung und
Rechtfertigung entscheidend ist, ob ethnische oder nationale Gruppen(grenzen)
fortbestehen (Barth 1969; Brubaker et al. 2004; Wimmer 2008; Duemmler 2015).
Kulturelle Eigenschaften, ob real oder erfunden, werden herangezogen um Zuge-
horigkeitsgefiithle, Gruppenmitgliedschaft und Ausschluss anzuzeigen (Weber 1922
[1980]). Lamont und Molnar (2002, 168) definieren (symbolische) Grenzen als
konzeptionelle Unterscheidungen, die soziale Akteure aufgreifen, um Unterschiede
zwischen Individuen oder Gruppen hervorzubringen, aufrechtzuerhalten, aufzulosen,
zu rechtfertigen oder anzufechten.

«Integration» wird unter dieser analytischen Sichtweise nicht als kulturelle und
strukeurelle Anpassungsleistung von Einwanderergruppen verstanden, erforscht wird
stattdessen, wann und wie sich ethnische oder nationale Grenzziehungen zwischen
einem «Wir» und den «Anderen» etablieren, tiberschritten werden oder auflésen,
und welche Konsequenzen diese Grenzziechungsprozesse haben (Zolberg und Woon
1999; Alba 2005; Dahinden 2011).

Grenzziehungen variieren also je nach Kontext, da sie von den Verhandlungen
und Kiampfen der sozialen Akteure um Kategorisierungen und Deutungen abhingen
(Lamont und Molnar 2002; Neckel und Sutterliity 2008). Fiir unsere Untersuchung
heisst das auch, dass die Fremdzuschreibungen und Formen von Zugehérigkeit, die
der zweiten Generation auferlegt werden, einen Einfluss auf ihre Selbstzuschreibungen
und Positionierungen gegeniiber den Grenzlinien haben (Jenkins 2008). Es handelt
sich dabei um keinen neutralen Prozess, denn die involvierten Individuen und Grup-
pen erfahren durch die Klassifizierung in bestimmte Kategorien Wertschitzungen
oder Missachtungen (Weber 1922 [1980]; Neckel und Sutterliicy 2008). Zudem
sind Grenzziehungen in grossere Ungleichheits- und Machtverhiltnisse eingebunden,
denn welche Grenzlinien sich in einem Kontext durchsetzen, ist abhingig von den
Ressourcen der Akteure, Zuschreibungen anderen aufzudringen oder sich ihnen zu
widersetzen (Elias und Scotson 1994 [1965]; Jenkins 2008).

Auch die kulturellen Repertoires (Swidler 1986), die zur Rechtfertigung von
Grenzen eingesetzt werden, variieren (Lamont und Mizrachi 2012, 366f.). Sie gewih-
ren bzw. verwehren der zweiten Generation bestimmte Formen der Zugehorigkeit und
beeinflussen dadurch ihre Positionierungen gegeniiber Grenzziehungen. So stellt sich
die Frage, wie sich die Kantone Luzern und Neuenburg bei der Institutionalisierung
von Grenzlinien und kulturellen Repertoires zu ihrer Rechtfertigung unterscheiden.



312 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

Der Grenzziehungsansatz liefert auch Strategien, wie sich Individuen gegeniiber
Zuschreibungen und Missachtungen positionieren und sie u. U. verhandeln kénnen.
Durch Grenziiberschreitungen (boundary crossing) versuchen Individuen die eigene
Position im Hinblick auf die Grenzlinie und Hierarchie (z. B. Schweizer/Auslinder
basierend auf wahrgenommenen Integrationsdefiziten) zu verbessern. Sie identifi-
zieren sich mit der sozial wertgeschitzten Kategorie und versuchen sich anzupassen
(Wimmer 2008, 1039f.). Durch Grenzverwischung (boundary blurring) wird die
Grenzlinie durch die Betonung anderer Kriterien, bspw. universelle Zugehérigkeiten
(wie Menschenrechte), fiir irrelevant erkldre. Was vorher als «anders» angesehen
wurde, wird nun als «vertraut» erklirt, und griindet hiufig auf einer formellen
Anerkennung multipler Zugehorigkeiten (z. B. Zweisprachigkeit) (Zolberg und
Woon 1999, 8f.). Aufwertungsstrategien zielen darauf ab, die Hierarchie zwischen
Kategorien umzudeuten und die eigene stigmatisierte Gruppe (auch auf Kosten
anderer) aufzuwerten (Wimmer 2008, 1037 f.). Zuletzt zielen Grenzverschiebungen
(boundary shifting) auf eine C)ﬂ:nung der Grenze und Erweiterung der Wir-Gruppe
um die vormals ausgeschlossene Ihr-Gruppe ab (Zolberg und Woon 1999).

3 Methoden

Der Artikel stiitzt sich auf qualitative Daten, die im Rahmen eines grosseren For-
schungsprojektes erhoben wurden. Die Studie nahm bewusst keine ethno-nationale
Gruppe zum Ausgangspunkt, sondern interessierte sich fiir allédgliche Austausch-
beziehungen zwischen Schweizer Jugendlichen und jungen Erwachsenen der zwei-
ten Generation unterschiedlicher Herkunft im Alter von 16 bis 19 Jahren. Eine
dreimonatige ethnografische Feldforschung’ fand in jeweils vier Luzerner und vier
Neuenburger Schulen (je 3 Berufsschulen und 1 Gymnasium) statt. Wir stiitzen uns
fiir diesen Artikel auf 24 Leitfadeninterviews mit Jugendlichen der zweiten Genera-
tion?, wobei der Leitfaden flexibel eingesetzt wurde, um den Relevanzstrukturen der
Jugendlichen gerecht zu werden (Charmaz 2001). Konkret gefragt wurde, welche
Bedeutung nationale Herkunft und Religion im Alltagsleben hat (z. B. mit der Fa-
milie, beim Eingehen von Beziechungen) und wie Mitmenschen auf ihre Herkunft
und Religion reagieren. Auf Integration oder andere Herkunftsgruppen wurde nur
eingegangen, wenn dies von den Jugendlichen selbst angesprochen wurde.

3 Auf ethnografische Feldbeobachtungen kann hier nicht eingegangen werden, um dem regionalen
Vergleich der zweiten Generation genug Raum zu geben. Duemmler (2015) zeigt allerdings an-
hand von Unterrichtsbeobachtungen, wie Integrationsvorstellungen in der Schule an die jungen
Erwachsenen vermittelt und wie Grenzlinien im Schulalltag reproduziert bzw. infrage gestellt
wurden.

4 Das heisst, ihre beiden Eltern sind in die Schweiz eingewandert, sie selbst sind nicht zwingend
auch eingewandert, haben aber den grossten Teil ihrer Schulzeit in der Schweiz verbracht.



Gehoren wir dazu? 313

Die Daten wurden mit Hilfe eines Codings analysiert (Glaser und Strauss
1967; Charmaz 2001), d. h., wir kodierten zunichst offen und induktiv, um nah
am Interviewmaterial zu sein. Konkret interessierten wir uns dafiir, welche Grenzli-
nien und ethnischen Fremdzuschreibungen die zweite Generation wahrnimmt und
welche Selbstzuschreibungen in ihren Positionierungen gegeniiber den Grenzlinien
virulent werden. Anschliessend wurden ausgewihlte Codes (z. B. Migranten sollen
sich integrieren, Kultur als Bereicherung, Diskriminierungserfahrung) fokussierter
kodiert, interpretiert und Zusammenhinge herausgearbeitet. Die Interviews wur-
den schliesslich anhand der Codes gruppiert, d.h., nach Gemeinsamkeiten und
Unterschieden in den Wahrnehmungen, Handlungsmustern und Strategien der
zweiten Generation gesucht und eine Ordnung (getrennt nach Kanton) geschaffen.
Die Typisierung erfolgte idealtypisch im Sinne Webers; es wurde ein Konstruke auf
Basis mehrerer Fille geschaffen (Kelle und Kluge 2010).

Die Herkunftsnationalititen der zweiten Generation sind in Luzern und Neu-
enburg verschieden, da in den zwei Kantonen unterschiedliche Einwanderergruppen
zu finden sind. Allerdings ist dies fiir unsere Untersuchung von untergeordneter
Bedeutung, da wir uns weniger fiir spezifische ethno-nationale Gruppen interessieren,
sondern allgemein fiir die Grenzzichungen und Positionierungen, unter Einwirkung
der regionalen Kontexte. In Luzern haben sechs der 14 Jugendlichen Vorfahren aus
dem Kosovo, die Eltern der iibrigen 8 stammen aus Tschechien, Kroatien (bei zwei
Jugendlichen), Montenegro, Ungarn, Serbien, Afghanistan und Portugal. Zehn
Jugendliche besitzen die Schweizer Staatsbiirgerschaft und vier haben eine Nieder-
lassungsbewilligung. In Neuenburg haben drei der zehn Jugendlichen Vorfahren aus
[talien, zwei aus Bosnien, zwei aus Portugal, die anderen Eltern stammen aus Somalia,
Tunesien (und Frankreich) und Ile Maurice (und Italien). Sieben Jugendliche sind
cingebiirgert bzw. im Einbiirgerungsverfahren, zwei haben jeweils eine Jahres- resp.
Niederlassungsbewilligung.

4 Integrationsdiskurse in den Kantonen Luzern und Neuenburg

In Debatten tiber Assimilation und Integration wird definiert, welche Einwanderer
zur nationalen Gemeinschaft dazugehéren und mit welchen Argumenten diese
Grenzlinie verteidigt wird. Solche Debatten haben den Stellenwert von «kulturel-
len Repertoires» (Swidler 1986), auf die sich Akteure in ihren Handlungen (oft
unbewusst) beziehen konnen. In diesem Artikel erschliessen wir diese «kulturellen
Repertoires» durch eine Analyse der Integrationsdokumente und -gesetze in den
zwei Kantonen. Aus diesen Dokumenten und Gesetzen lassen sich stellvertretend
«offentliche Diskurse» herauskristallisieren, die das Ergebnis von Interessenskimpfen
und Reprisentationen verschiedener Akteure sind. Wir gehen also davon aus, dass
die Gesetze und Leitbilder 6ffentliche Anliegen und Reprisentationen widerspie-



314 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

geln. Die Jugendlichen kennen diese Dokumente zwar nicht im Einzelnen, aber
sie verwenden, wie spiter gezeigt wird, die spezifischen «kulturellen Repertoires»
als Deutungsschemen in ihren Positionierungen gegeniiber Grenzlinien. Andere
Institutionen, die solche «kulturellen Repertoires» mitproduzieren, sind die Schulen
(fir dieses Forschungsprojet siche Duemmler 2015 oder Schiffauer et al. 2002) oder
bspw. auch die Medien.

Es werden deshalb an dieser Stelle die wichtigsten Elemente der Integrati-
onsdiskurse und -politik fiir beide Kantone umrissen. Im Kanton Luzern gibt es
zwar kein Integrationsgesetz, denn ein Gesetz zur Férderung des gesellschaftlichen
Zusammenhaltes wurde 2010 in einer Volksabstimmung abgelehnt. Dennoch erliess
der Regierungsrat 2001 ein Integrationsleitbild, das von Einwanderern eine integra-
tive Eigenleistung fordert, ohne dass sie jedoch ihre Herkunftskultur vollkommen
aufgeben miissten. Dazu heisst es:

Sie [Auslinder] erlangen grissere Anerkennung und auch mehr Chan-
cengleichheit, wenn sie sich so gut wie moglich in die Kultur unseres
Landes integrieren, ohne dass sie deswegen ihre Herkunft und die mitge-
brachten kulturellen Werte und damit ihre ldentitit verleugnen miissen.
(Regierungsrat 2001, 16)

Das Leitbild erwartet eine partielle kulturelle Anpassung seitens der Einwanderer
und griindet dabei auf einem essenzialistischen Ethnizititsverstindnis, denn Kultur,
Herkunft und Identitit (mit Blick auf die Schweiz und das Herkunftsland) wer-
den selbstverstindlich gleichgesetzt. Kulturelle (und religiose) Differenzen werden
dennoch als Bereicherung angesechen (Regierungsrat 2001, 17) und ihnen sollte
mit Respekt und Toleranz begegnet werden, wenn diese im Rahmen der Rechts-
ordnung gepflegt wiirden (Regierungsrat 2001, 19). Dieser Vorstoss hin zu einer
Grenzoffnung zwischen Schweizern und Auslindern hat allerdings ein klares Limit.
Das Leitbild spricht sich explizit gegen eine multikulturalistische Gesellschaft aus,
d. h. ein gleichberechtigtes und friedliches Zusammenleben aller Kulturen (Regie-
rungsrat 2001, 19) und warnt vor der «Bildung von Auslinderquartieren» und der
«Aufsplitterung der Gesellschaft in (...) ethnische Gruppen mit nationalistischem
Kulturbewusstsein» (Regierungsrat 2001, 20). Die im Kanton Luzern eher verhalten
gebliebene Grenzoffnung gegeniiber Auslindern kommt auch darin zum Ausdruck,
dass das Leitbild dazu aufruft, AuslinderInnen, «die aus anderen Kulturkreisen, zum
Teil auch aus einem Klima der Gewalt kommen», besonders mit den «Regeln des
Zusammenlebens» (Regierungsrat 2001, 28) vertraut zu machen.

Festgehalten werden kann, dass ein assimilatorisches Integrationsverstindnis,
auch wenn kulturelle Differenzen zum Teil als Bereicherung angesehen werden, im
Kanton Luzern dominiert. So erstaunt auch nicht, dass der Kanton (im Gegensatz
zu Neuenburg) mit nichteuropiischen Einwanderern Integrationsvereinbarungen



Gehoren wir dazu? 315

und -empfehlungen abschliesst (Gesundheits- und Sozialdepartement 2013, 10),
obwohl der Bund diesen Einsatz im Integrationsgesetz nicht vorschreibrt.

Das Leitbild spricht sich dariiber hinaus fiir den Respekt der Auslinder als
Menschen sowie fiir die Chancengleichheit im Bildungs- und Erwerbssystem aus und
wendet sich gegen Diskriminierung und Rassismus (Regierungsrac 2001, 18-19).
Diese Grenzverwischung scheint allerdings bisher nur auf dem Papier zu existieren.
Ein Blick in das Integrationsprogramm 2014-2017 zeigt, dass, wenngleich der
Kanton bei der Integrationsférderung aktiv ist (z. B. Information tiber Rechte und
Pflichten), es kaum Massnahmen im Bereich des Schutzes vor Diskriminierung gibt
(Gesundheits- und Sozialdepartement 2013, 6).

Die Integrationsdiskurse und -politik in Neuenburg schreiben sich in ein ande-
res Register ein und verdeutlichen prignant die interne Heterogenitit der Schweiz.
In Anlehnung an Brubaker (1992) findet sich in diesem franzésischsprachigen
Kanton ein republikanisches Staatsbiirgerschaftsmodell, welches grundsitzliche
Differenzen zum ethnischen Modell aufweist, das im deutschsprachigen Kanton
Luzern verankert ist.

Die Charte de la citoyenneté (Service de la cohésion multiculturelle 2009, 1)
wird jedem/r neuen ZuziiglerIn im Kanton zugestellt und hilt diese Prinzipien fest:

Le canton de Neuchdtel est un Etat qui garantit a ces habitants des libertés
et droits fondamentaux (Etat libéral), un Etat dans lequel le peuple participe
a la formation de la volonté et a ['exercice du pouvoir (Etat démocratique),
un Etat qui accorde a ces concitoyens une certaine protection sociale (Etat
social) (...) les ressortissants d’autres pays qui séjournent en Suisse sont soumis
au méme ordre juridique que les citoyens suisses. lls w'ont cependant aucune
obligation juridique, lorsqu’ils proviennent d autres cultures, d'adapter leur
Jagon de vivre i celle des Suisses. (...) Ainsi, si les peuples se caractérisent
naturellement par leur diversité, cest la tolérance, l'onverture d'esprit, le
respect et lappréciation de la richesse et de la diversité des cultures qui
peuvent assurer ['équilibre au sein des collectivités mixtes.

Aus dieser Charte de la citoyenneté lassen sich zwei Grunddiskurse herauslesen.
Erstens eine republikanische Haltung gegeniiber Staatsbiirgerschaft. Diese wird
dadurch bestitigt, dass Neuenburg AuslinderInnen die Méglichkeit gibt, auf kan-
tonaler Ebene zu wihlen und auf Gemeindeebene gewahlt zu werden, falls sie eine
Niederlassungsbewilligung besitzen und seit mindestens 5 Jahren im Kanton (resp.
1 Jahr in der Gemeinde) wohnen. In einer Volksabstimmung 2011 wurde dieses
Recht fiir AuslinderInnen in Luzern abgelehnt. Zweitens wird kulturelle Diversitit
zwar essenzialisiert, aber durchweg (im Gegensatz zu Luzern) positiv aufgeladen.
Toleranz gegeniiber kulturell anderen wird eingefordert und kulturelle Diversitit
wird als Bereicherung dargestelle. Dieser republikanische Toleranzdiskurs gegeniiber
keultureller Vielfalt verbindet Offenheit gegeniiber «anderen Kulturen» mit der uni-



316 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

versalistischen Idee, dass alle Menschen die gleichen Rechte und Pflichten haben
(etwa politische Partizipation) und fiir alle die Menschenwiirde gilt, unabhingig
von ihrer Nationalitit.

Das revidierte Integrationsgesetz aus dem Jahre 2013 schreibt diese Ideen
fort und legt im ersten Artikel seine Funktion dar:

Elle encourage (...) la pleine participation des personnes issues de la migration
a la société, de fagon plus générale, tend & promouvoir ['égalité des droits
et devoirs ainsi que la non-discrimination pour tout un chacun dans les
limites de la constitution et de la loi. (Loi sur I'intégration et la cohésion
multiculturelle, art. 1)

Die republikanische Geisteshaltung wird hier fortgeschrieben, als dass ein grosses
Gewicht auf Rechtsgleichheit, Nicht-Diskriminierung wie auch Partizipation gelegt
wird. So erstaunt es nicht, sind im Integrationsprogramm des Kantons Neuenburg
(Service de la cohésion multiculturelle 2013) im Gegensatz zu Luzern konkrete
Massnahmen gegen Diskriminierung verankert.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass sich in diesen zwei Kantonen
widerspiegelt, was Menet und Wichmann (2012, 19) folgendermassen beschreiben:
«Deutschschweizer Kantone [kombinieren] ein assimilatorisches Integrationsver-
stindnis und die Férderung der Chancengleichheit. (...) [Franzosischsprachige]
Kantone [setzen] auf eine Kombination der politischen Teilhabe mit der Forderung
der Chancengleichheit». Luzern verfolgt die Integration der Einwanderer {iber
einen essenzialistischen Kultur- und Ethniziddtsdiskurs. Neuenburg zeichnet sich
hingegen nicht nur durch mehr Toleranz gegeniiber kultureller Differenz (wenn
auch essenzialisierter) aus, sondern gesteht in seinem Staatsbiirgerschaftskonzept
allen BiirgerInnen auch gleiche Rechte und Pflichten zu. Das bedeutet, dass die
Grenzlinie zwischen SchweizerInnen und AuslinderInnen in Luzern tiber positiv,
aber auch negativ aufgeladene kulturelle Differenzen etabliert wird. In Neuenburg
ist diese Grenzlinie auch vorhanden, aber weniger ausschliessend, da die republi-
kanische Staatsbiirgeridee (Rechtsgleichheit, Partizipation, Nicht-Diskriminierung
usw.) sie verschwimmen lisst. In Luzern werden solche Themen diskutiert, doch
kaum umgesetzt, sodass die Grenzlinie klarer aufscheint.

Wie wir im nichsten Kapitel zeigen, sind diese regional spezifischen Ideen
und «kulturellen Repertoires» die Skripte, entlang derer die Positionierung der

Jugendlichen erfolgt.

5 CE. heep://rsn.ne.chfajour/default.html?13204.hem.



Gehoren wir dazu? 317

5  Luzern: Integrationsforderungen in den Positionierungen der
zweiten Generation

Das «Leitmotiv», das die Interviews in Luzern mit der zweiten Generation durch-
zog — und zwar ohne, dass wir diese Aspekte eingebracht hitten —, war die Idee der
Integrationsforderungen: Die Jugendlichen nahmen allesamt spontan auf dieses
spezifische «kulturelle Repertoire» Bezug. Allerdings positionierten sich die Jugend-
lichen unterschiedlich, je nachdem wie sie die Grenzlinie zwischen Schweizern/
Auslindern und Stigmatisierungen deuteten. Die vier idealtypischen Positionierungen
lassen sich mit den vier Strategien (Grenziiberschreitung, -verwischung, -6ffnung
durch Grenzziechung und Aufwertung) in Verbindung bringen® und zeigen, dass
die Grenzlinie vor allem seitens der Jugendlichen mit Vorfahren aus dem Kosovo
(sie verwischen die Grenze nicht) als klar wahrgenommen wird. Dies tiberrascht
kaum, werden sie doch in der Deutschschweiz am haufigsten mit Diskriminierungen

konfrontiert (Fibbi et al. 2006).

5.1 Individuelle Grenziiberschreitung (boundary crossing) und Integrationsforderung

Kristin versteht sich ausschliesslich als Schweizerin und stellt sich véllig in Einklang
mit assimilatorischen Integrationsforderungen; sie ist die einzige Vertreterin dieser
Strategie der «individuellen Grenziiberschreitungy. Sie berichtet, dass sie als Kind
durch MitschiilerInnen aufgrund ihrer kosovarischen Herkunft stigmatisiert und
ausgegrenzt wurde. Dennoch ist sie Giberzeugt, dass Auslinder «einen schlechten
Ruf» und Ausschluss zu verantworten hitten, weil sie oft nicht bereit seien, sich
anzupassen. Im Interview dusserte sie sich iiber das Verhiltnis zwischen Auslindern
und Schweizern:

[1]ch habe auch das Gefiihl, dass die Auslinder selber schuld sind, dass sie
so einen schlechten Ruf haben. Da sie immer Schligereien machen. (...)
Aber wenn man dlter ist, so mit 18, da kannst du dich ja auch anpassen.
(...) Ich meine, ich habe jetzt Kollegen, ich habe mich anpassen kinnen.
So in der zweiten Klasse und als Kleine, das ist schon schlimm, wenn du als
Aussenseiter bezeichnet wirst, nur weil du eine andere Nationalitit hast.
Aber sonst nicht. (Kristin, kosovarische Herkunft)

Kristin fand, dass sich Auslinder nicht nur an die Rechtsordnung anpassen soll-
ten, sondern sich auch in ihrem Sprachgebrauch in der Offentlichkeit und bei der
Kniipfung von Kontakten an der Schweiz orientieren sollten. Sie kritisierte bspw.
Eltern, die ihren Kindern nur in der Herkunftsgruppe Freundschaften gewihrten.

Auch in Kristins Lebensgestaltung zeigte sich ein Assimilationsbemiihen. Sie
berichtete, dass sie zu ihrem Herkunftsland kaum noch Bezug hiitte und die Sprache

6 Dorina war cine Ausnahme, dic allen vier Strategien bzw. keiner ausschliesslich zugeordnet werden
konnte.



318 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

verlernt hitte, weil sie in ihrer Familie kaum noch gesprochen wiirde. Diese Distanz
war gewollt, denn sie wollte als Schweizerin anerkannt sein. Auf die Frage, was es
ihr bedeute, Schweizerin zu sein, sagte sie:

Nichts, ich gehire dazu. Ich bin wirklich ein Mitglied von einem Land,
das ich wirklich als meine Heimatr empfinde. Weil wenn ich im Kosovo
bin, dann bin ich wie in den Ferien. Mich verbindet nichts damit. Also ich
kann nicht sagen, ich bin Kosovo, ich bin vom Kosovo oder ich bin stolze
Kosovoalbanerin.

Diese Versuche der Grenziiberschreitung und Identifizierung mit Schweizern ging
mit einer Abwertung von Kosovoalbanerlnnen in essenzialistischer Manier einher.
Sie argumentierte bspw., dass Frauen im Kosovo im Vergleich zu Minnern nichts
wert seien oder dass sich Kosovoalbaner in der Schweiz in Schligereien verwickeln
liessen. Kristin meinte sogar, sich fiir ihre Herkunft zu schimen. Wenn sie neue
Leute kennenlerne, so Kristin, nenne sie nur ihren Vornamen, da dieser schweizerisch
klinge. Sie vermied auch den Kontakt zu Jugendlichen kosovoalbanischer Herkunft in
ihrer Schulklasse und war stolz um jeden Schweizer Kontake, wie bspw. ihren Freund.

Kristin war tiberzeugt, dass Auslinder durch Anpassung an die Schweizer
Mehrheitsgesellschaft die Grenzlinie iiberschreiten kénnten und als zugehérig
betrachtet wiirden. Sie nahm die Grenzlinie zwar als klar wahr, weshalb das Uber-
schreiten nur durch einen Bruch mit der Herkunftskultur moglich war, weil solche
Grenzen nur ein Entweder-Oder zulassen (Alba 2005). Sie empfand die Grenzlinie
allerdings als legitim (selbstverschuldet) und durchlissig, wenn man Eigenintiative
zeige (Cederberg 2013, 142).

5.2 Grenzverwischung (boundary blurring) und symbolische Ethnizitat

Teresa, Jasna, Letizia und Nastasia fiihlen sich auch als Schweizerinnen, allerdings
lehnen sie das Herkunftsland ihrer Eltern nicht so kategorisch ab wie Kristin. Auch
wenn sich keine von ihnen als Tschechin, Kroatin oder Ungarin bezeichnen wiirde,
sind sie doch mehr oder weniger stolz, diese «Wurzeln» zu haben und Kontakte mit
Verwandten oder Freunden im Heimatland der Eltern zu pflegen. Jasna bspw. war
es deshalb wichtig zu prizisieren, dass die Schweiz ihre Heimat ist:

Doch ich bin schon stolz darauf, dass ich von dort komme. Aber ich kann
Jetzt nicht sagen, dass ich mal nach Kroatien zuriickgehen machte. (...) Ich
[finde die Schweiz ist meine Heimat. (Jasna, kroatische Herkunft)

Alle vier berichteten, vor allem auf ihre Zweisprachigkeit stolz zu sein (Teresa be-
zeichnet Tschechisch sogar als ihre Muttersprache), die sie auch an zukiinftige Kinder
weitergeben mochten. Jasna und Letizia sind zudem der Meinung, dass sie sich
aufgrund ihrer typisch kroatischen Mentalitit — offen und temperamentvoll — dem
Herkunftsland ihrer Eltern verbunden fiihlten. Sie wihlen klar positiv konnotierte



Gehoren wir dazu? 319

Charaktereigenschaften. Teresa erzihlte zudem im Interview, dass Leute ihre Her-
kunft interessant finden und sich bspw. fiir den Klang ihrer Sprache interessierten,
als Auslanderin habe sie sich daher nie gefiihlt:

Das mit dem Auslinder-Sein, ist eigentlich nie so durchgekommen, habe
ich das Gefiibl, (...) weil es gab eigentlich nie so wirklich eine Situation,
wo das ganze irgendwie gespalten wurde. (Teresa, tschechische Herkunft)

Es sind unspektakulire Momente, in denen ihre Herkunft wichtig wird, weshalb die
vier iiberzeugt waren, noch nie Stigmatisierungen und Diskriminierungen erfahren zu
haben. Mit anderen Worten, eine klare Grenzlinie zwischen Auslindern und Schwei-
zern, geschweige damit einhergehenden Ausschluss, hitten sie nie wahrgenommen.
Diese Deutung kénnte auch ein Versuch sein, sich nicht als Opfer von Ausgrenzung
zu verstehen, denn sie berichteten durchaus von Witzen iiber ihre Herkunft, die sie
jedoch als Spass interpretieren und nicht persénlich nihmen.

Ahnlich wie Kristin iibertrugen Jasna, Teresa und Letizia ihre eigenen Erfah-
rungen auch auf andere Einwanderer und fanden es legitim, Integration zu fordern.
Ahnlich wie das Luzerner Integrationskonzept betonten sie die Eigenleistung von
Einwanderern, so bspw. Jasna: «Ich meine in dem Land, wo ich lebe, soll ich mich
auch so benehmen.»

Sie merkten allerdings an, dass Einwanderer «ihre Kultur» nicht vollkommen
aufgeben miissten, so argumentierte denn auch Teresa:

[D]iese Integrationsfrage ist immer so aktuell, (...) sie [Auslinder] miissen
sich nicht nabtlos einfiigen in unsere Gesellschaft, aber eben zum Beispiel

die Sprache lernen.

Letizia grenzte sich zudem von Migrantlnnen aus dem Balkan ab, die nach ihren
Eltern eingewandert seien. Sie wiirden hiufig schlecht Deutsch sprechen, unter
sich bleiben und Jiingere eine «Jugosprache» pflegen, mit der sie Aufmerksamkeit
erzeugen wollten.

Die vier Frauen vertraten die Ansicht, dass Einwanderer und ihre Nachfahren
in der Schweiz dazugehoren konnen, das hinge von ihrer Integrationsbereitschaft
ab. Ihre Herkunft miissten sie, im Gegensatz zu Kristin, dennoch nicht verleugnen,
die wiirde als eine Bereicherung angesehen oder toleriert werden. Fiir sie war die
Grenzlinie verschwommen, weshalb sie sich auf beiden Seiten verorteten. Diese sym-
bolische Ethnizitit, die sich mit positiven, teils nostalgischen Gefiihlen verkniipft,
kann sich nur entwickeln, wenn seitens der Mehrheitsgesellschaft nicht mehr mit
Stigmatisierungen gerechnet werden muss (Gans 1979; Waters 1990).



320 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

5.3 Forderung nach gleichberechtigter Anerkennung und Grenzéffnung
(boundary shifting)

Im Gegensatz zu den vorangegangenen Beispielen machten Ardit, Kumrije, Jagos, Ana
und Navid auf Stigmatisierungen und Diskriminierungen von Auslindern explizit
aufmerksam. Sie nahmen eine Grenzlinie wahr, die sie jedoch anders als Kristin als
illegitim empfanden, denn wenn Auslinder sich anpassten (z. B. an Rechtsordnung),
so sollten sie auch gleichberechtigt anerkannt werden.

Alle fiinf berichteten, in der Schweiz mit Stigmatisierungen konfrontiert zu
sein. Ardit erzihlte nicht nur von eigenen Mobbingerfahrungen aus seiner Kindheit.
Er kritisierte auch die von der Schweizer Volkspartei (SVP) lancierten Abstimmungs-
initiativen (z. B. Ausschaffung krimineller Auslinder) und monierte, dass Auslinder
teils generalisierend «in einen Topf geworfen» wiirden. Jagos dagegen berichtete,
dass Lehrpersonen aus seiner alten Schule es ihm — einem «Jugo» — nicht gegénnt
hitten, eine gute Lehrstelle zu finden. Navid erzihlte, vor allem nach dem 11. Sep-
tember mit Vorurteilen konfrontiert worden zu sein, die sich nicht nur gegen sein
Herkunftsland («Afghanen seien Terroristen»), sondern auch gegen seine Religion
richteten («Islam sei frauenverachtend»).

Von Seiten der Schweiz erwarten alle, dass Auslinder als Ebenbiirtige akzeptiert
wiirden; also ihnen die Grenze geffnet werde. Kumrijes und Navids Einbiirgerung
war denn auch durch die Vorstellung motiviert, als Eingebiirgerte mit mehr Aner-
kennung rechnen und ggf. einfordern zu kénnen:

Sie [Altere] miissen das schon akzeptieren, dass ich auch ein Teil der Schweiz
bin, dass ich jetzt auch Stimmrecht habe. Und vielleicht wiirde es ein bisschen
was verdndern. (Navid, afghanische Herkunft)

Alle empfanden Stigmatisierung und Diskriminierung als ungerecht, weil sie die
Schweiz als ihre Heimat ansahen und sich wohlfiihlten. Gleichzeitig war ihnen ihre
Herkunft viel wichtiger als Teresa, Jasna, Letizia oder Nastasia und anders als Kristin
betonten sie, diese nicht verleugnen oder aufgeben zu wollen. Alle berichteten bspw.
ihre Muttersprache auch in der Offentlichkeit zu sprechen. Ihre Forderung nach
gleichberechtigter Anerkennung vermischte sich mit der Forderung des Rechtes auf
kulturelle Differenz, die essenzialistisch gedeutet wird. Es gebe, so Ardit oder Kumrije,
«verschiedene Kulturen» und deshalb wiinschten sie sich auch eine/n zukiinftige/n
Partnerln, die/der «die ihre» teile. Ana dagegen berichtete, darauf zu bestehen als
Portugiesin und nicht als Schweizerin angesehen zu werden.

Allerdings betonten sie, nicht tibermissig stolz auf ihre Herkunft zu sein.
Ardit und Jagos kritisierten denn auch all jene, die sich nicht integrierten und die
Rechtsordnung nicht respektierten (z. B. Raser und Schliger). Sie kannten die stig-
matisierenden Fremdzuschreibungen gegeniiber ihrer Herkunft und distanzieren
sich davon. Kumrije kritisierte die «traditionellen Albaner», die die Freiheiten von



Gehoren wir dazu? 321

Frauen nicht akzeptieren wiirden und identifizierte sich stattdessen mit den in ihren
Augen «Moderneny, die eine andere Kultur miteinbezogen hitten:

Aber heurzutage sind ja nicht alle so, weil wir hier eben aufgewachsen sind
und das ist der Vorteil. Wir haben eine andere Kultur mit einbezogen (...).
(Kumrije, kosovarische Herkunft)

Die finf Jugendlichen forderten ein, dass Einwanderer und ihre Kinder in der
Schweiz bedingungslos akzeptiert werden sollten. Fiir alle fiinf war die Grenzlinie
zwar wie fir Kristin prisent, wurde aber als illegitim empfunden, denn Auslinder
sollten gleichberechtigt anerkannt werden und das Recht haben, ihre «Kultur» oder
«Religion» auszuleben. Indireke forderten sie, die Grenze zu 6ffnen und stiitzten
sich auf das Toleranzpostulat des Luzerner Integrationsleitbildes.

5.4 Grenzziehung (boundary-making) und Aufwertung der eigenen Herkunft

Ahnlich wie fiir Ardit, Navid, Jagos oder Kumrije existierte fiir Albert, Edi und
Admir eine klare Grenze zwischen Auslindern und Schweizern. Den Glauben an
eine Offnung, Verwischung oder Uberschreitung teilten die drei jungen Minner
mit Vorfahren aus dem Kosovo und Montenegro allerdings nicht, stattdessen
identifizierten sie sich mit «ihrer Kultur» und versuchten, dariiber eine persénliche
Aufwertung zu erzielen.

Alle drei berichteten, dass ihnen «ihre Herkunft» sehr wichtig sei, was vor
allem in ihrer Muttersprache zum Ausdruck kidme, die sie nicht verlernen wollten
und deshalb auch regelmissig in der Familie und mit Freunden sprechen wiirden.
Albert und Edi interessierten sich auch fiir die Geschichte ihres Landes und hitten
mehrheitlich kosovoalbanische Freunde, mit denen man sich aufgrund «der gleichen
Kultur» besser verstehen wiirde.

Auch wenn alle drei in der Schweiz aufgewachsen sind und den Schweizer
Pass haben, konnten sie sich nicht vorstellen, sich als Schweizer zu bezeichnen. Die
Vorstellung, dass Auslinder allenfalls Papierschweizer werden kdnnen, provozierte
keine Rebellion, sondern wurde iibernommen.

Ich denke, wenn die Eltern aus Montenegro kommen oder aus, ich weiss
nicht, es ist halt trotzdem. Zu Hause redet man nicht Deutsch, (...) man
wdchst halt auch anders auf. Man wird anders von den Eltern erzogen.
(Admir, montenegrinische Herkunft)

Albert und Edi bedauerten deshalb im Interview, dass sich einige ihrer Landsleute
an die Schweizer Kultur «assimiliert» und ihre Herkunft vernachlissigt oder verloren
hitten. Albert ging weiter und fand, dass eine Vernachlissigung der Herkunftskultur
mit der Forderung, sich zu integrieren, nicht intendiert sei und zu weit gehe.



322 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

Leute beginnen sich zu assimilieren, was meiner Meinung nach unnotig ist.
(...) Du musst deine Herkunft sicher nicht vergessen oder deine Sprache oder
was du bist. (Albert, kosovarische Herkunft)

Im Gegensatz zu den anderen Strategien bezogen sich die drei auch auf ihre Her-
kunft, um sich auf Kosten der Schweizer Kultur aufzuwerten. Albert und Edi argu-
mentierten im Interview bspw. dafiir, dass «die albanische Kultur» solidarischer sei;
man zeige mehr Respekt gegeniiber Angehorigen bei Todesfillen oder unterstiitze
Kinder finanziell besser.

Insbesondere Edi und Albert berichteten auch von Stigmatisierungen und
Diskriminierungen. Edi erzihlte, dass vor allem Frauen negativ reagierten, weil
Albaner in ihren Augen Raser oder Schliger seien. Albert dagegen sah sich absolut
in einer Opferrolle. Er berichtete nicht nur von eigenen (z.B. Verweigerung der
Ausbildungsstelle aufgrund seiner Herkunft), sondern auch von Ereignissen, die
ihm zu Ohren gekommen seien (z. B. kosovoalbanische Familie unter Polizeigewalt
ungerechtfertigt festgenommen). Seine reaktive Ethnizitit (Rumbaut 2008) steht
denn auch mit diesen Erfahrungen und Wahrnehmungen im Zusammenhang.

Albert, Edi und Admir forderten genauso wie Ardit usw., dass Einwanderer und
ihre Nachfahren ein Recht auf kulturelle Differenz hitten. Aufgrund von Stigma-
tisierungen und Diskriminierungen war fiir sie die Grenzlinie genauso prisent. Im
Gegensatz teilten sie allerdings nicht den Glauben, dass sich etwas andern kénnte,
sodass sie stattdessen die Klarheit der Linie betonten und versuchten, sich iiber ihre
Herkunft aufzuwerten.

6  Neuenburg: republikanischer Toleranzdiskurs in den Positionierungen der
zweiten Generation

In Neuenburg lassen sich ebenso verschiedene Positionierungen und Strategien
im Umgang mit dominanten Grenzlinien ausmachen. Diese unterscheiden sich
je nachdem, ob sich die Jugendlichen als «zugehérigr wahrnehmen oder nicht.
Erfolgten die Positionierungen in Luzern vorwiegend relational zum dominanten
Integrationsparadigma, greifen in Neuenburg beide Gruppen — die «Zugehérigen»
resp. «Nicht-Zugehérigen» — auf den republikanischen Toleranzdiskurs gegentiber
kultureller Diversitit zuriick. Innerhalb der zwei Gruppen lassen sich aber verschie-
dene Strategien identifizieren.

6.1 Etablierte: Positionierung als «Dazugehdrige und Schweizerinnen-Plus» aufgrund
verschwommener Grenzen

Eine erste Gruppe, ItalienerInnen und Portugiesen der zweiten Generation, verstehen
sich sowohl als SchweizerInnen als auch als zweite Generation, dhnlich dem zweiten



Gehoren wir dazu? 323

Typus in Luzern. Je nach Kontext oder Situation stellen sie die eine oder andere
Nationalitit in den Vordergrund. Diese Jugendlichen betrachten sich als zugehérig,
was ihnen erlaubt, mit ihrer doppelten Zugehorigkeit spielerisch umzugehen.

Etre suisse, ben Jje vis qucmd méme en Suisse, j’az' le passeport suisse, je suis né
en Suisse done voila ce que je ressens, quoi. Je suis quand méme suisse. (...)
[Interviewer : Et tu te sens également italien ?] Ouais, dans la vie de tous les
Jours. [ aime bien quand on me demande de quel pays je viens : « ouais, je
suis italien », ¢a fait toujours plaisir de le dive. (...) Vi que cest mes racines,
voila, je le ressens toujours. (Luca, italienische Herkunft)

Wir finden hier, was Waters (1990) mit ethnic options bezeichnete, nimlich die
Méglichkeit, je nach Kontext zwischen ethnischen resp. nationalen Identititen zu
wihlen. Die Herkunft wird in den Praktiken dieser Jugendlichen zu einer Form
von symbolischer Ethnizitit (Gans 1979) und zu einer nostalgischen Erinnerung. Sie
konnen sich als zugehorig betrachten, weil die Grenzlinie fiir sie verschwommen ist
und sie nicht (mehr) mit Stigmatisierungen rechnen miissen.

So hat Italienisch- und Portugiesisch-Sein in den Augen der Interviewten keine
Relevanz fiir die eigene Partner- oder Freundeswahl, wie etwa Marco (italienische
Herkunft) findet: « Cest assez superficiel (...) la nationalité. Je ne trouve ca pas
important.» Auch fiir Luca kommt es allein auf Gefthle fiir eine Person an. Die
Herkunft wird jedoch systematisch im Zusammenhang mit Fussball erwihnt, denn
es gilt, fiir das italienische oder portugiesische Team zu sein. Auch sehen die Jugend-
lichen kein Problem — im Gegensatz zu den «Nicht-Dazugehérigen» wie unten noch
gezeigt wird — in der Schule italienisch oder portugiesisch zu sprechen, wenn sie sich
etwa liber Dinge austauschen méchten, die nicht alle verstehen sollen (z. B. Luca).

Unter Riickgriff auf ihre symbolische Ethnizitit grenzen sich die Jugendlichen
zudem klar von den «reinen Schweizern» ab, denn sie wiirden etwas Zusitzliches,
Positives mitbringen. Die italienischen und portugiesischen Jugendlichen (z.B.
Clara, Tiago) beschreiben Schweizer als «carré» und verschlossen, Italiener und
Portugiesen hingegen als «ouvert». Ahnlich wie Wessendorf (2010) zeigen konnte,
profitieren vor allem die Italienerlnnen von der positiven Stereotypisierung einer
[ltalianita, was sie quasi zu SchweizerInnen-Plus macht. Luca sprach im Interview
folgendermassen von den Charakteristika von Italienern:

Je pense que quand méme, il y a une forme d’élégance, moi je trouve, quand
méme. (...) Ils sont pas forcément bien habillés en costard, rout ¢a. (...)
Ouais, tout ce qui est accés i la mode, quand méme. 1l y a des couturiers
connus. La mode, c'est guand méme une des bases qu’il y a a Milan, avec ce
qui se passe au niveau mode. (Luca, italienische Herkunft)

Das Schweizerlnnen-Plus gilt allerdings fiir die zweite Generation mit portugiesischen
Eltern nur bedingt. Sie kdnnen weniger auf solche positiven Stereotypisierungen



324 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

zuriickgreifen und erwihnten in den Interviews auch Stigmatisierungen. Tiago
klagte sie allerdings nicht (mehr) an:

Avant, ¢ca m'énervaient quand ils disaient que les Portugais, ils avaient des
poils ou comme ¢ca, mais maintenant je men fous. On entend souvent ces
blagues. (...) Mais maintenant je trouve ¢a dréle, et méme moi je les dis a
mes copains portugais. (Tiago, portugiesische Herkunft)

Auffillig war in den Interviews, dass die Jugendlichen die im offentlichen Raum
dominante Idee einer Toleranz gegeniiber «anderen Kulturen» wie auch eine anti-
rassistische Haltung tibernehmen.

Moi je pars dans lidée que toute race est égale (...), je trouve que voila,
tout humain est égal, y a pas besoin davoir une fierté particuliére. (André,
italienische Herkunft)

Allerdings grenzen sich diese Jugendlichen von anderen MigrantInnen v.a. vom
Balkan ab. Hierbei stiitzen sie sich auf ihren Status der «Etablierten», auf ihr
Europiisch-Sein, und schaffen eine klare Grenzziehung mittels Kultur, sodass der
republikanische Toleranzdiskurs zu einem abrupten Ende kommc:

Mais c'est vrai que cest quand méme des nationalités qui sont assez proches
(les Italiens). Donc je pense que ¢a peut étre différent pour des gens qui sont
des Balkans, ou encore plus loin. La, cest quand méme I'Europe. (Clara,
italienische Herkunft)

Die Jugendlichen aus Neuenburg mobilisieren dabei ganz hnliche Elemente wie
jene aus Luzern. Die Einwanderer aus dem Kosovo storten im 6ffentlichen Raum
und zettelten bspw. Gruppenschligereien an.

6.2 «Nicht-Zugehdrige»: Assimilationsstrategien und Aufwertungsstrategien durch
republikanischen Toleranzdiskurs um Grenze zu Uberschreiten oder zu 6ffnen

Grundsitzlich andere Positionierungen finden sich unter den Jugendlichen, deren
Eltern aus dem Balkan resp. Somalia und Tunesien in die Schweiz einwanderten.
Sie dussern eine andere, doppelte Zugehorigkeit, als Auslinderln in der Schweiz
und als Bosnier resp. Somalier, dhnlich wie der dritte Typus in Luzern. Sie fithlen
sich nicht dazugehérig und sind sich der Grenzziehung gegentiber ihrer Herkunft
klar bewusst, so Serif (bosnische Herkunft): « Alors maintenant tu vois le truc c’est
qu'en Suisse on est des étrangers, et maintenant en Bosnie on est des étrangers. »

Fiir Farid ist selbstverstindlich, dass er Somalier ist, auch wenn er sich mit
der Schweiz identifiziert.

Etre Somalien, ben, c'est mon origine, mon identité, je dirais. Mais comme
jai quitté la Somalie aprés trois mois environ, ouais, je suis venu en Suisse,
ben, avoir la nationalité suisse c'est aussi, c'est comme une deuxiéme identité.



Gehoren wir dazu? 325

C'est ot je vis, ca compte autant pour moi étre Suisse qu étre Somalien. (...)
Bon, il y a parfois aussi quand on est en Suisse, on se sent plus Somaliens,
mais genre, quand on retourne dans notre pays natal on se sent plus Suisses.
C'est un peu paradoxal, mais. (Farid, somalische Herkunft)

Alle drei dusserten denn auch, dass sie Erfahrungen mit negativen Stereotypen
gemacht hitten, Deuta in der Schule und Ahmed aufgrund seines Namens, der
auf ic endet:

Donc quand on cite un nom typiquement comme le mien qui finit en ic,
cest directement une sorte de catégorisation. Donc oui, jai déja ressenti des

préjugés un pen. (Ahmed, bosnische Herkunft)

Sie berichten auch von Witzen oder Stigmatisierungen, mit denen sie konfrontiert
wurden, insbesondere auch was ihr Muslim-Sein betrifft. Allerdings klagten diese
Jugendlichen Witze iiber ihre Religion oder Herkunft nicht explizit an, sondern
machten sich allenfalls dartiber lustig. Auf die Frage, ob ihn solche Witze nerven,
meinte Farid (somalische Herkunft):

Non, pas du tout. Pas du tout. Ca me fair méme rigoler. Ben des blagues,
cest des blagues. (...) Mais ce n'est pas trop de blagues, on délire entre guille-
mets. Sur les préjugés aussi on fait, par exemp[e « Les musulmans terroristes,
extrémistes ». Des choses quon sait que ce n'est pas vrai, donc parfois on rigole
dessus. Je ne sais pas si cest bien, mais (...).

Dieser Kategorisierung als AuslinderIn begegnen sie mit unterschiedlichen Strategien.
Erstens greifen sie den lokal verbreiteten republikanischen Diskurs der kulturellen
Bereicherung auf, um sich tiber ihre Herkunft aufzuwerten. Ahmeds Aussage ist ein
besonders prignantes Beispiel fiir diese Strategie:

Ben, avant tout c'est un autre pays [Bosnien], un pays que jaime bien. En
tout cas, je wai pas honte, je nai pas une certaine forme de honte a étre, &
pouvoir dire que je suis Bosniaque. Pour moi c'est plutot une fierté, quelque
chose qui me démarque des autres. (...) juste on va dire enrichissant au
nivean culturel. On a d’autres valeurs que seulement justement des valeurs
guon nous inculque en Suisse (...) donc cela permet aussi d'avoir dautres
horizons, pas forcément étre renfermé quavec des amis d’ici. Donc cela per-
met d avoir d autres points de vues, d autres. .. vraiment une diversification.

(Ahmed, bosnische Herkunft)

Eine Aufwertung ist in diesem spezifischen lokalen Kontext iiber eine positiv kon-
notierte (essenzialistisch verstandene) Herkunfrskultur moglich. Diese Strategie der
Aufwertung durch kulturelle Bereicherung geht zum zweiten mit einer Anpassung
an den moralischen Imperativ der Geschlechtergleicheit einher. Die Jugendlichen
reagieren auf die gegen sie gerichteten Stereotypisierungen und grenzen sich von



326 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

jenen Vorfahren z. B. aus dem Balkan ab, die sich nicht mit Geschlechtergleichheit
identifizieren wiirden. Serifs Aussage ist in diesem Zusammenhang besonders auf-
schlussreich:

C'est devenu moderne les Bosniaques, ils sont devenus moderne. Parce qua
['époque cétait: la femme elle restait a la maison, elle faisait la cuisine, elle
gardait les enfants. Puis cest [homme qui amenait le salaire. Bon cest toujours
comme ¢a, encore maintenant, surtout mes oncles. Mais maintenant on est
une nouvelle génération, moi, mes cousins, tout ¢a, quon a plutét envie que
notre femme elle travaille. (...) Maintenant on veut une femme intelligente
(...) je sais pas si cest un peu a cause de la Suisse quon est devenus comme
ca. (...) sest guand méme une chiée adaptés it la, a tout quoi. On est devenu
modernes. (Serif, bosnische Herkunft)

Eine Aufwertung der «eigenen Kultur» geschicht hier iiber einen Modernisierungs-
diskurs, der sich auf den moralischen Imperativ der Geschlechtergleichheit bezieht
und betont, dass sich die Dinge geidndert hitten. Sie argumentieren mit Generati-
onenwandel resp. ihrer Anpassung in der Schweiz — zu klar ist diese Grenzlinie, als
dass sie sie grundsitzlich in Frage stellen kénnten (niemand argumentiert dafiir, dass
es bspw. im Balkan auch Personen gibe, die Geschlechtergleichheit leben wiirden);
sie haben weder Ressourcen noch Macht.

Drittens setzen diese Jugendlichen teilweise weitere Vermeidungs- resp. Assi-
milationsstrategien ein, um die klare Grenzlinie, mit der sie konfrontiert sind, zu
iiberschreiten und sich auf der anderen, der «guten», Seite zu verorten. Sie vermei-
den es, bspw. in der Offentlichkeit in ihrer Herkunftssprache zu sprechen oder ihre
Religion zu thematisieren — ganz im Gegensatz zum ersten Typus. Clément findet
es wichtig, in Anwesenheit anderer nicht arabisch zu sprechen:

C'est bien avec des amis, quand on est tous ensemble, li on parle (...). Mais
par exemple, sil y a des gens, par exemple si vous étes avec moi et quil y a
un pote arabe ici, un autre la, quon est trois de la méme langue, moi je
parlerai frangais, comme ¢a vous ponvez comprendre ce quon dit. Comme ¢a
la personne elle se fait pas des idées dans la téte, parce gu'on rigole ou comme
¢a, de se dire « Ouais, ils se moquent de moi». Ca, jai toujours respecté, les
gens autour de moi qui parlent francais, et si jai des amis arabes, je parle
frangais (Clément, tunesisch-franzésische Herkunft)

Ahnliches berichtet Farid, wenn er vermeidet, somalisch zu sprechen: « A I'école, ici
j’en connais [des autres Somaliens], mais je parle le francais. »

Schliesslich finden sich unter diesen «Nicht-Zugehorigen» zusitzlich Grenz-
offnungsstrategien. Die fiinf schreiben sich mit Riickgriff auf ihre Herkunft in den
republikanischen Toleranzdiskurs gegentiber kultureller Diversitit ein und betonen



Gehaoren wir dazu? 327

in den Interviews immer wieder, wie tolerant sie ihrerseits seien, eine Eigenschaft
die fiir ihre Herkunftsgruppe typisch sei:

[Etre bosniaque] cest quelque chose de fort. On a des liens qui sont hyper-fort.
On accepte tout le monde (...). Moi je suis ami avec tout le monde hein. Je
refuse personne, je suis pas raciste. (Séfid, bosnische Herkunft)

All diese Strategien sind Versuche, die klare Grenzziehung zwischen ihnen als den
«Auslindern» und den «anderen» aufzuweichen bzw. zu iiberschreiten. Sie wissen,
dass sie nicht zu den Etablierten gehoren, versuchen aber, durch Bestitigung der
dominanten Diskurse — Toleranzdiskurs und Geschlechtergleichberechtigung — die
Grenzlinie zugunsten ihrer Herkunftsgruppe zu verschieben und sich auf der «guten»
Seite zu positionieren.

7 Diskussion

Unsere Analyse kniipft an zentrale Erkenntnisse der Integrationsforschung an. Wir
gingen der Frage nach, wie sich die zweite Generation gegeniiber ethno-nationalen
Grenzlinien und Fremdzuschreibungen positioniert, und zeigten, dass auch in der
Schweiz multiple Inkorporationswege, aus unserer Perspektive formuliert multi-
ple Vorstellungen tiber Zugehorigkeit und Fremdheit, existieren. Der empirische
Vergleich der zweiten Generation aus Luzern und Neuenburg machte deudlich,
dass diese im Kontext «kultureller Repertoires», die wir anhand der lokalen Integ-
rationspolitik und -diskurse analysierten, verstanden werden miissen. «Kulturelle
Repertoires» definieren Zugehorigkeiten quasi vor und kanalisieren Strategien, wie
mit Grenzzichungen umgegangen wird.

Insbesondere Alba (2005) hat auf die Institutionalisierung von Grenzlinien
in gesellschaftlichen Schliisselbereichen (z. B. Staatsbiirgerschaftskonzept, Einwan-
derungs- und Integrationspolitik) hingewiesen. Sie bestimmen, welche Zugeho-
rigkeiten Einwanderern und ihren Nachfahren zugestanden werden und wie sie
sie im Lebensalltag verhandeln kénnen (Neckel und Sutterliity 2008, 17). Sind
Grenzlinien stark institutionalisiert (bright boundaries), d.h., historisch, politisch,
rechtlich, sozialstrukeurell oder kulturell in einen Kontext eingeschrieben, so wis-
sen Einwanderer, auf welcher Seite der Linie sie sich befinden (Alba 2005, 41). In
dem Fall werden Stigmatisierungen eher mit Identifikation mit der bessergestellten
Gruppe oder Aufwertung der eigenen Gruppe begegnet. Sind Grenzlinien kaum
institutionalisiert (blurred boundaries), so ist die Zugehérigkeit zu einer der beiden
Seiten unklar und Grenzverwischungen und -verschiebungen leichter vorstellbar
und durchsetzbar. Diese kontextspezifischen Uberlegungen bestitigen sich in un-
serem empirischen Vergleich beider Kantone, allerdings miissen sie ausdifferenziert
werden. Zum einen sind die gewithlten Positionierungen vielfiltiger, wie von Alba



328 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

(2005) konzeptualisiert, und zum anderen zeigt sich in den Positionierungen auch
das regionale kulturelle Repertoire, auf das die Jugendlichen in ihren Grenzzie-
hungsstrategien zurtickgreifen.

In Luzern und Neuenburg gibt es Nachfahren von Einwanderern, die sich als
«zugehorigy» fithlen. Sie haben die Méglichkeit multiple, ethnische oder nationale
Zugehorigkeit situativ zu wihlen, denn die Grenzziehung gegeniiber ihrer Herkunft
ist verwischt. Ethnizitit hat einen symbolischen Charakter. Sie sind stolz auf ihre
Herkunft, die sie durchweg positiv — im Vergleich zum «Schweizerisch-Sein» — auf-
laden. Auffillig ist, dass diese Jugendlichen in Neuenburg einen starken Toleranz-
diskurs gegeniiber anderen «Kulturen» und eine anti-rassistische Haltung vertreten
— Elemente, die in Luzern nicht auftauchten. Diese «Dazugehérigen» grenzen sich in
beiden Kontexten von anderen Migrantlnnen, vor allem vom Balkan, ab. Wihrend
in Luzern die Abgrenzung durch Bezug auf die Integrationsforderung und die nétige
Eigeninitiative erfolgt, so wird die Grenzlinie in Neuenburg iiber «kulturell anders
sein» gerechtfertigt. Kein Zufall ist, dass diese Jugendlichen europiische Vorfahren
haben. Hier zeichnet sich eine institutionalisierte Grenzlinie zwischen europiischen
und nicht-europiischen Einwanderern ab. Aufgrund des Freiziigigkeitsabkommens
bspw. sind nur Letztere Integrationsforderungen unterworfen.

Bei der zweiten Generation, die sich gegeniiber bright boundaries positioniert,
v.a. solche mit Eltern aus dem Balkan, aber auch aussereuropiischen Lindern,
finden sich sowohl Assimilationsstrategien (boundary crossing), d. h. Versuche, sich
mit der bessergestellten Gruppe zu identifizieren, wie auch Aufwertungsstrategien
beziiglich der eigenen Gruppe — wie von Alba beschrieben. Allerdings sind die
Ubergiinge fliessend, kdnnen kombiniert werden und erneut: Sie sind eingebettet
in lokale Diskurse. Assimilationsstrategien erfolgen in Luzern gekoppelt an eine
Distanzierung von und Abwertung der «eigenen Gruppe», cine quasi «entweder-
oder» Strategie, wobei die dominante Integrationsforderung sehr prisent ist. In
Neuenburg finden wir in den Assimilationsstrategien weder Integrationsforderun-
gen, noch eine Abwertung der «eigenen Gruppe» — vermutlich erneut aufgrund des
vorherrschenden Toleranzdiskurses. Zudem lassen sich in Luzern im Kontext dieser
«Entweder SchweizerIn oder AuslinderIn»-Konfiguration sowohl Forderungen nach
gleichberechtigter Anerkennung (auch kultureller Spezifititen) ausmachen — im Sinne
einer Grenzoffnung — als auch Strategien, die die eigene Herkunft reaktiv und in
Abgrenzung aufwerten — d. h. reaktive Ethnisierungen. In Neuenburg fehlen diese
Strategien, die «Nicht-Dazugehorigen» versuchen stattdessen, sich auf der «guten
Seite» der Grenzlinie zu platzieren, indem sie auf die Idee der kulturellen Bereiche-
rung durch ihre Herkunft zuriickgreifen oder mit einem Modernisierungsdiskurs
argumentieren. Zudem findet sich hier erneut eine auf Toleranz ausgerichtete,
antirassistische Haltung.

Mit anderen Worten: Die zweite Generation ist in beiden Kantonen mit einer
Grenzlinie zwischen Schweizern und Einwanderern konfrontiert. Essenzialistisch



Gehoren wir dazu? 329

definierte Differenz wird allerdings in Neuenburg grosstenteils als positive Berei-
cherung angesehen, wihrend in Luzern eine negative Aufladung stirker prisent
ist. Hier spiegeln sich unterschiedlich institutionalisierte Vorstellungen tber kul-
turelle Diversitit und Integration wider, mit der Folge, dass die zweite Generation
in Luzern mit der Grenzlinie stirker konfrontiert ist als in Neuenburg und ihre
Positionierungen gegeniiber Fremdzuschreibungen unterschiedlich kanalisiert
werden. Vor diesem Hintergrund fordern einige Luzerner Jugendliche gezielt eine
gleichberechtigte Anerkennung oder das Recht auf kulturelle Differenz, um ihre
Zugehorigkeit zur Schweiz einzuklagen; Diskurse also, auf die Jugendliche im
Kontext Neuenburgs bereits bauen kénnen. Die Relevanz des Integrationsthemas
bzw. die Idee von Toleranz und kultureller Bereicherung in den Positionierungen der
zweiten Generation sagt letztlich etwas iiber die Art der Grenzlinie aus und macht
deutlich, welche Formen von Zugehorigkeit der zweiten Generation zugestanden
wird bzw. eingefordert werden miissen.

8 Literaturverzeichnis

Alba, Richard. 2005. Bright vs. blurred boundaries: Second-generation assimilation and exclusion in
France, Germany, and the United States. Ethnic and Racial Studies 28(1): 20—49.

Alba, Richard D. und Nee Viktor. 1997. Rethinking assimiliation theory for a new era of immigration.
International Migration Review 31(4): 826-874.

Amelina, Anna und Thomas Faist. 2012. De-naturalizing the national in research methodologies: Key
concepts of transnational studies in migration. Ethnic and Racial Studies 35(10): 1707-1724.

Aumiiller, Jutta. 2009. Assimilation. Kontroversen um ein migrationspolitisches Konzepr. Weuzlar: transcript.

Barth, Frederik. 1969. Ethnic Groups and Boundaries: The Social Organization of Culture Difference.
London: Allen & Unwin.

Bolzman, Claudio, Rosita Fibbi und Marie Vial. 2003. Secondas — Secondos. Le processus d'intégration des
Jeunes adultes issus de la migration espagnole et italienne en Suisse. Ziirich: Seismo Verlag.

Bommes, Michael und Dietrich Thrinharde. 2010. National Paradigms of Migration Research. Osnabriick:
Institut fir Migrationsforschung und Interkulturelle Studien.

Brubaker, Rogers. 1992. Citizenship and Nationhood in France and Germany. Cambridge, MA: Harvard

University Press.

Brubaker, Rogers, Mara Loveman und Peter Stamatov. 2004. Ethnicity as cognition. 7heory and Society
33: 31-64.

Cederberg, Maja. 2013. Public discourses and migrant stories of integration and inequality: Language
and power in biographical narratives. Sociology online first, 6. Juni 2013.

Charmaz, Kathy. 2001. Qualitative interviewing and grounded theory analysis. S. 675-694 in Handbook
of Interview Research. Context and Methods, hrsg. von Jaber F. Gubrium und James A. Holstein.
Thousand Oaks: Sage Publications.

Crul, Maurice und Jens Schneider. 2013. Second-generation migrants: Europe and the United States.
S. 1-5 in The Encyclopedia of Global Human Migration, hrsg. von Immanuel Ness und Peter
Bellwood. UK: Blackwell Publishing Ltd.



330 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

Dahinden, Janine. 2008. Deconstructing mythological foundations of ethnic identities and ethnic group
formation: Albanian-speaking and new Armenian immigrants in Switzerland. journal of Ethnic
and Migration Studies 34(1): 55-76.

Dahinden, Janine. 201 1. «Kulturelle Vielfalt»? Grenzziehungen mittels «Kultur» im Kontext von Migration
und Integration. S. 33—46 in Von der Deklaration zur Umsetzung — Schutz und Forderung der kul-
turellen Vielfalt in der Schweiz. Akten der Tagung vom 25. Januar 2011, Ziivich, hrsg. von SAGW.
Bern: Schweizerische Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften.

Dahinden, Janine. 2012. Transnational belonging, non-ethnic forms of identification and diverse mobili-
ties: Rethinking migrant integration? S. 117-128 in Migration: Interdisciplinary Perspectives, hrsg.
von Michi Messer, Renée Schroeder und Ruth Wodak. Wien: Springer.

Duemmler, Kerstin. 2015. Symbolische Grenzen — Zur Reproduktion sozialer Ungleichbeit durch ethnische
und religiose Zuschreibungen. Bielefeld: Transcript.

Elias, Norbert und John L. Scotson. 1994 [1965]. The Established and the Outsiders. A Sociological
Enguiry. London: Sage.

Fibbi, Rosita, Mathias Lerch und Philippe Wanner. 2006. Unemployment and discrimination against
youth of immigrant origin in Switzerland: When the name makes the difference. Journal of
International Migration and Integration 7(3): 351-360.

Gans, Herbert J. 1979. Symbolic ethnicity: The future of ethnic groups and cultures in America. Ethnic
and Racial Studies 2(1): 1-19.

Gesundheits- und Sozialdepartement. 2013. Kantonales Integrationsprogramm 2014-2017. Spezifische
Integrationsfirderung als Verbundaufgabe Bund — Kantone. Luzern: Kanton Luzern.

Glaser, Barney und Anselm L. Strauss. 1967. 7he Discovery of Grounded Theory. Chicago: Aldine.
Jenkins, Richard. 2008. Rethinking Ethnicity: Arguments and Explorations. London: Sage.
Kelle, Udo und Susann Kluge. 2010. Vom Einzelfall zum Typus. Wiesbaden: VS Verlag.

Lamont, Michéle und Nissim Mizrachi. 2012. Ordinary people doing extraordinary things: Responses
to stigmatization in comparative perspective. Ethnic and Racial Studies 35(3): 365-381.

Lamont, Michéle und Virag Molnar. 2002. The study of boundaries in the social sciences. Annual Review
of Sociology 28: 167-195.

Menet, Joanna und Nicole Wichmann. 2012. Die schweizerische Integrationspolitik zwischen Férdern
und Fordern. In: Integration per Unterschrift? Zweckmaissigkeit von Integrationsvereinbarungen
im Migrationsrecht. Tagungsdokumentation. Konstanzer Wissenschaftsforum: 13—19.

Neckel, Sighard und Ferdinand Sutterliity. 2008. Negative Klassifikationen und die symbolische Ord-

nung sozialer Ungleichheit. S. 15-25 in Mittendrin im Abseits. Ethnische Gruppenbeziehungen
im lokalen Kontext, hrsg. von Sighard Neckel und Hans-Georg Soeffner. Wiesbaden: VS Verlag.

Phillips, Anne. 2010. What's wrong with Essentialism? Scandinavian Journal of Social Theory 11(1): 47—60.

Portes, Alejandro, Maria Patricia Fernandez-Kelly und William Haller. 2009. The adaptation of the
immigrant second generation in America: A theoretical overview and recent evidence. Journal of
Ethnic and Migration Studies 35(7): 1077-1104.

Portes, Alejandro und Rubén G. Rumbaut. 2005. Introduction: The second generation and the children
of immigrant’s longitudinal study. Ethnic and Racial Studies 28: 983-999.

Regierungsrat. 2001. Uber die Auslinder- und Integrationspolitik des Kantons Luzern. Luzern: Regier-
ungsrat.

Rumbaut, Rubén G. 2008. Reaping what you sow: Immigration, youth, and reactive ethnicity. Applied
Developmental Science 12(2): 108-111.

Schiffauer, Werner, Gerd Baumann, Riva Kastoryano und Steven Vertovec 2002. Staat-Schule-Ethnizitit.
Miinster: Waxmann.



Gehoren wir dazu? 331

Schneider, Jens und Maurice Crul. 2010. New insights into assimilation and integration theory: Intro-
duction to the special issue. Ethnic and Racial Studies 33(7): 1143-1148.

Service de la cohésion multiculeurelle. 2009. Fondements et principes de la République et Canton de
Neuchitel. Neuchitel: Canton de Neuchitel, htep://www.ne.ch/autorites/ DEAS/COSM/charte-
citoyennete/Documents/Charte/mementoA4FRA.pdf, (24.08.2015).

Service de la cohésion multiculturelle. 2013. Programme cantonal d'intégration (PIC). Neuchitel: Canton
de Neuchétel, htep://www.ne.ch/autorites/ DEAS/COSM/Documents/P1C.pdf (24.08.2015).

Simon, Patrick. 2003. France and the unkown second generation: Preliminary results on social mobility.
International Migration Review 37: 1091-1119.

Swidler, Ann. 1986. Culture in action: Symbols and strategies. American Sociological Review 51(2):
273-280.

Vasta, Ellie. 2007. From ethnic minorities to ethnic majority policy: Multiculturalism and the shift to
assimilation in the Netherlands. Ethnic and Racial Studies 30(5): 713-740.

Waters, Mary C. 1990. Ethnic Options. Choosing ldentitites in America. Berkeley, Los Angeles, London:
University of California Press.

Weber, Max. 1922 [1980]. Wirsschaft und Gesellschaft. Tubingen: Mohr.

Wessendorf, Susanne. 2010. Local attachments and transnational everyday lives: Second-generation
Iralians in Switzerland. Global Networks 10(3): 365-382.

Wimmer, Andreas. 2008. Elementary strategies of ethnic boundary making. Ethnic and Racial Studies
31(6): 1025-1055.

Wimmer, Andreas. 2013. Ethnic Boundary Making. Institutions, Power and Networks. Oxford: Oxford
University Press.

Wimmer, Andreas und Nina Glick Schiller. 2002. Methodological nationalism and beyond: Nation-Srate
building, migration and the social sciences. Global Networks 2(4): 301-334.

Zhou, Min. 1997. Segmented assimilation: Issues, controversies, and recent research on the new second
generation. [nternational Migration Review 31(4): 975-1008.

Zolberg, Aristide und Long Lit Woon. 1999. Why Islam is like Spanish: Cultural incorporation in Europe
and the United States. Politics & Society 27(1): 5-38.



Wie in den meisten entwickelten Landern
ist auch in der Schweiz zu beobachten,
dass zunehmend Menschen mit gesund-
heitlichen Einschrankungen und «Behin-
derungen» aktiviert und beruflich integ-
riert werden sollen. Die immer starker
vorgetragene politische Forderung, Men-
schen mit gesundheitlichen Einschran-
kungen beruflich einzugliedern, stellt die
einschldgigen Institutionen und Fach-
krafte vor grosse Herausforderungen. In
der Folge vervielfdltigen sich entsprechen-
de Praktiken, wahrend die Instrumente
und Methoden zur Feststellung von Ar-
beits(un)fahigkeit verfeinert werden.
Anhand einer Ethnografie in zwei kanto-
nalen Arbeitsintegrationsagenturen geht
diese Studie der Frage nach, wie die un-

www.seismoverlag.ch/info@seismoverlag.ch
www.editions-seismo.ch/info@editions-seismo.ch

Martina Koch
Arbeits(un)fahigkeit herstellen
Arbeitsintegration von
gesundheitlich einge-
schrinkten Erwerbslosen aus
ethnografischer Perspektive

Reihe
«Schriften zur Sozialen Frage»

268 Seiten, ISBN 978-3-03777-155-6, SFr. 38.—

tersuchten Organisationen die Arbeits-
(un)féhigkeit ihrer Klientinnen konstruieren
und bearbeiten. Im Fokus stehen die orga-
nisationalen Problematisierungs- und Bear-
beitungsstrategien und dahinterstehende
Logiken.

Martina Koch, Dr. rer. soc., promovierte

an der Universitdt St. Gallen. Sie ist Sozio-
login und arbeitet als wissenschaftliche
Mitarbeiterin an der Hochschule fiir Soziale
Arbeit der Fachhochschule Nordwestschweiz
(FHNW), wo sie in den Bereichen Sozialstaat
und Sozialpolitik, Erwerbslosigkeit und
Arbeitsintegration sowie Diversitét in der
offentlichen Verwaltung forscht.



	Gehören wir dazu? : Grenziehungsprozesse und Positionierungen der zweiten Generation im Vergleich zwischen Luzern und Neuenburg

