
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 42 (2016)

Heft: 2

Artikel: Gehören wir dazu? : Grenziehungsprozesse und Positionierungen der
zweiten Generation im Vergleich zwischen Luzern und Neuenburg

Autor: Duemmler, Kerstin / Dahinden, Janine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Swiss Journal of Sociology, 42 (2), 2016, 309-331 309

Gehören wir dazu? Grenzziehungsprozesse und Positionierungen der
zweiten Generation im Vergleich zwischen Luzern und Neuenburg

Kerstin Duemmler* und Janine Dahinden**

1 Einleitung

Die Migrationsforschung interessiert sich seit geraumer Zeit für die Integrationsprozesse

der zweiten Generation1. Seit den 1990er Jahren sind zunächst in den USA
revidierte Assimilationstheorien entstanden (Alba und Viktor 1997; Zhou 1997;
Portes und Rumbaut 2005; Portes et al. 2009), wonach entgegen der ursprünglich
linearen Assimilationsvorstellung mehrere Inkorporationswege für die zweite Generation

existieren. Europäische Studien folgten diesem Trend und zeigten zudem, dass

erhebliche Unterschiede innerhalb der gleichen Herkunftsgruppe existieren können
und dass der nationale Kontext - Schulsysteme, öffentliche Diskurse, Arbeitsmarktstrukturen

usw. - zentralen Einfluss auf die Integrationsprozesse hat (Bolzman et al.

2003; Simon 2003; Schneider und Crul 2010; Crul und Schneider 2013).
Dieser Artikel nimmt diese Thematik auf, schlägt aber eine andere Perspektive

vor: Statt zu fragen, ob die zweite Generation sich strukturell und kulturell
eingegliedert hat, interessiert uns, wie sie sich gegenüber Integrationsdiskursen
positionieren und welche Strategien sie entwickeln. Unsere Fragestellung leitet sich

aus drei Kritikpunkten ab, die gegenüber diesen (revidierten) Integrationstheorien
formuliert wurden und die wir in unserer theoretischen Perspektive und Untersuchung

aufnehmen.
Erstens wurde die nationalstaatlich und ethnisch zentrierte Epistemologie, die

noch immer einen Grossteil der Integrationsforschung dominiert, von zahlreichen

Autorinnen in Frage gestellt (Wimmer und Glick Schiller 2002; Dahinden 2008;
Bommes und Thränhardt 2010; Amelina und Faist 2012; Dahinden 2012). Diese

Epistemologie wird bspw. reproduziert, wenn Studien zur Integration der zwei-

Institut fédéral des hautes études en formation professionnelle (EHB IFFP IUFFP), CH-1000
Lausanne 16, kerstin.duemmler@iffp-suisse.ch.

** Laboratoire d'études transnationales, Université de Neuchâtel, CH-2000 Neuenburg, janine.
dahinden@unine.ch.

1 Der Begriffder zweiten Generation von Migrantinnen ist an und für sich problematisch, da eine
essenzialisierte Sicht auf Migration mitschwingt. Es stellt sich die Frage, bei welcher Generation
nicht mehr von Migrantinnen gesprochen und ab wann Kinder als zugehörig zu einem «Hier»
betrachtet werden sollen. Als Alternative bietet sich an, von Einwandererkindern zu sprechen:
Dieser Terminus stiftet allerdings Verwirrung, da wir in diesem Artikel empirisch mit Jugendlichen
gearbeitet haben. Aus diesem Grunde verwenden wir den Begriff der zweiten Generation, mit
allen Vorbehalten.



310 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

ten Generation selbstredend verschiedene ethno-nationale Gruppen vergleichen.
Zweitens kamen Integrationstheorien in die Kritik, politisch-normative Aspekte zu

reproduzieren und dadurch nationalstaatliche Integrationsdiskurse zu unterstützen
(Vasta 2007; Aumüller 2009), statt diese selbst zum Gegenstand der Forschung zu
machen. Und drittens argumentieren wir, dass nicht nur nationale Kontexte
unterschiedliche Inkorporationswege hervorbringen, sondern in der Schweiz kantonale
Kontexte relevant sind.

Diese Kritikpunkte werden aufgenommen, indem die Positionierungen der

zweiten Generation in diesem Artikel theoretisch unter einer Grenzziehungsperspektive

(Lamont und Molnar 2002; Wimmer 2013) untersucht werden. Integration
wird nicht als kulturelle oder strukturelle Anpassungsleistung verstanden. Gefragt
wird vielmehr, wann sich welche ethno-nationalen Grenzlinien zwischen einem
«Wir» und «den Anderen» etablieren oder auflösen und welche Positionen und

Strategien die zweite Generation angesichts von Fremdzuschreibungen entwickelt.
Der Artikel basiert auf einem empirischen Vergleich von Jugendlichen der zweiten
Generation in den Kantonen Luzern und Neuenburg; Kontexte, die sich durch
unterschiedliche Integrationsdiskurse und -politiken charakterisieren. Gezeigt wird,
dass diese Kontexte nicht nur die symbolischen Grenzziehungen prägen, denen
die zweite Generation gegenübersteht, sondern insbesondere auch die Strategien
kanalisieren, wie mit Fremdzuschreibungen umgegangen wird.

In einem ersten Schritt legen wir die theoretischen Elemente der

Grenzziehungsperspektive dar. Nach Präsentation der Methoden unserer empirischen
Untersuchung gilt es die regionalen Spezifitäten der zwei Kantone im Hinblick
auf die Diskurse über Integration aufzuzeigen. Schliesslich widmen wir uns den

Positionierungen der zweiten Generation in Luzern und Neuenburg gegenüber den

Integrationsdiskursen bzw. Grenzlinien. In der Diskussion halten wir fest, dass in
den zwei Kontexten ähnliche Strategien auszumachen sind, wie mit Grenzziehungen

umgegangen wird, allerdings sind diese Verhandlungen durch regionale kulturelle

Repertoires und damit unterschiedliche Diskurse geprägt.

2 Theoretischer Bezugsrahmen: die Grenzziehungsperspektive

Wir schlagen vor, die Positionierungen der zweiten Generation gegenüber
Integrationsdiskursen unter einer Grenzziehungsperspektive zu verstehen; d.h., wie sich

essenzialistische2 Fremdzuschreibungen in die Selbstzuschreibungen der zweiten
Generation einschreiben bzw. wie sie verhandelt werden können.

2 Unter Essenzialismus wird die Zuschreibung von Eigenschaften auf Personen verstanden, die unter
eine spezifische Kategorie summiert werden, sodass die Personen als mit einer grundsätzlichen
Essenz ausgestattet erscheinen (Phillips 2010) (z. B. alle Albaner hätten ungleiche
Geschlechterbeziehungen).



Gehören wir dazu? 311

Ein relationales und prozessuales Verständnis von Ethnizität, wie es sich in
der Tradition von Max Weber und Frederik Barth entwickelte, stellt eine nationalstaatlich

und ethnisch zentrierte Epistemologie grundlegend in Frage. Während
die Integrationsforschung häufig selbstverständlich von Grenzen zwischen ethno-
nationalen Kultursystemen ausgeht, untersuchen wir diese Grenzziehungsprozesse
unmittelbar. Der Grenzziehungsansatz postuliert, dass nicht die kulturellen
Unterschiede an sich, sondern der Bezug auf kulturelle Unterschiede zur Markierung und

Rechtfertigung entscheidend ist, ob ethnische oder nationale Gruppen(grenzen)
fortbestehen (Barth 1969; Brubaker et al. 2004; Wimmer 2008; Duemmler 2015).
Kulturelle Eigenschaften, ob real oder erfunden, werden herangezogen um
Zugehörigkeitsgefühle, Gruppenmitgliedschaft und Ausschluss anzuzeigen (Weber 1922

[1980]). Lamont und Molnar (2002, 168) definieren (symbolische) Grenzen als

konzeptionelle Unterscheidungen, die soziale Akteure aufgreifen, um Unterschiede
zwischen Individuen oder Gruppen hervorzubringen, aufrechtzuerhalten, aufzulösen,

zu rechtfertigen oder anzufechten.

«Integration» wird unter dieser analytischen Sichtweise nicht als kulturelle und
strukturelle Anpassungsleistung von Einwanderergruppen verstanden, erforscht wird
stattdessen, wann und wie sich ethnische oder nationale Grenzziehungen zwischen

einem «Wir» und den «Anderen» etablieren, überschritten werden oder auflösen,
und welche Konsequenzen diese Grenzziehungsprozesse haben (Zolberg und Woon
1999; Alba 2005; Dahinden 2011).

Grenzziehungen variieren also je nach Kontext, da sie von den Verhandlungen
und Kämpfen der sozialen Akteure um Kategorisierungen und Deutungen abhängen
(Lamont und Molnar 2002; Neckel und Sutterlüty 2008). Für unsere Untersuchung
heisst das auch, dass die Fremdzuschreibungen und Formen von Zugehörigkeit, die
der zweiten Generation auferlegt werden, einen Einfluss auf ihre Selbstzuschreibungen
und Positionierungen gegenüber den Grenzlinien haben (Jenkins 2008). Es handelt
sich dabei um keinen neutralen Prozess, denn die involvierten Individuen und Gruppen

erfahren durch die Klassifizierung in bestimmte Kategorien Wertschätzungen
oder Missachtungen (Weber 1922 [1980]; Neckel und Sutterlüty 2008). Zudem
sind Grenzziehungen in grössere Ungleichheits- und Machtverhältnisse eingebunden,
denn welche Grenzlinien sich in einem Kontext durchsetzen, ist abhängig von den

Ressourcen der Akteure, Zuschreibungen anderen aufzudrängen oder sich ihnen zu
widersetzen (Elias und Scotson 1994 [1965]; Jenkins 2008).

Auch die kulturellen Repertoires (Swidler 1986), die zur Rechtfertigung von
Grenzen eingesetzt werden, variieren (Lamont und Mizrachi 2012, 366 f.). Sie gewähren

bzw. verwehren der zweiten Generation bestimmte Formen der Zugehörigkeit und
beeinflussen dadurch ihre Positionierungen gegenüber Grenzziehungen. So stellt sich

die Frage, wie sich die Kantone Luzern und Neuenburg bei der Institutionalisierung
von Grenzlinien und kulturellen Repertoires zu ihrer Rechtfertigung unterscheiden.



312 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

Der Grenzziehungsansatz liefert auch Strategien, wie sich Individuen gegenüber

Zuschreibungen und Missachtungen positionieren und sie u. U. verhandeln können.
Durch Grenzüberschreitungen (boundary crossing) versuchen Individuen die eigene
Position im Hinblick auf die Grenzlinie und Hierarchie (z. B. Schweizer/Ausländer
basierend auf wahrgenommenen Integrationsdefiziten) zu verbessern. Sie identifizieren

sich mit der sozial wertgeschätzten Kategorie und versuchen sich anzupassen
(Wimmer 2008, 1039 f.). Durch Grenzverwischung (boundary blurring) wird die
Grenzlinie durch die Betonung anderer Kriterien, bspw. universelle Zugehörigkeiten
(wie Menschenrechte), für irrelevant erklärt. Was vorher als «anders» angesehen
wurde, wird nun als «vertraut» erklärt, und gründet häufig auf einer formellen
Anerkennung multipler Zugehörigkeiten (z. B. Zweisprachigkeit) (Zolberg und
Woon 1999, 8 f.). Aufwertungsstrategien zielen darauf ab, die Hierarchie zwischen

Kategorien umzudeuten und die eigene stigmatisierte Gruppe (auch auf Kosten

anderer) aufzuwerten (Wimmer 2008, 1037f.). Zuletzt zielen Grenzverschiebungen

(boundary shifiing) auf eine Öffnung der Grenze und Erweiterung der Wir-Gruppe
um die vormals ausgeschlossene Ihr-Gruppe ab (Zolberg und Woon 1999).

3 Methoden

Der Artikel stützt sich auf qualitative Daten, die im Rahmen eines grösseren
Forschungsprojektes erhoben wurden. Die Studie nahm bewusst keine ethno-nationale

Gruppe zum Ausgangspunkt, sondern interessierte sich für alltägliche
Austauschbeziehungen zwischen Schweizer Jugendlichen und jungen Erwachsenen der zweiten

Generation unterschiedlicher Herkunft im Alter von 16 bis 19 Jahren. Eine

dreimonatige ethnografische Feldforschung3 fand in jeweils vier Luzerner und vier

Neuenburger Schulen (je 3 Berufsschulen und 1 Gymnasium) statt. Wir stützen uns
für diesen Artikel auf 24 Leitfadeninterviews mit Jugendlichen der zweiten Generation'1,

wobei der Leitfaden flexibel eingesetzt wurde, um den Relevanzstrukturen der

Jugendlichen gerecht zu werden (Charmaz 2001). Konkret gefragt wurde, welche

Bedeutung nationale Herkunft und Religion im Alltagsleben hat (z. B. mit der

Familie, beim Eingehen von Beziehungen) und wie Mitmenschen auf ihre Herkunft
und Religion reagieren. Auf Integration oder andere Herkunftsgruppen wurde nur
eingegangen, wenn dies von den Jugendlichen selbst angesprochen wurde.

3 Auf ethnografische Feldbeobachtungen kann hier nicht eingegangen werden, um dem regionalen
Vergleich der zweiten Generation genug Raum zu geben. Duemmler (2015) zeigt allerdings
anhand von Unterrichtsbeobachtungen, wie Integrationsvorstellungen in der Schule an die jungen
Erwachsenen vermittelt und wie Grenzlinien im Schulalltag reproduziert bzw. infrage gestellt
wurden.

4 Das heisst, ihre beiden Eltern sind in die Schweiz eingewandert, sie selbst sind nicht zwingend
auch eingewandert, haben aber den grössten Teil ihrer Schulzeit in der Schweiz verbracht.



Gehören wir dazu? 313

Die Daten wurden mit Hilfe eines Codings analysiert (Glaser und Strauss

1967; Charmaz 2001), d.h., wir kodierten zunächst offen und induktiv, um nah

am Interviewmaterial zu sein. Konkret interessierten wir uns dafür, welche Grenzlinien

und ethnischen Fremdzuschreibungen die zweite Generation wahrnimmt und
welche Selbstzuschreibungen in ihren Positionierungen gegenüber den Grenzlinien
virulent werden. Anschliessend wurden ausgewählte Codes (z. B. Migranten sollen
sich integrieren, Kultur als Bereicherung, Diskriminierungserfahrung) fokussierter

kodiert, interpretiert und Zusammenhänge herausgearbeitet. Die Interviews wurden

schliesslich anhand der Codes gruppiert, d.h., nach Gemeinsamkeiten und
Unterschieden in den Wahrnehmungen, Handlungsmusrern und Strategien der

zweiten Generation gesucht und eine Ordnung (getrennt nach Kanton) geschaffen.
Die Typisierung erfolgte idealtypisch im Sinne Webers; es wurde ein Konstrukt auf
Basis mehrerer Fälle geschaffen (Kelle und Kluge 2010).

Die Herkunftsnationalitäten der zweiten Generation sind in Luzern und
Neuenburg verschieden, da in den zwei Kantonen unterschiedliche Einwanderergruppen
zu finden sind. Allerdings ist dies für unsere Untersuchung von untergeordneter
Bedeutung, da wir uns weniger für spezifische ethno-nationale Gruppen interessieren,
sondern allgemein für die Grenzziehungen und Positionierungen, unter Einwirkung
der regionalen Kontexte. In Luzern haben sechs der 14 Jugendlichen Vorfahren aus

dem Kosovo, die Eltern der übrigen 8 stammen aus Tschechien, Kroatien (bei zwei

Jugendlichen), Montenegro, Ungarn, Serbien, Afghanistan und Portugal. Zehn

Jugendliche besitzen die Schweizer Staatsbürgerschaft und vier haben eine

Niederlassungsbewilligung. In Neuenburg haben drei der zehn Jugendlichen Vorfahren aus

Italien, zwei aus Bosnien, zwei aus Portugal, die anderen Eltern stammen aus Somalia,
Tunesien (und Frankreich) und Ile Maurice (und Italien). Sieben Jugendliche sind

eingebürgert bzw. im Einbürgerungsverfahren, zwei haben jeweils eine Jahres- resp.
Niederlassungsbewilligung.

4 Integrationsdiskurse in den Kantonen Luzern und Neuenburg

In Debatten über Assimilation und Integration wird definiert, welche Einwanderer

zur nationalen Gemeinschaft dazugehören und mit welchen Argumenten diese

Grenzlinie verteidigt wird. Solche Debatten haben den Stellenwert von «kulturellen

Repertoires» (Swidler 1986), auf die sich Akteure in ihren Handlungen (oft
unbewusst) beziehen können. In diesem Artikel erschliessen wir diese «kulturellen
Repertoires» durch eine Analyse der Integrationsdokumente und -gesetze in den

zwei Kantonen. Aus diesen Dokumenten und Gesetzen lassen sich stellvertretend
«öffentliche Diskurse» herauskristallisieren, die das Ergebnis von Interessenskämpfen
und Repräsentationen verschiedener Akteure sind. Wir gehen also davon aus, dass

die Gesetze und Leitbilder öffentliche Anliegen und Repräsentationen widerspie-



314 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

geln. Die Jugendlichen kennen diese Dokumente zwar nicht im Einzelnen, aber

sie verwenden, wie später gezeigt wird, die spezifischen «kulturellen Repertoires»
als Deutungsschemen in ihren Positionierungen gegenüber Grenzlinien. Andere

Institutionen, die solche «kulturellen Repertoires» mitproduzieren, sind die Schulen

(für dieses Forschungsprojet siehe Duemmler 2015 oder Schiffauer et al. 2002) oder

bspw. auch die Medien.
Es werden deshalb an dieser Stelle die wichtigsten Elemente der

Integrationsdiskurse und -politik für beide Kantone umrissen. Im Kanton Luzern gibt es

zwar kein Integrationsgesetz, denn ein Gesetz zur Förderung des gesellschaftlichen
Zusammenhaltes wurde 2010 in einer Volksabstimmung abgelehnt. Dennoch erliess

der Regierungsrat 2001 ein Integrationsleitbild, das von Einwanderern eine integrative

Eigenleistung fordert, ohne dass sie jedoch ihre Herkunftskultur vollkommen
aufgeben müssten. Dazu heisst es:

Sie [Ausländer] erlangen grössere Anerkennung und auch mehr

Chancengleichheit, wenn sie sich so gut wie möglich in die Kultur unseres

Landes integrieren, ohne dass sie deswegen ihre Herkunfi und die
mitgebrachten kulturellen Werte und damit ihre Identität verleugnen müssen.

(Regierungsrat 2001, 16)

Das Leitbild erwartet eine partielle kulturelle Anpassung seitens der Einwanderer
und gründet dabei auf einem essenzialistischen Ethnizitätsverständnis, denn Kultur,
Herkunft und Identität (mit Blick auf die Schweiz und das Herkunftsland) werden

selbstverständlich gleichgesetzt. Kulturelle (und religiöse) Differenzen werden
dennoch als Bereicherung angesehen (Regierungsrat 2001, 17) und ihnen sollte

mit Respekt und Toleranz begegnet werden, wenn diese im Rahmen der

Rechtsordnung gepflegt würden (Regierungsrat 2001, 19). Dieser Vorstoss hin zu einer

Grenzöffnung zwischen Schweizern und Ausländern hat allerdings ein klares Limit.
Das Leitbild spricht sich explizit gegen eine multikulturalistische Gesellschaft aus,
d. h. ein gleichberechtigtes und friedliches Zusammenleben aller Kulturen
(Regierungsrat 2001, 19) und warnt vor der «Bildung von Ausländerquartieren» und der

«Aufsplitterung der Gesellschaft in ethnische Gruppen mit nationalistischem
Kulturbewusstsein» (Regierungsrat 2001, 20). Die im Kanton Luzern eher verhalten

gebliebene Grenzöffnung gegenüber Ausländern kommt auch darin zum Ausdruck,
dass das Leitbild dazu aufruft, Ausländerinnen, «die aus anderen Kulturkreisen, zum
Teil auch aus einem Klima der Gewalt kommen», besonders mit den «Regeln des

Zusammenlebens» (Regierungsrar 2001, 28) vertraut zu machen.

Festgehalten werden kann, dass ein assimilatorisches Integrationsverständnis,
auch wenn kulturelle Differenzen zum Teil als Bereicherung angesehen werden, im
Kanton Luzern dominiert. So erstaunt auch nicht, dass der Kanton (im Gegensatz

zu Neuenburg) mit nichteuropäischen Einwanderern Integrationsvereinbarungen



Gehören wir dazu? 315

und -empfehlungen abschliesst (Gesundheits- und Sozialdepartement 2013, 10),
obwohl der Bund diesen Einsatz im Integrationsgesetz nicht vorschreibt.

Das Leitbild spricht sich darüber hinaus für den Respekt der Ausländer als

Menschen sowie für die Chancengleichheit im Bildungs- und Erwerbssystem aus und
wendet sich gegen Diskriminierung und Rassismus (Regierungsrat 2001, 18—19).

Diese Grenzverwischung scheint allerdings bisher nur auf dem Papier zu existieren.
Ein Blick in das Integrationsprogramm 2014-2017 zeigt, dass, wenngleich der

Kanton bei der Integrationsförderung aktiv ist (z. B. Information über Rechte und

Pflichten), es kaum Massnahmen im Bereich des Schutzes vor Diskriminierung gibt
(Gesundheits- und Sozialdepartement 2013, 6).

Die Integrationsdiskurse und -politik in Neuenburg schreiben sich in ein anderes

Register ein und verdeutlichen prägnant die interne Heterogenität der Schweiz.

In Anlehnung an Brubaker (1992) findet sich in diesem französischsprachigen
Kanton ein republikanisches Staatsbürgerschaftsmodell, welches grundsätzliche
Differenzen zum ethnischen Modell aufweist, das im deutschsprachigen Kanton
Luzern verankert ist.

Die Charte de la citoyenneté (Service de la cohésion multiculturelle 2009, 1)

wird jedem/r neuen Zuzüglerln im Kanton zugestellt und hält diese Prinzipien fest:

Le canton de Neuchâtel est un Etat qui garantit à ces habitants des libertés

et droitsfondamentaux (Etat libéral), un Etat dans lequel lepeupleparticipe
à la formation de la volonté et à l'exercice du pouvoir (Etat démocratique),

un Etat qui accorde à ces concitoyens une certaine protection sociale (Etat
social) les ressortissants d'autrespays qui séjournent en Suisse sont soumis

au même ordrejuridique que les citoyens suisses. Ils n'ont cependant aucune

obligation juridique, lorsqu'ilsproviennent d'autres cultures, d'adapter leur

façon de vivre à celle des Suisses. Ainsi, si les peuples se caractérisent
naturellement par leur diversité, c'est la tolérance, l'ouverture d'esprit, le

respect et l'appréciation de la richesse et de la diversité des cultures qui
peuvent assurer l'équilibre au sein des collectivités mixtes.

Aus dieser Charte de la citoyenneté lassen sich zwei Grunddiskurse herauslesen.

Erstens eine republikanische Haltung gegenüber Staatsbürgerschaft. Diese wird
dadurch bestätigt, dass Neuenburg Ausländerinnen die Möglichkeit gibt, auf
kantonaler Ebene zu wählen und auf Gemeindeebene gewählt zu werden, falls sie eine

Niederlassungsbewilligung besitzen und seit mindestens 5 Jahren im Kanton (resp.
1 Jahr in der Gemeinde) wohnen. In einer Volksabstimmung 2011 wurde dieses

Recht für Ausländerinnen in Luzern abgelehnt. Zweitens wird kulturelle Diversität
zwar essenzialisiert, aber durchweg (im Gegensatz zu Luzern) positiv aufgeladen.
Toleranz gegenüber kulturell anderen wird eingefordert und kulturelle Diversität
wird als Bereicherung dargestellt. Dieser republikanische Toleranzdiskurs gegenüber
kultureller Vielfalt verbindet Offenheit gegenüber «anderen Kulturen» mit der uni-



316 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

versalistischen Idee, dass alle Menschen die gleichen Rechte und Pflichten haben

(etwa politische Partizipation) und für alle die Menschenwürde gilt, unabhängig
von ihrer Nationalität.

Das revidierte Integrationsgesetz aus dem Jahre 20135 schreibt diese Ideen

fort und legt im ersten Artikel seine Funktion dar:

Elle encourage lapleineparticipation despersonnes issues de la migration
à la société, de façon plus générale, tend à promouvoir l'égalité des droits

et devoirs ainsi que la non-discrimination pour tout un chacun dans les

limites de la constitution et de la loi. (Loi sur l'intégration et la cohésion

multiculturelle, art. 1)

Die republikanische Geisteshaltung wird hier fortgeschrieben, als dass ein grosses
Gewicht auf Rechtsgleichheit, Nicht-Diskriminierung wie auch Partizipation gelegt
wird. So erstaunt es nicht, sind im Integrationsprogramm des Kantons Neuenburg
(Service de la cohésion multiculturelle 2013) im Gegensatz zu Luzern konkrete
Massnahmen gegen Diskriminierung verankert.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass sich in diesen zwei Kantonen

widerspiegelt, was Menet und Wichmann (2012, 19) folgendermassen beschreiben:

«Deutschschweizer Kantone [kombinieren] ein assimilatorisches Integrationsverständnis

und die Förderung der Chancengleichheit. [Französischsprachige]
Kantone [setzen] auf eine Kombination der politischen Teilhabe mit der Förderung
der Chancengleichheit». Luzern verfolgt die Integration der Einwanderer über
einen essenzialistischen Kultur- und Ethnizitätsdiskurs. Neuenburg zeichnet sich

hingegen nicht nur durch mehr Toleranz gegenüber kultureller Differenz (wenn
auch essenzialisierter) aus, sondern gesteht in seinem Staatsbürgerschaftskonzept
allen Bürgerinnen auch gleiche Rechte und Pflichten zu. Das bedeutet, dass die
Grenzlinie zwischen Schweizerinnen und Ausländerinnen in Luzern über positiv,
aber auch negativ aufgeladene kulturelle Differenzen etabliert wird. In Neuenburg
ist diese Grenzlinie auch vorhanden, aber weniger ausschliessend, da die
republikanische Staatsbürgeridee (Rechtsgleichheit, Partizipation, Nicht-Diskriminierung
usw.) sie verschwimmen lässt. In Luzern werden solche Themen diskutiert, doch
kaum umgesetzt, sodass die Grenzlinie klarer aufscheint.

Wie wir im nächsten Kapitel zeigen, sind diese regional spezifischen Ideen
und «kulturellen Repertoires» die Skripte, entlang derer die Positionierung der

Jugendlichen erfolgt.

5 Cf. http://rsn.ne.ch/ajour/default.htmlP13204.htm.



Gehören wir dazu? 317

5 Luzern: Integrationsforderungen in den Positionierungen der

zweiten Generation

Das «Leitmotiv», das die Interviews in Luzern mit der zweiten Generation durchzog

— und zwar ohne, dass wir diese Aspekte eingebracht hätten —, war die Idee der

Integrationsforderungen: Die Jugendlichen nahmen allesamt spontan auf dieses

spezifische «kulturelle Repertoire» Bezug. Allerdings positionierten sich die Jugendlichen

unterschiedlich, je nachdem wie sie die Grenzlinie zwischen Schweizern/
Ausländern und Stigmatisierungen deuteten. Die vier idealtypischen Positionierungen
lassen sich mit den vier Strategien (Grenzüberschreitung, -Verwischung, -Öffnung
durch Grenzziehung und Aufwertung) in Verbindung bringen6 und zeigen, dass

die Grenzlinie vor allem seitens der Jugendlichen mit Vorfahren aus dem Kosovo
(sie verwischen die Grenze nicht) als klar wahrgenommen wird. Dies überrascht
kaum, werden sie doch in der Deutschschweiz am häufigsten mit Diskriminierungen
konfrontiert (Fibbi et al. 2006).

5.1 Individuelle Grenzüberschreitung (boundary crossing) und Integrationsforderung

Kristin versteht sich ausschliesslich als Schweizerin und stellt sich völlig in Einklang
mit assimilatorischen Integrationsforderungen; sie ist die einzige Vertreterin dieser

Strategie der «individuellen Grenzüberschreitung». Sie berichtet, dass sie als Kind
durch Mitschülerinnen aufgrund ihrer kosovarischen Herkunft stigmatisiert und

ausgegrenzt wurde. Dennoch ist sie überzeugt, dass Ausländer «einen schlechten
Ruf» und Ausschluss zu verantworten hätten, weil sie oft nicht bereit seien, sich

anzupassen. Im Interview äusserte sie sich über das Verhältnis zwischen Ausländern
und Schweizern:

[I]ch habe auch das Gefühl, dass die Ausländer selber schuld sind, dass sie

so einen schlechten Rufhaben. Da sie immer Schlägereien machen.

Aber wenn man älter ist, so mit 18, da kannst du dich ja auch anpassen.
Ich meine, ich habe jetzt Kollegen, ich habe mich anpassen können.

So in der zweiten Klasse und als Kleine, das ist schon schlimtn, wenn du als

Aussenseiter bezeichnet wirst, nur weil du eine andere Nationalität hast.

Aber sonst nicht. (Kristin, kosovarische Herkunft)

Kristin fand, dass sich Ausländer nicht nur an die Rechtsordnung anpassen sollten,

sondern sich auch in ihrem Sprachgebrauch in der Öffentlichkeit und bei der

Knüpfung von Kontakten an der Schweiz orientieren sollten. Sie kritisierte bspw.
Eltern, die ihren Kindern nur in der Herkunftsgruppe Freundschaften gewährten.

Auch in Kristins Lebensgestaltung zeigte sich ein Assimilationsbemühen. Sie

berichtete, dass sie zu ihrem Herkunftsland kaum noch Bezug hätte und die Sprache

6 Dorina war eine Ausnahme, die allen vier Strategien bzw. keiner ausschliesslich zugeordnet werden
konnte.



318 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

verlernt hätte, weil sie in ihrer Familie kaum noch gesprochen würde. Diese Distanz

war gewollt, denn sie wollte als Schweizerin anerkannt sein. Auf die Frage, was es

ihr bedeute, Schweizerin zu sein, sagte sie:

Nichts, ich gehöre dazu. Ich bin wirklich ein Mitglied von einem Land,
das ich wirklich als meine Heimat empfinde. Weil wenn ich im Kosovo

bin, dann bin ich wie in den Ferien. Mich verbindet nichts damit. Also ich

kann nicht sagen, ich bin Kosovo, ich bin vom Kosovo oder ich bin stolze

Kosovoalbanerin.

Diese Versuche der Grenzüberschreirung und Identifizierung mit Schweizern ging
mit einer Abwertung von Kosovoalbanerinnen in essenzialistischer Manier einher.
Sie argumentierte bspw., dass Frauen im Kosovo im Vergleich zu Männern nichts

wert seien oder dass sich Kosovoalbaner in der Schweiz in Schlägereien verwickeln
liessen. Kristin meinte sogar, sich für ihre Herkunft zu schämen. Wenn sie neue
Leute kennenlerne, so Kristin, nenne sie nur ihren Vornamen, da dieser schweizerisch

klänge. Sie vermied auch den Kontakt zu Jugendlichen kosovoalbanischer Herkunft in
ihrer Schulklasse und war stolz um jeden Schweizer Kontakt, wie bspw. ihren Freund.

Kristin war überzeugt, dass Ausländer durch Anpassung an die Schweizer

Mehrheitsgesellschaft die Grenzlinie überschreiten könnten und als zugehörig
betrachtet würden. Sie nahm die Grenzlinie zwar als klar wahr, weshalb das

Uberschreiten nur durch einen Bruch mit der Herkunftskultur möglich war, weil solche

Grenzen nur ein Entweder-Oder zulassen (Alba 2005). Sie empfand die Grenzlinie

allerdings als legitim (selbstverschuldet) und durchlässig, wenn man Eigenintiative
zeige (Cederberg 2013, 142).

5.2 Grenzverwischung (boundary blurring) und symbolische Ethnizität

Teresa, Jasna, Letizia und Nastasia fühlen sich auch als Schweizerinnen, allerdings
lehnen sie das Herkunftsland ihrer Eltern nicht so kategorisch ab wie Kristin. Auch

wenn sich keine von ihnen als Tschechin, Kroatin oder Ungarin bezeichnen würde,
sind sie doch mehr oder weniger stolz, diese «Wurzeln» zu haben und Kontakte mit
Verwandten oder Freunden im Heimatland der Eltern zu pflegen. Jasna bspw. war
es deshalb wichtig zu präzisieren, dass die Schweiz ihre Heimat ist:

Doch ich bin schon stolz darauf, dass ich von dort komme. Aber ich kann

jetzt nicht sagen, dass ich mal nach Kroatien zurückgehen möchte. Ich

finde die Schweiz ist meine Heimat. (Jasna, kroatische Herkunft)

Alle vier berichteten, vor allem auf ihre Zweisprachigkeit stolz zu sein (Teresa
bezeichnet Tschechisch sogar als ihre Muttersprache), die sie auch an zukünftige Kinder
weitergeben möchten. Jasna und Letizia sind zudem der Meinung, dass sie sich

aufgrund ihrer typisch kroatischen Mentalität - offen und temperamentvoll - dem

Herkunftsland ihrer Eltern verbunden fühlten. Sie wählen klar positiv konnotierte



Gehören wir dazu? 319

Charaktereigenschaften. Teresa erzählte zudem im Interview, dass Leute ihre
Herkunft interessant fänden und sich bspw. für den Klang ihrer Sprache interessierten,
als Ausländerin habe sie sich daher nie gefühlt:

Das mit dem Ausländer-Sein, ist eigentlich nie so durchgekommen, habe

ich das Gefühl, weil es gab eigentlich nie so wirklich eine Situation,

wo das ganze irgendwie gespalten wurde. (Teresa, tschechische Herkunft)

Es sind unspektakuläre Momente, in denen ihre Herkunft wichtig wird, weshalb die

vier überzeugt waren, noch nie Stigmatisierungen und Diskriminierungen erfahren zu
haben. Mit anderen Worten, eine klare Grenzlinie zwischen Ausländern und Schweizern,

geschweige damit einhergehenden Ausschluss, hätten sie nie wahrgenommen.
Diese Deutung könnte auch ein Versuch sein, sich nicht als Opfer von Ausgrenzung
zu verstehen, denn sie berichteten durchaus von Witzen über ihre Herkunft, die sie

jedoch als Spass interpretieren und nicht persönlich nähmen.

Ahnlich wie Kristin übertrugen Jasna, Teresa und Letizia ihre eigenen
Erfahrungen auch auf andere Einwanderer und fanden es legitim, Integration zu fordern.
Ähnlich wie das Luzerner Integrationskonzept betonten sie die Eigenleistung von
Einwanderern, so bspw. Jasna: «Ich meine in dem Land, wo ich lebe, soll ich mich
auch so benehmen.»

Sie merkten allerdings an, dass Einwanderer «ihre Kultur» nicht vollkommen
aufgeben müssten, so argumentierte denn auch Teresa:

[D]iese Integrationsfrage ist immer so aktuell, sie [Ausländer] müssen

sich nicht nahtlos einfügen in unsere Gesellschaft, aber eben zum Beispiel
die Sprache lernen.

Letizia grenzte sich zudem von Migrantinnen aus dem Balkan ab, die nach ihren
Eltern eingewandert seien. Sie würden häufig schlecht Deutsch sprechen, unter
sich bleiben und Jüngere eine «Jugosprache» pflegen, mit der sie Aufmerksamkeit

erzeugen wollten.
Die vier Frauen vertraten die Ansicht, dass Einwanderer und ihre Nachfahren

in der Schweiz dazugehören können, das hänge von ihrer Integrationsbereitschaft
ab. Ihre Herkunft müssten sie, im Gegensatz zu Kristin, dennoch nicht verleugnen,
die würde als eine Bereicherung angesehen oder toleriert werden. Für sie war die
Grenzlinie verschwommen, weshalb sie sich auf beiden Seiten verorteten. Diese
symbolische Ethnizität, die sich mit positiven, teils nostalgischen Gefühlen verknüpft,
kann sich nur entwickeln, wenn seitens der Mehrheitsgesellschaft nicht mehr mit
Stigmatisierungen gerechnet werden muss (Gans 1979; Waters 1990).



320 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

5.3 Forderung nach gleichberechtigter Anerkennung und Grenzöffnung

(boundary shifting)

Im Gegensatz zu den vorangegangenen Beispielen machten Ardit, Kumrije, Jagos, Ana
und Navid auf Stigmatisierungen und Diskriminierungen von Ausländern explizit
aufmerksam. Sie nahmen eine Grenzlinie wahr, die sie jedoch anders als Kristin als

illegitim empfanden, denn wenn Ausländer sich anpassten (z. B. an Rechtsordnung),
so sollten sie auch gleichberechtigt anerkannt werden.

Alle fünf berichteten, in der Schweiz mit Stigmatisierungen konfrontiert zu
sein. Ardit erzählte nicht nur von eigenen Mobbingerfahrungen aus seiner Kindheit.
Er kritisierte auch die von der Schweizer Volkspartei (SVP) lancierten Abstimmungsinitiativen

(z. B. Ausschaffung krimineller Ausländer) und monierte, dass Ausländer
teils generalisierend «in einen Topf geworfen» würden. Jagos dagegen berichtete,
dass Lehrpersonen aus seiner alten Schule es ihm — einem «Jugo» — nicht gegönnt
hätten, eine gute Lehrstelle zu finden. Navid erzählte, vor allem nach dem 11.

September mit Vorurteilen konfrontiert worden zu sein, die sich nicht nur gegen sein

Herkunftsland («Afghanen seien Terroristen»), sondern auch gegen seine Religion
richteten («Islam sei frauenverachtend»).

Von Seiten der Schweiz erwarten alle, dass Ausländer als Ebenbürtige akzeptiert
würden; also ihnen die Grenze geöffnet werde. Kumrijes und Navids Einbürgerung
war denn auch durch die Vorstellung motiviert, als Eingebürgerte mit mehr
Anerkennung rechnen und ggf. einfordern zu können:

Sie [Altere] müssen das schon akzeptieren, dass ich auch ein Teil der Schweiz

bin, dass ichjetzt auch Stimmrecht habe. Und vielleicht würde es ein bisschen

was verändern. (Navid, afghanische Herkunft)

Alle empfanden Stigmatisierung und Diskriminierung als ungerecht, weil sie die
Schweiz als ihre Heimat ansahen und sich wohlfühlten. Gleichzeitig war ihnen ihre
Herkunft viel wichtiger als Teresa, Jasna, Letizia oder Nastasia und anders als Kristin
betonten sie, diese nicht verleugnen oder aufgeben zu wollen. Alle berichteten bspw.
ihre Muttersprache auch in der Öffentlichkeit zu sprechen. Ihre Forderung nach

gleichberechtigter Anerkennung vermischte sich mit der Forderung des Rechtes auf
kulturelle Differenz, die essenzialistisch gedeutet wird. Es gebe, so Ardit oder Kumrije,
«verschiedene Kulturen» und deshalb wünschten sie sich auch eine/n zukünftige/n
Partnerin, die/der «die ihre» teile. Ana dagegen berichtete, darauf zu bestehen als

Portugiesin und nicht als Schweizerin angesehen zu werden.

Allerdings betonten sie, nicht übermässig stolz auf ihre Herkunft zu sein.

Ardit und Jagos kritisierten denn auch all jene, die sich nicht integrierten und die

Rechtsordnung nicht respektierten (z. B. Raser und Schläger). Sie kannten die
stigmatisierenden Fremdzuschreibungen gegenüber ihrer Herkunft und distanzieren
sich davon. Kumrije kritisierte die «traditionellen Albaner», die die Freiheiten von



Gehören wir dazu? 321

Frauen nicht akzeptieren würden und identifizierte sich stattdessen mit den in ihren

Augen «Modernen», die eine andere Kultur miteinbezogen hätten:

Aber heutzutage sindja nicht alle so, weil wir hier eben aufgewachsen sind
und das ist der Vorteil. Wir haben eine andere Kultur mit einbezogen

(Kumrije, kosovarische Herkunft)

Die fünf Jugendlichen forderten ein, dass Einwanderer und ihre Kinder in der
Schweiz bedingungslos akzeptiert werden sollten. Für alle fünf war die Grenzlinie

zwar wie für Kristin präsent, wurde aber als illegitim empfunden, denn Ausländer
sollten gleichberechtigt anerkannt werden und das Recht haben, ihre «Kultur» oder

«Religion» auszuleben. Indirekt forderten sie, die Grenze zu öffnen und stützten
sich auf das Toleranzpostulat des Luzerner Integrationsleitbildes.

5.4 Grenzziehung (boundary-making) und Aufwertung der eigenen Herkunft

Ahnlich wie für Ardit, Navid, Jagos oder Kumrije existierte für Albert, Edi und
Admir eine klare Grenze zwischen Ausländern und Schweizern. Den Glauben an
eine Öffnung, Verwischung oder Überschreitung teilten die drei jungen Männer
mit Vorfahren aus dem Kosovo und Montenegro allerdings nicht, stattdessen

identifizierten sie sich mit «ihrer Kultur» und versuchten, darüber eine persönliche
Aufwertung zu erzielen.

Alle drei berichteten, dass ihnen «ihre Herkunft» sehr wichtig sei, was vor
allem in ihrer Muttersprache zum Ausdruck käme, die sie nicht verlernen wollten
und deshalb auch regelmässig in der Familie und mit Freunden sprechen würden.
Albert und Edi interessierten sich auch für die Geschichte ihres Landes und hätten
mehrheitlich kosovoalbanische Freunde, mit denen man sich aufgrund «der gleichen
Kultur» besser verstehen würde.

Auch wenn alle drei in der Schweiz aufgewachsen sind und den Schweizer
Pass haben, konnten sie sich nicht vorstellen, sich als Schweizer zu bezeichnen. Die
Vorstellung, dass Ausländer allenfalls Papierschweizer werden können, provozierte
keine Rebellion, sondern wurde übernommen.

Ich denke, wenn die Eltern aus Montenegro kommen oder aus, ich weiss

nicht, es ist halt trotzdem. Zu Hause redet man nicht Deutsch, man
wächst halt auch anders auf. Man wird anders von den Eltern erzogen.
(Admir, montenegrinische Herkunft)

Albert und Edi bedauerten deshalb im Interview, dass sich einige ihrer Landsleute

an die Schweizer Kultur «assimiliert» und ihre Herkunft vernachlässigt oder verloren
hätten. Albert ging weiter und fand, dass eine Vernachlässigung der Herkunftskultur
mit der Forderung, sich zu integrieren, nicht intendiert sei und zu weit gehe.



322 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

Leute beginnen sich zu assimilieren, was meiner Meinung nach unnötig ist.

Du musst deine Herkunfi sicher nicht vergessen oder deine Sprache oder

was du bist. (Albert, kosovarische Herkunft)

Im Gegensatz zu den anderen Strategien bezogen sich die drei auch auf ihre
Herkunft, um sich auf Kosten der Schweizer Kultur aufzuwerten. Albert und Edi
argumentierten im Interview bspw. dafür, dass «die albanische Kultur» solidarischer sei;

man zeige mehr Respekt gegenüber Angehörigen bei Todesfällen oder unterstütze
Kinder finanziell besser.

Insbesondere Edi und Albert berichteten auch von Stigmatisierungen und

Diskriminierungen. Edi erzählte, dass vor allem Frauen negativ reagierten, weil
Albaner in ihren Augen Raser oder Schläger seien. Albert dagegen sah sich absolut
in einer Opferrolle. Er berichtete nicht nur von eigenen (z. B. Verweigerung der

Ausbildungsstelle aufgrund seiner Herkunft), sondern auch von Ereignissen, die
ihm zu Ohren gekommen seien (z. B. kosovoalbanische Familie unter Polizeigewalt
ungerechtfertigt festgenommen). Seine reaktive Ethnizität (Rumbaut 2008) steht
denn auch mit diesen Erfahrungen und Wahrnehmungen im Zusammenhang.

Albert, Edi und Admir forderten genauso wie Ardit usw., dass Einwanderer und
ihre Nachfahren ein Recht auf kulturelle Differenz hätten. Aufgrund von
Stigmatisierungen und Diskriminierungen war für sie die Grenzlinie genauso präsent. Im

Gegensatz teilten sie allerdings nicht den Glauben, dass sich etwas ändern könnte,
sodass sie stattdessen die Klarheit der Linie betonten und versuchten, sich über ihre
Herkunft aufzuwerten.

6 Neuenburg: republikanischer Toleranzdiskurs in den Positionierungen der

zweiten Generation

In Neuenburg lassen sich ebenso verschiedene Positionierungen und Strategien
im Umgang mit dominanten Grenzlinien ausmachen. Diese unterscheiden sich

je nachdem, ob sich die Jugendlichen als «zugehörig» wahrnehmen oder nicht.
Erfolgten die Positionierungen in Luzern vorwiegend relational zum dominanten

Integrationsparadigma, greifen in Neuenburg beide Gruppen - die «Zugehörigen»

resp. «Nicht-Zugehörigen» - auf den republikanischen Toleranzdiskurs gegenüber
kultureller Diversität zurück. Innerhalb der zwei Gruppen lassen sich aber verschiedene

Strategien identifizieren.

6.1 Etablierte: Positionierung als «Dazugehörige und Schweizerinnen-Plus» aufgrund
verschwommener Grenzen

Eine erste Gruppe, Italienerinnen und Portugiesen der zweiten Generation, verstehen

sich sowohl als Schweizerinnen als auch als zweite Generation, ähnlich dem zweiten



Gehören wir dazu? 323

Typus in Luzern. Je nach Kontext oder Situation stellen sie die eine oder andere

Nationalität in den Vordergrund. Diese Jugendlichen betrachten sich als zugehörig,
was ihnen erlaubt, mit ihrer doppelten Zugehörigkeit spielerisch umzugehen.

Etre suisse, ben je vis quand même en Suisse, j'ai Lepasseport suisse, je suis né

en Suisse donc voilà ce queje ressens, quoi. Je suis quand même suisse.

[Interviewer : Et tu te sens également italien ?] Ouais, dans la vie de tous les

jours. J'aime bien quand on me demande de quelpays je viens : « ouais, je
suis italien », çafait toujoursplaisir de le dire. Vu que c'est mes racines,

voilà, je le ressens toujours. (Luca, italienische Herkunft)

Wir finden hier, was Waters (1990) mit ethnic options bezeichnete, nämlich die

Möglichkeit, je nach Kontext zwischen ethnischen resp. nationalen Identitäten zu
wählen. Die Herkunft wird in den Praktiken dieser Jugendlichen zu einer Form

von symbolischer Ethnizität (Gans 1979) und zu einer nostalgischen Erinnerung. Sie

können sich als zugehörig betrachten, weil die Grenzlinie für sie verschwommen ist
und sie nicht (mehr) mit Stigmatisierungen rechnen müssen.

So hat Italienisch- und Portugiesisch-Sein in den Augen der Interviewten keine
Relevanz für die eigene Partner- oder Freundeswahl, wie etwa Marco (italienische
Herkunft) findet: «C'est assez superficiel la nationalité. Je ne trouve ça pas

important. » Auch für Luca kommt es allein auf Gefühle für eine Person an. Die
Herkunft wird jedoch systematisch im Zusammenhang mit Fussball erwähnt, denn

es gilt, für das italienische oder portugiesische Team zu sein. Auch sehen die Jugendlichen

kein Problem — im Gegensatz zu den «Nicht-Dazugehörigen» wie unten noch

gezeigt wird - in der Schule italienisch oder portugiesisch zu sprechen, wenn sie sich

etwa über Dinge austauschen möchten, die nicht alle verstehen sollen (z. B. Luca).
Unter Rückgriff auf ihre symbolische Ethnizität grenzen sich die Jugendlichen

zudem klar von den «reinen Schweizern» ab, denn sie würden etwas Zusätzliches,
Positives mitbringen. Die italienischen und portugiesischen Jugendlichen (z. B.

Clara, Tiago) beschreiben Schweizer als «carré» und verschlossen, Italiener und

Portugiesen hingegen als « ouvert». Ähnlich wie Wessendorf (2010) zeigen konnte,
profitieren vor allem die Italienerinnen von der positiven Stereotypisierung einer
Italianità, was sie quasi zu Schweizerinnen-Plus macht. Luca sprach im Interview
folgendermassen von den Charakteristika von Italienern:

Jepense que quand même, ily a uneforme d'élégance, moije trouve, quand
même. Ils sont pas forcément bien habillés en costard, tout ça.

Ouais, tout ce qui est accès à la mode, quand même. Il y a des couturiers

connus. La mode, c'est quand même une des bases qu'ily a à Milan, avec ce

qui se passe au niveau mode. (Luca, italienische Herkunft)

Das Schweizerinnen-Plus gilt allerdings für die zweite Generation mit portugiesischen
Eltern nur bedingt. Sie können weniger auf solche positiven Stereotypisierungen



324 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

zurückgreifen und erwähnten in den Interviews auch Stigmatisierungen. Tiago
klagte sie allerdings nicht (mehr) an:

Avant, ça m énervaient quand, ils disaient que les Portugais, ils avaient des

poils ou comme ça, mais maintenant je m'en fous. On entend souvent ces

blagues. Mais maintenant je trouve ça drôle, et même moi je les dis à

mes copains portugais. (Tiago, portugiesische Herkunft)

Auffällig war in den Interviews, dass die Jugendlichen die im öffentlichen Raum
dominante Idee einer Toleranz gegenüber «anderen Kulturen» wie auch eine
antirassistische Haltung übernehmen.

Moi je pars dans l'idée que toute race est égale je trouve que voilà,

tout humain est égal, y a pas besoin d'avoir une fiertéparticulière. (André,
italienische Herkunft)

Allerdings grenzen sich diese Jugendlichen von anderen Migrantinnen v. a. vom
Balkan ab. Hierbei stützen sie sich auf ihren Status der «Etablierten», auf ihr
Europäisch-Sein, und schaffen eine klare Grenzziehung mittels Kultur, sodass der

republikanische Toleranzdiskurs zu einem abrupten Ende kommt:

Mais c'est vrai que c'est quand même des nationalités qui sont assez proches

(les Italiens). Doncjepense que ça peut être différentpour des gens qui sont
des Balkans, ou encore plus loin. Là, c'est quand même l'Europe. (Clara,
italienische Herkunft)

Die Jugendlichen aus Neuenburg mobilisieren dabei ganz ähnliche Elemente wie

jene aus Luzern. Die Einwanderer aus dem Kosovo störten im öffentlichen Raum
und zettelten bspw. Gruppenschlägereien an.

6.2 «Nicht-Zugehörige»: Assimilationsstrategien und Aufwertungsstrategien durch

republikanischen Toleranzdiskurs um Grenze zu überschreiten oder zu öffnen

Grundsätzlich andere Positionierungen finden sich unter den Jugendlichen, deren

Eltern aus dem Balkan resp. Somalia und Tunesien in die Schweiz einwanderten.
Sie äussern eine andere, doppelte Zugehörigkeit, als Ausländerin in der Schweiz

und als Bosnier resp. Somalier, ähnlich wie der dritte Typus in Luzern. Sie fühlen
sich nicht dazugehörig und sind sich der Grenzziehung gegenüber ihrer Herkunft
klar bewusst, so Serif (bosnische Herkunft): «Alors maintenant tu vois le truc c'est

qu'en Suisse on est des étrangers, et maintenant en Bosnie on est des étrangers. »

Für Farid ist selbstverständlich, dass er Somalier ist, auch wenn er sich mit
der Schweiz identifiziert.

Etre Somalien, ben, c'est mon origine, mon identité, je dirais. Mais comme

j'ai quitté la Somalie après trois mois environ, ouais, je suis venu en Suisse,

ben, avoir la nationalité suisse c'est aussi, c'est comme une deuxième idetitité.



Gehören wir dazu? 325

C'est oùje vis, ça compte autantpour moi être Suisse qu 'être Somalien.

Bon, ily a parfois aussi quand on est en Suisse, on se sent plus Somaliens,

mais genre, quand on retourne dans notre pays natal on se sentplus Suisses.

C'est un peu paradoxal, mais. (Farid, somalische Herkunft)

Alle drei äusserten denn auch, dass sie Erfahrungen mit negativen Stereotypen
gemacht hätten, Deuta in der Schule und Ahmed aufgrund seines Namens, der

auf ic endet:

Donc quand on cite un nom typiquement comme le mien qui finit en ic,

c'est directement une sorte de catégorisation. Donc oui, j'ai déjà ressenti des

préjugés un peu. (Ahmed, bosnische Herkunft)

Sie berichten auch von Witzen oder Stigmatisierungen, mit denen sie konfrontiert
wurden, insbesondere auch was ihr Muslim-Sein betrifft. Allerdings klagten diese

Jugendlichen Witze über ihre Religion oder Herkunft nicht explizit an, sondern
machten sich allenfalls darüber lustig. Auf die Frage, ob ihn solche Witze nerven,
meinte Farid (somalische Herkunft):

Non, pas du tout. Pas du tout. Ça mefait même rigoler. Ben des blagues,
c'est des blagues. Mais ce n'estpas trop de blagues, on délire entre guillemets.

Sur les préjugés aussi on fait, par exemple «Les musulmans terroristes,
extrémistes ». Des choses qu'on sait que ce n'estpas vrai, doncparfois on rigole
dessus. Je ne sais pas si c'est bien, mais

Dieser Kategorisierung als Ausländerin begegnen sie mit unterschiedlichen Strategien.
Erstens greifen sie den lokal verbreiteten republikanischen Diskurs der kulturellen
Bereicherung auf, um sich über ihre Herkunft aufzuwerten. Ahmeds Aussage ist ein
besonders prägnantes Beispiel für diese Strategie:

Ben, avant tout c'est un autre pays [Bosnien], un pays que j'aime bien. En

tout cas, je n'ai pas honte, je n'ai pas une certaine forme de honte à être, à

pouvoir dire que je suis Bosniaque. Pour moi c'estplutôt unefierté, quelque
chose qui me démarque des autres, (...[juste on va dire enrichissant au
niveau culturel. On a d'autres valeurs que seulementjustement des valeurs

qu'on nous inculque en Suisse donc cela permet aussi d'avoir d'autres

horizons, pasforcément être renfermé qu'avec des amis d'ici. Donc cela permet

d'avoir d'autrespoints de vues, d'autres... vraiment une diversification.
(Ahmed, bosnische Herkunft)

Eine Aufwertung ist in diesem spezifischen lokalen Kontext über eine positiv
konnotierte (essenzialistisch verstandene) Herkunftskultur möglich. Diese Strategie der

Aufwertung durch kulturelle Bereicherung geht zum zweiten mit einer Anpassung
an den moralischen Imperativ der Geschlechtergleicheit einher. Die Jugendlichen
reagieren auf die gegen sie gerichteten Stereotypisierungen und grenzen sich von



326 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

jenen Vorfahren z. B. aus dem Balkan ab, die sich nicht mit Geschlechtergleichheit
identifizieren würden. Serifs Aussage ist in diesem Zusammenhang besonders
aufschlussreich:

C'est devenu moderne les Bosniaques, ils sont devenus moderne. Parce qu'à
l'époque c'était: la femme elle restait à la maison, elle faisait la cuisine, elle

gardait les enfants. Puis c'est l'homme qui amenait le salaire. Bon c'est toujours

comme ça, encore maintenant, surtout mes oncles. Mais maintenant on est

une nouvelle génération, moi, mes cousins, tout ça, qu'on aplutôt envie que
notrefemme elle travaille. Maintenant on veut unefemme intelligente

je sais pas si c'est un peu à cause de la Suisse qu'on est devenus comme

ça. s'est quand même une chiée adaptés à la, à tout quoi. On est devenu

modernes. (Serif, bosnische Herkunft)

Eine Aufwertung der «eigenen Kultur» geschieht hier über einen Modernisierungsdiskurs,

der sich auf den moralischen Imperativ der Geschlechtergleichheit bezieht
und betont, dass sich die Dinge geändert hätten. Sie argumentieren mit
Generationenwandel resp. ihrer Anpassung in der Schweiz — zu klar ist diese Grenzlinie, als

dass sie sie grundsätzlich in Frage stellen könnten (niemand argumentiert dafür, dass

es bspw. im Balkan auch Personen gäbe, die Geschlechtergleichheit leben würden);
sie haben weder Ressourcen noch Macht.

Drittens setzen diese Jugendlichen teilweise weitere Vermeidungs- resp.
Assimilationsstrategien ein, um die klare Grenzlinie, mit der sie konfrontiert sind, zu
überschreiten und sich auf der anderen, der «guten», Seite zu verorten. Sie vermeiden

es, bspw. in der Öffentlichkeit in ihrer Herkunftssprache zu sprechen oder ihre

Religion zu thematisieren - ganz im Gegensatz zum ersten Typus. Clément findet
es wichtig, in Anwesenheit anderer nicht arabisch zu sprechen:

C'est bien avec des amis, quand on est tous ensemble, là on parle Mais

par exemple, s'ily a des gens, par exemple si vous êtes avec moi et qu'ily a

un pote arabe ici, un autre là, qu'on est trois de la même langue, moi je
parleraifrançais, comme ça vouspouvez comprendre ce qu'on dit. Comme ça
la personne elle sefaitpas des idées dans la tête, parce qu'on rigole ou comme

ça, de se dire « Ouais, ils se moquent de moi ». Ça, j'ai toujours respecté, les

gens autour de moi qui parlentfrançais, et si j'ai des amis arabes, je parle
français (Clément, tunesisch-französische Herkunft)

Ähnliches berichtet Farid, wenn er vermeidet, somalisch zu sprechen: « A l'école, ici

j'en connais [des autres Somaliens], mais je parle le français. »

Schliesslich finden sich unter diesen «Nicht-Zugehörigen» zusätzlich Grenz-

öfFnungsstrategien. Die fünf schreiben sich mit Rückgriff auf ihre Herkunft in den

republikanischen Toleranzdiskurs gegenüber kultureller Diversität ein und betonen



Gehören wir dazu? 327

in den Interviews immer wieder, wie tolerant sie ihrerseits seien, eine Eigenschaft
die für ihre Herkunftsgruppe typisch sei:

[Etre bosniaque] c'est quelque chose defort. On a des liens qui sont hyper-fort.
On accepte tout le monde Moije suis ami avec tout le monde hein. Je

refuse personne, je suis pas raciste. (Séfid, bosnische Herkunft)

All diese Strategien sind Versuche, die klare Grenzziehung zwischen ihnen als den

«Ausländern» und den «anderen» aufzuweichen bzw. zu überschreiten. Sie wissen,
dass sie nicht zu den Etablierten gehören, versuchen aber, durch Bestätigung der
dominanten Diskurse - Toleranzdiskurs und Geschlechtergleichberechtigung - die
Grenzlinie zugunsten ihrer Herkunftsgruppe zu verschieben und sich auf der «guten»
Seite zu positionieren.

7 Diskussion

Unsere Analyse knüpft an zentrale Erkenntnisse der Integrationsforschung an. Wir
gingen der Frage nach, wie sich die zweite Generation gegenüber ethno-nationalen
Grenzlinien und Fremdzuschreibungen positioniert, und zeigten, dass auch in der
Schweiz multiple Inkorporationswege, aus unserer Perspektive formuliert multiple

Vorstellungen über Zugehörigkeit und Fremdheit, existieren. Der empirische
Vergleich der zweiten Generation aus Luzern und Neuenburg machte deutlich,
dass diese im Kontext «kultureller Repertoires», die wir anhand der lokalen
Integrationspolitik und -diskurse analysierten, verstanden werden müssen. «Kulturelle

Repertoires» definieren Zugehörigkeiten quasi vor und kanalisieren Strategien, wie
mit Grenzziehungen umgegangen wird.

Insbesondere Alba (2005) hat auf die Institutionalisierung von Grenzlinien
in gesellschaftlichen Schlüsselbereichen (z. B. Staatsbürgerschaftskonzept, Einwan-
derungs- und Integrationspolitik) hingewiesen. Sie bestimmen, welche
Zugehörigkeiten Einwanderern und ihren Nachfahren zugestanden werden und wie sie

sie im Lebensalltag verhandeln können (Neckel und Sutterlüty 2008, 17). Sind
Grenzlinien stark institutionalisiert (bright boundaries), d.h., historisch, politisch,
rechtlich, sozialstrukturell oder kulturell in einen Kontext eingeschrieben, so wissen

Einwanderer, auf welcher Seite der Linie sie sich befinden (Alba 2005, 41). In
dem Fall werden Stigmatisierungen eher mit Identifikation mit der bessergestellten

Gruppe oder Aufwertung der eigenen Gruppe begegnet. Sind Grenzlinien kaum
institutionalisiert (blurred boundaries), so ist die Zugehörigkeit zu einer der beiden
Seiten unklar und Grenzverwischungen und -Verschiebungen leichter vorstellbar
und durchsetzbar. Diese kontextspezifischen Überlegungen bestätigen sich in
unserem empirischen Vergleich beider Kantone, allerdings müssen sie ausdifFerenziert
werden. Zum einen sind die gewählten Positionierungen vielfältiger, wie von Alba



328 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

(2005) konzeptualisiert, und zum anderen zeigt sich in den Positionierungen auch

das regionale kulturelle Repertoire, auf das die Jugendlichen in ihren
Grenzziehungsstrategien zurückgreifen.

In Luzern und Neuenburg gibt es Nachfahren von Einwanderern, die sich als

«zugehörig» fühlen. Sie haben die Möglichkeit multiple, ethnische oder nationale

Zugehörigkeit situativ zu wählen, denn die Grenzziehung gegenüber ihrer Herkunft
ist verwischt. Ethnizität hat einen symbolischen Charakter. Sie sind stolz auf ihre
Herkunft, die sie durchweg positiv — im Vergleich zum «Schweizerisch-Sein» -
aufladen. Auffällig ist, dass diese Jugendlichen in Neuenburg einen starken Toleranzdiskurs

gegenüber anderen «Kulturen» und eine anti-rassistische Haltung vertreten
— Elemente, die in Luzern nicht auftauchten. Diese «Dazugehörigen» grenzen sich in
beiden Kontexten von anderen Migrantinnen, vor allem vom Balkan, ab. Während
in Luzern die Abgrenzung durch Bezug aufdie Integrationsforderung und die nötige
Eigeninitiative erfolgt, so wird die Grenzlinie in Neuenburg über «kulturell anders

sein» gerechtfertigt. Kein Zufall ist, dass diese Jugendlichen europäische Vorfahren
haben. Hier zeichnet sich eine institutionalisierte Grenzlinie zwischen europäischen
und nicht-europäischen Einwanderern ab. Aufgrund des Freizügigkeitsabkommens
bspw. sind nur Letztere Integrationsforderungen unterworfen.

Bei der zweiten Generation, die sich gegenüber bright boundaries positioniert,
v. a. solche mit Eltern aus dem Balkan, aber auch aussereuropäischen Ländern,
finden sich sowohl Assimilationsstrategien (boundary crossing), d. h. Versuche, sich

mit der bessergestellten Gruppe zu identifizieren, wie auch Aufwertungsstrategien
bezüglich der eigenen Gruppe - wie von Alba beschrieben. Allerdings sind die

Ubergänge fliessend, können kombiniert werden und erneut: Sie sind eingebettet
in lokale Diskurse. Assimilationsstrategien erfolgen in Luzern gekoppelt an eine

Distanzierung von und Abwertung der «eigenen Gruppe», eine quasi «entweder-

oder» Strategie, wobei die dominante Integrationsforderung sehr präsent ist. In
Neuenburg finden wir in den Assimilationsstrategien weder Integrationsforderungen,

noch eine Abwertung der «eigenen Gruppe» - vermutlich erneut aufgrund des

vorherrschenden Toleranzdiskurses. Zudem lassen sich in Luzern im Kontext dieser

«Entweder Schweizerin oder AusländerIn»-Konfiguration sowohl Forderungen nach

gleichberechtigter Anerkennung (auch kultureller Spezifitäten) ausmachen — im Sinne

einer Grenzöffnung — als auch Strategien, die die eigene Herkunft reaktiv und in
Abgrenzung aufwerten — d. h. reaktive Ethnisierungen. In Neuenburg fehlen diese

Strategien, die «Nicht-Dazugehörigen» versuchen stattdessen, sich auf der «guten
Seite» der Grenzlinie zu platzieren, indem sie auf die Idee der kulturellen Bereicherung

durch ihre Herkunft zurückgreifen oder mit einem Modernisierungsdiskurs
argumentieren. Zudem findet sich hier erneut eine auf Toleranz ausgerichtete,
antirassistische Haltung.

Mit anderen Worten: Die zweite Generation ist in beiden Kantonen mit einer
Grenzlinie zwischen Schweizern und Einwanderern konfrontiert. Essenzialistisch



Gehören wir dazu? 329

definierte Differenz wird allerdings in Neuenburg grösstenteils als positive
Bereicherung angesehen, während in Luzern eine negative Aufladung stärker präsent
ist. Hier spiegeln sich unterschiedlich institutionalisierte Vorstellungen über
kulturelle Diversität und Integration wider, mit der Folge, dass die zweite Generation
in Luzern mit der Grenzlinie stärker konfrontiert ist als in Neuenburg und ihre

Positionierungen gegenüber Fremdzuschreibungen unterschiedlich kanalisiert
werden. Vor diesem Hintergrund fordern einige Luzerner Jugendliche gezielt eine

gleichberechtigte Anerkennung oder das Recht auf kulturelle Differenz, um ihre

Zugehörigkeit zur Schweiz einzuklagen; Diskurse also, auf die Jugendliche im
Kontext Neuenbürgs bereits bauen können. Die Relevanz des Integrationsthemas
bzw. die Idee von Toleranz und kultureller Bereicherung in den Positionierungen der

zweiten Generation sagt letztlich etwas über die Art der Grenzlinie aus und macht
deutlich, welche Formen von Zugehörigkeit der zweiten Generation zugestanden
wird bzw. eingefordert werden müssen.

8 Literaturverzeichnis

Alba, Richard. 2005. Bright vs. blurred boundaries: Second-generation assimilation and exclusion in
France, Germany, and the United States. Ethnic and Racial Studies 28(1): 20-49.

Alba, Richard D. und Nee Viktor. 1997. Rethinking assimiliation theory for a new era of immigration.
International Migration Review 31 (4): 826-874.

Amelina, Anna und Thomas Faist. 2012. De-naturalizing the national in research methodologies: Key
concepts of transnational studies in migration. Ethnic and Racial Studies 35(10): 1707-1724.

Aumidler, Jutta. 2009. Assimilation. Kontroversen um ein migrationspolitisches Konzept. Wetzlar: transcript.

Barth, Frederik. 1969. Ethnic Groups and Boundaries: The Social Organization of Culture Difference.
London: Allen & Unwin.

Bolzman, Claudio, Rosita Fibbi und Marie Vial. 2003. Secondas - Secondos. Le processus d'intégration des

jeunes adultes issus de la migration espagnole et italienne en Suisse. Zürich: Seismo Verlag.

Bommes, Michael und Dietrich Thränhardt. 2010. National Paradigms ofMigration Research. Osnabrück:
Institut für Migrationsforschung und Interkulturelle Studien.

Brubaker, Rogers. 1992. Citizenship and Nationhood in France and Germany. Cambridge, MA: Harvard
University Press.

Brubaker, Rogers, Mara Loveman und Peter Stamatov. 2004. Ethnicity as cognition. Theory and Society
33: 31-64.

Cederberg, Maja. 2013. Public discourses and migrant stories of integration and inequality: Language
and power in biographical narratives. Sociology online first, 6. Juni 2013.

Charmaz, Kathy. 2001. Qualitative interviewing and grounded theory analysis. S. 675-694 in Handbook

ofInterview Research. Context and Methods, hrsg. von Jaber F. Gubrium und James A. Holstein.
Thousand Oaks: Sage Publications.

Crul, Maurice und Jens Schneider. 2013. Second-generation migrants: Europe and the United States.
S. 1-5 in The Encyclopedia of Global Human Migration, hrsg. von Immanuel Ness und Peter
Bellwood. UK: Blackwell Publishing Ltd.



330 Kerstin Duemmler und Janine Dahinden

Dahinden, Janine. 2008. Deconstructing mythological foundations of ethnic identities and ethnic group
formation: Albanian-speaking and new Armenian immigrants in Switzerland. Journal ofEthnic
and Migration Studies 34(1): 55—76.

Dahinden, Janine. 2011. «Kulturelle Vielfalt»? Grenzziehungen mittels «Kultur» im Kontext von Migration
und Integration. S. 33-46 in Von der Deklaration zur Umsetzung — Schutz und Förderung der
kulturellen Vielfalt in der Schweiz. Akten der Tagung vom 25. Januar 2011, Zürich, hrsg. von SAGW.
Bern: Schweizerische Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften.

Dahinden, Janine. 2012. Transnational belonging, non-ethnic forms of identification and diverse mobili¬
ties: Rethinking migrant integration? S. 117—128 in Migration: Interdisciplinary Perspectives, hrsg.

von Michi Messer, Renée Schroeder und Ruth Wodak. Wien: Springer.

Duemmler, Kerstin. 2015. Symbolische Grenzen — Zur Reproduktion sozialer Ungleichheit durch ethnische

und religiöse Zuschreibungen. Bielefeld: Transcript.

Elias, Norbert und John L. Scotson. 1994 [1965]. The Established and the Outsiders. A Sociological
Enquiry. London: Sage.

Fibbi, Rosita, Mathias Lerch und Philippe Wanner. 2006. Unemployment and discrimination against
youth of immigrant origin in Switzerland: When the name makes the difference. Journal of
International Migration and Integration 7(3): 351—366.

Gans, Herbert J. 1979. Symbolic ethnicity: The future of ethnic groups and cultures in America. Ethnic
and Racial Studies 2(1): 1-19.

Gesundheits- und Sozialdepartement. 2013. Kantonales Integrationsprogramm 2014—2017. Spezifische

Integrationsförderung als Verbundaufgabe Bund — Kantone. Luzern: Kanton Luzern.

Glaser, Barney und Anselm L. Strauss. 1967. The Discovery ofGrounded Theory. Chicago: Aldine.

Jenkins, Richard. 2008. Rethinking Ethnicity: Arguments and Explorations. London: Sage.

Kelle, Udo und Susann Kluge. 2010. Vom Einzelfall zum Typus. Wiesbaden: VS Verlag.

Lamont, Michèle und Nissim Mizrachi. 2012. Ordinary people doing extraordinary things: Responses

to stigmatization in comparative perspective. Ethnic and Racial Studies 35(3): 365-381.

Lamont, Michèle und Virag Molnar. 2002. The study ofboundaries in the social sciences. Annual Review

ofSociology 28: 167-195.

Menet, Joanna und Nicole Wichmann. 2012. Die schweizerische Integrationspolitik zwischen Fördern
und Fordern. In: Integration per Unterschrift? Zweckmässigkeit von Integrationsvereinbarungen
im Migrationsrecht. Tagungsdokumentation. Konstanzer Wissenschaftsforum-. 13-19.

Neckel, Sighard und Ferdinand Sutterlüty. 2008. Negative Klassifikationen und die symbolische Ord¬

nung sozialer Ungleichheit. S. 15-25 in Mittendrin im Abseits. Ethnische Gruppenbeziehungen
im lokalen Kontext, hrsg. von Sighard Neckel und Hans-Georg Soeffner. Wiesbaden: VS Verlag.

Phillips, Anne. 2010. What's wrong with Essentialism? ScandinavianJournal ofSocial Theory 11(1): 47-60.

Portes, Alejandro, Maria Patricia Fernandez-Kelly und William Haller. 2009. The adaptation of the

immigrant second generation in America: A theoretical overview and recent evidence. Journal of
Ethnic and Migration Studies 35(7): 1077—1104.

Portes, Alejandro und Rubén G. Rumbaut. 2005. Introduction: The second generation and the children
of immigrant's longitudinal study. Ethnic and Racial Studies 28: 983-999.

Regierungsrat. 2001. Uber die Ausländer- und Integrationspolitik des Kantons Luzern. Luzern: Regier¬

ungsrat.

Rumbaut, Rubén G. 2008. Reaping what you sow: Immigration, youth, and reactive ethnicity. Applied
Developmental Science 12(2): 108-111.

Schiffauer, Werner, Gerd Baumann, Riva Kastoryano und Steven Vertovec 2002. Staat-Schule-Ethnizität.
Münster: Waxmann.



Gehören wir dazu? 331

Schneider, Jens und Maurice Crul. 2010. New insights into assimilation and integration theory: Intro¬
duction to the special issue. Ethnic and Racial Studies 33(7): 1143-1148.

Service de la cohésion multiculturelle. 2009. Fondements et principes de la République et Canton de

Neuchâtel. Neuchâtel: Canton de Neuchâtel, http://www.ne.ch/autorites/DEAS/COSM/charte-
citoyennete/Documents/Charte/mementoA4FRA.pdf, (24.08.2015).

Service de la cohésion multiculturelle. 2013. Programme cantonald'intégration (PIC). Neuchâtel: Canton
de Neuchâtel, http://www.ne.ch/autorites/DEAS/COSM/Documents/PIC.pdf (24.08.2015).

Simon, Patrick. 2003. France and the unkown second generation: Preliminary results on social mobility.
International Migration Review 37: 1091-1119.

Swidler, Ann. 1986. Culture in action: Symbols and strategies. American Sociological Review 51(2):
273-286.

Vasta, Ellie. 2007. From ethnie minorities to ethnie majority policy: Multiculturalism and the shift to
assimilation in the Netherlands. Ethnic and Racial Studies 30(5): 713-740.

Waters, Mary C. 1990. Ethnic Options. Choosing Identitites in America. Berkeley, Los Angeles, London:
University of California Press.

Weber, Max. 1922 [1980]. Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen: Mohr.

Wessendorf, Susanne. 2010. Local attachments and transnational everyday lives: Second-generation
Italians in Switzerland. Global Networks 10(3): 365-382.

Wimmer, Andreas. 2008. Elementary strategies of ethnic boundary making. Ethnic and Racial Studies

31(6): 1025-1055.

Wimmer, Andreas. 2013. Ethnic Boundary Making. Institutions, Power and Networks. Oxford: Oxford
University Press.

Wimmer, Andreas und Nina Glick Schiller. 2002. Methodological nationalism and beyond: Nation-State
building, migration and the social sciences. Global Networks 2(4): 301-334.

Zhou, Min. 1997. Segmented assimilation: Issues, controversies, and recent research on the new second

generation. International Migration Review 31(4): 975—1008.

Zolberg, Aristide und Long Lit Woon. 1999. Why Islam is like Spanish: Cultural incorporation in Europe
and the United States. Politics & Society 27(1): 5-38.



www.seismoverlag.ch/info@seismoverlag.ch
www.editions-seismo.ch/info@editions-seismo.ch

Martina Koch

Arbeits(un)fähigkeit herstellen
Arbeitsintegration von
gesundheitlich
eingeschränkten Erwerbslosen aus
ethnografischer Perspektive

Reihe

«Schriften zur Sozialen Frage»

268 Seiten, ISBN 978-3-03777-155-6, SFr. 38.—

Wie in den meisten entwickelten Ländern

ist auch in der Schweiz zu beobachten,
dass zunehmend Menschen mit
gesundheitlichen Einschränkungen und

«Behinderungen» aktiviert und beruflich integriert

werden sollen. Die immer stärker

vorgetragene politische Forderung,
Menschen mit gesundheitlichen Einschränkungen

beruflich einzugliedern, stellt die

einschlägigen Institutionen und
Fachkräfte vor grosse (Herausforderungen. In

der Folge vervielfältigen sich entsprechen
de Praktiken, während die Instrumente
und Methoden zur Feststellung von

Arbeitsunfähigkeit verfeinert werden.

Anhand einer Ethnografie in zwei kantonalen

Arbeitsintegrationsagenturen geht
diese Studie der Frage nach, wie die un¬

tersuchten Organisationen die

Arbeitsfunfähigkeit ihrer Klientinnen konstruieren
und bearbeiten. Im Fokus stehen die

organisational Problematisierungs- und

Bearbeitungsstrategien und dahinterstehende

Logiken.

Martina Koch, Dr. rer. soc., promovierte

an der Universität St. Gallen. Sie ist Soziologin

und arbeitet als wissenschaftliche

Mitarbeiterin an der Hochschule für Soziale

Arbeit der Fachhochschule Nordwestschweiz

(FHNW), wo sie in den Bereichen Sozialstaat

und Sozialpolitik, Erwerbslosigkeit und

Arbeitsintegration sowie Diversität in der

öffentlichen Verwaltung forscht.


	Gehören wir dazu? : Grenziehungsprozesse und Positionierungen der zweiten Generation im Vergleich zwischen Luzern und Neuenburg

