Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 37 (2011)

Heft: 1

Artikel: Perspektiven in der Soziologie des Fremden
Autor: Reuter, Julia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814161

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Swiss Journal of Sociology, 37 (1), 2011, 151-171 151

Perspektiven in der Soziologie des Fremden

Julia Reuter’

1 Einleitung

Es ist vor allem Georg Simmels, Alfred Schiitz’ und Robert E. Parks Verdienst, dass
in der Soziologie bislang von einer klassischen Theorie des Fremden gesprochen wird,
die sich auf die Jahre zwischen 1900 und 1944 beschrinkt.! Dabei unterscheiden
sich nicht nur ihre Definition von Fremdheit, sondern auch die kontextuellen
Einbettungen der Einheimischen-Fremden-Beziehung sowie die Perspektive, aus
der heraus sie das Fremdsein thematisieren. Statt einer klassischen Soziologie des
Fremden handelt es sich also genaugenommen um unterschiedliche Typisierungen
und damit um wunterschiedliche Facetten einer Soziologie des Fremden. Auch in
den postklassischen Soziologien des Fremden, also jenen Arbeiten, die zeitlich
nach den klassischen Abhandlungen anzusiedeln sind, und sich teils implizit teils
explizit auf diese beziehen, zeigt sich eine Vielfalt an theoretischen wie empirischen
Beobachtungen des Fremdseins in gegenwirtigen Gesellschaften und eine entspre-
chende Vielfalt an Fremdheitsdefinitionen: als Auflenseitertum, als Ambivalenz,
als Indifferenz, die auf Herkunft, Position oder auch «nur» auf Zuschreibungen in
spezifischen Interaktionszusammenhingen zuriickzufiihren sind. Der Beitrag zieht
eine Bilanz iiber die teils isoliert, teils undifferenziert diskutierten Befunde in der
Soziologie des Fremden gut hundert Jahre nach ihrer Begriindung. Dariiber hin-
aus unternimmt er den Versuch, allgemeine Entwicklungen und Perspektiven fiir
aktuelle Soziologien des Fremden abzuleiten, die einerseits die Heraufkunft neuer
Fremdenfiguren, andererseits die Auflésung von Fremdheit in einer globalisierten
(Welt-)Gesellschaft prognostizieren.?

FB 1V Soziologie, Universitit Trier.

1 In zahlreichen fachinternen Rezeptionen werden die Beitrige von Georg Simmel, Alfred Schiitz
und Robert E, Park, manchmal auch die von Robert K. Merton, Werner Sombart oder George H.
Mead, unter dem Label «klassische Soziologie des Fremden» versammelt: vgl. ecwa: Merz-Benz/
Wagner 2002; Nassehi, 1995; Stichweh, 1997; Geenen, 2002. Insbesondere Meads konsequent
relationale — multiperspektivische — Identititskonzeption erdffnet Zuginge zu einer ebenso
empirisch wie theoretisch erweiterten wie «entdinglichenden» Betrachtung von Fremdheit: vgl.
hierzu v. a. Reuter (2002, 130ff)

2 Der Aufsatz greift zuriick auf Argumente, die ich im Rahmen meiner Dissertation (Reuter,
2002) entwickelt und u. a. in der aktuellen Veréffentlichung «Der Fremde» (in Stephan Mébius
und Markus Schroer (Hrsg.), 2010: Sozialfiguren der Gegenwart. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.)
aufgegriffen habe.



152 Julia Reuter

2 Klassische Soziologien des Fremden

Georg Simmels Essay iiber den Fremden, der als Ausgangspunkt der soziologischen
Reflexion iiber das Fremdsein benannt wird und mit der gefliigelten Definition des
Fremden als Menschen, «der heute kommt und morgen bleibt», ein beachtliches
Interesse in der Fachdiskussion gefunden hat, diskutiert Fremdheit konsequent re-
lational als Folge eine spezifischen Positionseffektes im Raum.* Zwar ging es Simmel
vor allem um die zentralen Dimensionen des Fremdseins, nimlich Mobilitit und
eine angestrebte Integration; durch seine «existentielle Erzihlweise» aber hat sich
bis heute eine Soziologie des Fremden und nicht der Fremdheit etabliert, die sich
auf die Figur des Fremden konzentriert (vgl. Bielefeld, 2004). Simmel portraitiert
den Fremden als beweglichen Kaufmann, der in «einen Kreis eindringt, in dem
eigentlich die wirtschaftlichen Positionen schon besetzt sind» (Simmel, [1908]
1958, 510), hier fiir einen bestimmten Zeitraum den Warentausch zwischen den
in sich abgeschlossenen, autarken Okonomien organisiert, Kontakte aufnimmt und
wieder abbricht, um weiter zu reisen. Simmels Beispiel ist das der europiischen
Juden als «Wandervolk», das vor allem auf Geldgeschifte und Zwischenhandel spe-
zialisiert ist, und somit alle Eigenheiten der Moderne in sich trigt.* Dem Fremden
wird die Gruppe als kleine, geschlossene Gemeinschaft von teils «blutsverwandten
Urproduzenten» bzw. «unbeweglichen Bodenbesitzern» gegeniibergestellt, die
gewissermaflen mechanisch integriert sind, wihrend das Verhiltnis zum Fremden
abstrakt bleibt (vgl. hierzu auch Saalmann, 2005, 67 f.).° Die raumsoziologische
Einbettung der Fremdenthematik zeigt sich darin, dass Simmel die Unterscheidung
zwischen Eigenem und Fremdem als Unterscheidung zwischen riumlich fixierten
und beweglichen Menschen auslegt und damit auf die Unterscheidung zwischen
Nihe und Distanz als dominanten Unterscheidungsmechanismus zuriickfithrt. Die
Gegeniiberstellung der unterschiedlichen Raumordnungen, die bei Simmel nicht

3 Nicht umsonst findet sich sein Essay im Rahmen des Kapitels {iber den «Raum und die riumlichen
Ordnungen der Gesellschafts in seiner Soziologie von 1908.
4 Die Typisierung des Fremden als Hindler ist nicht zufillig, gerade weil Simmel neben der sozi-

alriumlichen Mobilitit auch die Geldwirtschaft als Elemente der modernen Kultur bestimmt.
Ganz ihnlich definiert wenige Jahre spiter Werner Sombart die Funktion des Fremden (als
Migrant) im sich herausbildenden modernen Wirtschaftssystem als stimulierenden Innovator
in der Geschichte des kapitalistischen Unternehmers: «Unausgesetzt wihrend des europiischen
Mittelalters und in groflerem Umfange noch in den spiteren Jahrhunderten verlassen Familien
ihren angestammten Wohnsitz, um in einem anderen Lande ihren Herd zu errichten. Und das
sind gerade diejenigen Wirtschaftssubjekte, die wir in zahlreichen Fillen als die Begriinder und
Férderer kapitalistischer Organisation ansprechen miissen» (Sombart, 1928, 883). Seine besondere
Eignung begriindet Sombart zum cinen durch die «natiirliche Auslese» der Auswanderung (nur
die Tiichtigsten, Mutigsten und Entschlossensten nehmen den Schritt der Ausreise auf sich) und
durch die spezifische psychische Disposition, einem «kapitalistischen Geist», der aus dem Abbruch
aller alten Lebensgewohnheiten und Lebensbeziehungen entspringt (vgl. ebd., 885).

5 Simmel folgt damit der von Ferdinand Ténnies 1887 entwickelten schematischen Gegeniiber-
stellung von «Gemeinschaft» und «Gesellschaft» bzw. Emile Durkheims Unterscheidung von
«mechanischer» und «organischer» Solidaritit.



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 153

nur fiir die unterschiedlichen Vergesellschaftungsgrade, sondern immer auch fir
unterschiedliche Subjektivierungsformen stehen, ist aber gerade kein Ausdruck einer
fehlenden Beziehung; ganz im Gegenteil, der Simmelsche Fremde ist integriert und
bewirkt Integration.

Als Vertreter der «Chicago School» entwickelt Robert Ezra Park sein Konzept des
Fremden in Zusammenarbeit mit Everett Stonequist im 1937 erschienenen Aufsatz
«Cultural Conflict and the Marginal Man». Stadtkultur und Grenzpersénlichkeit wer-
den zu Parks zentralen Untersuchungseinheiten, die im Konzept des «<marginal man»
kulminieren. Dennoch tduscht der Begriff der Marginalitit leiche iiber die Tatsache
hinweg, dass Park seinen Fremden gerade nicht als Randexistenz bzw. Auflenseiter
anlegt, sondern als «Zentrumsgestalt in einer bestimmten Gesellschaft, nimlich der
modernen» (Makropoulos, 1997, 29) vorsieht und der Begrift der Marginalitit mit
Worten wie «der Mann an der Grenze», die «Randpersonlichkeit», der «Marginale»
oder «Randseiter» iibertragen wird (vgl. ebd., 28). Sein Fremder ist marginal, insofern
er am «Rande zweier Kulturen» wandelt. Dies trifft jedoch aus Parks Sicht auf eine
Vielzahl von Menschen in den Grofistidten Anfang des 20. Jahrhunderts zu, deren
Wirtschaft und Wohnquartiere wesentlich durch Migration geprigt sind.® Stirker
als Simmel arbeitet Park die Fragen der kulturellen und personalen ldentitit anhand
der typisierten Konstruktion des «Mulatten» heraus, “whom fate has condemned
to live in two societies and in two, not merely different but antagonistic, cultures”
(Park, [1937] 1964, 373). Die Interkulturalitit des «marginal man», die Park (eher
implizit) einer kulturell homogenen Gruppe gegeniiberstellt, ist Ausgangspunkt,
um vor allem moralische und kognitive Konsequenzen dieser «Zwitterstellung» zu
erortern.” Park thematisiert die Problematik des Fremdseins im Sinne «moralischer
Indifferenz» im wesentlichen innerhalb einer Person, da der «marginal man» einen
Personlichkeitstypus verkorpert, der die Ambivalenz von Zugehérigkeit und Nicht-
Zugehorigkeit aufgrund seiner unklar definierten Herkunft als «Identitdtsballast» mit
sich herumtrigt. Die hierdurch ausgeldste psychische Krise wird allerdings insofern
positiv bewertet, als ihre Bewiltigung Emanzipations- und Entwicklungspotential
verspricht, die Park spiter in Form kultureller Anpassungs- und Verinderungspro-
zesse in eine Theorie des sozialen Wandels einbettet.

Alfred Schiitz’ Typisierung des Fremden als Immigranten bringt schliellich
das Problem der kulturellen Identitit unter wissenssoziologischer Perspektive als
Problem des Verstehens zur Sprache. Auch hier ist die Erfahrung von Fremdheit
eine krisenhafte Erfahrung. Die Unterscheidung des Eigenen und des Fremden ist

6 Park lernt aufgrund seiner langjihrige Tatigkeit als Zeitungsreporter und Redakteur viele ameri-
kanische Grofistidten, wie bspw. Minneapolis, Detroit, Denver, New York und Chicago kennen,
die in den 1920er und 30er Jahren durch eine schnell wachsende, sozial wie kulturell heterogene
Bevilkerung geprige sind.

7 Anfangs bezieht er sich dabei vor allem auf das Beispiel von Personen mit jiidischen und nicht-
jidischen Eltern; spiter identifiziert er den «marginal man» allgemeiner im «Mulatten», «racial
hybrid» bzw. «<mixed blood».



154 Julia Reuter

fur Schiitz die Unterscheidung zwischen Personen bzw. Personengruppen, die ein
je eigenes Wissen besitzen, «ein fix-fertige[s] standardisierte[s] Schema kultureller
und zivilisatorischer Muster [...] ein Wissen von vertrauenswerten Rezepten»
(Schiitz, [1944] 1972, 57f.). Der Fremde, den Schiitz als Immigranten typisiert,
kollidiert mit dem Wissenshorizont einer kulturellen Gemeinschaft, weil er eine
andere Wissensordnung — ein anderes Relevanzsystem — besitzt, so dass nicht nur
die Auslegung des Fremden durch die Gruppe, sondern auch die Antizipation der
Handlungsweisen und Wirklichkeitsvorstellungen der Gruppe durch den Fremden
misslingt. Schiitz formuliert Voraussetzungen des Fremdverstehens anhand von
erlernten und zutiefst habitualisierten Wissensschemata, deutet jedoch mit der Fi-
gur des Immigranten auch die Grenzen des Verstehens durch die Inkongruenz der
beiderseitigen Relevanzsysteme an. Wenngleich Schiitz die vergemeinschaftenden
und differenzierenden Potentiale des Verstehens hervorhebt, bleibt der Fremde ein
«Ubersetzungsproblem».?

Sowohl Simmel und Park als auch Schiitz geht es um die Situation eines «Au-
Benseiters», der sich einem relativ homogenen Gruppenverband annihert und die
Mechanismen der Ein- und Abgrenzung, der Zugehorigkeit und Nicht-Zugehérigkeit
auf der Ebene sozialriumlicher sowie kultureller Sinn- und Bedeutungssysteme
thematisiert. Alle drei setzen eine relativ stabile Gemeinschaft als Gegenbild zum
Fremden, die nicht immer niher expliziert wird.” Und: Alle drei konzentrieren sich
auf «den Fremden», nicht auf das oder die Fremde, d. h. sie beschiftigen sich im
weitesten Sinne mit der Frage, wie Fremdheitserfahrungen und wie Zuschreibungen
von Fremdheit zu einem kompakten sozialen Objekt verdichtet werden (vgl. Stichweh,
1997, 46). Trotz ihrer idealtypischen Fremdenfiguren vermeiden Simmel, Schiitz
und Park eine essentialistische Perspektive, d. h. der Fremde ist kein Mensch, dessen
Fremdheit «angeboren» ist, sondern er ist immer eine Person, die unter bestimmten
Voraussetzungen, in einem spezifischen Kontext zum Fremden wird. Die Autoren
stimmen in dem Punkt iiberein, «dafd ein soziologisches Verstindnis des Fremden
weniger dessen Fremdheit als externes Moment betrifft, als vielmehr dessen Stellung

8 Schiitz erginzt ein Jahr spiter seine Uberlegungen zur psychosozialen Situation des Menschen,
der seine Heimat verlisst und sich einer ihm unvertrauten Gruppe anschlieffen muss/mochee,
durch die umgekehrte Frage nach dem Empfinden desjenigen, der nach seinem Aufenthalt in
der Fremde in die Heimat zuriickkehrt, von der er meint, eine intime Kenntnis zu besitzen. Im
«Heimkehrer» (Schiitz, [1945] 2002), den Schiitz typischerweise im heimkehrenden Soldaten
identifiziert, zeigt sich eine zweiseitige Entfremdung: Wihrend seiner Abwesenheit hat sich nicht
nur die Heimat verfremdet, sondern auch das Heimkehrer-Wissen hat sich durch die (Kriegs-)
Erfahrungen verindert, was sich in Verstehenskonflikcen mit den Zuriickgebliebenen ausdriickt
(vgl. hierzu auch Bischur, 2003, 248 {.)

9 Armin Nasschi nimmt damit den «blinden Fleck» der Beobachtung, nimlich den Beobachter
personalitcr, als Gcgcnsmnd seiner Kritik, um die unpmblcmn[isiertcn Voraussetzungen einer
Soziologie des Fremden aufzudecken. So spricht er von einer soziologischen Engfithrung des
Gemeinschaftsbegriffs, der in der vereinfachten Gegeniiberstellung stabiler In-Groups und ver-
unsicherter Out-Sider zum Ausdruck kommt und Fremdheit gegen einen vollstindig integrierten,
«fremdenfreien», «<normativ integrierten Verband» (Nassehi, 1995, 446) ausspielt.



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 155

innerhalb des Zusammenhangs, in dem der Fremde als Fremder wahrgenommen wird»
(Nassehi, 1995, 444). Wihrend Simmel den Aspekt der Nihe bzw. des Gegeniibers
hervorhebt, spricht Schiitz von einer Relevanz, Park von Konfrontation. Sie betten
damit die jeweils thematisierte Einheimischen-Fremden-Beziehung in elementare
Muster sozialer Interaktion ein, denn der Fremde ist immer schon 7ei/ der ihn
umgebenden Umgebung, wobei Simmel dies als einziger in dieser Deutlichkeit als
«positive Wechselwirkungsform» (Simmel, [1908] 1958, 512) zur Sprache bringt.

Obwohl Simmel, Schiitz und Park von dem Fremden als einzelne Person
sprechen, geht es ihnen nicht um die Wahrnehmung des Fremden als Individuum,
sondern als Typus: Im Konstrukt eines Idealtyps — als Hindler (Simmel), Mulatte
(Park), Immigrant (Schiitz) — machen sie deutlich, dass es ihnen um die Darstellung
typischer, d. h. reprisentativer Verlaufstormen geht, die Fremdbeit als gesellschaftliches
Phdnomen und nicht als singulires Einzelschicksal in den Blick nehmen.'” Vertraut-
heit und Fremdheit stellen, wie Schiitz betont, allgemeine Kategorien zur Auslegung
unserer Welt dar (vgl. Schiitz, [1944] 1972, 62). Dennoch bringen die Typisierungen
der klassischen Soziologien keinesfalls allgemeingiiltige Beziehungsmuster zum Aus-
druck, in denen Menschen als fremd wahrgenommen und behandelt werden. Es sind
allenfalls einmalige und damit hochst wandelbare Muster der Begegnung: Einmal ist
es der Mensch selbst, der die Erfahrung des Fremdseins verspiirt (Park und Schiitz),
dann ist es die Gruppe, die seine Fremdheit problematisiert (Simmel). Bereits die
unterschiedlichen Perspektiven, von denen aus Fremdheit in den Blick gerdt, machen
es schwierig, von einer einheitlichen Soziologie des Fremden zu sprechen.

Der Simmelsche Fremde problematisiert seine Rolle als Fremder nicht; er nutzt
sie fiir seine wirtschaftlichen Interessen, ohne dass die fehlenden Sozia/kontakee als
«Mangel» gewertet werden,'" schlieflich «iibersieht [der Fremde] die Verhiltnisse
vorurteilsloser, mifdt sie an allgemeineren, objektiveren Idealen und ist in seiner Aktion
nicht durch Gewshnung, Pietit, Antezedentien gebunden» (Simmel, [1908] 1958,
511)." Simmel nimmt in seinem Essay selbst die fremdentypische «Vogelperspektive»
ein, von der aus er seinen «Hindler» auf der Grundlage riumlicher Eigenschaften
(fehlender Grundbesitz, Distanz, allgemeine Beweglichkeit) definiert, ohne jedoch
die Binnenperspektive in Form der Erlebensebene miteinzubeziehen; er und sein

10 Gleichwohl es autobiographische Parallelen zwischen dem Fremden und seinen «soziologischen
Vitern» gibt: Wihrend Simmel aufgrund seiner jiidischen Herkunft und seines «exhaltierten»
wissenschaftlichen Habitus cine gewisse Aufienseiterrolle unter seinen Hochschulkollegen ein-
nimmt, bleibt Schiitz als jiidischer Intellektueller Jahre spiter im Nationalsozialismus kein anderer
Ausweg, als mit der Familie in die USA zu emigrieren. Auch Park erlebt in seiner Titigkeit als
Journalist und kritischer Protagonist der Rassenproblematik in den USA (er war u.a. Ghostwriter
des farbigen Sozialreformes und Schwarzenrechtlers Booker T. Washington) die Prozesse der
Diskriminierung und Ausgrenzung. So ist die Soziologie des Fremden zu einem gewissen Teil
auch eine Soziologie von Fremden.

11 Es bleibt unklar, inwieweit der Fremde sich seines Fremdenstatus tiberhaupt bewusst wird, ge-
schweige denn, inwieweit dies mit Verunsicherung oder Leidensdruck einhergeht.
12 So ist der Fremde wie geschaffen fiir die Rolle des Beichtvaters oder Richters, weil er eine gewisse

Anonymitit, Distanz bzw. Loyalitit verkérpert, die Vertrautheit zulisst.



156 Julia Reuter

Fremder bleiben auflenstehende Beobachter des Geschehens. Im Gegensatz zum «Hand-
ler», der seine Nicht-Mitgliedschaft in der Gruppe der sesshaften «Bodenbesitzer»
wirtschaftlich zu Nutzen weif$, bringen Schiitz und Park den Fremden in die prekire
Situation des Anschlusssuchenden, der unter seinem Status als Nicht-Dazugehériger
leidet. Sie laden den Fremdheitsbegriff psychologisch auf — ihr Fremder durchlebt
Phasen der Entpersonalisierung, die sich in der psychischen Krise («Krisis») mani-
festiert, und nehmen somit eine xenozentristische Position ein. Wihrend Park die
Krise vor allem als eine moralische Krise des Fremden versteht, der aufgrund seiner
kulturell indifferenten Sozialisation unter einem Bezugsgruppenproblem leidet,
ist es fur Schiitz vor allem eine Vertrauens- wie Verstehenskrise — der Immigrant
versteht seine neue Umgebung nicht und wird nicht verstanden, was zur Folge hat,
dass sein Vertrauen in das «habituelle Denken-wie-iiblich» zutiefst erschiittert wird
(vgl. Schiitz, [1944] 1972, 62).

Neben den differenzierten Perspektiven unterscheiden sich die klassischen
Konstruktionen des Fremden auch in der kontextuellen Einbettung der Einheimi-
schen-Fremden-Beziehung. Fremdheit stellt fiir Simmel und Park ein fiir ihre Zeit
typisches Phinomen dar, das in den Grofistadten und Handelszentren anstatt in der
Ferne am deutlichsten sichtbar wird. “The marginal man is a personality type that
arises at a time and a place where [...] new societies, new people and cultures are
coming into existence” (Park, [1937] 1964, 375). Schiitz hingegen verlagert seinen
Schauplatz selbst in die Fremde, die er als «Zivilisation» bzw. «Sinnprovinz» jenseits
des vertrauten Erfahrungs- und Wissenshorizontes konzipiert, mit véllig anderen
Sitten, Konventionen, Traditionen und einer fremden Sprache. Schiitz konfrontiert
die Einheimischen mit einem Menschen, der «von der Gruppe, welcher er sich nihert,
dauerhaft akzeptiert oder zumindest geduldet werden méchte» (Schiitz, [1944] 1972,
53), aber kein gelebtes Vorwissen von ihrer Kultur besitzt. So ist es im Wesentlichen
die spezifische Situation des Exils, die den Fremden zum Fremden mache: D. h. er
ist nicht {iberall ein Fremder, sondern nimmt dessen Gestalt erst im Moment der
Berithrung mit der anderen Kultur an, deren Mitglied er werden méochte.

Schliefilich lassen sich in den klassischen Soziologien des Fremden Unterschiede
im Hinblick auf die differierende Wertung und funktionale Qualitit der Konstruktion
des Fremden selbst ausmachen. Sowohl Simmel als auch Park und Schiitz sprechen
von einer dem Fremden immanenten Objektivitit, unterscheiden sich aber in der
Frage, welche Tonung das auferhalb liegende Fremde fiir den Konstrukteur der
Fremdheit, aber auch fiir den Fremden selbst besitzt. Der Schiitzsche Fremde ist
aus seiner Krisis zwar voriibergehend kritischer geworden, er spiirt fiir einen kurzen
Moment die Begrenzung und Beschrinkungen des menschlichen Wissens, die sich
in einer inneren und duferen Distanz bzw. Kritikfihigkeit niederschlagen, passt sich
aber auf lange Sicht wieder den unhinterfragten Vertrautheiten des Alltags, einer
world taken for granted, an."> Sowohl der Handler als auch der «Mulatte» verharren

13 Das Individuum der traditionalen Wissenssoziologie bleibt auf eine kognitive «Landkarte» ange-



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 157

in ciner eher skeptischen Halcung. Thre Zweifel oder individuellen Freiheiten lassen
sich nicht so schnell «aus dem Weg riumen», entweder weil sie ihre Distanz im
Sinne einer beruflichen Professionalitit funktional zu integrieren wissen, oder die
cigene Fremdheit als Lebensstil kulturell aufladen. Uberhaupt scheint der Anpas-
sungsdruck des Fremden bei Simmel und Park geringer als bei Schiitz zu sein, da
sie auf Dauer einen gewissen «Gewinn» verspricht: Die erhohte Intelligenz (Park)
und der wirtschaftliche Erfolg (Simmel) lassen eine durchaus positiv Bewertung
des Fremden zu.'

Der Uberblick iiber die typischen Konstruktionen des Fremden in der klas-
sischen Soziologic verdeutlicht, dass die Beschiftigung mit dem Fremden immer
nur eine Beschiftigung mit einer spezifischen (idealtypischen) Konstruktion des
Fremden ist, die zudem auch relational zur theoretischen Perspektive ihrer Prota-
gonisten ist, so dass es sich strenggenommen nicht um eine Soziologie, sondern um
unterschiedliche Facetten einer Soziologie des Fremden handelt.

3 Postklassische Soziologien des Fremden

Nach den soziologischen Griindungvitern wurde es zunichst still um den Fremden.
Erst in den 1960er Jahren wurde der Fremde im Kontext der Etikettierungstheorie,
dem sogenannten Labeling Approach, die besondere Wirkkraft in der Kriminalsozio-
logie entfaltete, in der Figur des «Abweichlers» bzw. «Auflenseiters» wiederentdeckt.
Die besondere Herangehensweise dieses Ansatzes basiert auf dem Gedanken, Ab-
weichung nicht als a-soziale Entitit der sozialen Wirklichkeit zu begreifen, sondern
als machtvolle definitorische Zuschreibung in Interaktionssituationen, in denen
es um die Frage ungleicher Machtverhiltnisse bzw. um Verteilungsfragen knapper
Ressource geht. Fremdheit gerit in Zusammenhang dieser Konfliktdynamik zum
Stigma, mit dessen Hilfe «[...] eine Gruppe den Versuch unternimmt und die Mittel
dazu verfligt, eigene Privilegien dadurch zu verteidigen, dass der anderen [Gruppe]
cin legitimer Anspruch auf diese bestritten wird» (Scherr, 1999, 61). Neben Howard
Beckers Arbeiten zur sozialen Karriere des «AufSenseiters» (vgl. Becker, 1981) gelten

wiesen, die eindeutige Zonen der Relevanz unterscheidet und diese Unterscheidung auf Dauer
stellt. Funktioniert diese Karte nicht mehr — etwa weil man sich in eine fremde Umgebung
begibt — wird der Mensch unsicher und benétigt eine neue Karte, die ihm den «richtigen» Weg
weist. In diesem Primat der Routine ist die klassische Wissenssoziologie auf Kontingenz nicht
vorbereitet. Der Immigrant ist in der Unterzahl. Von dem Schock, den er auslést, erholt sich die
Gruppe schnell. Vielleicht bewirkt er einen kleinen Ruck, eine Revolution entfacht er in der von
ihm aufgesuchten Gemeinschaft nicht.

14 Dennoch liegt auch hier die Gefahr gerade darin, der Nostalgie eines normativ vollstindig inte-
grierten Gruppenverbandes eine nostalgisch verzerrte Vorstellung vom Fremden im Sinne eines
«Weltbiirgers» entgegenzusetzen. Denn neben den Aufweichprozessen innerhalb und am Rande
von Gesellschaften nehmen auch Macht- und Ungleichverhilenisse, Konkurrenzbeziehungen und
Desintegrationsphinomene zu, die die Objekrivitit, Beweglichkeit und «kritische Selbstdistanz»
des Fremden auf die Probe stellen.



158 Julia Reuter

auch Erving Goffmans Stigma-Studien (vgl. Goffman, 1974) als grundlegende Un-
tersuchungen zum Etikettierungsansatz, der davon ausgeht, dass nicht die Qualitit
der Person oder Handlung als «abweichend», «anders» oder «fremd» gilt, sondern
ihre Einbindung und Deutung in das «Regelwerk» der Ordnung sie als solche
hervorbringt, oder dass, wie Becker (1981, 8) formuliert, «[...] gesellschaftliche
Gruppen abweichendes Verhalten dadurch schaffen, dass sie Regeln aufstellen, de-
ren Verletzung abweichendes Verhalten konstituiert, und daf§ sie diese Regeln auf
bestimmte Menschen anwenden, die sie zu Auflenseitern abstempelny.

Viel stirker als die klassischen Soziologien des Fremden wird in den Eciket-
tierungstheorien die Frage der Macht thematisiert, gewissermaflen ist die Grundan-
nahme, dass die Verhandlungen iiber Fremde und Fremdes immer schon in soziale
Konflikte verwickelt ist. Die Aufmerksamkeit des Etikettierungsansatzes liegt also
auf den «[...] Differenzen der definitorischen Macht, der Art und Weise, wie eine
Gruppe die Macht erlangt und nutzt, zu bestimmen, wie andere Gruppen gesehen,
verstanden und behandelt werden» (Becker, 1981, 184)."> Auch Norbert Elias und
John L. Scotson analysieren in ihrer Studie zur Etablierten-AufSenseiter-Beziehung
in Winston Parva, einem kleinen Vorort der Industriestadt Leicester, die «Soziody-
namik der Stigmatisierung» (Elias und Scotson, 1990, 13). Ausgangspunkt ist die
empirische Beobachtung, dass sich die etablierten Bewohner des Stadtteils von den
Neuhinzugezogenen distanzieren und diese massiv stigmatisieren. Wie auch schon
im etikettierungstheoretischen Ansatz versuchen Elias und Scotson Fremdheit kon-
sequent relational zu denken, in dem sie nicht das Auflenseitertum an sich, sondern
die Figuration von Etablierten und Auflenseitern, also jene Prozessmodelle, in die
Personen verflochten sind, betrachten. So ist es aus ihrer Sicht auch keine kollektiv
geteilte Identitit im Sinne einer gemeinsamen kulturellen Abstammung, die den
Auflenseiterstatus der Neuankémmlinge erkliren kénnte. Vielmehr entlarven Elias
und Scotson die scheinbar bedeutungslose «Reihenfolge der Ankunft» als Basis der
Stigmatisierung, weil die Gruppe der Ortsansissigen gegeniiber den Neuhinzugezo-
genen ihren héheren «Kohisionsgrad» dazu nutzt, ihr einheimisches « Wir-Geftihl»
zu stirken und es im Sinne einer Machtiiberlegenheit auszuspielen.'® «lhr stirkerer
Zusammenbhalt gibt einer solchen Gruppe die Méglichkeit, soziale Positionen mit
einem hohen Machtgewicht fiir die eigenen Leute zu reservieren, was seinerseits
ihren Zusammenhalt verstirkt, und Mitglieder anderer Gruppen von ihnen aus-
schliefft; und genau das ist der Kern der Etablierten-AufSenseiter-Figuration» (Elias
und Scotson, 1990, 12). Ahnlich wie Simmel konzipieren Elias und Scotson damit
Fremdheit als spezifische Wechselwirkungsform zwischen «urspriinglichen (etablier-
ten) Bodenbesitzern» und «Eindringlingen», lenken aber viel stirker den Blick auf

15 Durch die Fokussierung auf die Figur des Kriminellen, des Alkoholikers, Geisteskranken oder
Drogenkonsumenten wurde der Etikettierungsansatz eher unter dem Begriff der Milieustudien
bzw. Studien zum abweichenden Verhalten, denn als Beitrag einer allgemeinen Soziologie des
Fremden rezipiert.

16 Dem Fremden haftet somit das Stigma des «spiten Eintritts» an.



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 159

die Asymmetrie sowie die prozessuale (Re-)produktion von Fremd- und Selbstbild
der Etablierten- wie Auflenseitergruppe. Je steiler das Machtgefille desto abwei-
chender erscheinen die «Aufienseiter», deren Stigmatisierung sich nicht nur in einer
quantitativen Benachteiligung im Hinblick auf Ressourcenverteilung, Mietpreise,
Wohnviertel usw. ausdriicke, sondern in der Regel auch mit sozialer Achtung oder
Demiitigung einhergeht: «Etablierte Gruppen, die tiber einen groflen Machtspielraum
verfiigen, neigen dazu, ihre AufSenseitergruppen nicht nur als unbindige Ubertreter
von Gesetzen und Normen (d. h. ihrer eigenen) wahrzunehmen, sondern auch als
nicht besonders sauber» (Elias und Scotson, 1990, 22)."

Eine interessante empirische Untersuchung, die die von Elias und Scotson
behandelte Etablierten-Auflenseiter-Figuration auf innovative Weise aufgreift, ist die
Studie von Horst Stenger zu Fremdheitserfahrungen ostdeutscher Wissenschaftler. In
den Interviews, die Stenger zur Hilfte auch mit Kultur- und Sozialwissenschaftlern
kurz nach der Wende fiihrte, berichten die Betroffenen von Stigmatisierungsprozes-
sen seitens der etablierten westdeutschen Wissenschaftler aufgrund ihrer «dunklen
Vergangenheiv in der DDR, ihrer Quasi-Ethnisierung als «Ossis» und damit ver-
bundener Statuszuschreibungen als «Marxist» oder «Kommunist», aber vor allem
auch ihre Benachteiligung innerhalb der Hochschullandschaft bei der Vergabe von
Stellen, Mitteln und politischen Mandaten. Sie erfahren sich als Fremde, insofern sie
von den westdeutschen Wissenschaftlern als «anders», als nicht zugehérig behandelt
werden. Sie fiithlen sich zudem unverstanden, da ihnen die «Etablierten» direkt wir
indirekt zu verstehen geben, dass sie ein anderes Know-How, ein anderes Wissens-
niveau besitzen. Beide Fremdheitsdimensionen, die soziale Fremdheit verstanden
als Nichtzugehorigkeit, und die kulturelle Fremdheit verstanden als Unvertrautheit,
verdeutlichen, dass die Wiedervereinigung — zumindest aus Sicht der ostdeutschen
Wissenschaftler — auch mit einer neuen Spaltung einherging. Sie verdeutlichen
zudem, dass die Figur des Fremden nicht nur national Fremde (Auslinder) umfasst,
sondern auch an Mitgliedern der eigenen Gruppe oder auch an der eigenen Person
erfahren werden kénnen (vgl. Stenger, 1998, 18).

Eine ganz andere Wiederaufnahme der Fremdenthematik findet sich in den
fritheren Arbeiten des im Exil lebenden polnischen Soziologen Zygmunt Bauman.'®
Baumans zentrale Kategorie ist dabei zunichst nicht Fremdheit, sondern Ambiva-
lenz. Bauman geht es um eine wissenssoziologische Rekonstruktion von Ambivalenz
vor dem Hintergrund klassifikatorischer Wissensordnungen, die er typischerweise
in der «Freund-Feind-Dichotomie» identifiziert. Ahnlich wie in der Etablierten-
Auflenseiter-Figuration wird das Verhiltnis zwischen beiden Elementen der Unter-

17 Goffman fasst daher auch unter dem Begriff «Stigma» eine zutiefst diskreditierende Eigenschaft,
die Individuen oder Gruppen zugeschrieben wird (vgl. Goffman, 1974, 11), die sich nicht auf die
aktuale, sondern auf die virtuale, d. h. erwartete soziale Identitat des Stigmatisierten bezicht.

18 Gemeintist vor allem Baumans «Trilogie der Moderne», von denen er in seinen spiteren Arbeiten
immer wieder zentrale Passagen und Argumente aufgegriffen hat: vgl. Bauman 1987, 1989, 1991
(Erscheinungszeitpunkt der Erstausgaben).



160 Julia Reuter

scheidung — Freund und Feind — als komplementiirer Antagonismus gedacht, denn
sie erginzen und bedingen einander; sie gewinnen ihre Bedeutung ginzlich aus der
Entgegensetzung (vgl. Bauman, 2000, 61). Bauman geht es nicht nur um die Genese
und Rolle von Ambivalenz in modernen Gesellschaftsordnungen, sondern in einem
viel grundsitzlicheren Sinne um die Frage, wie gesellschaftliche Ordnung méglich ist
und damit um eine sozialtheoretische Einbettung der Freund-Feind-Klassifikation."
Aus seiner Sicht ist die Opposition zwischen Freund und Feind gewissermafien
die Grundlage, auf der alles gesellschaftliche Leben und alle Unterschiede, die es
zusammenflicken und zusammenhalten, beruht (vgl. Bauman, 1991, 74f.). Seine
Argumentation dhnelt in diesem Punkt sehr stark der «Freund-Feind-Gruppierungy
von Carl Schmitt und seiner Herleitung des «Begriff des Politischen» (1963). Bau-
man als auch Schmitt betrachten die gesellschaftliche wie auch politische Ordnung
als das Ergebnis eines Gruppierungsprozesses, die sich ihrem Wesen nach auf diese
Unterscheidung zwischen Freund und Feind stiitzt, und durch die Semantik des
Staates iiberformt wird. Bei Bauman fithrt die «Dialektik der Ordnungy jedoch
zwanggsldufig zu einer «totalitiren» Ordnung, da sie einen regelrechten «Kampf gegen
das Unbestimmute» fiihrt, also gegen all jenes, was sich der biniren Klassifikation
widersetzt (Bauman, 1991, 83). Dieser Kampf ist jedoch insofern aussichtslos, als
dass die Klassifikation nicht nur Freunde und Feinde definiert, sondern auch Fremdes
— als Nebenprodukt dieser Klassifikation (vgl. ebd., 14) — hervorbringt, das durch
Klassifikation einzugrenzen versucht wird, was wiederum neue Ambivalenzen mit
sich bringt. Obwohl Baumann in seine Arbeiten auf das Beispiel der europiischen
Juden zuriickgreift, geht es ihm weniger um die Analyse eines spezifischen Frem-
dentypus als vielmehr um die grundsitzliche Kritik binirer Klassifikationsschemata
als konstitutives Moment gesellschaftlicher Ordnung. Letztere kann dabei nicht als
eine blofle Rekonstruktion einer natiirlichen Ordnung der Dinge betrachtet werden.
Als Gegenstand des Nachdenkens, des Interesses und eine Praxis, die sich ihrer
selber bewusst ist, wird Ordnung als Aufeabe und damit als eine Sache von Entwurf
und Handlung konzipiert (vgl. ebd., 18), in der der Nationalstaat als «Hiiter» der
Ordnung und die Biirokratie Ausdruck eines modernen «Ordnungsmanagements»

eine besondere Rolle spielt.”

19 In diesem Punkt dhnelt seine wissenssoziologische Argumentation der systemtheoretischen Kon-
zeption sozialer Systeme, die zwar nicht vom Freund-Feind-Antagonismus, dafiir von Inklusion
und Exklusion als konstitutiver binirer Operation sozialer Systeme spricht. Vgl. hierzu Stichweh
1997.

20 Biirokratie trennt die Klassifikation von individuellen-moralischen Beurteilungen und gewihrleistet
damit ein reibungsloses Funktionieren von (diskriminierenden) Klassifikationen. Bauman bezieht
sich in seiner «Dialektik der Ordnungy explizit auf Max Webers Thesen zur Funktionsweisen der
Moderne, um nicht nur das Demokratisierungspotenzial rationaler Birokratie, sondern auch
ihr Vernichtungspotenzial hervorzuheben. So stelle sich der Holocaust fiir ihn auch nichr als
«einmaliger Riickfall in die vormoderne Barbarei» oder als «Betriebsunfall der Moderne» dar,
sondern ist in seinen Augen ein genuin modernes Phinomen.



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 161

Der Fremde stellc in Baumans Diktion ein Klassifikationsproblem dar, da
er weder Freund noch Feind ist, und somit die Fehlbarkeit der vorhandenen Aus-
legungs- und Handhabungsmuster von Wirklichkeit reflexiv macht. Er ist gerade
jenes antonyme, dritte Element ohne wirklichen Gegenbegriff, das sich der klaren
Entgegenserzungen und damit der Ordnung selbst entgegensetzt.?! Notorisch
ambivalent unterliuft der Fremde das strenge Klassifizierungsbemiithen der Mo-
derne, da er die «[...] Opposition zwischen Freunden und Feinden als die completa
mappa mundi in Frage [stellt], als den Unterschied, der alle Unterschiede aufzehrt
und deshalb nichts auflerhalb seiner lisst» (ebd., 75). Als Negation beider Seiten
reprisentiert der Fremde die Unmdéglichkeit der Zwei-Seiten-Form, denn Innen (als
Freund) ist er nicht zugehérig und Auflen (als Feind) besitzt er keinen Ort (vgl.
Holz, 2000, 280).

Im Gegensatz zu den klassischen Soziologien des Fremden, die sich schwer-
punktmifSig mit der psychosozialen Situation des Fremden auseinandersetzen, hat
sich Bauman vor allem auch mit der Frage beschiftigt, wie mogliche Erschiitterungen
der Ordnung durch Fremde in modernen Gesellschaften typischerweise aufgefangen
werden. Er unterscheidet dabei vier wesentliche Praktiken: Vertreibung, Separation,
Distinktion und Eingemeindung. Die Vertreibung oder gar Vernichtung stellt dabei
die radikalste «Losung» des Fremdenproblems dar, bei der der Fremde zum (aggres-
siv) bekampften Feind gemacht wird. Bauman hat auch hier vor allem den Genozid
der europiischen Juden im Nationalsozialismus vor Augen (vgl. Bauman, 1992,
1991, 133-198), der im Holocaust als genuiner Konsequenz moderner Ordnung
«in Reinkultur» ihren traurigen Hohepunke erreicht. Hiufig geht ihr die rdumliche
und/oder mentale Separation des Fremden voraus. Hierbei wird der Fremde zunichst
als permanenter Anderer konstruiert — mit eigenen kulturellen Konventionen, ei-
genen kulturellen Wertvorstellungen und eigener kultureller Historizitdt*?, um ihn
als mogliche Quelle des normativen Einflusses zu entwaffnen (vgl. Bauman, 1997,
89). Den sichtbarsten Ausdruck findet die rdumliche Separation in Ghettos oder
ethnischen Reservaten; dagegen unsichtbar, aber nicht minder wirksam kénnen ge-
dankliche Mauern sein, die ebenfalls dazu fithren, manche Stadrteile und Landstriche
nicht zu betreten bzw. zu durchqueren.”® Kommt es doch zur Begegnung werden
Praktiken der Absonderung und Distinktion wirksam, die von auffilligen dufleren

21 In der Philosophie des Fremden hat Bernhard Waldenfels (1990) diesen Defitismus des Fremden
auch als «Stachel des Fremden» bezeichnet.

22 In der Ethnologie spricht man auch vom «Otheringy, im Deutschen auch als «VerAnderung»
iibersetzt, was soviel wie die Schaffung wie Ausgrenzung des Fremden aus dem Kontext des
Eigenen bedeutet (vgl. hierzu klassisch, Fabian, 1993).

23 Der Vorteil territorialer Separation liegt nicht nur darin, zur Sicherstellung einer relativen Ho-
mogenitit den Fremden auf Abstand zu halten und vom eigenen Alltag auszuschlieflen, sondern
seiner Ambivalenz insofern «Herr zu werden», als dass man ihn als festumrissenes und territorial
fixiertes Anderes produziert, das durch seine klaren Grenzen leicht zu kontrollieren, zu tiberwachen
und zu identifizieren ist.



162 Julia Reuter

Erscheinungsformen bis hin zu Geschmacksfragen reichen.”* Die zum Ausdruck
gebrachten Vorlieben sind gewissermaflen Bestitigungen einer unabwendbaren
Differenz. Insbesondere der Kleidung und Mode, aber auch der Musik und dem
Essverhalten kommen dabei als sichtbaren symbolischen Mitteln bedeutende Dis-
tinktions- und Abgrenzungsfunktionen zu. Schliefflich kann die Vorherrschaft des
Eigenen durch die Assimilation baw. Eingemeindung des Fremden bestitigr werden.
Auch die Eingemeindung hilt an der Minderwertigkeit, Unerwiinschtheit und
Deplatzierung fremder Lebensweisen fest, indem sie die Vergangenheit des Frem-
den annulliert bzw. ihrer Relevanz beraubt, gleichzeitig indirekt bestitigt, was zu
beweisen war — nimlich die Uberlegenheit und das Wohlwollen der einheimischen
Herrscher (vgl. ebd., 94). Doch auch die Assimilation 15st sich nicht zwangslaufig in
eine zukiinftigen Gleichbehandlung und -berechtigung des Fremden auf. Allenfalls
kann er ein Freund auf Bewihrung werden, der permanent von Gericht, Polizei und
Mitmenschen aufmerksam bewacht wird.

4 Perspektiven in der Soziologie des Fremden

Und wo steht die Soziologie des Fremden heute? Grundsitzliche fallen in den letz-
ten Jahren zwei Entwicklungen auf: Einerseits gibt es eine Reihe von Arbeiten, die
sich von der Soziologie des Fremden, verstanden als «faktischer» Fremder im Sinne
aufleralltiglicher Randseiter, abwenden und hin zu ciner Soziologie der Fremdheit
orientieren, d.h. allgegenwirtige Fremdheitserfahrungen im Alltag verstanden als
unvertraute sachliche Differenzen untersuchen. Daneben gibt es nach wie vor Be-
miihungen, ganz bestimmte, in der Regel randseitige Personengruppen als Fremde
zu identifizieren, d. h. Fremdheit auf ein soziales Gegeniiber zu beziehen, der tiber
die Verschiedenheit seiner Auferungsformen hinweg als Fremder empfunden und
insofern als kompaktes soziales Objekt vergegenwirtigt wird. Ganz im Sinne der
klassischen Soziologie des Fremden geht es in diesen Arbeiten nach wie vor um den
Fremden als (oft typisierter) Sozialfigur. Was sind die zentralen Studien und Befunde
beider Forschungsrichtungen?

Bei Ersterer handelt sich vor allem um solche Arbeiten, die im Zuge der Dif-
ferenzierungstheorie und deren Ausgangsthese anzusiedeln sind, die besagt, dass
durch die Ausdifferenzierung funktionaler Teilsysteme Personen nicht mehr als
ganze Personen, sondern als Funktionstriger in verschiedene arbeitsteilige Systeme

24 «Der Geschmack ist die Grundlage all dessen, was man hat — Personen und Sachen —, wie des-
sen, was man fiir die anderen ist, dessen, womit man sich selbst einordnet und von den anderen
eingeordnet wird» (Bourdieu, 1982, 104). Geschmack stellt in der Bourdieuschen Konzeption
gesellschaftlicher Machtverhiltnisse gewissermaflen ein personifiziertes Herrschaftsportential
dar, das die einverleibten Machtbeziehungen widerspiegelt und die Unterschiede der physischen
Ordnung der Dinge in die symbolische Ordnung signifikanter Unterscheidungen iiberfiihre (vgl.
Bourdieu, 1982, 284).



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 163

inkludiert werden (vgl. Nasschi, 1995, 454). Differenzierungstheoretische Ansitze
gehen von einer «Generalisierung von Fremdheit in der modernen Gesellschaft» aus
(vgl. Hahn, 1994, 162), was bedeutet, dass Fremdheit «kein sozialer Status (Einzel-
ner) mehr ist, sondern allgemeines Los» (ebd.), denn die Menschen interagieren in
komplexen ausdifferenzierten Gesellschaften idealerweise nicht mehr als «Freunde»
oder «Feinde» miteinander, sondern als Triger von spezifischen Funktionsrollen und
damit als Fremde. «[D]ie Kompaktheit der Person in all ihren beunruhigen Aspekten
tritt hinter das Interaktionsgeschehen zuriick, und in genau diesem Sinne haben
wir es mit einer fortschreitenden Differenzierung personlicher wie unpersonlicher
Bezichungen zu tun» (Stichweh, 1997, 56).° Wiirde man die Funktionsrolle per-
manent auf Religion, Region oder biographisches Identititsgepick hin befragen,
besteht die Gefahr, dass die reibungslose Reziprozitit durch Unsicherheit und
Bedrohung iiberlastet wiirden, weil die Austillung von Funktionsrollen von diesen
Merkmalen gerade nicht abhingt (vgl. Radtke, 1991, 92). Fremdheit bedeutet hier
letztlich Indifferenz, die ihren krisenhaften Status verloren hat, da sie tatsichlich
ein alltdgliches und damit vertrautes Phinomen geworden ist.

Die alltigliche Fremdheit, verstanden als (nicht ganz vollstindige) Verdrin-
gung der moralischen Nihe in der Begegnung mit Mitmenschen, muss dabei nicht
zwangsliufig als «asozial» bewertet werden, wie jiingere vor allem ethnographische
Studien zur Praxis der Fremdheit in funktionalen Kommunikationszusammenhin-
gen illustrieren (vgl. hierzu auch Reuter, 2003). Fremdheit kann hier vielmehr als
Ressource betrachtet werden, um das interaktionale Gleichgewicht in einem immer
komplexer werdenden Alltag zu gewihrleisten. Stefan Hirschauer hat dies sehr
anschaulich am Beispiel des Fahrstuhlfahrens dargestellt, bei dem sich die Fahr-
stuhlinsassen trotz oder gerade wegen der riumlichen Enge konsequent als Fremde
behandeln, um ein personliches Territorium zur Vermeidung von Zudringlichkeit
aber auch Respektierung der anderen zu schaffen. Die Deferenzgesten, die vom
Wegschauen, Kérper-zur-Seite-Drehen bis hin zum fingierten Selbstbezug reichen,
sind in seinen Augen «laufende Losungen interaktionsstrukeureller Probleme von
offentlichen Begegnungen», die sich in den multizentrischen Riumen der Moderne
verdichten (vgl. Hirschauer, 1999, 239).%° Fremdheit wird in diesem Kontext vor
allem als Indifferenz gefasst, die sich empirisch in einer «civil inattention» ausdriicke
(Goffman, 1971). Der Fremde taucht hier wenn nur noch als der unbekannte Andere

25 Bei dieser Form des In-Beziehung-Tretens ist es offenkundig unerwiinscht, seinen Mitmenschen
als «Freund» zu begegnen. Ja, es wire fiir das Funktionieren der meisten Sozialkontakte geradezu
schidlich (vgl. Nassehi, 1999, 236), da die laufende Operation mit traditionellen Unterschei-
dungen des Freund/Feind auf Dauer zu belastend und iiberfordernd wire.

26 Auch Rainer Paris geht in seiner interaktionistisch-phinomenologisch ausgerichteten Analyse
von «Wartesituationen» in verschiedenen Berliner Amtern (vgl. Paris, 2001) auf die Praxis der
Fremdheit ein, die von der konzentrierten bis fahrigen Zeitungs- und Buchlektiire der Wartenden
iiber das stindige Neuordnen von Formularen und Unterlagen bis hin zu extremen Formen des
korperlichen Selbstengagements (Reinigung von Fingernigeln, Nasebohren, Zurechtzupfen von
Kleidung und Haaren) reichr.



164 Julia Reuter

auf, der nicht radikal fremd, sondern im Grunde genommen ein alter ego ist, anders,
aber doch dhnlich wie ich (vgl. Knoblauch, 2007).*” Besondere Bedeutung wider-
fihrt der Definition von Fremdheit als Indifferenz vor allem in stadtsoziologischen
Arbeiten, die Indifferenz als funktionales Element ziviler Umgangsformen betrachten
und damit tendenziell die Hoffnung einer kosmopolitischen Kultur verbinden (vgl.
exempl. Sennett, 1991).% Der Begriff der Indifferenz hat sich zudem in den letzten
Jahren zu einem Schliisselbegriff systemtheoretischer Weltgesellschaftstheorien ent-
wickelt, die die Idee von Indifferenz als moralischer Minimalkonsens zwischen sich
zufillig begegnenden, aber im Grunde einander unbekannten Personen aufgreift
(vgl. Stichweh, 2004). Der moralische Minimalkonsens besteht dabei in dem impli-
ziten Ubereinkommen, die kérperliche Nihe mit Unbekannten ohne Beschimung
auszuhalten (vgl. Goffman, 1971, 85; Bischur, 2003, 252). Andererseits liutet die
Katgeorie der Indifferenz — zumindest langfristig — den Abschied des Fremden und der
Fremdheit als semantische Zuschreibung von Gesellschaften ein, denn gegenwiirtige
Weltgesellschaften besitzen ihrer Struktur nach kein «soziales Auflen» mehr, was auf
eine Dekomposition des Anderen hinausliuft (Stichweh, 1997, 56).

Wihrend sich in der allgemeinen soziologischen Theorie also eher eine Auf-
l6sung des Fremden bzw. eine Ablésung des «radikalen» Fremdheitsbegriffs durch
den «neutralen» Begrift der Indifferenz andeutet, genief3t die Figur des «empirischen
Fremden» insbesondere in der Minorititen- und Migrationsforschung sowie in der
Fremdenfeindlichkeits- und Interkulturalititsdebatte eine erstaunliche Resistenz
(vgl. exempl. Kleinert, 2004; Craanen und Gunsenheimer, 2006). Unter den Be-
griffen «Fremdenfeindlichkeit», «Rassismus» und «Ethnozentrismus» versammeln
sich nach wie vor Studien, die den «Auslinder» als typischen Fremden einer natio-
nalsstaatlich verfassten Gesellschaft behandeln und ihn als konflikthaften, weil vor
allem kulturell nicht-integrierten bzw. assimilierten AufSenseiter untersuchen®, der
hierzulande hiufig recht plakativ einmal in Gestalt des russischen Aussiedlers, ein

27 Peter Berger und Thomas Luckmann unterscheiden zwischen signifikanten und sonstigen Anderen.
Letztere, die sich grofitenteils als zufillige Alltagskontakte oder Gelegenheitsbekanntschaften
identifizieren lassen, besitzen eine zentrale wirklichkeitssichernde Funktion: Als «Chor» im Hin-
tergrund garantieren sie das Intakesein der Alltagswirklichkeit, was umso bedeutsamer erscheint,
je mobiler und differenzierter die Gesellschaften sind (vgl. Berger und Luckmann, [1966] 1998,
160F.) Im Sinne einer «stillen Bruderschaft» werden die Mitmenschen als sonstige Andere zu
«Versicherungsagenten» der eigenen Identitdt und Wirklichkeit.

28 Der amerikanische Stadtsoziologe Richard Sennett bezeichnet die grof8stadtische Kultur in An-
lehnung an die Tradition der Chicagoer Schule daher auch als eine «Kultur des Unterschieds»,
denn sie lasse Unterschiede nicht nur zu, sondern fordere und begiinstige die Indifferenz ihrer
Einwohner. Der Stadtbewohner als Fremder, dessen Entwicklung des Selbst auf einer komplexen
und fragmentierten Erfahrung der Auflenwelt beruht, verliert das Bewusstsein fiir die «Nataliti
und das «biologische Schicksal». Doch gerade diese Idee der Unpersénlichkeic und Selbstentfrem-
dung, dieses « Transzendieren der eigenen Identitit» deutet Sennett als Chance, andere Menschen
auf der Straffe mit neuen Augen zu sehen (vgl. Sennett, 1991, 179f.). Solange der Andere als
Typus, also als Rollentriiger wahrgenommen wird, ist er in seiner ethnischen Eigenart fiir uns
unsichtbar.

29 Vgl. zum Ausldnder als Prototypen des modernen Fremden auch Hahn (1994).



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 165

anderes Mal in Gestalt des tiirkischen Mitschiilers oder des polnischen Nachbarn
identifiziert wird — ganz so, als seien diese per se fremd. Sie werden nach wie vor
als nicht-zugehorig zu unserer Gesellschaft behandelt, auch nach 50 Jahren Ein-
wanderungsgeschichte. Mark Terkessidis (2004, 53 ff.) bezeichnet dieses standige
Reifizierung des Kultur-Fremden als Mitglied einer «ethnischen Gemeinschaft» in
der Minorititenforschung als héchst problematisch — nicht nur, weil «die Fremden»
nicht erst seit gestern «bei uns» leben und daher die Vorstellung des «Neuankémm-
lings», der vollkommen unvertraut mit «unserer Kultur» ist, schlichtweg als falsch
betrachtet werden miisse. Auch die Commonsense-Annahmen iiber das «Wesen»
von Ethnizitit, ethnischer Solidaritit, ethnischem Selbst- und Fremdverstindnis
in Immigrationsgesellschaften sind fragwiirdig (vgl. hierzu auch Wimmer, 2008,
58). Dazu komme Terkessidis zufolge eine bestimmte politische Ausrichtung die-
ser Studien, da sie am Ende immer eine Losung fiir die «Fremdenfeindlichkeit»
vorschlagen (miissen), die weniger als Appell zur Verinderung am Eigenen, z. B.
durch Anti-Diskriminierungsgesetze, verstanden wiirden, als vielmehr als «Aufruf
zur Restauration der Grenzlinien zwischen dem Eigenen und dem Fremden» da-
herkommen, etwa durch sogenannte «Leitkultur-Debatten». Aktuelles Anschau-
ungsmaterial liefert Terkessidis (2006, 319 f.) zur 6ffentlichen Diskussion um das
Kopftuch in Deutschland, das als Symbol kultureller Andersartigkeit, als Grenze fiir
Toleranz und «Vermischung» betrachtet wird. Wie Einstellungsstudien zum Islam
zeigen, werden die kopftuchtragenden Frauen als Fremde wahrgenommen, die in
den Augen der Mehrheitsbevélkerung «ganz anderen» religiosen wie kulturellen
Traditionen folgen, ein «anderes», «iiberkommenes» Geschlechtsrollenverstindnis
besitzen und zum Sinnbild all dessen werden, was sogenannten «westliche», «auf-
geklirte Subjekte» nicht sind: reaktiondr, unmiindig, unterdriickt.’® Dabei konnten
mittlerweile zahlreiche Studien zur Identitit muslimischer Frauen das Gegenteil
beweisen (vgl. fiir einen Uberblick: Reuter und Gamper, 2007): Fiir die Frauen ist
ihre Religion kein beengendes Regelwerk, das ihnen Anpassung oder Unterordnung
abverlangt. Ganz im Gegenteil: Sie betrachten den Islam als Identititskapital zur
Selbstverwirklichung und Emanzipation. Tatsachlich benutzen viele der muslimi-
schen Frauen solche «modernen», «westlichen» Begriffe wie Selbstverwirklichung
und Emanzipation. Immerhin sind die meisten von ihnen in Deutschland geboren
und aufgewachsen, haben deutsche Schulen besucht und unterscheiden sich in
ihren Lebenszielen nicht von «deutschen» Frauen. Was sie unterscheidet, ist ihr
religioses Selbstverstindnis und ihre negative Wahrnehmung in der deutschen Of-
fentlichkeit. Interessant ist, dass die meisten dieser Studien aus der Perspektive der
sogenannten «Fremden» heraus argumentieren, was sich methodisch in einer stark
ethnograpischen Arbeitsweise und theoretisch durch den Bezug auf postkoloniale

30  Sowurde das Stereotyp der unheimlichen, fremden, verschleierten muslimischen Frau jiingst von
der Schweizerischen Volkspartei bei ihrer Plakatgestaltung anlisslich der Volksabstimmung zum
«Minarettverbot in der Schweiz» bemiiht: Das Plakat zeigt eine Frau im schwarzen Tschador vor
einer Schweizer Fahne mit raketenihnlichen Minaretten.



166 Julia Reuter

Theorien niederschligt. Letztere verstehen sich ja nicht nur als nicht-essentialistisch,
nicht-ethnozentristisch, nicht-rassistisch, sondern auch — vereinfacht gesprochen —
als «kritische Stimme der Marginalisierten», die sich fiir eine dauerhafte politische
wie theoretische Institutionalisierung von Grenz-Identititen cinsetzen. Hier wire
in Zukunft sicherlich interessant zu schauen, inwieweit es dem interdisziplindren
postkolonialen Projekt gelingt, Teile der Soziologie und insbesondere die Soziologien
des Fremden nachhaltig zu beeinflussen.’’

Daneben hat die kulturelle Globalisierungs- und Transnationalismusforschung
der letzten Jahre Studien zu solchen Wandernden vorgelegt, die nicht wie es die
klassischen Soziologien des Fremden noch annahmen, «heute kommen und morgen
bleiben», sondern Wandernde, «die heute kommen, morgen bleiben, aber tibermorgen
schon wieder gehen»: « Transmigranten» hat der Migrationsforscher Ludger Pries diese
Menschen genannt, deren Zahl im Zeitalter einer weltweiten Arbeitsteilung und
globalisierter Mirkte stetig wichst. Es sind Menschen, die aufgrund neuer beruflicher
Anforderungen, aber auch dank neuer Mobilitits- und Kommunikationsverhiltnisse
dauerhaft zwischen unterschiedlichen Orten, manchmal sogar Kontinenten pendeln
und niemals endgiiltig ankommen noch fiir immer fortgehen. Und: Sie sind nicht
die einsamen, weil entwurzelten Wandernden, die sie fiir die klassische Soziologie
des Fremden vor einem Jahrhundert méglicherweise noch waren. Hinter ihnen
stehen Familien, Clans, Freunde und Mit-Pendler, die das permanente Wandern
und Ankommen f6rdern, aber auch fordern. Denn Transmigranten wandern nicht
nur, weil sie im eigenen Land keine berufliche Perspektive mehr sehen, sondern
auch, weil der Rest der Familie wandert, weil ihre Lebensplanung nicht auf Dauer
angelegt ist, weil sie durch den Aufenthalt in einem anderen Land an Anschen
gewinnen oder auch nur, weil ihr ganzes Lebenskonzept eher dynamisch denn
statisch ist: «Wie Kugeln beim Flippern kommen die Transmigranten immer nur
voriibergehend zur Ruhe» (Pries, 1998, 147). Dabei verweist die Vorsilbe Trans- nicht
nur darauf, dass die Migranten zwischen Staaten hin- und herreisen, sondern vor
allem auf dem Umstand, dass sie dieses «Zwischen» durch ihre Ideen, Lebensstile
und Praktiken mit Leben fiillen. Das Beispiel ist fiir die Soziologie des Fremden
nicht nur aufgrund seiner zeitdiagnostischen Qualitit interessant — Transmigranten
reprisentieren im Grunde genommen in drastischer Weise den unaufhaltsamen
Wandel von Erwerbsverhalten, Familie und Identitit unter Bedingungen zunch-
mender Unsicherheit, internationaler Arbeitsteilung und Mobilititserfordernissen.
Es ist auch methodologisch aufschlussreich, denn Transmigranten stehen fiir die
Méoglichkeit eines dauerhaften Lebens im «Dazwischen» und hinterfragen damit
auch die vermeintlich eindeutige Entgegensetzung von eigener und fremder Kulcur
bzw. eigener und fremder (National-)Gesellschaft, die auch fiir die Soziologic des
Fremden lange Zeit konstitutiv war.*

31 Erste fruchtbare Versuche hierzu liegen bereits vor (vgl. Costa, 2006; Reuter und Villa, 2009).
32 Aufler wenigen Uberblicksbinden, wie etwa der von Merz-Benz und Wagner (2002), fehlt es



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 167

AbschliefSend sei auf ein vergleichsweise unbekannte Fremdenfigur hingewiesen,
die bislang nur in der Geschlechtersoziologie eine gewisse Prominenz erlangt hat:
Trans- oder Intersexuelle (vgl. exempl. Hischauer, 1993; Lindemann, 1993; Reuter,
2003). Obwohl schon frither sozialwissenschaftliche Studien zu sexuellen Grenz-
gingern bzw. «Geschlechtsmigranten» erschienen sind*, waren diese bislang nicht
Gegenstand einer fremdheitssoziologischen Perspektive. Dabei treffen doch auch
auf sie die typischen Merkmale des Fremden nach Simmel (1908 und 1968, 509 ff.)
zu: Sie kommen heute als Mann und wollen als Frau bleiben oder umgekehrt. Sie
sind trotz ihrer «unorganischen Angefiigtheit» ein «organisches Glied der Gruppen».
Lediglich die Beziechung zu ihnen ist eine besondere, weil sie nicht «die singuliren
Bestandteile der [dominanten] Gruppe» teilen.*® Sie haben kein ungebrochenes
«Wir-Gefthl» und sind im {ibertragenen Sinn keine «Bodenbesitzer», also «Triger
einer Lebenssubstanz». Sie sind weder «<nur» Mann noch Frau. Deswegen haftet
ihnen der Charakter der Beweglichkeit an. Sie leben eine «Synthese von Nihe und
Ferne», von «Beweglichkeit und Fixiertheit» (vgl. hierzu auch Reuter und Wieser,
2005). Trans- und Intersexuelle sind gewissermafSen die vertrauten Fremden eines
heteronormativen «Regimes der Zweigeschlechtlichkeit».” Ein Grund, warum sie
bislang kaum Gegenstand einer Soziologie des Fremden waren, liegt méglicherweise
in ihrer «Unsichtbarkeit» begriindet — denn nicht nur Alltagsminner und -frauen
auch Soziologen und Soziologinnen bekommen sie kaum zu Gesicht, da sie unsicht-
bar gehalten werden: etwa durch riumliche Separation in Psychotherapie-Praxen
oder Kliniken und damit auch durch «fachliches Outsourcing» an Therapeuten und
Arzte. Nur manchmal werden sie sichtbar, wenn sie es selbst schaffen, die streng
tiberwachten (Geschlechter-)Grenzen der (geschlechtseindeutigen) Einheimischen
zu durchbrechen, wenn sie Anspruch auf einen eigenen lebbaren (Zwischen-)Raum
erheben, oder wenn ihre gleichberechtigte Existenz durch michtige Fiirsprecher

jedoch bislang an Arbeiten, die diese neuen Wandernden im Zeitalter der Globalisierung in die
Perspektive einer Soziologie des Fremden stellen.

33 Exemplarisch sei hier auf Harold Garfinkels Studie zur transsexuellen Agnes (vgl. Garfinkel, 1967)
und Michel Foucaults Beschiftigung mit den Erinnerungen des franzésischen Hermaphroditen
Herculine Barbine verwiesen (Foucault, 1998).

34 Garfinkel spricht in diesem Zusammenhang auch von impliziten Commonsense-Annahmen: 1.
Es gibt nur zwei Geschlechter (weiblich und minnlich), 2. Das Geschlecht einer Person ist un-
verinderlich, 3. Die Genitalien sind die «Insignien» des Geschlechtes, 4. Es gibt keinen Wechsel
von einem Geschlecht zum anderen, 5. Jeder Mensch muss entweder als Mitglied des einen oder
des anderen eingeordnet werden, 6. Der Minnlich/Weiblich-Gegensatz ist «natiirlich», 7. Die
Mitgliedschaft in dem einen oder anderen Geschlecht ist «natiirlich».

35 Im Anschluss an Corinna Genschel (2001), die sich im wesendichen in ihrer Argumentation
zum Regime der Zweigeschlechtlichkeit auf Judith Butler bezieht, gehe ich davon aus, «dass die
Geschlechterverhiltnisse geprigt sind durch eine symbolische und materielle Gewalt einer auf
Zwreigeschlechtlichkeit beruhenden Geschlechterordnung, mit Hilfe derer Unterscheidungen
getroffen, Dichotomien und Hierarchien produziert, und legitimiert werden und in historisch
spezifischer Weise die Re/Produktion der Gesellschaft (mit) reguliert wird. Zweigeschlechtlich-
keit meint dabei die gesellschaftliche Verfasstheit, in der es nur zwei Geschlechter gibt, die als
naturgegeben und unverinderbar gedacht werden, die sich akkurat voneinander abgrenzen lassen
und doch heterosexuell ergiinzen sollen.»



168 Julia Reuter

eingefordert wird. Letzteres passiert immer hiufiger im Kontext der sogenannten
queer studies, die als Theorie der Trans-, Inter- und Homosexualitit zum Grofteil
von Forscherlnnen betrieben wird, die sich selbst zur Gruppe der «Geschlechtsun-
eindeutigen» bzw. «sexuellen Grenzginger» zihlen (vgl. exempl. Kraf3, 2003). Dies
kénnte unter Umstinden auch ein Argument dafiir sein, warum der Transsexuelle
bzw. Intersexuelle einen schweren Stand in der Soziologie des Fremden besitzt.
Denn fiir die weitere berufliche Laufbahn spielt sowohl die Zugehorigkeit zu ei-
ner (Geschlechter-)Gruppe wie auch die Wahl des erforschten Gegenstandes eine
entscheidende Rolle. Da kann die Beschiftigung mit sexuellen Randseitern schnell
selbst als «randseitigr bzw. «befremdend» bewertet werden, weil die Parteilichkeit
und Betroffenheit der Geschlechterforschung gegen das etablierte androzentrische
Wissenschaftsverstindnis verstofie (vgl. Behnke und Meuser, 1999, 24).

Doch ganz gleich, wie sich die Fremdheitsforscher heute selbst verstehen, eines
wird an ihren «neuen» Figuren den Fremden deudich: Auch sie existieren nur in Rela-
tion zu den eigenen Vorstellungen des «Natiirlichen», «Normalen» und «Vertrauten».
Und: Thre Fremdheit birgt gehériges Verunsicherungs- wie Entwicklungspotential —
nicht nur fiir ihre soziale Nahwelt, sondern auch fiir die Wissenschaft (vgl. exempl.
Amann und Hirschauer, 1997). So lasst sich sicherlich zu Recht behaupten, dass der
Fremde und die Soziologie seit jeher eine produktive Allianz bilden: Der Fremde als
empirische wie theoretische Sozialfigur der Moderne und als (Ideal-) Typus oder gar
Identifikationsgestalt soziologischer Klassiker; die Soziologie als Wissenschaft, die
sich professionell mit der Konstruktion von Identititen und Differenzen beschiftigt,
und damit fiir Ausgeschlossene, Grenzginger und Randseiter die Moglichkeit bietet,
die «Natur der Ordnung» glaubwiirdig in Frage zu stellen.

5 Literaturverzeichnis

Amann, Klaus und Stefan Hirschauer. 1997. Die Befremdung der eigenen Kultur. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Bauman, Zygmunt. 1987. Legislators and Interpreters. On modernity, post-modernity and intellectuals.
Oxford: Polity Press.

Bauman, Zygmunt. 1990 (1991). Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit. Hamburg:
Hamburger Edition.

Bauman, Zygmunt. 1992 (1989). Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holocaust. Hamburg:
Europiische Verlagsanstalt.

Bauman, Zymunt. 1997. Flaneure, Spieler und Touristen. Essays zu postmodernen Lebensformen. Hamburg:
Hamburger Edition.

Bauman, Zygmunt. 2000. Vom Nutzen der Soziologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Becker, Howard S. 1981. Auflenseiter. Zur Soziologic abweichenden Verbaltens. Frankfurt a.M.: Fischer.

Behnke, Cornelia und Michael Meuser. 1999. Geschlechterforschung und qualitative Methoden. Opladen:
Leske und Budrich.



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 169

Berger, Peter und Thomas Luckmann. 1998 (1966). Die gesellschaftliche Konstruktion von Wirklichkeir.
Frankfurt a.M.: Fischer.

Bielefeld, Ulrich. 2004. Gibt es eine Soziologie des Fremden? Soziologische Revue, 27(4): 395-4006.

Bischur, Daniel. 2003. Der Fremde — Zur Ambivalenz eines Begriffs. Sociologia Internationalis, 41(2):
241-256.

Bourdieu, Pierre. 1982. Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Costa, Sérgio. 2005. Postkoloniale Studien und Soziologie: Konvergenzen und Differenzen. Berliner
Journal fiir Soziologie, 15(2): 283-295.

Craanen, Michael und Antje Gunsenheimer (Hrsg.). 2006. Das Eigene und das Fremde. Forschungsberichte
(1992-2006). Bielefeld: transcript.

Elias, Norbert und John L. Scotson. 1990. Etablierte und Auffenseiter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fabian, Johannes. 1993. «Prisenz und Reprisentation. Die Anderen und das anthropologische Sch-
reiben.» In Eberhard Berg und Martin Fuchs (Hrsg.), Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der
ethnographischen Reprisentation. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel. 1998. Uber Hermaphrodismus. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Garfinkel, Harold. 1967. Studies in Ethnomethodology. Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall.
Geenen, Elke. 2002. Soziologie des Fremden. Ein gesellschafistheoretischer Entwurf. Opladen: VS Verlag.

Genschel, Corinna. 2001. Erstrittenen Subjektivitit: Diskurse der Transsexualitdt. Das Argument, 43(6):
821-833.

Goffman, Erving. 1971. Das Individuum im dffentlichen Austausch. Mikrostudien zur dffentlichen Ordnung.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Goffman, Erving. 1974. Stigma. Uber Techniken der Bewiltigung beschidigter Identitir. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Hahn, Alois. 1994. «Die soziale Konstruktion des Fremden.» In Walter M. Sprondel (Eds), Die Objektivitit
der Ovdnung und ibre kommunikative Konstruktion. Frankfurt a.M: Suhrkamp.

Hirschauer, Stefan. 1993. Die soziale Konstruktion der Transsexualitit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hirschauer, Stefan. 1999. Die Praxis der Fremdheit und die Minimierung von Anwesenheit. Eine Fahr-
stuhlfahrt. Soziale Welr 50(3): 221-247.

Holz, Klaus. 2000. Die Figur des Dritten in der nationalen Ordnung der Welt. Soziale Systeme, 6(2):
269-290.

Kleinert, Corinna. 2004. Fremden Feindlichkeit. Einstellungen junger Deutscher gegeniiber Migranten.
Wiesbaden: VS Verlag.

Knoblauch, Hubert. 2007. «Kultur, die soziale Konstruktion, das Fremde und das Andere.» In: Stegmaier
Dreher (Ed.), Zur Uniiberwindbarkeit kultureller Differenz. Grundlagentheoretische Reflexionen.
Biclefeld: transcript.

Krafi, Andreas. 2003. Quer denken. Gegen die Ordnung der Sexualirit. Frankfurc a.M.: Suhrkamp.

Lindemann, Gesa. 1993. Das paradoxe Geschlecht. Transsexualitit im Spannungsfeld von Kirper, Leib und
Gefiihl. Frankfurt a.M.: Fischer.

Makropoulos, Michael. 1997. Stadtkultur und Grenzpersénlichkeit. Differenzerfahrungen im Lichte
Robert Ezra Parks. Sociologia Internationalis, 35: 27-39.

Merz-Benz, Peter-Ulrich und Gerhard Wagner. 2002. «Der Fremde als sozialer Typus. Zur Rekonstruktion
eines soziologischen Diskurses.» In Peter-Ulrich Merz-Benz und Gerhard Wagner, Der Fremde
als sozialer Typus. Konstanz: UVK.

Nassehi, Armin (1995): Der Fremde als Vertrauter. Soziologische Beobachtungen zur Konstruktion von
Identititen und Differenzen. Zeitschrift fiir Soziologie, 47(3): 443—463.



170 Julia Reuter

Nassehi, Armin. 1999. Differenzierungsfolgen. Beitrige zur Soziologie der Moderne. Opladen/Wiesbaden:
Westdeutscher.

Paris, Rainer. 2001. Warten auf Amesfluren. Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, 53(4):
705-733.

Park, Robert E. 1964. Race and Culture. Essays in the Sociology of Contemporary Man. London: Free
Press of Glencoe.

Pries, Ludger. 1998. «Transmigranten» als ein Typ von Arbeitswanderern in pluri-lokalen sozialen Riu-
men. Soziale Welt, 49(2): 135-150.

Radtke, Frank-Olaf. 1991. «Lob der Gleich-Giiltigkeit. Zur Konstruktion des Fremden im Diskurs des
Multikulturalismus.» In Ulrich Bielefeld (Ed.), Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in
der Alten Welt? Hamburg: Junius.

Reuter, Julia. 2002a. Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen in der Soziologie des Fremden.
Bielefeld: transcript.

Reuter, Julia. 2002b. Wenn Fremde Fremden begegnen. Zur Darstellung von Indifferenz im modernen
Alltag. Soziale Probleme, 13(2): 109-128.

Reuter, Julia. 2003. Zwischen den Geschlechrern. Der Transsexuelle als vertrauter Fremder. Sinn-haft.
Zeitschrift zwischen Kulturwissenschaften, 16: 101-105.

Reuter, Julia und Matthias Wieser. 2005. «Dazwischen-Sein» Zur Konvergenz postkolonialer und post-
feministischer Diskurse.» In Michael Schultze, Jérg Meyer, Britta Krause, und Dietmar Fricke
(Hrsg.), Diskurse der Gewalt, Gewalt der Diskurse. Frankfurt a.M: Peter Lang,

Reuter, Julia und Markus Gamper. 2007. «Der» Islam? Probleme und Perspektiven aktueller Islamfor-
schung in Deutschland. Seziologische Revue, 30(1): 37—49.

Reuter, Julia und Paula-Irene Villa (Hrsg.). 2009. Postkoloniale Soziologie. Empirische Befunde, theoretische
Anschliisse, politische Intervention. Bielefeld: Transcripr,

Saalmann, Gernot. 2005. Fremdes Verstehen: Das Problem des Fremdverstehens vom Standpunkt einer
«metadiszipliniren Kulturanthropologie». Aachen: Shaker.

Scherr, Albert. 1999. «Die Konstruktion von Fremdheit in sozialen Prozessen. Uberlegungen zur Kritik
und Weiterentwicklungen interkultureller Pidagogik.» In Doron Kiesel, Astrid Messerschmidt, und
Albert Scherr (Hrsg.), Die Evfindung der Fremdheit. Zur Kontroverse um Gleichheit und Differenz
im Sozialstaat. Frankfurt a.M.: Brandes & Apsel.

Schmitt, Carl. 1963. Der Begriff des Politischen: Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Collarien.
Berlin: Duncker & Humblot.

Schiitz, Alfred. 1972 (1944). «Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch.» In Alfred Schiitz, Ge-
sammelte Aufsiitze II: Studien zur soziologischen Theorie. Den Haag: Nijhoft.

Schiitz, Alfred. 2002 (1945). «Der Heimkehrer.» In Peter-Ulrich Merz-Benz und Gerhard Wagner
(Hrsg.), Der Fremde als sozialer Typus. Klassische soziologische Texte zu einem aktuellen Phinomen.
Konstanz: UVK.

Sennett, Richard. 1991. Civitas. Die GrofSstads und die Kultur des Unterschieds. Frankfurt a.M.: H-
scher.

Simmel, Georg. 1958 (1908). «Exkurs iiber den Fremden.» In Georg Simmel, Soziologie, Berlin: Duncker
& Humblot.

Sombart, Werner. 1928. «Die Fremden.» In Werner Sombart, Der moderne Kapitalismus. Historisch-
systematische Darstellung des gesamteuropiischen Wirsschafislebens von seinen Anfingen bis zur
Gegenwart. Zweiter Halbband: Die Vorkapiralistische Gesellschafi. Miinchen/Leipzig: Duncker
& Humblot.

Stenger, Horst (1998): Soziale und kulturelle Fremdheit. Zur Differenzierung von Fremdheitserfahrungen
am Beispiel ostdeutscher Wissenschaftler. Zeitschrift fiir Soziologie, 27(1): 18-38.



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 171

Stichweh, Rudolf. 2004. Fremdheit in der Weltgesellschaft. Indifferenz und Minimalsympathie. Papers
06/2004. (hetp:/fwww.unilu.ch/files/25stwfremdheitinderweltgesellschaft.pdf).

Stichweh, Rudolf. 1997. «Der Fremde — Zur Soziologie der Indifferenz.» In Herfried Miinkler und Bernd
Ladwig (Hrsg.), Furcht und Faszination: Facetten der Fremdbeit. Berlin: Akademie Verlag.

Terkessidis, Mark. 2004. Die Banalitit des Rassismus: Migranten der zweiten Generation entwickeln eine
neue Perspektive. Bielefeld: transcript.

Terkessidis, Mark. 2006. «Globale Kultur in Deutschland: Der lange Abschied von der Fremdheic.»
In: Andreas Hepp und Rainer Winter (Hrsg.), Kultur — Medien — Macht. Cultural Studies und
Medienanalyse. Wiesbaden: VS Verlag.

Waldenfels, Bernhard. 1990. Der Stachel des Fremden. Frankfurc a.M.: Suhrkamp.

Wimmer, Andreas. 2008. Ethnische Grenzzichungen in der Immigrationsgesellschaft. Kilner Zeitschrift
Siir Soziologie und Sozialpsychologie, 48: 57-80.



]
smg] Terrains des sciences sociales

. Sous la direction d’André Ducret
i - A quoi servent les artistes ?

e oo ences Expériences ordinaires
o, d€ 1a médecine

SEETNCE AN ;4 2011, 188 p., ISBN 978-2-88351-050-0, SFr. 38.—/Euro 26.—

ot critiques pr

E 7

Raphaél Hammer
. Expériences ordinaires
'“*‘““ . de la médicine
| Confiances, croyances et
critiques profanes

2010, 236 p., ISBN 978-2-88351-045-6, SFr. 38.—/Euro 26.—

Marta Roca i Escoda

o . Lareconnaissance en chemin

wrra i
dow sriancec e@ TECONMAiISSANCE BN chemin
cigios - institutionnalisation

T des couples homosexuels ‘ IJ’ institutionnalisation

& Genéve

des couples homosexuels
a Geneve

2010, 352 p., ISBN 978-2-88351-044-9, SFr. 58,—/Euro 38.50

www.editions-seismo.ch/info@editions-seismo.ch




	Perspektiven in der Soziologie des Fremden

