
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 37 (2011)

Heft: 1

Artikel: Perspektiven in der Soziologie des Fremden

Autor: Reuter, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Swiss Journal of Sociology, 37 (1), 201 1,151-171 151

Perspektiven in der Soziologie des Fremden

Julia Reuter*

1 Einleitung

Es ist vor allem Georg Simmeis, Alfred Schütz' und Robert E. Parks Verdienst, dass

in der Soziologie bislang von einer klassischen Theorie des Fremden gesprochen wird,
die sich auf die Jahre zwischen 1900 und 1944 beschränkt.1 Dabei unterscheiden
sich nicht nur ihre Definition von Fremdheit, sondern auch die kontextuellen

Einbettungen der Einheimischen-Fremden-Beziehung sowie die Perspektive, aus

der heraus sie das Fremdsein thematisieren. Statt einer klassischen Soziologie des

Fremden handelt es sich also genaugenommen um unterschiedliche Typisierungen
und damit um utiterschiedliche Facetten einer Soziologie des Fremden. Auch in
den postklassischen Soziologien des Fremden, also jenen Arbeiten, die zeitlich
nach den klassischen Abhandlungen anzusiedeln sind, und sich teils implizit teils

explizit auf diese beziehen, zeigt sich eine Vielfalt an theoretischen wie empirischen
Beobachtungen des Fremdseins in gegenwärtigen Gesellschaften und eine entsprechende

Vielfalt an Fremdheitsdefinitionen: als Außenseitertum, als Ambivalenz,
als Indifferenz, die auf Herkunft, Position oder auch «nur» auf Zuschreibungen in
spezifischen Interaktionszusammenhängen zurückzuführen sind. Der Beitrag zieht
eine Bilanz über die teils isoliert, teils undifferenziert diskutierten Befunde in der

Soziologie des Fremden gut hundert Jahre nach ihrer Begründung. Darüber hinaus

unternimmt er den Versuch, allgemeine Entwicklungen und Perspektiven für
aktuelle Soziologien des Fremden abzuleiten, die einerseits die Heraufkunft neuer
Fremdenfiguren, andererseits die Auflösung von Fremdheit in einer globalisierten
(Welt-) Gesellschaft prognostizieren.2

* FB IV Soziologie, Universität Trier.

1 In zahlreichen fachinternen Rezeptionen werden die Beiträge von Georg Simmel, Alfred Schütz
und Robert E. Park, manchmal auch die von Robert K. Merton, Werner Sombart oder George H.
Mead, unter dem Label «klassische Soziologie des Fremden» versammelt: vgl. etwa: Merz-Benz/
Wagner 2002; Nassehi, 1995; Stichweh, 1997; Geenen, 2002. Insbesondere Meads konsequent
relationale — multiperspektivische — Identitätskonzeption eröffnet Zugänge zu einer ebenso

empirisch wie theoretisch erweiterten wie «entdinglichenden» Betrachtung von Fremdheit: vgl.
hierzu v. a. Reuter (2002, 130 ff.)

2 Der Aufsatz greift zurück auf Argumente, die ich im Rahmen meiner Dissertation (Reuter,
2002) entwickelt und u. a. in der aktuellen Veröffentlichung «Der Fremde» (in Stephan Möbius
und Markus Schroer (Hrsg.), 2010: Sozialfiguren der Gegenwart. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.)
aufgegriffen habe.



152 Julia Reuter

2 Klassische Soziologien des Fremden

Georg Simmeis Essay über den Fremden, der als Ausgangspunkt der soziologischen
Reflexion über das Fremdsein benannt wird und mit der geflügelten Definition des

Fremden als Menschen, «der heute kommt und morgen bleibt», ein beachtliches

Interesse in der Fachdiskussion gefunden hat, diskutiert Fremdheit konsequent
relational als Folge eine spezifischen Positionseffektes im Raum.3 Zwar ging es Simmel

vor allem um die zentralen Dimensionen des Fremdseins, nämlich Mobilität und
eine angestrebte Integration; durch seine «existentielle Erzählweise» aber hat sich

bis heute eine Soziologie des Fremden und nicht der Fremdheit etabliert, die sich

auf die Figur des Fremden konzentriert (vgl. Bielefeld, 2004). Simmel portraitiert
den Fremden als beweglichen Kaufmann, der in «einen Kreis eindringt, in dem

eigentlich die wirtschaftlichen Positionen schon besetzt sind» (Simmel, [1908]
1958, 510), hier für einen bestimmten Zeitraum den Warentausch zwischen den

in sich abgeschlossenen, autarken Ökonomien organisiert, Kontakte aufnimmt und
wieder abbricht, um weiter zu reisen. Simmeis Beispiel ist das der europäischen

Juden als «Wandervolk», das vor allem auf Geldgeschäfte und Zwischenhandel
spezialisiert ist, und somit alle Eigenheiten der Moderne in sich trägt.4 Dem Fremden

wird die Gruppe als kleine, geschlossene Gemeinschaft von teils «blutsverwandten

Urproduzenten» bzw. «unbeweglichen Bodenbesitzern» gegenübergestellt, die

gewissermaßen mechanisch integriert sind, während das Verhältnis zum Fremden

abstrakt bleibt (vgl. hierzu auch Saalmann, 2005, 67ff.).5 Die raumsoziologische

Einbettung der Fremdenthematik zeigt sich darin, dass Simmel die Unterscheidung
zwischen Eigenem und Fremdem als Unterscheidung zwischen räumlich fixierten
und beweglichen Menschen auslegt und damit auf die Unterscheidung zwischen

Nähe und Distanz als dominanten Unterscheidungsmechanismus zurückführt. Die

Gegenüberstellung der unterschiedlichen Raumordnungen, die bei Simmel nicht

3 Nicht umsonst findet sich sein Essay im Rahmen des Kapitels über den «Raum und die räumlichen

Ordnungen der Gesellschaft» in seiner Soziologie von 1908.
4 Die Typisierung des Fremden als Händler ist nicht zufällig, gerade weil Simmel neben der sozi¬

alräumlichen Mobilität auch die Geldwirtschaft als Elemente der modernen Kultur bestimmt.
Ganz ähnlich definiert wenige Jahre später Werner Sombart die Funktion des Fremden (als

Migrant) im sich herausbildenden modernen Wirtschaftssystem als stimulierenden Innovator
in der Geschichte des kapitalistischen Unternehmers: «Unausgesetzt während des europäischen
Mittelalters und in größerem Umfange noch in den späteren Jahrhunderten verlassen Familien
ihren angestammten Wohnsitz, um in einem anderen Lande ihren Herd zu errichten. Und das

sind gerade diejenigen Wirtschaftssubjekte, die wir in zahlreichen Fällen als die Begründer und
Förderer kapitalistischer Organisation ansprechen müssen» (Sombart, 1928, 883). Seine besondere

Eignung begründet Sombart zum einen durch die «natürliche Auslese» der Auswanderung (nur
die Tüchtigsten, Mutigsten und Entschlossensten nehmen den Schritt der Ausreise auf sich) und
durch die spezifische psychische Disposition, einem «kapitalistischen Geist», der aus dem Abbruch
aller alten Lebensgewohnheiten und Lebensbeziehungen entspringt (vgl. ebd., 885).

5 Simmel folgt damit der von Ferdinand Tönnies 1887 entwickelten schematischen Gegenüber¬

stellung von «Gemeinschaft» und «Gesellschaft» bzw. Emile Dürkheims Unterscheidung von
«mechanischer» und «organischer» Solidarität.



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 153

nur für die unterschiedlichen Vergesellschaftungsgrade, sondern immer auch für
unterschiedliche Subjektivierungsformen stehen, ist aber gerade kein Ausdruck einer
fehlenden Beziehung; ganz im Gegenteil, der Simmelsche Fremde ist integriert und
bewirkt Integration.

Als Vertreter der «Chicago School» entwickelt Robert Ezra Park sein Konzept des

Fremden in Zusammenarbeit mit Everett Stonequist im 1937 erschienenen Aufsatz
«Cultural Conflict and the Marginal Man». Stadtkultur und Grenzpersönlichkeit werden

zu Parks zentralen Untersuchungseinheiten, die im Konzept des «marginal man»
kulminieren. Dennoch täuscht der Begriff der Marginalität leicht über die Tatsache

hinweg, dass Park seinen Fremden gerade nicht als Randexistenz bzw. Außenseiter

anlegt, sondern als «Zentrumsgestalt in einer bestimmten Gesellschaft, nämlich der
modernen» (Makropoulos, 1997, 29) vorsieht und der Begriff der Marginalität mit
Worten wie «der Mann an der Grenze», die «Randpersönlichkeit», der «Marginale»
oder «Randseiter» übertragen wird (vgl. ebd., 28). Sein Fremder ist marginal, insofern

er am «Rande zweier Kulturen» wandelt. Dies trifft jedoch aus Parks Sicht auf eine
Vielzahl von Menschen in den Großstädten Anfang des 20. Jahrhunderts zu, deren

Wirtschaft und Wohnquartiere wesentlich durch Migration geprägt sind.6 Stärker
als Simmel arbeitet Park die Fragen der kulturellen und personalen Identität anhand
der typisierten Konstruktion des «Mulatten» heraus, "whom fate has condemned

to live in two societies and in two, not merely different but antagonistic, cultures"
(Park, [1937] 1964, 373). Die Interkulturalität des «marginal man», die Park (eher

implizit) einer kulturell homogenen Gruppe gegenüberstellt, ist Ausgangspunkt,
um vor allem moralische und kognitive Konsequenzen dieser «Zwitterstellung» zu
erörtern.7 Park thematisiert die Problematik des Fremdseins im Sinne «moralischer
Indifferenz» im wesentlichen innerhalb einer Person, da der «marginal man» einen

Persönlichkeitstypus verkörpert, der die Ambivalenz von Zugehörigkeit und
NichtZugehörigkeit aufgrund seiner unklar definierten Herkunft als «Identitätsballast» mit
sich herumträgt. Die hierdurch ausgelöste psychische Krise wird allerdings insofern

positiv bewertet, als ihre Bewältigung Emanzipations- und Entwicklungspotential
verspricht, die Park später in Form kultureller Anpassungs- und Veränderungsprozesse

in eine Theorie des sozialen Wandels einbettet.
Alfred Schütz' Typisierung des Fremden als Immigranten bringt schließlich

das Problem der kulturellen Identität unter wissenssoziologischer Perspektive als

Problem des Verstehens zur Sprache. Auch hier ist die Erfahrung von Fremdheit
eine krisenhafte Erfahrung. Die Unterscheidung des Eigenen und des Fremden ist

6 Park lernt aufgrund seiner langjährige Tätigkeit als Zeitungsreporter und Redakteur viele ameri¬
kanische Großstädten, wie bspw. Minneapolis, Detroit, Denver, New York und Chicago kennen,
die in den 1920er und 30er Jahren durch eine schnell wachsende, sozial wie kulturell heterogene
Bevölkerung geprägt sind.

7 Anfangs bezieht er sich dabei vor allem auf das Beispiel von Personen mit jüdischen und nicht¬
jüdischen Eltern; später identifiziert er den «marginal man» allgemeiner im «Mulatten», «racial

hybrid» bzw. «mixed blood».



154 Julia Reuter

für Schütz die Unterscheidung zwischen Personen bzw. Personengruppen, die ein

je eigenes Wissen besitzen, «ein fix-fertige [s] standardisierte [s] Schema kultureller
und zivilisatorischer Muster [...] ein Wissen von vertrauenswerten Rezepten»
(Schütz, [1944] 1972, 57f.). Der Fremde, den Schütz als Immigranten typisiert,
kollidiert mit dem Wissenshorizont einer kulturellen Gemeinschaft, weil er eine
andere Wissensordnung - ein anderes Relevanzsystem - besitzt, so dass nicht nur
die Auslegung des Fremden durch die Gruppe, sondern auch die Antizipation der

Handlungsweisen und Wirklichkeitsvorstellungen der Gruppe durch den Fremden

misslingt. Schütz formuliert Voraussetzungen des Fremdverstehens anhand von
erlernten und zutiefst habitualisierten Wissensschemata, deutet jedoch mit der

Figur des Immigranten auch die Grenzen des Verstehens durch die Inkongruenz der

beiderseitigen Relevanzsysteme an. Wenngleich Schütz die vergemeinschaftenden
und differenzierenden Potentiale des Verstehens hervorhebt, bleibt der Fremde ein

«Ubersetzungsproblem».8
Sowohl Simmel und Park als auch Schütz geht es um die Situation eines

«Außenseiters», der sich einem relativ homogenen Gruppenverband annähert und die
Mechanismen der Ein- und Abgrenzung, der Zugehörigkeit und Nicht-Zugehörigkeit
auf der Ebene sozialräumlicher sowie kultureller Sinn- und Bedeutungssysteme
thematisiert. Alle drei setzen eine relativ stabile Gemeinschaft als Gegenbild zum
Fremden, die nicht immer näher expliziert wird.9 Und: Alle drei konzentrieren sich

auf «den Fremden», nicht auf das oder die Fremde, d.h. sie beschäftigen sich im
weitesten Sinne mit der Frage, wie Fremdheitserfahrungen und wie Zuschreibungen
von Fremdheit zu einem kompakten sozialen Objekt verdichtet werden (vgl. Stichweh,

1997, 46). Trotz ihrer idealtypischen Fremdenfiguren vermeiden Simmel, Schütz
und Park eine essentialistische Perspektive, d. h. der Fremde ist kein Mensch, dessen

Fremdheit «angeboren» ist, sondern er ist immer eine Person, die unter bestimmten

Voraussetzungen, in einem spezifischen Kontext zum Fremden wird. Die Autoren
stimmen in dem Punkt überein, «daß ein soziologisches Verständnis des Fremden

weniger dessen Fremdheit als externes Moment betrifft, als vielmehr dessen Stellung

8 Schütz ergänzt ein Jahr später seine Überlegungen zur psychosozialen Situation des Menschen,
der seine Heimat verlässt und sich einer ihm unvertrauten Gruppe anschließen muss/möchte,
durch die umgekehrte Frage nach dem Empfinden desjenigen, der nach seinem Aufenthalt in
der Fremde in die Heimat zurückkehrt, von der er meint, eine intime Kenntnis zu besitzen. Im
«Heimkehrer» (Schütz, [1945] 2002), den Schütz typischerweise im heimkehrenden Soldaten
identifiziert, zeigt sich eine zweiseitige Entfremdung: Während seiner Abwesenheit hat sich nicht
nur die Heimat verfremdet, sondern auch das Heimkehrer-Wissen hat sich durch die (Kriegs-)
Erfahrungen verändert, was sich in Verstehenskonflikten mit den Zurückgebliebenen ausdrückt
(vgl. hierzu auch Bischur, 2003, 248 ff.)

9 Armin Nassehi nimmt damit den «blinden Fleck» der Beobachtung, nämlich den Beobachter

personaliter, als Gegenstand seiner Kritik, um die unproblematisierten Voraussetzungen einer
Soziologie des Fremden aufzudecken. So spricht er von einer soziologischen Engführung des

Gemeinschaftsbegriffs, der in der vereinfachten Gegenüberstellung stabiler In-Groups und
verunsicherter Out-Sider zum Ausdruck kommt und Fremdheit gegen einen vollständig integrierten,
«fremdenfreien», «normativ integrierten Verband» (Nassehi, 1995, 446) ausspielt.



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 155

innerhalb des Zusammenhangs, in dem der Fremde als Fremder wahrgenommen wird»

(Nassehi, 1995, 444). Während Simmel den Aspekt der Nähe bzw. des Gegenübers
hervorhebt, spricht Schütz von einer Relevanz, Park von Konfrontation. Sie betten
damit die jeweils thematisierte Einheimischen-Fremden-Beziehung in elementare

Muster sozialer Interaktion ein, denn der Fremde ist immer schon Teil der ihn
umgebenden Umgebung, wobei Simmel dies als einziger in dieser Deutlichkeit als

«positive Wechselwirkungsform» (Simmel, [1908] 1958, 512) zur Sprache bringt.
Obwohl Simmel, Schütz und Park von dem Fremden als einzelne Person

sprechen, geht es ihnen nicht um die Wahrnehmung des Fremden als Individuum,
sondern als Typus: Im Konstrukt eines Idealtyps - als Händler (Simmel), Mulatte
(Park), Immigrant (Schütz) - machen sie deutlich, dass es ihnen um die Darstellung
typischer, d. h. repräsentativer Verlaufsformen geht, die Fremdheit als gesellschaftliches
Phänomen und nicht als singuläres Einzelschicksal in den Blick nehmen.10 Vertrautheit

und Fremdheit stellen, wie Schütz betont, allgemeine Kategorien zur Auslegung
unserer Welt dar (vgl. Schütz, [1944] 1972, 62). Dennoch bringen die Typisierungen
der klassischen Soziologien keinesfalls allgemeingültige Beziehungsmuster zum
Ausdruck, in denen Menschen als fremd wahrgenommen und behandelt werden. Es sind
allenfalls einmalige und damit höchst wandelbare Muster der Begegnung: Einmal ist

es der Mensch selbst, der die Erfahrung des Fremdseins verspürt (Park und Schütz),
dann ist es die Gruppe, die seine Fremdheit problematisiert (Simmel). Bereits die
unterschiedlichen Perspektiven, von denen aus Fremdheit in den Blick gerät, machen

es schwierig, von einer einheitlichen Soziologie des Fremden zu sprechen.
Der Simmelsche Fremde problematisiert seine Rolle als Fremder nicht; er nutzt

sie für seine wirtschaftlichen Interessen, ohne dass die fehlenden SozzVz/kontakte als

«Mangel» gewertet werden," schließlich «übersieht [der Fremde] die Verhältnisse

vorurteilsloser, mißt sie an allgemeineren, objektiveren Idealen und ist in seiner Aktion
nicht durch Gewöhnung, Pietät, Antezedentien gebunden» (Simmel, [1908] 1958,
511 )-12 Simmel nimmt in seinem Essay selbst die fremdentypische «Vogelperspektive»

ein, von der aus er seinen «Händler» auf der Grundlage räumlicher Eigenschaften
(fehlender Grundbesitz, Distanz, allgemeine Beweglichkeit) definiert, ohne jedoch
die Binnenperspektive in Form der Erlebensebene miteinzubeziehen; er und sein

10 Gleichwohl es autobiographische Parallelen zwischen dem Fremden und seinen «soziologischen
Vätern» gibt: Während Simmel aufgrund seiner jüdischen Herkunft und seines «exhaltierten»
wissenschaftlichen Habitus eine gewisse Außenseiterrolle unter seinen Hochschulkollegen
einnimmt, bleibt Schütz als jüdischer Intellektueller Jahre später im Nationalsozialismus kein anderer

Ausweg, als mit der Familie in die USA zu emigrieren. Auch Park erlebt in seiner Tätigkeit als

Journalist und kritischer Protagonist der Rassenproblematik in den USA (er war u.a. Ghostwriter
des farbigen Sozialreformes und Schwarzenrechtlers Booker T. Washington) die Prozesse der

Diskriminierung und Ausgrenzung. So ist die Soziologie des Fremden zu einem gewissen Teil
auch eine Soziologie von Fremden.

11 Es bleibt unklar, inwieweit der Fremde sich seines Fremdenstatus überhaupt bewusst wird, ge¬

schweige denn, inwieweit dies mit Verunsicherung oder Leidensdruck einhergeht.
12 So ist der Fremde wie geschaffen für die Rolle des Beichtvaters oder Richters, weil er eine gewisse

Anonymität, Distanz bzw. Loyalität verkörpert, die Vertrautheit zulässt.



156 Julia Reuter

Fremder bleiben außenstehende Beobachter des Geschehens. Im Gegensatz zum «Händler»,

der seine Nichr-Mitgliedschaft in der Gruppe der sesshaften «Bodenbesitzer»

wirtschaftlich zu Nutzen weiß, bringen Schütz und Park den Fremden in die prekäre
Situation des Anschlusssuchenden, der unter seinem Status als Nicht-Dazugehöriger
leidet. Sie laden den Fremdheitsbegriff psychologisch auf — ihr Fremder durchlebt
Phasen der Entpersonalisierung, die sich in der psychischen Krise («Krisis»)
manifestiert, und nehmen somit eine xenozentristische Position ein. Während Park die

Krise vor allem als eine moralische Krise des Fremden versteht, der aufgrund seiner
kulturell indifferenten Sozialisation unter einem Bezugsgruppenproblem leidet,
ist es für Schütz vor allem eine Vertrauens- wie Verstehenskrise - der Immigrant
versteht seine neue Umgebung nicht und wird nicht verstanden, was zur Folge hat,
dass sein Vertrauen in das «habituelle Denken-wie-iiblich» zutiefst erschüttert wird
(vgl. Schütz, [1944] 1972, 62).

Neben den differenzierten Perspektiven unterscheiden sich die klassischen

Konstruktionen des Fremden auch in der kontextuellen Einbettung der

Einheimischen-Fremden-Beziehung. Fremdheit stellt für Simmel und Park ein für ihre Zeit
typisches Phänomen dar, das in den Großstädten und Handelszentren anstatt in der

Ferne am deutlichsten sichtbar wird. "The marginal man is a personality type that
arises at a time and a place where [...] new societies, new people and cultures are

coming into existence" (Park, [1937] 1964, 375). Schütz hingegen verlagert seinen

Schauplatz selbst in die Fremde, die er als «Zivilisation» bzw. «Sinnprovinz» jenseits
des vertrauten Erfahrungs- und Wissenshorizontes konzipiert, mit völlig anderen

Sitten, Konventionen, Traditionen und einer fremden Sprache. Schütz konfrontiert
die Einheimischen mit einem Menschen, der «von der Gruppe, welcher er sich nähert,
dauerhaft akzeptiert oder zumindest geduldet werden möchte» (Schütz, [1944] 1972,

53), aber kein gelebtes Vorwissen von ihrer Kultur besitzt. So ist es im Wesentlichen
die spezifische Situation des Exils, die den Fremden zum Fremden macht: D. h. er
ist nicht überall ein Fremder, sondern nimmt dessen Gestalt erst im Moment der

Berührung mit der anderen Kultur an, deren Mitglied er werden möchte.
Schließlich lassen sich in den klassischen Soziologien des Fremden Unterschiede

im Hinblick aufdie differierende Wertung undfunktionale Qualität der Konstruktion
des Fremden selbst ausmachen. Sowohl Simmel als auch Park und Schütz sprechen

von einer dem Fremden immanenten Objektivität, unterscheiden sich aber in der

Frage, welche Tönung das außerhalb liegende Fremde für den Konstrukteur der

Fremdheit, aber auch für den Fremden selbst besitzt. Der Schützsche Fremde ist

aus seiner Krisis zwar vorübergehend kritischer geworden, er spürt für einen kurzen
Moment die Begrenzung und Beschränkungen des menschlichen Wissens, die sich

in einer inneren und äußeren Distanz bzw. Kritikfähigkeit niederschlagen, passt sich

aber auf lange Sicht wieder den unhinterfragten Vertrautheiten des Alltags, einer
world taken for granted, an.13 Sowohl der Händler als auch der «Mulatte» verharren

13 Das Individuum der traditionalen Wissenssoziologie bleibt auf eine kognitive «Landkarte» ange-



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 157

in einer eher skeptischen Haltung. Ihre Zweifel oder individuellen Freiheiten lassen

sich nicht so schnell «aus dem Weg räumen», entweder weil sie ihre Distanz im
Sinne einer beruflichen Professionalität funktional zu integrieren wissen, oder die

eigene Fremdheit als Lebensstil kulturell aufladen. Uberhaupt scheint der

Anpassungsdruck des Fremden bei Simmel und Park geringer als bei Schütz zu sein, da

sie auf Dauer einen gewissen «Gewinn» verspricht: Die erhöhte Intelligenz (Park)

und der wirtschaftliche Erfolg (Simmel) lassen eine durchaus positiv Bewertung
des Fremden zu.14

Der Uberblick über die typischen Konstruktionen des Fremden in der
klassischen Soziologie verdeutlicht, dass die Beschäftigung mit dem Fremden immer

nur eine Beschäftigung mit einer spezifischen (idealtypischen) Konstruktion des

Fremden ist, die zudem auch relational zur theoretischen Perspektive ihrer
Protagonisten ist, so dass es sich strenggenommen nicht um eine Soziologie, sondern um
unterschiedliche Facetten einer Soziologie des Fremden handelt.

3 Postklassische Soziologien des Fremden

Nach den soziologischen Gründungvätern wurde es zunächst still um den Fremden.
Erst in den 1960er Jahren wurde der Fremde im Kontext der Etikettierungstheorie,
dem sogenannten Labeling Approach, die besondere Wirkkraft in der Kriminalsoziologie

entfaltete, in der Figur des «Abweichlers» bzw. «Außenseiters» wiederentdeckt.
Die besondere Herangehensweise dieses Ansatzes basiert auf dem Gedanken,
Abweichung nicht als a-soziale Entität der sozialen Wirklichkeit zu begreifen, sondern
als machtvolle definitorische Zuschreibung in Interaktionssituationen, in denen

es um die Frage ungleicher Machtverhältnisse bzw. um Verteilungsfragen knapper
Ressource geht. Fremdheit gerät in Zusammenhang dieser Konfliktdynamik zum
Stigma, mit dessen Hilfe «[...] eine Gruppe den Versuch unternimmt und die Mittel
dazu verfügt, eigene Privilegien dadurch zu verteidigen, dass der anderen [Gruppe]
ein legitimer Anspruch auf diese bestritten wird» (Scherr, 1999, 61). Neben Howard
Beckers Arbeiten zur sozialen Karriere des «Außenseiters» (vgl. Becker, 1981) gelten

wiesen, die eindeutige Zonen der Relevanz unterscheidet und diese Unterscheidung auf Dauer
stellt. Funktioniert diese Karte nicht mehr — etwa weil man sich in eine fremde Umgebung
begibt - wird der Mensch unsicher und benötigt eine neue Karte, die ihm den «richtigen» Weg
weist. In diesem Primat der Routine ist die klassische Wissenssoziologie auf Kontingenz nicht
vorbereitet. Der Immigrant ist in der Unterzahl. Von dem Schock, den er auslöst, erholt sich die

Gruppe schnell. Vielleicht bewirkt er einen kleinen Ruck, eine Revolution entfacht er in der von
ihm aufgesuchten Gemeinschaft nicht.

14 Dennoch liegt auch hier die Gefahr gerade darin, der Nostalgie eines normativ vollständig inte¬

grierten Gruppenverbandes eine nostalgisch verzerrte Vorstellung vom Fremden im Sinne eines

«Weltbürgers» entgegenzusetzen. Denn neben den Aufweichprozessen innerhalb und am Rande

von Gesellschaften nehmen auch Macht- und Ungleichverhältnisse, Konkurrenzbeziehungen und
Desintegrationsphänomene zu, die die Objektivität, Beweglichkeit und «kritische Selbstdistanz»
des Fremden auf die Probe stellen.



158 Julia Reuter

auch Erving Goffmans Stigma-Studien (vgl. Goffman, 1974) als grundlegende
Untersuchungen zum Etikettierungsansatz, der davon ausgeht, dass nicht die Qualität
der Person oder Handlung als «abweichend», «anders» oder «fremd» gilt, sondern
ihre Einbindung und Deutung in das «Regelwerk» der Ordnung sie als solche

hervorbringt, oder dass, wie Becker (1981, 8) formuliert, «[...] gesellschaftliche

Gruppen abweichendes Verhalten dadurch schaffen, dass sie Regeln aufstellen,
deren Verletzung abweichendes Verhalten konstituiert, und daß sie diese Regeln auf
bestimmte Menschen anwenden, die sie zu Außenseitern abstempeln».

Viel stärker als die klassischen Soziologien des Fremden wird in den Etiket-
tierungstheorien die Frage der Macht thematisiert, gewissermaßen isr die Grundannahme,

dass die Verhandlungen über Fremde und Fremdes immer schon in soziale

Konflikte verwickelt ist. Die Aufmerksamkeit des Etikettierungsansatzes liegt also

auf den «[...] Differenzen der definitorischen Macht, der Art und Weise, wie eine

Gruppe die Macht erlangt und nutzt, zu bestimmen, wie andere Gruppen gesehen,
verstanden und behandelt werden» (Becker, 1981, 184).15 Auch Norbert Elias und
John L. Scotson analysieren in ihrer Studie zur Etablierten-Außenseiter-Beziehung
in Winston Parva, einem kleinen Vorort der Industriestadt Leicester, die «Soziody-
namik der Stigmatisierung» (Elias und Scotson, 1990, 13). Ausgangspunkt ist die

empirische Beobachtung, dass sich die etablierten Bewohner des Stadtteils von den

Neuhinzugezogenen distanzieren und diese massiv stigmatisieren. Wie auch schon

im etikettierungstheoretischen Ansatz versuchen Elias und Scotson Fremdheit

konsequent relational zu denken, in dem sie nicht das Außenseitertum an sich, sondern
die Figuration von Etablierten und Außenseitern, also jene Prozessmodelle, in die
Personen verflochten sind, betrachten. So ist es aus ihrer Sicht auch keine kollektiv
geteilte Identität im Sinne einer gemeinsamen kulturellen Abstammung, die den

Außenseiterstatus der Neuankömmlinge erklären könnte. Vielmehr entlarven Elias

und Scotson die scheinbar bedeutungslose «Reihenfolge der Ankunft» als Basis der

Stigmatisierung, weil die Gruppe der Ortsansässigen gegenüber den Neuhinzugezogenen

ihren höheren «Kohäsionsgrad» dazu nutzt, ihr einheimisches «Wir-Gefühl»

zu stärken und es im Sinne einer Machtüberlegenheit auszuspielen.16 «Ihr stärkerer

Zusammenhalt gibt einer solchen Gruppe die Möglichkeit, soziale Positionen mit
einem hohen Machtgewicht für die eigenen Leute zu reservieren, was seinerseits

ihren Zusammenhalt verstärkt, und Mitglieder anderer Gruppen von ihnen
ausschließt; und genau das ist der Kern der Etablierten-Außenseiter-Figuration» (Elias
und Scotson, 1990, 12). Ähnlich wie Simmel konzipieren Elias und Scotson damit
Fremdheit als spezifische Wechselwirkungsform zwischen «ursprünglichen (etablierten)

Bodenbesitzern» und «Eindringlingen», lenken aber viel stärker den Blick auf

15 Durch die Fokussierung auf die Figur des Kriminellen, des Alkoholikers, Geisteskranken oder

Drogenkonsumenten wurde der Etikettierungsansatz eher unter dem Begriff der Milieustudien
bzw. Studien zum abweichenden Verhalten, denn als Beitrag einer allgemeinen Soziologie des

Fremden rezipiert.
16 Dem Fremden haftet somit das Stigma des «späten Eintritts» an.



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 159

die Asymmetrie sowie die prozessuale (Re-)produktion von Fremd- und Selbstbild
der Etablierten- wie Außenseitergruppe. Je steiler das Machtgefälle desto
abweichender erscheinen die «Außenseiter», deren Stigmatisierung sich nicht nur in einer

quantitativen Benachteiligung im Hinblick auf Ressourcenverteilung, Mietpreise,
Wohnviertel usw. ausdrückt, sondern in der Regel auch mit sozialer Ächtung oder

Demütigung einhergeht: «Etablierte Gruppen, die über einen großen Machtspielraum
verfügen, neigen dazu, ihre Außenseitergruppen nicht nur als unbändige Übertreter

von Gesetzen und Normen (d.h. ihrer eigenen) wahrzunehmen, sondern auch als

nicht besonders sauber» (Elias und Scotson, 1990, 22).17

Eine interessante empirische Untersuchung, die die von Elias und Scotson

behandelte Etablierten-Außenseiter-Figuration auf innovative Weise aufgreift, ist die

Studie von Horst Stenger zu Fremdheitserfahrungen ostdeutscher Wissenschaftler. In
den Interviews, die Stenger zur Hälfte auch mit Kultur- und Sozialwissenschaftlern

kurz nach der Wende führte, berichten die Betroffenen von Stigmatisierungsprozes-
sen seitens der etablierten westdeutschen Wissenschaftler aufgrund ihrer «dunklen

Vergangenheit» in der DDR, ihrer Quasi-Ethnisierung als «Ossis» und damit
verbundener Statuszuschreibungen als «Marxist» oder «Kommunist», aber vor allem
auch ihre Benachteiligung innerhalb der Hochschullandschaft bei der Vergabe von
Stellen, Mitteln und politischen Mandaten. Sie erfahren sich als Fremde, insofern sie

von den westdeutschen Wissenschaftlern als «anders», als nicht zugehörig behandelt
werden. Sie fühlen sich zudem unverstanden, da ihnen die «Etablierten» direkt wir
indirekt zu verstehen geben, dass sie ein anderes Know-How, ein anderes Wissensniveau

besitzen. Beide Fremdheitsdimensionen, die soziale Fremdheit verstanden
als Nichtzugehörigkeit, und die kulturelle Fremdheit verstanden als Unvertrautheit,
verdeutlichen, dass die Wiedervereinigung - zumindest aus Sicht der ostdeutschen
Wissenschaftler — auch mit einer neuen Spaltung einherging. Sie verdeutlichen
zudem, dass die Figur des Fremden nicht nur national Fremde (Ausländer) umfasst,
sondern auch an Mitgliedern der eigenen Gruppe oder auch an der eigenen Person

erfahren werden können (vgl. Stenger, 1998, 18).
Eine ganz andere Wiederaufnahme der Fremdenthematik findet sich in den

früheren Arbeiten des im Exil lebenden polnischen Soziologen Zygmunt Bauman.18

Baumans zentrale Kategorie ist dabei zunächst nicht Fremdheit, sondern Ambivalenz.

Bauman geht es um eine wissenssoziologische Rekonstruktion von Ambivalenz

vor dem Hintergrund klassifikatorischer Wissensordnungen, die er typischerweise
in der «Freund-Feind-Dichotomie» identifiziert. Ähnlich wie in der Etablierten-

Außenseiter-Figuration wird das Verhältnis zwischen beiden Elementen der Unter-

17 Goffman fasse daher auch unter dem Begriff «Stigma» eine zutiefst diskreditierende Eigenschaft,
die Individuen oder Gruppen zugeschrieben wird (vgl. Goffman, 1974, 11), die sich nicht aufdie
aktuale, sondern auf die virtuale, d. h. erwartete soziale Identität des Stigmatisierten bezieht.

18 Gemeint ist vor allem Baumans «Trilogie der Moderne», von denen er in seinen späteren Arbeiten
immer wieder zentrale Passagen und Argumente aufgegriffen hat: vgl. Bauman 1987, 1989, 1991

(Erscheinungszeitpunkt der Erstausgaben).



160 Julia Reuter

Scheidung - Freund und Feind - als komplementärer Antagonismus gedacht, denn
sie ergänzen und bedingen einander; sie gewinnen ihre Bedeutung gänzlich aus der

Entgegensetzung (vgl. Bauman, 2000, 61). Bauman geht es nicht nur um die Genese

und Rolle von Ambivalenz in modernen Gesellschaftsordnungen, sondern in einem
viel grundsätzlicheren Sinne um die Frage, wie gesellschaftliche Ordnung möglich ist
und damit um eine sozialtheoretische Einbettung der Freund-Feind-Klassifikation.19

Aus seiner Sicht ist die Opposition zwischen Freund und Feind gewissermaßen
die Grundlage, auf der alles gesellschaftliche Leben und alle Unterschiede, die es

zusammenflicken und zusammenhalten, beruht (vgl. Bauman, 1991, 74f.). Seine

Argumentation ähnelt in diesem Punkt sehr stark der «Freund-Feind-Gruppierung»
von Carl Schmitt und seiner Herleitung des «Begriff des Politischen» (1963). Bauman

als auch Schmitt betrachten die gesellschaftliche wie auch politische Ordnung
als das Ergebnis eines Gruppierungsprozesses, die sich ihrem Wesen nach auf diese

Unterscheidung zwischen Freund und Feind stützt, und durch die Semantik des

Staates überformt wird. Bei Bauman führt die «Dialektik der Ordnung» jedoch
zwangsläufig zu einer «totalitären» Ordnung, da sie einen regelrechten «Kampfgegen
das Unbestimmte» führt, also gegen all jenes, was sich der binären Klassifikation
widersetzt (Bauman, 1991, 83). Dieser Kampf ist jedoch insofern aussichtslos, als

dass die Klassifikation nicht nur Freunde und Feinde definiert, sondern auch Fremdes

- als Nebenprodukt dieser Klassifikation (vgl. ebd., 14) — hervorbringt, das durch
Klassifikation einzugrenzen versucht wird, was wiederum neue Ambivalenzen mit
sich bringt. Obwohl Baumann in seine Arbeiten auf das Beispiel der europäischen
Juden zurückgreift, geht es ihm weniger um die Analyse eines spezifischen
Fremdentypus als vielmehr um die grundsätzliche Kritik binärer Klassifikationsschemata
als konstitutives Moment gesellschaftlicher Ordnung. Letztere kann dabei nicht als

eine bloße Rekonstruktion einer natürlichen Ordnung der Dinge betrachtet werden.
Als Gegenstand des Nachdenkens, des Interesses und eine Praxis, die sich ihrer
selber bewusst ist, wird Ordnung als Aufgabe und damit als eine Sache von Entwurf
und Handlung konzipiert (vgl. ebd., 18), in der der Nationalstaat als «Hüter» der

Ordnung und die Bürokratie Ausdruck eines modernen «Ordnungsmanagements»
eine besondere Rolle spielt.20

19 In diesem Punkt ähnelt seine wissenssoziologische Argumentation der systemtheoretischen Kon¬

zeption sozialer Systeme, die zwar nicht vom Freund-Feind-Antagonismus, dafür von Inklusion
und Exklusion als konstitutiver binärer Operation sozialer Systeme spricht. Vgl. hierzu Stichweh
1997.

20 Bürokratie trennt die Klassifikation von individuellen-moralischen Beurteilungen und gewährleistet
damit ein reibungsloses Funktionieren von (diskriminierenden) Klassifikationen. Bauman bezieht
sich in seiner «Dialektik der Ordnung» explizit auf Max Webers Thesen zur Funktionsweisen der
Moderne, um nicht nur das Demokratisierungspotenzial rationaler Bürokratie, sondern auch
ihr Vernichtungspotenzial hervorzuheben. So stellt sich der Holocaust für ihn auch nicht als

«einmaliger Rückfall in die vormoderne Barbarei» oder als «Betriebsunfall der Moderne» dar,
sondern ist in seinen Augen ein genuin modernes Phänomen.



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 161

Der Fremde stellt in Baumans Diktion ein Klassifikationsproblem dar, da

er weder Freund noch Feind ist, und somit die Fehlbarkeit der vorhandenen Aus-

legungs- und Handhabungsmuster von Wirklichkeit reflexiv macht. Er ist gerade

jenes antonyme, dritte Element ohne wirklichen GegenbegriflF, das sich der klaren

Entgegensetzungen und damit der Ordnung selbst entgegensetzt.21 Notorisch
ambivalent unterläuft der Fremde das strenge Klassifizierungsbemühen der
Moderne, da er die «[...] Opposition zwischen Freunden und Feinden als die compléta

mappa mundi in Frage [stellt], als den Unterschied, der alle Unterschiede aufzehrt
und deshalb nichts außerhalb seiner lässt» (ebd., 75). Als Negation beider Seiten

repräsentiert der Fremde die Unmöglichkeit der Zwei-Seiten-Form, denn Innen (als

Freund) ist er nicht zugehörig und Außen (als Feind) besitzt er keinen Ort (vgl.
Holz, 2000, 280).

Im Gegensatz zu den klassischen Soziologien des Fremden, die sich

schwerpunktmäßig mit der psychosozialen Situation des Fremden auseinandersetzen, hat
sich Bauman vor allem auch mit der Frage beschäftigt, wie mögliche Erschütterungen
der Ordnung durch Fremde in modernen Gesellschaften typischerweise aufgefangen
werden. Er unterscheidet dabei vier wesentliche Praktiken: Vertreibung, Separation,
Distinktion und Eingemeindung. Die Vertreibung oder gar Vernichtung stellt dabei
die radikalste «Lösung» des Fremdenproblems dar, bei der der Fremde zum (aggressiv)

bekämpften Feind gemacht wird. Bauman hat auch hier vor allem den Genozid
der europäischen Juden im Nationalsozialismus vor Augen (vgl. Bauman, 1992,

1991, 133-198), der im Holocaust als genuiner Konsequenz moderner Ordnung
«in Reinkultur» ihren traurigen Höhepunkt erreicht. Häufig geht ihr die räumliche
und/oder mentale Separation des Fremden voraus. Hierbei wird der Fremde zunächst
als permanenter Anderer konstruiert - mit eigenen kulturellen Konventionen,

eigenen kulturellen Wertvorstellungen und eigener kultureller Historizität22, um ihn
als mögliche Quelle des normativen Einflusses zu entwaffnen (vgl. Bauman, 1997,
89). Den sichtbarsten Ausdruck findet die räumliche Separation in Ghettos oder
ethnischen Reservaten; dagegen unsichtbar, aber nicht minder wirksam können
gedankliche Mauern sein, die ebenfalls dazu führen, manche Stadtteile und Landstriche
nicht zu betreten bzw. zu durchqueren.23 Kommt es doch zur Begegnung werden
Praktiken der Absonderung und Distinktion wirksam, die von auffalligen äußeren

21 In der Philosophie des Fremden hat Bernhard Waidenfels (1990) diesen Defätismus des Fremden
auch als «Stachel des Fremden» bezeichnet.

22 In der Ethnologie spricht man auch vom «Othering», im Deutschen auch als «VerAnderung»
übersetzt, was soviel wie die Schaffung wie Ausgrenzung des Fremden aus dem Kontext des

Eigenen bedeutet (vgl. hierzu klassisch, Fabian, 1993).
23 Der Vorteil territorialer Separation liegt nicht nur darin, zur Sicherstellung einer relativen Ho¬

mogenität den Fremden auf Abstand zu halten und vom eigenen Alltag auszuschließen, sondern
seiner Ambivalenz insofern «Herr zu werden», als dass man ihn als festumrissenes und territorial
fixiertes Anderes produziert, das durch seine klaren Grenzen leicht zu kontrollieren, zu überwachen
und zu identifizieren ist.



162 Julia Reuter

Erscheinungsformen bis hin zu Geschmacksfragen reichen.24 Die zum Ausdruck

gebrachten Vorlieben sind gewissermaßen Bestätigungen einer unabwendbaren
Differenz. Insbesondere der Kleidung und Mode, aber auch der Musik und dem
Essverhalten kommen dabei als sichtbaren symbolischen Mitteln bedeutende Dis-
tinktions- und Abgrenzungsfunktionen zu. Schließlich kann die Vorherrschaft des

Eigenen durch die Assimilation bzw. Eingemeindung des Fremden bestätigt werden.

Auch die Eingemeindung hält an der Minderwertigkeit, Unerwünschtheit und

Deplatzierung fremder Lebensweisen fest, indem sie die Vergangenheit des Fremden

annulliert bzw. ihrer Relevanz beraubt, gleichzeitig indirekt bestätigt, was zu
beweisen war - nämlich die Überlegenheit und das Wohlwollen der einheimischen
Herrscher (vgl. ebd., 94). Doch auch die Assimilation löst sich nicht zwangsläufig in
eine zukünftigen Gleichbehandlung und -berechtigung des Fremden auf. Allenfalls
kann er ein Freund aufBewährung werden, der permanent von Gericht, Polizei und
Mitmenschen aufmerksam bewacht wird.

4 Perspektiven in der Soziologie des Fremden

Und wo steht die Soziologie des Fremden heute? Grundsätzliche fallen in den letzten

Jahren zwei Entwicklungen auf: Einerseits gibt es eine Reihe von Arbeiten, die

sich von der Soziologie des Fremden, verstanden als «faktischer» Fremder im Sinne

außeralltäglicher Randseiter, abwenden und hin zu einer Soziologie der Fremdheit

orientieren, d. h. allgegenwärtige Fremdheitserfahrungen im Alltag verstanden als

unvertraute sachliche Differenzen untersuchen. Daneben gibt es nach wie vor
Bemühungen, ganz bestimmte, in der Regel randseitige Personengruppen als Fremde

zu identifizieren, d. h. Fremdheit auf ein soziales Gegenüber zu beziehen, der über
die Verschiedenheit seiner Äußerungsformen hinweg als Fremder empfunden und
insofern als kompaktes soziales Objekt vergegenwärtigt wird. Ganz im Sinne der

klassischen Soziologie des Fremden geht es in diesen Arbeiten nach wie vor um den

Fremden als (oft typisierter) Sozialfigur. Was sind die zentralen Studien und Befunde

beider Forschungsrichtungen?
Bei Ersterer handelt sich vor allem um solche Arbeiten, die im Zuge der

Differenzierungstheorie und deren Ausgangsthese anzusiedeln sind, die besagt, dass

durch die Ausdifferenzierung funktionaler Teilsysteme Personen nicht mehr als

ganze Personen, sondern als Funktionsträger in verschiedene arbeitsteilige Systeme

24 «Der Geschmack ist die Grundlage all dessen, was man hat - Personen und Sachen -, wie des¬

sen, was man für die anderen ist, dessen, womit man sich selbst einordnet und von den anderen

eingeordnet wird» (Bourdieu, 1982, 104). Geschmack stellt in der Bourdieuschen Konzeption
gesellschaftlicher Machtverhältnisse gewissermaßen ein personifiziertes Herrschaftspotential
dar, das die einverleibten Machtbeziehungen widerspiegelt und die Unterschiede der physischen

Ordnung der Dinge in die symbolische Ordnung signifikanter Unterscheidungen überführt (vgl.
Bourdieu, 1982, 284).



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 163

inkludiert werden (vgl. Nassehi, 1995, 454). Differenzierungstheoretische Ansätze

gehen von einer «Generalisierung von Fremdheit in der modernen Gesellschaft» aus

(vgl. Hahn, 1994, 162), was bedeutet, dass Fremdheit «kein sozialer Status (Einzelner)

mehr ist, sondern allgemeines Los» (ebd.), denn die Menschen interagieren in
komplexen ausdifferenzierten Gesellschaften idealerweise nicht mehr als «Freunde»

oder «Feinde» miteinander, sondern als Träger von spezifischen Funktionsrollen und
damit als Fremde. «[D]ie Kompaktheit der Person in all ihren beunruhigen Aspekten
tritt hinter das Interaktionsgeschehen zurück, und in genau diesem Sinne haben

wir es mit einer fortschreitenden Differenzierung persönlicher wie unpersönlicher
Beziehungen zu tun» (Stichweh, 1997, 56).25 Würde man die Funktionsrolle
permanent auf Religion, Region oder biographisches Identitätsgepäck hin befragen,
besteht die Gefahr, dass die reibungslose Reziprozität durch Unsicherheit und

Bedrohung überlastet würden, weil die Ausfüllung von Funktionsrollen von diesen

Merkmalen gerade nicht abhängt (vgl. Radtke, 1991, 92). Fremdheit bedeutet hier
letztlich Indifferenz, die ihren krisenhaften Status verloren hat, da sie tatsächlich

ein alltägliches und damit vertrautes Phänomen geworden ist.
Die alltägliche Fremdheit, verstanden als (nicht ganz vollständige) Verdrängung

der moralischen Nähe in der Begegnung mit Mitmenschen, muss dabei nicht
zwangsläufig als «asozial» bewertet werden, wie jüngere vor allem ethnographische
Studien zur Praxis der Fremdheit in funktionalen Kommunikationszusammenhängen

illustrieren (vgl. hierzu auch Reuter, 2003). Fremdheit kann hier vielmehr als

Ressource betrachtet werden, um das interaktionale Gleichgewicht in einem immer
komplexer werdenden Alltag zu gewährleisten. Stefan Hirschauer hat dies sehr

anschaulich am Beispiel des Fahrstuhlfahrens dargestellt, bei dem sich die
Fahrstuhlinsassen trotz oder gerade wegen der räumlichen Enge konsequent als Fremde

behandeln, um ein persönliches Territorium zur Vermeidung von Zudringlichkeit
aber auch Respektierung der anderen zu schaffen. Die Deferenzgesten, die vom
Wegschauen, Körper-zur-Seite-Drehen bis hin zum fingierten Selbstbezug reichen,
sind in seinen Augen «laufende Lösungen interaktionsstruktureller Probleme von
öffentlichen Begegnungen», die sich in den multizentrischen Räumen der Moderne
verdichten (vgl. Hirschauer, 1999, 239).26 Fremdheit wird in diesem Kontext vor
allem als Indifferenz gefasst, die sich empirisch in einer «civil inattention» ausdrückt

(Goffman, 1971). Der Fremde taucht hier wenn nur noch als der unbekannte Andere

25 Bei dieser Form des In-Beziehung-Tretens ist es offenkundig unerwünscht, seinen Mitmenschen
als «Freund» zu begegnen. Ja, es wäre für das Funktionieren der meisten Sozialkontakte geradezu
schädlich (vgl. Nassehi, 1999, 236), da die laufende Operation mit traditionellen Unterscheidungen

des Freund/Feind auf Dauer zu belastend und überfordernd wäre.
26 Auch Rainer Paris geht in seiner interaktionistisch-phänomenologisch ausgerichteten Analyse

von «Wartesituationen» in verschiedenen Berliner Amtern (vgl. Paris, 2001) auf die Praxis der
Fremdheit ein, die von der konzentrierten bis fahrigen Zeitungs- und Buchlektüre der Wartenden
über das ständige Neuordnen von Formularen und Unterlagen bis hin zu extremen Formen des

körperlichen Selbstengagements (Reinigung von Fingernägeln, Nasebohren, Zurechtzupfen von
Kleidung und Haaren) reicht.



164 Julia Reuter

auf, der nicht radikal fremd, sondern im Grunde genommen ein alter ego ist, anders,
aber doch ähnlich wie ich (vgl. Knoblauch, 2007).27 Besondere Bedeutung widerfährt

der Deßnition von Fremdheit als Indifferenz vor allem in stadtsoziologischen
Arbeiten, die Indifferenz als funktionales Element ziviler Umgangsformen betrachten
und damit tendenziell die Hoffnung einer kosmopolitischen Kultur verbinden (vgl.

exempl. Sennett, 1991).28 Der Begriff der Indifferenz hat sich zudem in den letzten

Jahren zu einem Schlüsselbegriff systemtheoretischer Weltgesellschaftstheorien
entwickelt, die die Idee von Indifferenz als moralischer Minimalkonsens zwischen sich

zufällig begegnenden, aber im Grunde einander unbekannten Personen aufgreift
(vgl. Stichweh, 2004). Der moralische Minimalkonsens besteht dabei in dem impliziten

Ubereinkommen, die körperliche Nähe mit Unbekannten ohne Beschämung
auszuhalten (vgl. Goffman, 1971, 85; Bischur, 2003, 252). Andererseits läutet die

Katgeorie der Indifferenz - zumindest langfristig - den Abschied des Fremden und der

Fremdheit als semantische Zuschreibung von Gesellschaften ein, denn gegenwärtige
Weltgesellschaften besitzen ihrer Struktur nach kein «soziales Außen» mehr, was auf
eine Dekomposition des Anderen hinausläuft (Stichweh, 1997, 56).

Während sich in der allgemeinen soziologischen Theorie also eher eine

Auflösung des Fremden bzw. eine Ablösung des «radikalen» Fremdheitsbegriffs durch
den «neutralen» Begriff der Indifferenz andeutet, genießt die Figur des «empirischen
Fremden» insbesondere in der Minoritäten- und Migrationsforschung sowie in der
Fremdenfeindlichkeits- und Interkulturalitätsdebatte eine erstaunliche Resistenz

(vgl. exempl. Kleinert, 2004; Craanen und Gunsenheimer, 2006). Unter den

Begriffen «Fremdenfeindlichkeit», «Rassismus» und «Ethnozentrismus» versammeln

sich nach wie vor Studien, die den «Ausländer» als typischen Fremden einer natio-
nalsstaatlich verfassten Gesellschaft behandeln und ihn als konflikthaften, weil vor
allem kulturell nicht-integrierten bzw. assimilierten Außenseiter untersuchen29, der

hierzulande häufig recht plakativ einmal in Gestalt des russischen Aussiedlers, ein

27 Peter Berger und Thomas Luckmann unterscheiden zwischen signifikanten und sonstigen Anderen.
Letztere, die sich größtenteils als zufällige Alltagskon takte oder Gelegenheitsbekanntschaften
identifizieren lassen, besitzen eine zentrale wirklichkeitssichernde Funktion: Als «Chor» im
Hintergrund garantieren sie das Intaktsein der Alltagswirklichkeit, was umso bedeutsamer erscheint,

je mobiler und differenzierter die Gesellschaften sind (vgl. Berger und Luckmann, [1966] 1998,
160 ff.) Im Sinne einer «stillen Bruderschaft» werden die Mitmenschen als sonstige Andere zu

«Versicherungsagenten» der eigenen Identität und Wirklichkeit.
28 Der amerikanische Stadtsoziologe Richard Sennett bezeichnet die großstädtische Kultur in An¬

lehnung an die Tradition der Chicagoer Schule daher auch als eine «Kultur des Unterschieds»,
denn sie lasse Unterschiede nicht nur zu, sondern fördere und begünstige die Indifferenz ihrer
Einwohner. Der Stadtbewohner als Fremder, dessen Entwicklung des Selbst aufeiner komplexen
und fragmentierten Erfahrung der Außenwelt beruht, verliert das Bewusstsein für die «Natalität»
und das «biologische Schicksal». Doch gerade diese Idee der Unpersönlichkeit und Selbstentfremdung,

dieses «Transzendieren der eigenen Identität» deutet Sennett als Chance, andere Menschen
auf der Straße mit neuen Augen zu sehen (vgl. Sennett, 1991, 179 f.). Solange der Andere als

Typus, also als Rollenträger wahrgenommen wird, ist er in seiner ethnischen Eigenart für uns
unsichtbar.

29 Vgl. zum Ausländer als Prototypen des modernen Fremden auch Hahn (1994).



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 165

anderes Mal in Gestalt des türkischen Mitschülers oder des polnischen Nachbarn
identifiziert wird — ganz so, als seien diese per se fremd. Sie werden nach wie vor
als nicht-zugehörig zu unserer Gesellschaft behandelt, auch nach 50 Jahren

Einwanderungsgeschichte. Mark Terkessidis (2004, 53 ff.) bezeichnet dieses ständige
Reifizierung des Kultur-Fremden als Mitglied einer «ethnischen Gemeinschaft» in
der Minoritätenforschung als höchst problematisch — nicht nur, weil «die Fremden»

nicht erst seit gestern «bei uns» leben und daher die Vorstellung des «Neuankömmlings»,

der vollkommen unvertraut mit «unserer Kultur» ist, schlichtweg als falsch

betrachtet werden müsse. Auch die Commonsense-Annahmen über das «Wesen»

von Ethnizität, ethnischer Solidarität, ethnischem Selbst- und Fremdverständnis
in Immigrationsgesellschaften sind fragwürdig (vgl. hierzu auch Wimmer, 2008,
58). Dazu komme Terkessidis zufolge eine bestimmte politische Ausrichtung dieser

Studien, da sie am Ende immer eine Lösung für die «Fremdenfeindlichkeit»

vorschlagen (müssen), die weniger als Appell zur Veränderung am Eigenen, z.B.
durch Anti-Diskriminierungsgesetze, verstanden würden, als vielmehr als «Aufruf
zur Restauration der Grenzlinien zwischen dem Eigenen und dem Fremden»

daherkommen, etwa durch sogenannte «Leitkultur-Debatten». Aktuelles
Anschauungsmaterial liefert Terkessidis (2006, 319 ff.) zur öffentlichen Diskussion um das

Kopftuch in Deutschland, das als Symbol kultureller Andersartigkeit, als Grenze für
Toleranz und «Vermischung» betrachtet wird. Wie Einstellungsstudien zum Islam

zeigen, werden die kopftuchtragenden Frauen als Fremde wahrgenommen, die in
den Augen der Mehrheitsbevölkerung «ganz anderen» religiösen wie kulturellen
Traditionen folgen, ein «anderes», «überkommenes» Geschlechtsrollenverständnis
besitzen und zum Sinnbild all dessen werden, was sogenannten «westliche»,

«aufgeklärte Subjekte» nicht sind: reaktionär, unmündig, unterdrückt.30 Dabei konnten
mittlerweile zahlreiche Studien zur Identität muslimischer Frauen das Gegenteil
beweisen (vgl. für einen Uberblick: Reuter und Gamper, 2007): Für die Frauen ist
ihre Religion kein beengendes Regelwerk, das ihnen Anpassung oder Unterordnung
abverlangt. Ganz im Gegenteil: Sie betrachten den Islam als Identitätskapital zur
Selbstverwirklichung und Emanzipation. Tatsächlich benutzen viele der muslimischen

Frauen solche «modernen», «westlichen» Begriffe wie Selbstverwirklichung
und Emanzipation. Immerhin sind die meisten von ihnen in Deutschland geboren
und aufgewachsen, haben deutsche Schulen besucht und unterscheiden sich in
ihren Lebenszielen nicht von «deutschen» Frauen. Was sie unterscheidet, ist ihr
religiöses Selbstverständnis und ihre negative Wahrnehmung in der deutschen
Öffentlichkeit. Interessant ist, dass die meisten dieser Studien aus der Perspektive der

sogenannten «Fremden» heraus argumentieren, was sich methodisch in einer stark

ethnograpischen Arbeitsweise und theoretisch durch den Bezug auf postkoloniale

30 So wurde das Stereotyp der unheimlichen, fremden, verschleierten muslimischen Frau jüngst von
der Schweizerischen Volkspartei bei ihrer Plakatgestaltung anlässlich der Volksabstimmung zum
«Minarettverbot in der Schweiz» bemüht: Das Plakat zeigt eine Frau im schwarzen Tschador vor
einer Schweizer Fahne mit raketenähnlichen Minaretten.



166 Julia Reuter

Theorien niederschlägt. Letztere verstehen sich ja nicht nur als nicht-essentialistisch,
nicht-ethnozentristisch, nicht-rassistisch, sondern auch — vereinfacht gesprochen —

als «kritische Stimme der Marginalisierten», die sich für eine dauerhafte politische
wie theoretische Institutionalisierung von Grenz-Identitäten einsetzen. Hier wäre

in Zukunft sicherlich interessant zu schauen, inwieweit es dem interdisziplinären
postkolonialen Projekt gelingt, Teile der Soziologie und insbesondere die Soziologien
des Fremden nachhaltig zu beeinflussen.31

Daneben hat die kulturelle Globalisierungs- und Transnationalismusforschung
der letzten Jahre Studien zu solchen Wandernden vorgelegt, die nicht wie es die
klassischen Soziologien des Fremden noch annahmen, «heute kommen und morgen
bleiben», sondern Wandernde, «die heute kommen, morgen bleiben, aber übermorgen
schon wieder gehen»: «Transmigranten» hat der Migrationsforscher Ludger Pries diese

Menschen genannt, deren Zahl im Zeitalter einer weltweiten Arbeitsteilung und

globalisierter Märkte stetig wächst. Es sind Menschen, die aufgrund neuer beruflicher

Anforderungen, aber auch dank neuer Mobilitäts- und Kommunikationsverhältnisse
dauerhaft zwischen unterschiedlichen Orten, manchmal sogar Kontinenten pendeln
und niemals endgültig ankommen noch für immer fortgehen. Und: Sie sind nicht
die einsamen, weil entwurzelten Wandernden, die sie für die klassische Soziologie
des Fremden vor einem Jahrhundert möglicherweise noch waren. Hinter ihnen
stehen Familien, Clans, Freunde und Mit-Pendler, die das permanente Wandern
und Ankommen fördern, aber auch fordern. Denn Transmigranten wandern nicht

nur, weil sie im eigenen Land keine berufliche Perspektive mehr sehen, sondern

auch, weil der Rest der Familie wandert, weil ihre Lebensplanung nicht auf Dauer

angelegt ist, weil sie durch den Aufenthalt in einem anderen Land an Ansehen

gewinnen oder auch nur, weil ihr ganzes Lebenskonzept eher dynamisch denn
statisch ist: «Wie Kugeln beim Flippern kommen die Transmigranten immer nur
vorübergehend zur Ruhe» (Pries, 1998, 147). Dabei verweist die Vorsilbe Trans- nicht

nur darauf, dass die Migranten zwischen Staaten hin- und herreisen, sondern vor
allem auf dem Umstand, dass sie dieses «Zwischen» durch ihre Ideen, Lebensstile

und Praktiken mit Leben füllen. Das Beispiel ist für die Soziologie des Fremden

nicht nur aufgrund seiner zeitdiagnostischen Qualität interessant - Transmigranten
repräsentieren im Grunde genommen in drastischer Weise den unaufhaltsamen
Wandel von Erwerbsverhalten, Familie und Identität unter Bedingungen
zunehmender Unsicherheit, internationaler Arbeitsteilung und Mobilitätserfordernissen.
Es ist auch methodologisch aufschlussreich, denn Transmigranten stehen für die

Möglichkeit eines dauerhaften Lebens im «Dazwischen» und hinterfragen damit
auch die vermeintlich eindeutige Entgegensetzung von eigener und fremder Kultur
bzw. eigener und fremder (National-)Gesellschaft, die auch für die Soziologie des

Fremden lange Zeit konstitutiv war.32

31 Erste fruchtbare Versuche hierzu liegen bereits vor (vgl. Costa, 2006; Reuter und Villa, 2009).
32 Außer wenigen Überblicksbänden, wie etwa der von Merz-Benz und Wagner (2002), fehlt es



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 167

Abschließend sei aufein vergleichsweise unbekannte Fremdenfigur hingewiesen,
die bislang nur in der Geschlechtersoziologie eine gewisse Prominenz erlangt hat:
Trans- oder Intersexuelle (vgl. exempl. Hischauer, 1993; Lindemann, 1993; Reuter,

2003). Obwohl schon früher sozialwissenschaftliche Studien zu sexuellen

Grenzgängern bzw. «Geschlechtsmigranten» erschienen sind3', waren diese bislang nicht
Gegenstand einer fremdheitssoziologischen Perspektive. Dabei treffen doch auch

auf sie die typischen Merkmale des Fremden nach Simmel (1908 und 1968, 509 ff.)
zu: Sie kommen heute als Mann und wollen als Frau bleiben oder umgekehrt. Sie

sind trotz ihrer «unorganischen Angefügtheit» ein «organisches Glied der Gruppe».
Lediglich die Beziehung zu ihnen ist eine besondere, weil sie nicht «die singulären
Bestandteile der [dominanten] Gruppe» teilen.34 Sie haben kein ungebrochenes
«Wir-Gefühl» und sind im übertragenen Sinn keine «Bodenbesitzer», also «Träger
einer Lebenssubstanz». Sie sind weder «nur» Mann noch Frau. Deswegen haftet
ihnen der Charakter der Beweglichkeit an. Sie leben eine «Synthese von Nähe und
Ferne», von «Beweglichkeit und Fixiertheit» (vgl. hierzu auch Reuter und Wieser,
2005). Trans- und Intersexuelle sind gewissermaßen die vertrauten Fremden eines

heteronormativen «Regimes der Zweigeschlechtlichkeit».35 Ein Grund, warum sie

bislang kaum Gegenstand einer Soziologie des Fremden waren, liegt möglicherweise
in ihrer «Unsichtbarkeit» begründet — denn nicht nur Alltagsmänner und -frauen
auch Soziologen und Soziologinnen bekommen sie kaum zu Gesicht, da sie unsichtbar

gehalten werden: etwa durch räumliche Separation in Psychotherapie-Praxen
oder Kliniken und damit auch durch «fachliches Outsourcing» an Therapeuten und
Ärzte. Nur manchmal werden sie sichtbar, wenn sie es selbst schaffen, die streng
überwachten (Geschlechter-) Grenzen der (geschlechtseindeutigen) Einheimischen

zu durchbrechen, wenn sie Anspruch auf einen eigenen lebbaren (Zwischen-) Raum
erheben, oder wenn ihre gleichberechtigte Existenz durch mächtige Fürsprecher

jedoch bislang an Arbeiten, die diese neuen Wandernden im Zeitalter der Globalisierung in die
Perspektive einer Soziologie des Fremden stellen.

33 Exemplarisch sei hier aufHarold Garfinkeis Studie zur transsexuellen Agnes (vgl. Garfinkel, 1967)
und Michel Foucaults Beschäftigung mit den Erinnerungen des französischen Hermaphroditen
Herculine Barbine verwiesen (Foucault, 1998).

34 Garfinkel spricht in diesem Zusammenhang auch von impliziten Commonsense-Annahmen: 1.

Es gibt nur zwei Geschlechter (weiblich und männlich), 2. Das Geschlecht einer Person ist
unveränderlich, 3. Die Genitalien sind die «Insignien» des Geschlechtes, 4. Es gibt keinen Wechsel

von einem Geschlecht zum anderen, 5. Jeder Mensch muss entweder als Mitglied des einen oder
des anderen eingeordnet werden, 6. Der Männlich/Weiblich-Gegensatz ist «natürlich», 7. Die
Mitgliedschaft in dem einen oder anderen Geschlecht ist «natürlich».

33 Im Anschluss an Corinna Genschel (2001), die sich im wesentlichen in ihrer Argumentation
zum Regime der Zweigeschlechtlichkeit aufJudith Butler bezieht, gehe ich davon aus, «dass die
Geschlechterverhältnisse geprägt sind durch eine symbolische und materielle Gewalt einer auf
Zweigeschlechtlichkeit beruhenden Geschlechterordnung, mit Hilfe derer Unterscheidungen
getroffen, Dichotomien und Hierarchien produziert, und legitimiert werden und in historisch
spezifischer Weise die Re/Produktion der Gesellschaft (mit) reguliert wird. Zweigeschlechtlichkeit

meint dabei die gesellschaftliche Verfasstheit, in der es nur zwei Geschlechter gibt, die als

naturgegeben und unveränderbar gedacht werden, die sich akkurat voneinander abgrenzen lassen

und doch heterosexuell ergänzen sollen.»



168 Julia Reuter

eingefordert wird. Letzteres passiert immer häufiger im Kontext der sogenannten
queer studies, die als Theorie der Trans-, Inter- und Homosexualität zum Großteil

von Forscherinnen betrieben wird, die sich selbst zur Gruppe der «Geschlechtsun-

eindeutigen» bzw. «sexuellen Grenzgänger» zählen (vgl. exempl. Kraß, 2003). Dies
könnte unter Umständen auch ein Argument dafür sein, warum der Transsexuelle
bzw. Intersexuelle einen schweren Stand in der Soziologie des Fremden besitzt.

Denn für die weitere berufliche Laufbahn spielt sowohl die Zugehörigkeit zu
einer (Geschlechter-)Gruppe wie auch die Wahl des erforschten Gegenstandes eine
entscheidende Rolle. Da kann die Beschäftigung mit sexuellen Randseitern schnell
selbst als «randseitig» bzw. «befremdend» bewertet werden, weil die Parteilichkeit
und Betroffenheit der Geschlechterforschung gegen das etablierte androzentrische
Wissenschaftsverständnis verstößt (vgl. Behnke und Meuser, 1999, 24).

Doch ganz gleich, wie sich die Fremdheitsforscher heute selbst verstehen, eines

wird an ihren «neuen» Figuren den Fremden deutlich: Auch sie existieren nur in Relation

zu den eigenen Vorstellungen des «Natürlichen», «Normalen» und «Vertrauten».

Und: Ihre Fremdheit birgt gehöriges Verunsicherungs- wie Entwicklungspotential -
nicht nur für ihre soziale Nahwelt, sondern auch für die Wissenschaft (vgl. exempl.
Amann und Hirschauer, 1997). So lässt sich sicherlich zu Recht behaupten, dass der
Fremde und die Soziologie seit jeher eine produktive Allianz bilden: Der Fremde als

empirische wie theoretische Sozialfigur der Moderne und als (Ideal-)Typus oder gar
Identifikationsgestalt soziologischer Klassiker; die Soziologie als Wissenschaft, die
sich professionell mit der Konstruktion von Identitäten und Differenzen beschäftigt,
und damit für Ausgeschlossene, Grenzgänger und Randseiter die Möglichkeit bietet,
die «Natur der Ordnung» glaubwürdig in Frage zu stellen.

5 Literaturverzeichnis

Amann, Klaus und Stefan Hirschauer. 1997. Die Befremdung der eigenen Kultur. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Bauman, Zygmunt. 1987. Legislators and Interpreters. On modernity, post-modernity and intellectuals.
Oxford: Polity Press.

Bauman, Zygmunt. 1990 (1991). Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit. Hamburg:
Hamburger Edition.

Bauman, Zygmunt. 1992 (1989). Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holocaust. Hamburg:
Europäische Verlagsanstalt.

Bauman, Zymunt. 1997. Flaneure, Spielerund Touristen. Essays zupostmodernen Lebensformen. Hamburg:
Hamburger Edition.

Bauman, Zygmunt. 2000. Vom Nutzen der Soziologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Becker, Howard S. 1981. Außenseiter. Zur Soziologie abweichenden Verhaltens. Frankfurt a.M.: Fischer.

Behnke, Cornelia und Michael Meuser. 1999. Geschlechterforschung und qualitative Methoden. Opladen:
Leske und Budrich.



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 169

Berger, Peter und Thomas Luckmann. 1998 (1966). Die gesellschaftliche Konstruktion von Wirklichkeit.
Frankfurt a.M.: Fischer.

Bielefeld, Ulrich. 2004. Gibt es eine Soziologie des Fremden? Soziologische Revue, 27(4): 395—406.

Bischur, Daniel. 2003. Der Fremde - Zur Ambivalenz eines Begriffs. Sociologia Internationalis, 41(2):
241-256.

Bourdieu, Pierre. 1982. Diefeinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Costa, Sérgio. 2005. Postkoloniale Studien und Soziologie: Konvergenzen und Differenzen. Berliner
Journalfür Soziologie, 15(2): 283—295.

Craanen, Michael und Antje Gunsenheimer (Hrsg.). 2006. Das Eigene unddas Fremde. Forschungsberichte
(1992—2006). Bielefeld: transcript.

Elias, Norbert und John L. Scotson. 1990. Etablierte und Außenseiter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fabian, Johannes. 1993. «Präsenz und Repräsentation. Die Anderen und das anthropologische Sch¬

reiben.» In Eberhard Berg und Martin Fuchs (Hrsg.), Kultur; soziale Praxis, Text. Die Krise der

ethnographischen Repräsentation. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel. 1998. Über Hermaphrodismus. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Garfinkel, Harold. 1967. Studies in Ethnomethodology. Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall.

Geenen, Elke. 2002. Soziologie des Fremden. Ein gesellschaftstheoretischer Entwurf. Opladen: VS Verlag.

Genschel, Corinna. 2001. Erstrittenen Subjektivität: Diskurse der Transsexualität. DasArgument, 43(6):
821-833.

Goffman, Erving. 1971. Das Individuum im öffentlichen Austausch. Mikrostudien zur öffentlichen Ordnung.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Goffman, Erving. 1974. Stigma. Über Techniken der Bewältigung beschädigter Identität. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Hahn, Alois. 1994. «Die soziale Konstruktion des Fremden.» In Walter M. Sprondel (Eds), Die Objektivität
der Ordnung und ihre kommunikative Konstruktion. Frankfurt a.M: Suhrkamp.

Hirschauer, Stefan. 1993. Die soziale Konstruktion der Transsexualität. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hirschauer, Stefan. 1999. Die Praxis der Fremdheit und die Minimierung von Anwesenheit. Eine Fahr¬

stuhlfahrt. Soziale Welt 50(3): 221—247.

Holz, Klaus. 2000. Die Figur des Dritten in der nationalen Ordnung der Welt. Soziale Systeme, 6(2):
269-290.

Kleinert, Corinna. 2004. Fremden Feindlichkeit. Einstellungen junger Deutscher gegenüber Migranten.
Wiesbaden: VS Verlag.

Knoblauch, Hubert. 2007. «Kultur, die soziale Konstruktion, das Fremde und das Andere.» In: Stegmaier
Dreher (Ed.), Zur Unüberwindbarkeit kultureller Differenz. Grundlagentheoretische Reflexionen.
Bielefeld: transcript.

Kraß, Andreas. 2003. Quer denken. Gegen die Ordnung der Sexualität. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lindemann, Gesa. 1993. Dasparadoxe Geschlecht. Transsexualität im Spannungsfeld von Körper, Leib und
Gefühl. Frankfurt a.M.: Fischer.

Makropoulos, Michael. 1997. Stadtkultur und Grenzpersönlichkeit. Differenzerfahrungen im Lichte
Robert Ezra Parks. Sociologia Internationalis, 35: 27—39.

Merz-Benz, Peter-Ulrich und Gerhard Wagner. 2002. «Der Fremde als sozialer Typus. Zur Rekonstruktion
eines soziologischen Diskurses.» In Peter-Ulrich Merz-Benz und Gerhard Wagner, Der Fremde
als sozialer Typus. Konstanz: UVK.

Nassehi, Armin (1995): Der Fremde als Vertrauter. Soziologische Beobachtungen zur Konstruktion von
Identitäten und Differenzen. Zeitschriftfür Soziologie, 47(3): 443—463.



170 Julia Reuter

Nassehi, Armin. 1999. Dfferenzierungsfolgen. Beiträge zur Soziologie der Moderne. Opladen/Wiesbaden:
Westdeutscher.

Paris, Rainer. 2001. Warten aufAmtsfluren. Kölner Zeitschriftfür Soziologie und Sozialpsychologie, 53(4):
705-733.

Park, Robert E. 1964. Race and Culture. Essays in the Sociology of Contemporary Man. London: Free
Press of Glencoe.

Pries, Ludger. 1998. «Transmigranten» als ein Typ von Arbeitswanderern in pluri-lokalen sozialen Räu¬

men. Soziale Welt, 49(2): 135-150.

Radtke, Frank-Olaf. 1991. «Lob der Gleich-Gültigkeit. Zur Konstruktion des Fremden im Diskurs des

Multikulturalismus.» In Ulrich Bielefeld (Ed.), Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in
der Alten Welt? Hamburg: Junius.

Reuter, Julia. 2002a. Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen in der Soziologie des Fremden.

Bielefeld: transcript.

Reuter, Julia. 2002b. Wenn Fremde Fremden begegnen. Zur Darstellung von Indifferenz im modernen

Alltag. Soziale Problemey 13(2): 109-128.

Reuter, Julia. 2003. Zwischen den Geschlechtern. Der Transsexuelle als vertrauter Fremder. Sinn-haft.
Zeitschriftzwischen Kulturwissenschaften, 16: 101—105.

Reuter, Julia und Matthias Wieser. 2005. «<Dazwischen-Sein> Zur Konvergenz postkolonialer und post¬
feministischer Diskurse.» In Michael Schultze, Jörg Meyer, Britta Krause, und Dietmar Fricke

(Hrsg.), Diskurse der Gewalt, Gewalt der Diskurse. Frankfurt a.M: Peter Lang.

Reuter, Julia und Markus Gamper. 2007. «Der» Islam? Probleme und Perspektiven aktueller Islamfor¬

schung in Deutschland. Soziologische Revue, 30(1): 37—49.

Reuter, Julia und Paula-Irene Villa (Hrsg.). 2009. Postkoloniale Soziologie. Empirische Befunde, theoretische

Anschlüsse, politische Intervention. Bielefeld: Transcript.

Saalmann, Gernot. 2005. Fremdes Verstehen: Das Problem des Fremdverstehens vom Standpunkt einer

«metadisziplinären Kulturanthropologie». Aachen: Shaker.

Scherr, Albert. 1999. «Die Konstruktion von Fremdheit in sozialen Prozessen. Überlegungen zur Kritik
und Weiterentwicklungen interkultureller Pädagogik.» In Doron Kiesel, Astrid Messerschmidt, und
Albert Scherr (Hrsg.), Die Erfindung der Fremdheit. Zur Kontroverse um Gleichheit und Differenz
im Sozialstaat. Frankfurt a.M.: Brandes & Apsel.

Schmitt, Carl. 1963. Der Begriffdes Politischen: Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Collarien.
Berlin: Duncker &c Humblot.

Schütz, Alfred. 1972 (1944). «Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch.» In Alfred Schütz, Ge¬

sammelte Aufsätze II: Studien zur soziologischen Theorie. Den Haag: Nijhoff.

Schütz, Alfred. 2002 (1945). «Der Heimkehrer.» In Peter-Ulrich Merz-Benz und Gerhard Wagner
(Hrsg.), Der Fremde als sozialer Typus. Klassische soziologische Texte zu einem aktuellen Phänomen.

Konstanz: UVK.

Sennett, Richard. 1991. Civitas. Die Großstadt und die Kultur des Unterschieds. Frankfurt a.M.: Fi¬

scher.

Simmel, Georg. 1958 (1908). «Exkurs über den Fremden.» In Georg Simmel, Soziologie, Berlin: Duncker
& Humblot.

Sombart, Werner. 1928. «Die Fremden.» In Werner Sombart, Der moderne Kapitalismus. Historisch¬

systematische Darstellung des gesamteuropäischen Wirtschaftslebens von seinen Anfängen bis zur
Gegenwart. Zweiter Halbband: Die Vorkapitalistische Gesellschaft. München/Leipzig: Duncker
& Humblot.

Stenger, Horst (1998): Soziale und kulturelle Fremdheit. Zur Differenzierung von Fremdheitserfahrungen
am Beispiel ostdeutscher Wissenschaftler. Zeitschriftfür Soziologie, 27(1): 18—38.



Perspektiven in der Soziologie des Fremden 171

Stichweh, Rudolf. 2004. Fremdheit in der Weltgesellschaft. Indifferenz und Minimalsympathie. Papers
06/2004. (http://www.unilu.ch/files/25stwfremdheitinderweltgesellschaft.pdf).

Stichweh, Rudolf. 1997. «Der Fremde - Zur Soziologie der Indifferenz.» In Herfried Münkler und Bernd
Ladwig (Hrsg.), Furcht und Faszination: Facetten der Fremdheit. Berlin: Akademie Verlag.

Terkessidis, Mark. 2004. Die Banalität des Rassismus: Migranten der zweiten Generation entwickeln eine

neue Perspektive. Bielefeld: transcript.

Terkessidis, Mark. 2006. «Globale Kultur in Deutschland: Der lange Abschied von der Fremdheit.»
In: Andreas Hepp und Rainer Winter (Hrsg.), Kultur — Medien — Macht. Cultural Studies und
Medienanalyse. Wiesbaden: VS Verlag.

Waldenfels, Bernhard. 1990. Der Stachel des Fremden. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wimmer, Andreas. 2008. Ethnische Grenzziehungen in der Immigrationsgesellschaft. Kölner Zeitschrift
fur Soziologie und Sozialpsychologie, 48: 57-80.



9
Raphaël Hammer
Expériences ordinaires

esde la médecine
'Confiances, croyances
et critiques profanes

,r Raphaël Hammer

^
Expériences ordinaires

^ de la médecine
Confiances, croyances
et critiques profanes

Marta Roca i Escoda

A>. ^
'La reconnaissance en chemin

s
^L'institutionnalisation

des couples homosexuels
à Genève

Terrains des sciences sociales

Sous la direction d'André Ducret

A quoi servent les artistes
2011, 188 p., ISBN 978-2-88351-050-0, SFr. 38.—/Euro 26 —

Raphaël Hammer

Expériences ordinaires
de la médicine
Confiances, croyances et
critiques profanes
2010,236 p., ISBN 978-2-88351-045-6, SFr. 38.—/Euro 26.-

Marta Roca i Escoda

La reconnaissance en chemin
L'institutionnalisation
des couples homosexuels
à Genève

2010, 352 p., ISBN978-2-88351-044-9, SFr. 58—/Euro38.50

www.editions-seismo.ch/info@editions-seismo.ch


	Perspektiven in der Soziologie des Fremden

