Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 36 (2010)

Heft: 3

Artikel: Ni communauté, ni société : penser la société pluraliste au-dela des
binaires

Autor: Winter, Elke

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814898

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Swiss Journal of Sociology, 36 (3), 2010, 451-469 451

Ni communauté, ni société: penser la société pluraliste
au-dela des binaires

Elke Winter*

1 Introduction’

Lopposition conceptuelle du communautaire et du non communautaire est un trés
net élément qui frappe dans la tradition sociologique allant de Compte & Weber.
Elle remonte aux penseurs de I’Antiquité (Simon, 1997, 63-72) et elle a organisé
la pensée sociale depuis lors. Les relations communautaires englobent «tous les
types de rapports qui sont caractérisés par un degré élevé d’'intimité personnelle, de
profondeur émotionnelle, d’engagement moral, de cohésion sociale et de continuité
dans le temps» (Nisbet, 1966, 47—-48). D’un point de vue normatif, les relations
communautaires suscitent des interprétations controverses. Pour les uns, elles ren-
voient 4 la solidarité familiale; pour les autres, elles impliquent une surestimation
de 'appartenance commune, et comprise biologiquement, ainsi que la soumission
de I'individu aux besoins du collectif. Les relations de compétition ou de conflit,
d’utilité ou de consentement contractuel, sont construites comme I'antithése du
communautaire. Elles aussi se trouvent au cceur d’un débat normatif virulent. Pour les
uns, elles assurent la liberté et I'égalité des individus; pour les autres, elles décrivent
un conglomérat d’individus sans liens communautaires ni engagements mutuels.
Les implications de valeur inhérentes a ce dualisme conceptuel du communau-
taire et du non communautaire ont connu des changements:: selon les philosophes
des Lumiéres (de Kant 2 Rousseau), les relations communautaires du féodalisme
étaient dépourvues d’une justification provenant du droit naturel et de la raison.
Lhostilité envers I'éthos de la communauté traditionnelle connut une radicalisation
dans la pensée de I'utilitarisme du 19¢ siécle (de Jeremy Bentham a Herbert Spencer).
Par contre, au 19¢ siécle, note Robert Nisbet, I'idée de communauté «a la méme
importance centrale [...] que I'idée de contrat A I'’Age de la Raison » (Nisbet, 1966,
47, nous traduisons). La prise de conscience que «la société moderne ne reconnait
pas de voisin» provoque une vive réaction contre «la communauté d’objectifs que
constitue la société» (Thomas Carlyle, cité dans Nisbet, 1966, 52, nous traduisons). La
nostalgie de la Gemeinschaft a été le plus prononcé en Allemagne ot elle venait jusqu’a
subsumer I'individu 4 la culture et aux valeurs collectives (Dumont, 1979).

g Département de sociologie et d’anthropologie, Université d'Ottawa.
1 La recherche pour cet article a bénéficié d’une subvention du Conseil de recherche en sciences
humaines du Canada.



452 Elke Winter

A la suite des horreurs du nazisme et de 'holocauste, la plupart des intellectuels,
au-deld de leur appartenance nationale, ont été amenés a privilégier les vertus de
I'individualisme de la Gesellschaft a ’holisme qu'implique la notion de Gemeinschafi.
Louvrage de Karl Popper (1950) sur La société ouverte et ses ennemis en constitue
un exemple. De méme, datant de la méme époque, la distinction entre les formes
«occidentale» et «orientale» de nationalisme, proposée par Hans Kohn (1955),
accorde une moralité supérieure aux nationalismes civiques en Europe occidentale
(Angleterre, France, Pays-Bas, Suisse, Etats-Unis)?. Gagnant en popularité depuis
les années 1960, les déconstructions de la «société prétendument ouverte» et du
paradigme néoclassique se sont multipliées dans les années 1980 et 1990 (Merz-Benz,
2006). Le débat féroce entre libéraux et communautaristes a été vraisemblablement
décidé en faveur de I'éthos de la communauté quand, en 1997, le sociologue amé-
ricain Nathan Glazer avait déclaré: We are all multiculturalists now! En effet, dans
la derniére décennie, le multiculturalisme a souvent été légitimé par I'idée d’une
identité culturelle propre des populations minoritaires (Taylor, 1994). Méme la
théorie libérale de la citoyenneté multiculturelle de Will Kymlicka (1995) s’appuie
sur 'idée de d’une « culture sociétaire » particulaire essentielle pour encadrer le libre
choix des individus.

Au début du 21e siecle, nous vivons un autre changement moral du dualisme
Gemeinschaft/Gesellschaft tout en restant a l'intérieur du paradigme culturaliste
(Phillips, 2007). Ce n’est plus la vie en communauté des minorités qui a notre sym-
pathie, mais ce sont les valeurs culturelles propres 4 nos sociétés que nous voulons
voir respectées. Selon certains auteurs, nous serions en train de vivre le «retour de
|'assimilationisme» (Brubaker, 2001) ; d’autres observent une renationalisation de la
notion de citoyenneté (Jacobs and Rea, 2007). De nos jours, les formules simplistes
ont effectivement repris une certaine vigueur®. Vivrions-nous le renouveau de I'idéal
de la société comme « communauté élargie », pour reprendre la formule de Robert
Nisbet (1966, 84)? Est-il possible, malgré le climat social qui nous entoure, de
penser la cohésion et I'identité collective de nos sociétés respectives en dépassant le
dualisme rigide et statique entre Gemeinschaft et Gesellschaft?

Dans cet article, nous tenterons de répondre a ces questions par une réflexion
théorique qui prend son point de départ dans la sociologie wébérienne. Nous procé-
derons en trois étapes. D’abord, en guise de problématique, nous poserons le dualisme
entre Gemeinschaft et Gesellschaft el qu'il s'articule a I'époque. Deuxiémement, nous
nous pencherons sur la déconstruction wébérienne de ces deux concepts. Enfin, en
nous inspirant de Weber tout en le dépassant, nous développerons I'idéaltype de

2 Dans I'ceuvre de Kohn, ces nationalismes sont opposées aux nationalismes dits « ethniques» des
nations tardives en Europe orientale et dans d’autres régions du monde (Allemagne, Italie, Europe
centrale et Asie).

3 On pense au « choc des civilisations » (Huntington, 1996), aI'idée de « Jihad vs McWorld » (Barber,
2001) ou encore A «la guerre au terrorisme» (Ward, 2004).



Ni Communauté, ni Société : penser la Société Pluraliste au-dela des binaires 453

la société pluraliste comme relation sociale triangulaire qui se veut, en principe, ni

Gemeinschafi ni Gesellschaft.

2 Privilégier la Gemeinschaftou la Gesellschaft?

En 1887, Ferdinand Tonnies confére A 'opposition conceptuelle du communautaire
et du non communautaire une terminologie durable, en opposant Gemeinschafi 3
Gesellschaft, ainsi qu'une tournure spécifiquement «allemande». Celle-ci consiste
dans la formulation d’un «lien entre I'historicisme et la rationalisation» (Breuer,
1996, 227, nous traduisons). Stefan Breuer retrace I'élaboration du théme abstrait
de la rationalisation (plutét que de la différenciation, telle qu'elle est abordée par les
sociologies francaise et britannique) dans les ouvrages de Ténnies, Sombart, Scheler,
Simmel et Weber. Dans tous les cas, le théme de la rationalisation est opposé aux
formes organiques-historiques de vie qui engendrent le processus de rationalisation,
tout en étant détruites par celui-ci en retour. Selon Breuer, ce qui caractérise 'approche
«allemande» c’est, premiérement, une nostalgie de la « communauté».

Deuxi¢émement, Breuer observe chez les sociologues allemands une « conviction
qu’a partir de I’Allemagne et avec I'’Allemagne, un mur pourrait étre construit qui, 2
I'heure finale, permettra de ralentir et de faire refluer ce processus [de rationalisation] »
(Breuer, 1996, 238, nous traduisons). Laccent sur un ordre «allemand» du social
est frappant dans la mesure ot il differe des approches sociologiques dominantes
dans I’Europe occidentale, par exemple en Grande-Bretagne et en France. Selon la
tradition du romantisme, «les Allemands» renvoient dans ce contexte a une culture
organique positivement connotée, tout comme a un esprit (Geist) et 3 un caractére
(Wesen) particuliers du peuple. En somme, I'idée d’'un ordre «allemand » du social
est profondément marquée par les attributs qui relevent de la Gemeinschaft. Cest
ainsi que 'Allemagne est devenue I'exemple par excellence de la « nation ethnique »
(Meinecke, 1922 ; Brubaker, 1992 ; Dumont, 1991).

Clest la critique formulée par Emile Durkheim qui met le mieux en évidence
la spécificité de I'approche allemande, lorsqu'il subvertit la terminologie de Ton-
nies. Dans 'ouvrage De la division du travail social, publié par Durkheim en 1893,
la différenciation croissante des sociétés remplace la solidarité mécanique dans les
sociétés traditionnelles, négativement connotées, par une solidarité organique dans
les sociétés modernes, positivement connotées. Cependant, méme Durkheim n’arrive
pas a concevoir la cohésion dans la société moderne sans tenir compte des caractéris-
tiques de la communauté, c.-a-d. sans faire reposer la cohésion sur les « croyances et
les sentiments partagés » (irrationnels). Mais ces relations communautaires ne sont
ni naturelles (natiirlich) ni originelles (urspriinglich), comme la pensée romantique
tend 4 les dépeindre. Elles sont sociales dans la mesure oti tout individu assimile les
valeurs, normes, culture et liens sociaux du groupe dans lequel il est né. Bien que la



454 Elke Winter

nuance puisse sembler insignifiante, elle révele que la pensée sociale durkheimienne/
francaise garde une confiance plus prononcée dans les capacités créatrices du «social »,
opposée au recours au « naturel » que privilégie le romantisme allemand.

Puisque les relations que décrit Durkheim ne sont ni rationnelles ni fondées
sur le contrat, Robert Nisbet reléve un paradoxe qui persiste: « Pour Durkheim, la
société est tout simplement la communauté élargie» (Nisbet, 1966, 84). Ce para-
doxe reste au coeur du républicanisme frangais (Meinecke, 1922 ; Brubaker, 1992 ;
Dumont, 1991). _

D’aprés Breuer, Max Weber rompt avec la tradition de la sociologie allemande
qui le précede. Pour Weber, la nostalgie de la Gemeinschaft ne saurait durablement
remplacer 'ordre social général fondé sur I'échange rationnel — c’est-a-dire motivé
par I'intérét — des biens et des services (Breuer, 1996, 241). Ceci ne veut pas dire
que I'éthique communautaire soit absente de ses écrits. D’une part, on devine son
scepticisme et son attitude critique envers la rationalisation dans des formules telles
que la fameuse «cage d’acier». D’autre part, le nationalisme de Weber — qui s'exprime
dans sa legon inaugurale de 1895, dans ses écrits politiques et dans certains textes
scientifiques comme ses « Réflexions intermédiaires » pendant la guerre — a conduit
plusieurs chercheurs 4 remettre en cause sa sociologie analytique (Mommsen, 1965,
132-133; Paré, 1999). Néanmoins, selon Breuer, I'idéalisation de la communauté
chez Weber se limite 4 la situation exceptionnelle de la guerre. Souscrivant a I'idéal
de la société bourgeoise, Weber évite pourtant de I'ériger comme unité définitive.
Tout au contraire, il évite ces deux concepts tout au long de sa carriére.

3 Ni Gemeinschaft ni Gesellschaft

3.1 Déconstruire la Gemeinschaft

Ecrivant 4 une époque ot la division de 'humanité en «races» biologiquement
différentes était largement acceptée, les inégalités sociales étant elles-mémes inter-
prétées comme le résultat des écarts entre les « dispositions naturelles » des individus,
Max Weber fait un effort intellectuel considérable pour déconstruire ces doctrines
et limiter leur emprise idéologique sur la recherche sociologique. Selon nombreux
commentateurs, ce tour de force intellectuel a été crucial dans I'établissement de
la sociologie comme une discipline académique indépendante (Guillaumin and
Poliakov, 1974 ; Peukert, 1989 ; Weingart, 1994).

Il est donc surprenant que la théorie de Max Weber sur la «race» et les rela-
tions ethniques ait bénéficié d’une attention relativement restreinte de la part de
ceux qui se spécialisent dans I'exégése de ses écrits. On peut trouver des traces de la
discussion controverse que Weber conduit sur I'idée de «race» tout au long de son
immense ceuvre. D’une part, dans ses écrits de jeune 4ge plutdt partisans, tels que
sa fameuse legon inaugurale de 1895, Weber manipule I'idéologie raciale dominante



Ni Communauté, ni Société : penser la Société Pluraliste au-dela des binaires 455

de son époque (le préjugé d’une infériorité « raciale» des journaliers polonais com-
parés aux paysans allemands en Prusse occidentale) pour avancer ses propres buts
politiques, notamment le discrédit politique des funker allemands et la fermeture
de la frontiére orientale (Weber, 1989). D’autre part, dans ses écrits plus tardifs et
purement scientifiques, Weber s'oppose de plus en plus radicalement 4 I'idée d’une
structuration « raciale» des relations sociales (voir, par exemple, son intervention au
Premier Congrés de la Société allemande de sociologie en 1910, traduite dans Win-
ter, 2004, 175-181). Ailleurs, nous avons longuement développé ce sujet (Winter,
2004, 31-56, 139-153). Ici, nous nous limiterons a souligner que, pour Weber, le
fait que des individus partagent des traits communs (Gemeinsamkeiten) matériels et
idéels observables, tels que I'origine/«la race», la culture ou la religion, la classe ou
«le milieu» ne conduit pas automatiquement a la formation d’un groupe. Dans les
premiéres pages d Economie et Société, on trouve le rejet de toute sorte d’approches
objectivistes des groupes sociaux:

1l est loin d'étre vrai que l'existence de qualités partagées, d'une situation
commune ou de modes de comportement communs implique ['existence
de relations sociales communautaires. Par exemple, la possession d'un
héritage biologique commun en vertu duquel certaines personnes appar-
tiendraient & la méme « race » n'implique naturellement aucune espéce de
relations sociales communautaires entre elles.

(Weber, 1980, 22, nous traduisons)

Pour Weber, s'il semble exister des processus d’attraction ou de répulsion ethnique,
ils ne sont ni «mécaniques » ni basés sur des «instincts ». D’une part, I'homogénéité
ethnique ou «culturelle» ne se traduit pas toujours en cohésion sociale. D’autre
part, méme de nettes différences d’ordre culturel et «racial» ne produisent pas
nécessairement le conflit. De méme, le degré prétendument objectif de «distance
culturelle » entre les collectivités importe peu dans la nature des rapports collectifs
(Weber, 1980, 235). Weber ne conteste pas I'existence de «différences profondes »
entre les caractéristiques physiques et culturelles des collectivités humaines, mais
celles-ci ne deviennent significatives que si on leur attribue un sens subjectif. Les
individus ne sont pas déterminés par leurs «dispositions naturelles » (qu’elles soient
biologiques, «raciales» ou génétiques), et ne se réduisent pas non plus A de simples
« produits socialisés» de la société, de la culture ou de la civilisation.
Contrairement 4 nombre de ses contemporains — qui, aprés le déclin du
théocentrisme, n’ont pas abandonné I'espoir de trouver des «lois naturelles» d’une
signification supérieure et un «ordre divin» dans I'histoire 4 travers I'investigation
scientifique —, Weber rejette 'idée qu’il existe une «main invisible» déterminant
objectivement I'état des affaires du monde et lui conférant un sens, que ce soit sous
la forme du «matérialisme» historique (comme le suggére Marx), de I'idéalisme



456 Elke Winter

radical (2 la Rudolf Stammler, cf. Coutu ez 4/, 2001) ou en termes de sélection
biologique/«raciale» (comme I'a proposé Alfred Ploetz, cf. Winter, 2004, 136-192).
Weber considére plutét les individus comme les seuls maitres de leur destinée. Ils
sont capables d’interpréter leurs réalités sociales, conférant un «sens subjectif» a
certains aspects de la vie et entreprenant une action indépendante.

Weber déconstruit ainsi deux éléments principaux associés a I'idée de Gemein-
schaft : la « race» et la culture partagées. Néanmoins, sa déconstruction de I'interpré-
tation communautaire du social ne s'arréte pas la. Dans la sociologie wébérienne,
’homogénéité et 'harmonie sociales n’ont pas de place durable non plus.

Selon Weber, en I'absence d’une source extérieure de « vérité», le sens ne peut
étre produit que par les individus mémes, et a travers une tentative subjective (et par
nature imparfaite) de conduire une vie qui ait un sens. Et §'il y a plusieurs fagons
possibles de donner un sens a sa vie, Weber nous avertit que ni le sens identifié
par tel acteur dans une situation donnée, ni le sens subjectif que lui atcribuent les
sociologues ne peuvent revendiquer la validité entendue comme «vérité objective
dans une perspective métaphysique» (Weber, 1980, 1, nous traduisons).

Le «pluralisme des valeurs» (Wertepluralismus) de Weber a souvent été in-
terprété dans le contexte du pessimisme et du relativisme de la «crise culcurelle »
(Kulturkrise) qui a eu lieu en Allemagne au tournant du 20¢ siecle. Ou encore, on a
expliqué le pluralisme des valeurs comme anticipant la guerre qui s’abattit sur 'Eu-
rope peu apres (Kisler, 1995, 235-237). Il est vrai que Weber ne s’engage pas dans
une «célébration de la diversité » dans un sens postmoderniste ou multiculturaliste.
Pour Weber, la pluralité — celle des idées, des cultures, des nations et des religions —
n'est pas une valeur ultime. C’est plutdt un fait social (Francis, 1966, 96-97). Elle
ne peut pas étre une valeur ultime, de son point de vue, puisque le « prestige» ou le
succes de telles idées, cultures, etc. particulieres n’est pas nécessairement déterminé
par leur valeur morale ou leur sophistication, mais plutét par le pouvoir pratique
(parfois physique, parfois démographique) de ceux qui les promeuvent (Weber,
1980, 242-244). Certainement, Weber témoigne ici de son appréciation bourgeoise
de la haute culture, de la moralité et de I'«excellence » (Francis, 1966). Cependant,
son analyse révele que sans la présence d’une instance supérieure qui pourvoie «la
vérité objective » pouvant étre dérivée par la science rationnelle, 'hétérogénéité des
idées implique nécessairement le conflit — défini comme action «intentionnellement
orientée vers la réalisation de la volonté de I'acteur contre la résistance de I'autre
partie ou des autres parties» (Weber, 1980, 20, nous traduisons).

Si le conflit est un phénoméne inévitable et omniprésent dans la vie sociale, le
pouvoir devient un moyen important qui permet de résoudre le conflit en faveur de
quelqu’un. Le pouvoir n'est pas toujours fondé sur la force physique, mais parfois
sur la logique, la persuasion, le charisme, I’honneur social ou la richesse. Il existe
jusque dans les formes les plus typiquement communautaires comme la famille



Ni Communauté, ni Société: penser la Société Pluraliste au-dela des binaires 457

traditionnelle et le mariage. Bref, nous ne trouvons pas, chez Weber, une définition
essentialiste ou holiste de la Gemeinschaft.

Si Weber oppose le concept de la Gemeinschaft, il évite aussi 'idée d’une évo-
lution linéaire englobante vers la rationalité et la Gesellschaft. Lapproche de Weber
implique, comme le note Hartmann Tyrell (1994), une «sociologie sans «société> ».
Allons voir de plus pres.

3.2 Sociologie sans « société »

Weber propose les fameux quatre idéaux types d’action sociale significative : rati-
onnelle en valeur, rationnelle par finalité, émotionnelle et traditionnelle. Stephen
Kalberg (1994) montre que ces types d’action constituent le centre de la démarche
d’analyse sociologique multicausale chez Weber. Ils peuvent étre trouvés a toutes
les époques et quelle que soit la civilisation et ils sont, en fin de compte, au cceur
de tout type de formation sociale.

Suivant de prés le cadre théorique élaboré par Ténnies (dont les concepts de
base Gemeinschaft et Gesellschaft sont divisés chacun en deux sous-catégories), les
quatre causes qui orientent I'action selon Weber engendrent deux principales formes
de rapports sociaux. En fait, Weber ne rompt pas avec le dualisme, mais il traduit
Popposition statique qu’implique la terminologie de Ténnies* en deux types de rela-
tions sociales dynamiques : 'action sociale émotionnelle et traditionnelle conduit 2
la Vergemeinschaftung, une relation communautaire en (ré)formation ; 'action sociale
rationnelle par finalité et rationnelle en valeur se traduit par une Vergesellschafiung,
une relation associative en (ré)formation. Cette redéfinition de la distinction entre
les types de solidarité/cohésion en termes de rapports sociaux dynamiques a des
conséquences importantes. Comme le note Fabrice Patez:

Loopposition ne se situe donc pas entre des groupes de type communautaire
et sociétaire; mais entre des relations communautaires et des relations so-
ciétaires. Certes, cette opposition recouvre la distinction typique entre faits
rationnels/modernes et faits irrationnels/traditionnels. Mais lapproche
relationnelle évite l'erreur qui consiste & catégoriser les collectivités humai-
nes en deux types antinomiques.

(Patez, 1998, 6)

A linstar de Ténnies, Weber utilise ces deux concepts comme des idéaltypes. Ainsi,
il peut affirmer que des processus de Vergemeinschaftung se produisent également
au sein des institutions modernes et rationnelles, et que, d’autre part, des relations
associatives existent y compris au sein de la famille traditionnelle. Dés lors, ces deux

4 Cette interprétation fréquente est néanmoins contre le sens que I'auteur confére a ses concepts.
Pour Ténnies, Gemeinschaft et Gesellschaft décrivent des processus (Nisbet, 1966, 79).




458 Elke Winter

principaux types de relations ne sont pas mutuellement exclusifs. Tout au contraire,
'un tend 4 engendrer 'autre (Weber, 1980, 22). En tant que concepts, ils décrivent
les deux extrémes d’un continuum ol Vergemeinschaftung désigne I'action sociale
traditionnelle et affective, orientée d’abord vers I'échange pacifique, alors que Ver-
gesellschaftung dénote I'action sociale rationnelle (en valeur et par finalité), orientée
vers «le conflit violent», c.-a-d. une coopération limitée et rationnellement motivée
entre compétiteurs (Weber, 1980, 25, cf. 20). Tant la Vergemeinschaftung que la
Vergesellschaftung peuvent étre «ouvertes» ou «closes» envers les étrangers/intrus
qui souhaitent adhérer a la relation sociale (Weber, 1980, 23).

Constituant des relations en (ré)formation, les deux processus de Vergemein-
schaftung et de Vergesellschaftung et les modes d’orientations de I'action qu’ils présup-
posent sont inhérents a tous les types de constitution des groupes et de construction
des institutions. En effet, méme lorsque I'action sociale semble étroitement liée a
la structure sociale, elle peut étre déconstruite en une multiplicité de motivations
hétérogeénes qui la sous-tendent. Le sens subjectif de I'action varie y compris au
sein des structures organisationnelles stables telles qu'un parti politique, une société
d’affaires ou un Etat. Un spectre large de motivations au sein d’une seule et unique
«forme extérieure» n’est pas seulement analytiquement et empiriquement possible,
mais aussi sociologiquement significatif: il détermine le succes et la durabilité des
structures sociales’.

Dés lors, 'approche de Weber dissout 'opposition traditionnelle entre structure
et action en un réseau de relations sociales dotées de sens et mutuellement orientées
lors de leur déroulement. En fait, si Weber se défend d’utiliser des « concepts collec-
tifs » organicistes largement véhiculés par les traditions romantique et historiciste,
telles que 'idée de Volksgeist («esprit du peuple») chez Roscher ou celle de Wesenwille
(«caractere-volonté ») de Ténnies, il évite également le concept en apparence moins
holiste de «société». Labsence frappante du terme «société» dans I'ceuvre vaste de
Weber ne traduit certainement pas une négligence ou une omission, mais constitue,
comme 'affirme Hartmann Tyrell (1994), une partie assumée et intégrante de sa
sociologie®. En suggérant de remplacer le terme «strictement conventionnel» de
«société» par le syntagme «relations sociétales et institutions sociétales» (Weber,
1969, 153, nous traduisons), Weber «élabore une «vision de la société» qui serait
constituée par un ensemble de «parties» en mouvement qui vont jusqu’a interagir
dynamiquement» (Kalberg, 2000). Par conséquent, chez Weber, ni la notion de
social ni la sociologie ne s'arrétent aux frontiéres de I'Erat nation:

5 Pour donner un exemple, Weber est convaincu qu'en I'absence d’orientations individuelles et
subjectivement motivées de I'action — envers, par exemple, I'Etat, 'organisation de marché (ca-
pitaliste), les traditions, les valeurs ou la nation — ces structures cesseraient d’exister.

6 A cet égard, il convient de noter que le titre d’ Economie et Société a été choisi par Marianne Weber.

g p
Le titre original en allemand était Die Wirtschaft und die gesellschaftlichen Ordnungen und Mdchte,
&
ce qui mgmﬁc en ﬁ'anc;als: « UEconomie et les ordres sociétaux et les pouvoirs» (Salomon, 1935;

Kalberg, 1989).



Ni Communauté, ni Société : penser la Société Pluraliste au-dela des binaires 459

[Pour Weber], lidée sociologique classique qui envisage les sociétés comme
des entités délimitées (selon le critére national) et intégrées vers l'intérieur
était une fiction trompeuse. Elle supposait des degrés d'unité organique
que contredisaient les multiples conflits d'intéréts caractérisant toute orga-
nisation sociale et qui était dépassée dans l'exercice du pouvoir.

(Holton, 2003, 31, nous traduisons)

La pensée de Weber sur la «sociologie sans la société» nous permet ainsi d’éviter
le «nationalisme méthodologique» qui tient pour acquis que la société nationale
soit la forme sociale et politique naturelle du monde moderne (Wimmer and Glick
Schiller, 2002). Au contraire, la «sociologie sans la société» wébérienne nous
invite 4 envisager les sociétés d’une maniére non essentialiste, ouverte, fluide et
«globale». D’une part, les relations sociales relevant de la Vergemeinschafiung et de
la Vergesellschaftung au sein de la société sont en constante (ré)formation. D’autre
part, I'expression concréte et symbolique est figée par les rapports sociaux. Selon
Kalberg (1994), Weber identifie 'intensification de I'action sociale au sein de diverses
spheres et sa cristallisation sous forme de modéles d’orientations de ’action. Dés
lors, I'émergence de formations sociales — qu'il s'agisse de groupes, d’associations,
d’ordres sociaux, d’institutions, etc. — n’est pas entiérement arbitraire, mais suit
des voies que tracent le pouvoir économique et les croyances culturelles. De plus
en plus, dans un contexte de mondialisation, ces voies traversent les frontiéres na-
tionales. Nombre d’auteurs demandent alors aux sciences sociales de surmonter le
nationalisme méthodologique dans leurs conceptions du social et de tenir compte
des échanges transnationaux (Pries, 2007).

Certes, une « sociologie sans société » ne saurait se limiter 2 la déconstruction,
mais doit également s’attaquer  Iélaboration d’une approche constructive pour
appréhender le social. Par la suite, nous proposerons un modéle modeste de la
«sociologie sans société». Plus spécifiquement, nous tenterons de penser le social
au-dela des binaires de communauté/société. A titre d’exemple, nous nous propo-
serons d’élaborer I'idéaltype de la société pluraliste. Celle-ci se distingue par son
encouragement i 'expression des identités collectives sous-nationales et a la négo-
ciation des rapports de pouvoir entre la majorité et les groupes minoritaires. Lidée
de la société pluraliste gagne en importance dans la mesure ol les sociétés nationales
contemporaines deviennent de plus en plus ethniquement plurielles.

Nous procéderons en deux étapes. D’abord, nous localiserons les concepts de
la Vergesellschaftung et de la Vergemeinschaftung dans les rapports de pouvoir entre
groupements majoritaires et minoritaires. Ensuite, nous proposerons une approche
qui définit le pluralisme comme une relation triangulaire.



460 ; Elke Winter

4  Comment penser la «sociologie sans «société» » ?

4.2 Lerapport entre Vergesellschaftung et Vergemeinschaftung

Dans cet article, nous définissions la «sociologie sans société» comme sociologie
qui ne tient pas pour acquis 'existence d’une société nationale délimitée. Or, il ne
s'agit pas de nier 'importance de la société comme contexte cognitif et normatif
pour toute action sociale, mais d’inclure, dans notre perspective d’analyse, la
construction de son caractére particulier qui est, de nos jours, souvent de I'ordre
«national». La reformulation des concepts Gemeinschaft et Gesellschaft en relations
sociales dynamiques est un pas nécessaire, mais non satisfaisant pour Iélaboration
d’une telle sociologie. En deuxie¢me lieu, il nous faut comprendre comment ces deux
idéaltypes des relations sociales — la Vergemeinschafiung et la Vergesellschafiung — se
rapportent 'un a 'autre. Chez Weber, les clarifications sur ce rapport découlent de
son concept de la fermeture sociale.

Selon Weber, la fermeture des relations sociales peut étre motivée de maniére
traditionnelle, émotionnelle ou rationnelle (en valeur ou par finalité). Ses raisons
principales sont: «(a) le maintien de la qualité [des caractéristiques réelles ou ima-
ginaires du groupe], qui est souvent combiné avec une poursuite du prestige et les
perspectives qui s'ensuivent de bénéficier de 'honneur et méme du profit [...], (b)
Pobtention d’avantages en relation avec les besoins de consommation [...], (c) la
rareté croissante des possibilités d’acquisition ». Weber conclut: « Généralement, la
raison (a) est combinée avec les raisons (b) ou (c) » (Weber, 1980, 24-25, nous tra-
duisons). Dés lors, la fermeture monopolistique a le plus de chances de se manifester
lorsqu’une relation sociale procure aux individus participants des perspectives pour
satisfaire leurs intéréts spirituels ez matériels. Pour restreindre 'acces aux perspectives
sociales et économiques, les individus ont intérét a agir collectivement afin de limiter
la compétition. Weber décrit le processus de la cléture sociale (économiquement
motivée) de fagon suivante:

Une partie des concurrents tirent argument de certaines caractéristiques
extérieures de leurs adversaires réels ou virtuels pour chercher i les exclure
de la compétition. Ces caractéristiques peuvent étre la race, la langue, la
confession, le lien d'origine ou l'extraction sociale, 'ascendance, le domi-
cile, etc. Il est indifférent que, dans telle circonstance donnée, on choisisse
telle caractéristique, car on recourt, en fait, a celle qui apparait le plus
immédiatement. Ce genre d action collective (Gemeinschafishandeln) peut
provoquer une réaction de la part de ceux contre qui elle est dirigée.

(Weber, 1980, 201, nous traduisons)



Ni Communauté, ni Société: penser la Société Pluraliste au-dela des binaires 461

Cette citation contient une série d’idées importantes sur le rapport Vergesellschaf-
tung/Vergemeinschaftung. Elle situe le processus qui vise a conférer une signification
a la «communauté ethnique» dans une relation sociale de conflit et d’exclusion/
marginalisation (d’ordre économique) et elle montre que les frontiéres entre « nous »
et «eux» sont choisies de facon (relativement) arbitraire dans le cadre de relations
de pouvoir inégales, tout comme elle indique que les différences sont attribuées 3
ceux qui sont exclus/marginalisés (la/les minorité[s]). Cette affirmation de Weber
indique en outre que la fermeture du groupe dominant (la majorité) s’acquiert au
travers de «'action collective » (Gemeinschaftshandeln) et qu’elle peut provoquer une
contre-réaction de la part de ceux qui sont exclus (la minorité). Ces éléments sont
davantage traités dans la théorie des relations ethniques (Winter, 2004). Ici, nous
abordons plus spécifiquement les relations majoritaires/minoritaires, toutes deux
(re)produites dans le processus de la fermeture sociale — pour situer les tendances
Vergesellschaftung/Vergemeinschaftung dans les rapports de pouvoir. Lapplication de
cette théorie permet de dépasser la dichotomie entre ces deux types de relations sans
pour autant abandonner les différentes significations qu'impliquent ces concepts.

La théorie sur les relations majoritaires/minoritaires pose que le groupe majo-
ritaire (défini en termes de pouvoir plutdt que de démographie) tend 4 constituer la
norme sociale et & se définir davantage en termes universels, associatifs et civiques.
Bref, la majorité est souvent représentée comme Gesellschaft ouverte composée par
des individus. Ainsi, le «nous» de la société est composé de une agglomération
indéfinie de «je» individuels.

En revanche, les minorités ont tendance a étre identifiées comme étant
«différentes» (au regard du référent dominant, mais non spécifié). Elles se voient
caractérisées par leurs particularismes « ethniques » et souvent elles se définissent elles-
mémes de la sorte (Guillaumin, 1972). Bref, elles sont souvent représentées comme
des collectivités caractérisées par I'idée d’une Gemeinschaft fermée ou I'individu se
fond dans le nous collectif. Formulé différemment, ce qui caractérise le « nous» de
la communauté est son opposition i I'idée d’«eux» réels ou imaginés.

Rappelons que la Vergesellschaftung indique les formes A tendance associative
des relations sociales, tandis que la Vergemeinschaftung fait référence aux formes a
tendance communautaire des relations sociales. Au-dela de leur distinction analytique,
ces deux formes de relations sociales sont inhérentes a tous les types de groupes et de
nations. Leur opposition traduit une différence de degré et non pas de substance. En
nous référant aux explications précédentes, nous posons que la différence analytique
entre la Vergemeinschaftung et la Vergesellschaftung renvoie au positionnement des
collectivités — groupes ou sociétés — par rapport a un référent dominant. Suivant la
position correspondante des collectivités au sein des rapports de pouvoir, les relations
associatives ou communautaires sont accentuées d’'une maniere différenciée, engen-
drant de ce fait une tendance des collectivités a étre représentées (par elles-mémes
et/ou d’autres personnes) d'une maniére légérement plus associative ou «civique»



462 Elke Winter

ou plus communautaire ou « ethhique ». Ces représentations, croyons-nous, sont 3
la fois une expression et un catalyseur des relations sociales. Elles renvoient tant 4 la
«réalité sociale» concréte qu'a ’horizon normatif et symbolique de la société.

Pourtant, la prudence est de mise. Le dualisme des catégories sociologiques
majorité/minorité n'implique pas que le social est organisé en termes binaires. Une
analyse nuancée doit tenir compte du fait que divers modes de différenciation et
de subordination produisent non seulement des statuts de majorité et de minorité
différents (Bader, 1995, 58-60; Juteau, 1999, 137-139) mais fagonnent également
diverses combinaisons entre les tendances associatives et communautaires. Ici, notre
objet n'est pas de passer en revue un grand nombre d’autres déconstructions du
dualisme entre communauté et société. Afin d’aller plus loin dans I’élaboration d’une
«sociologie sans société », nous proposerons, dans la prochaine section, I'idéaltype
d’une société pluraliste comme relation sociale triangulaire.

4.3  Au-dela des binaires: la société pluraliste comme relation triangulaire

S’insérant dans le débat entre libéraux et communautaristes, Ian Angus propose
que l'identité pluraliste ne soit pas caractérisée par des relations exclusives de type
«nous/eux» (us/them). Au contraire, elle implique des relations inclusives de type
« nousobjul nous_, » (us/we), relations qui reflétent le sentiment d’une appartenance
commune malgré nos différences. Dans un premier temps, Angus précise que la
société pluraliste ne peut pas étre caractérisée par les relations antagonistes de type
« nous/eux », relations excluant 'apparition des sentiments de ressemblance et d’ap-
partenance commune. Il y a ici une différence nette entre I'idéaltype de la société
pluraliste et celui de la Gemeinschaft. Dans un deuxiéme temps, selon Angus, dans
un contexte pluraliste, les relations entre des communautés ethniques — relations qui
sont habituellement identifiées comme étant de type « nous/eux» — ne produisent
pas de synthese. Elément clef d’interculturalisme, de I'hybridité et de I'idée de la
société comme «creuset», par définition, les relations sociales de type multiculturel
ne devraient pas étre caractérisées par une synthese. Bref, I'idéaltype de la société
pluraliste ne correspond pas 4 celui de la Gesellschaft dans la mesure ot celui-ci
nie I'existence des multiples appartenances communautaires au sein de la société.
La société pluraliste, au contraire, encourage I'expression des identités collectives
communautaires au sein de la société.

Selon Angus, la relation antagoniste de « nous/eux», qui caractérise typique-
ment les frontiéres entre les communautés dites ethniques, se transforme, dans le
contexte pluraliste, en relation «nous . /nous . » (us/we relations). Angus précise
que le «nous . » se réfere & un groupe ethnoculturel particulier, tandis que le « nous-
wiee” € référe au contexte pluraliste de la société plus large (Angus, 1998, 84). Le
contexte pluraliste transforme le réle de la tradition ethnique, puisque, dés le début,
il présente 'adhésion & une communauté ethnoculturelle particuliére comme une
possibilité parmi d’autres, produisant de ce fait a) une appréciation de la particularité



Ni Communauté, ni Société : penser la Société Pluraliste au-dela des binaires 463

et de Poriginalité de la communauté 4 laquelle un individu se sent appartenir et b)
une appréciation de la vie en société pluraliste rendant possible et valorisant cette
Vergemeinschaftung particuliére (tout en valorisant les autres communautés incluses).
Par conséquent, selon Angus, le « nous,. » est créé dans le passage de la perception
de son originalité a sa justification; le « nous . » est constitué dans le passage du
«nous . » au contexte pluraliste incluant beaucoup de types de Vergemeinschaftung
distinctes (Angus, 1998, 86). Or, on fait partie de la Vergesellschaftung pluraliste
en participant a une Vergemeinschaftung particuliere (Angus, 1998, 85). Ainsi, le
«nous . » de la société pluraliste proposée par Angus est constitué d’un nombre
infini de « nous . ».

La théorie philosophique d’Angus est intrigante, car elle revendique que
la reconnaissance des relations communautaires (ethniques) au sein d’'une méme
société n’ira pas, par définition, a I'encontre d’une identité sociétale collective. Au
contraire, chez Angus, la Vergesellschafiung pluraliste est constituée a 'aide des ap-
partenances particuliéres. Néanmoins, d’un point de vue sociologique, le modéle
des relations sociales de type « nous . /nous . » souffre de deux faiblesses. D’une
part, ce modele ne refléte pas les relations de pouvoir. Si, comme nous I’avons posé
plus haut, la différence ethnique est (re)produite dans des rapports de pouvoir iné-
gaux, méme dans un contexte pluraliste, les relations de type « nous . /nous . »
ne peuvent jamais étre entiérement égalitaires. Bien que le pluralisme affaiblisse
les rapports de pouvoir entre groupes, il ne les élimine pas. D’autre part, Angus
propose une théorie philosophique normative qui se veut universelle et ouverte. Le
«nous  » proposé par Angus reste alors sans frontiéres. En revanche, nous posons
que la constitution d’une société pluraliste, méme dans sa définition idéaltypique,
exige la confrontation avec autrui.

Formulée d’une fagon différente, si la distinction analytique entre Vergesellschaf-
tung et Vergemeinschaftung traduit une différence de degré et non pas de substance
— engendrant une tendance des collectivités a se définir d’une maniére légérement
plus civique ou plus ethnique — cette différence ne revét tout son sens que dans la
comparaison avec autrui. Ainsi, Edward Said, par exemple, démontre que I'image de
la Gesellschaft occidentale valorisée de nos jours ne peut étre maintenue qu’a travers
la construction d’un « tribalisme» communautariste oriental (Said, 1994). Ceci est
également valide pour le concept de la société pluraliste : il n’y a pas d’inclusion sans
exclusion. Dans un premier temps, la théorie d’Angus doit donc étre transformée
de facon que le «nous . » de la société pluraliste soit constitué d’un nombre infini
de « nous . » et (!) opposé a I'idée d’un «eux» réel ou imaginé.

Cette transformation préliminaire montre, dans un deuxiéme temps, que nous
devons développer une compréhension de la formartion identitaire pluraliste qui
aille au-dela des relations binaires. Ce dont nous avons plutét besoin est (au moins)
un rapport triangulaire. En faisant quelques révisions légeres, nous arrivons alors
a la version finale de notre conceptualisation idéaltypique de la société pluraliste.



464 : Elke Winter

Celle-ci pose que le «<nous__ . . - luralsie” de la société pluraliste est constitué par un
«nous_ . . »communautaire qui se trouve, d’'une part, en cohabitation avec
un nombre indéfini d’autres catégories communautaires (autres
d’autre part, en opposition a «eux, » réels ou imaginés.

Une élaboration plus déraillée s'avere nécessaire: Tout d’abord, nous sou-
tenons que la relation entre les membres constitutifs d’'un «nous pluraliste »
(ROUS,_ 1 ion pluraline) T €St Pas nécessairement une relation d’égalité. En fait, si nous
partons de I'idée que les groupes ethniques sont constitués dans le cadre de relations
de pouvoir inégales, le «nous pluraliste» ne peut jamais étre entiérement délivré
d’inégalités, qui, a leur tour, sont reflétées et reproduites dans les discours sur la
nationalité. Pourtant, la construction d’un «nous pluraliste » est possible de la méme
fagon que la formation d’autres groupes, c’est-a-dire en minimisant Pimportance (ce
qui ne veut pas dire en effagant) des différences saillantes entre le « nous» parlant
(nOuS | ieaion) €t les autres groupes constitutifs (dont le nombre reste non spécifié:
1-n) de la société pluraliste (autres, . ) pour assurer la fermeture sociale.

Ensuite, cette minimisation de 'hétérogénéité interne n'est envisageable que
par la confrontation avec (un nombre non spécifié) des groupes tiers (eux, ). Ainsi,
un «nous pluraliste» qui permet I'existence de frontiéres et d’identités collectives
internes (comme 'affirme Angus) ne peut exister sans étre circonscrite par une
opposition a autrui, réelle ou imaginée. «Eux» (eux, ) peut renvoyer 3 un seul
groupe ou désigner quelques autrui. Il renvoie a une collectivité réelle ou imaginée
qui est pergue comme différente. « Eux» peut étre localisé 4 I'intérieur de la société
nationale ou a I'extérieur d’un réseau particulier de relations associatives. « Fux»
est généralement représenté comme opposé au «nous pluraliste ». Etant opposé au
pluralisme normatif, «eux» représente une collectivité (réelle ou imaginée) critiquée
pour sous-tendre soit I'assimilation, projetée sur I'idée de la Gesellschaft, soit 'exclu-
sion, projetée sur I'idée de la Gemeinschaft.

Lexemple du Canada, société pluraliste par excellence de nos jours (Bader,
2005), est éclairant a cet égard. Dans le Canada anglophone, ol I'identification
nationale pluraliste est de vigueur, la construction de I'identité multiculturelle se
sert de deux conceptions contrastantes opposées : celle de la société américaine dite
«assimilationniste » et (trop) individualiste, ainsi que celle d’'un Québec prétendu-
ment «ethnocentrique» (Winter, 2008). Dans ce cas-1a, «notre » société nationale
est considérée «pluraliste» parce qu'«eux» pratiquent de I'assimilation (ou encore
de 'exclusion) dans leur société respective. Ainsi, le multiculturalisme canadien
correspond en quelque sorte a la métaphore de Peter Sloterdijk (discutée par Wagner,
2006) qui propose de concevoir la réalité sociale comme de la mousse. Les bulles de
cette mousse constituent des réseaux et des identités co-isolées qui se constituent
mutuellement. Dans le cas canadien, le «nous pluraliste» émerge en s'imaginant
comme étant, litctéralement, entre la Gesellschaft et la Gemeinschaft.

) et,

communalisations 1-n



Ni Communauté, ni Société: penser la Société Pluraliste au-dela des binaires 465

Loscillation dynamique entre les deux pédles de qui/comment « nous ne sommes
pas» crée I'impression d’une identité d’appartenance partagée. Dés lors, elle circons-
crit la canadianité sans la fixer et sans en préciser rigoureusement les traits (Winter,
2009b; 2009a). D’un point de vue normatif (mais pas empirique), le « nous plura-
liste » est un compromis négocié parmi les égaux. Il est apprécié pour son caractére
unique et distingué des types concurrents de Gesellschaft et de Gemeinschaft, jugés
inadéquats, déviants, trop différents ou trop extrémes. Cette opposition ne préexiste
pas au « nous pluraliste », mais est construite par ses membres. Elle lui confére une
signification et une identité propres. Le «nous pluraliste » et son (ses) autre(s) (eux, )
¢mergent simultanément de fagon dialogique et se constituent mutuellement. En
tant qu’identité, formation d’un groupe et forme visée d’action sociale et politique,
le «nous pluraliste» exige I'altérité pour exister.

Dans I'exemple du «nous pluraliste» canadien, tant I'individualisme dur
de la Gesellschafi que le tribalisme fermé de la Gemeinschaft se voient qualifiés de
«non-canadiens» et projetés en dehors de la nation. Il convient de souligner que
le «nous pluraliste» est ici constitué a I'intérieur des relations de pouvoir inter- et
intranationales. Les relations triangulaires constitutives de I'imaginaire pluraliste
ne s'arrétent pas aux frontiéres politiques de I'Etat national. Au contraire, elles
construisent le caractére particulier de I'espace social qui, de nos jours, est souvent
de I'ordre «national ». En d’autres mots, afin de dépasser le nationalisme méthodo-
logique, notre «sociologie sans société» doit tenir compte des points de référence
transnationaux et/ou comparatifs.

5 Conclusion

Dans cet article, nous avons tenté de surmonter le dualisme conceptuel entre la
communauté et la société (Gemeinschaft versus Gesellschaft). En nous référant a la
sociologie wébérienne, nous déconstruisons le dualisme entre des groupes de type
communautaire et ceux de type associatif. Chaque formation sociale contient des
relations communautaires et des relations associatives (Vergemeinschaftung et Verge-
sellschaftung). 11 s’agit donc d’une différence de degré et non pas d’une opposition
substantielle entre deux types de groupes. Il ne faut pourtant pas abandonner la
valeur analytique inhérente aux deux idéaux types Gemeinschaft et Gesellschafi. Au
contraire, nous y en ajoutons en situant ces deux concepts dans les rapports de
pouvoir. En nous référons a la théorie des relations majoritaires/minoritaires nous
posons que le groupe majoritaire tend a constituer la norme sociale et a se définir
en termes universels, associatifs et civiques. Bref, la majorité est souvent représentée
comme Gesellschaft. En revanche, les minorités ont tendance a étre identifiées comme
étant ethniquement ou culturellement «différentes». Elles sont alors représentées
comme des collectivités caractérisées par 'idée d’une Gemeinschafft.



466 Elke Winter

Cette théorisation nous aide a surmonter le dualisme entre la formation dite
«civique» et celle prétendument «ethnique» (Winter, 2007). Elle nous aide égale-
ment a comprendre pourquoi, de nos jours, les groupes nationaux et/ou immigrés
sont souvent pergus comme des communautés fermées, tandis que le « nationalisme
banal» (Billig, 1995) des formations sociales majoritaires — des sociétés nationales
établies et organisées autour d’un Etat — est plus difficile & cerner que celui des
nations minoritaires (Bouthillier, 2003 ; Gagnon ez 4/., 2007). Finalement, situer
le dualisme Gesellschaft/Gemeinschaft — pour I'analyse théorique, il est important
de renverser I'ordre des deux concepts — dans les rapports majoritaires/minoritaires
explique le succes des dualismes simplistes. Comme un type de formation sociale
n'acquiert sa signification que par opposition a Iaitre, la société - 2 laquelle revient
le pouvoir de définition — se rend plus libérale, égalitaire, et ouverte en projetant un
communautarisme fermé, retardé et ethnocentrique sur autrui. En d’autres mots,
elle érige sa moralité prétendument supérieure sur un orientalisme inhérent (Said,
1994). Bien que cette analyse a du mérite, elle reste aussi statique et binaire. De
plus, elle ne permet pas de capter le changement social.

Dans cet article, nous sommes allées plus loin. Dans 'effort de prolonger I'idée
wébérienne d’une «sociologie sans société», nous avons élaboré une théorisation de
la société pluraliste qui dépasse une vision binaire du social. Pour ce faire, nous nous
sommes inspirées de la philosophie sociale d’lan Angus. Cet auteur propose que
la société pluraliste se distingue tant de la Gemeinschafi que de la Gesellschaft parce
qu'elle implique des relations inclusives de type « nous ./ nous . » (us/we) reflétant
une appartenance a la société commune malgré la présence des sous-catégories
communautaires. Une lecture wébérienne de cette théorie y ajoute une perspective
qui prend en considération les rapports de pouvoir et la construction des frontiéres.
Ceci nous amene a notre idéaltype de la société pluraliste qui se veut une série de
relations sociales triangulaires dynamiques ol I'association conditionnelle entre
«nous_ - »etd«autres, . . »estrendue possible par 'opposition i
«eux, » «Eux» est généralement représenté comme opposé au « nous pluraliste ».
Il peut renvoyer a un seul groupe ou désigner quelques autrui réels ou imaginaires
localisé(s) a I'intérieur ou a I'extérieur de la société nationale.

Penser la société pluraliste au-dela des binaires nous offre une appréciation
nuancée des enjeux sociaux dans nos sociétés contemporaines ethniquement et
culturellement diversifiées. Comme nous I'avons démontré dans cet article, dans sa
forme idéaltypique, la société pluraliste n'est ni société, ni communauté. Dans sa
forme concrete, la société pluraliste combine des éléments de ces deux formes sociales.
Elle est civique ou associative dans la mesure ot elle suppose un cadre institutionnel
qui garantisse les droits individuels — lesquels restent une composante clef de I'in-
teraction entre des citoyens égaux. Elle est ethnique ou communautariste dans la
mesure ol elle ne présente pas ce cadre comme étant (ethniquement, culturellement,



Ni Communauté, ni Société : penser la Société Pluraliste au-dela des binaires 467

religieusement, linguistiquement) neutre, mais comme provenant de processus de
relations collectives historiquement spécifiques.

Dans sa forme symbolique, nous I'avons vu, le « nous pluraliste » est en mesure
d’inclure d’autres types de communalisations & condition d’une confrontation 2
des tiers. Néanmoins, le « nous pluraliste » nexiste qu’en dialectique. Il oscille entre
ces deux types d’altérité (réelle ou imaginée), soit la société a laquelle il reproche
trop d’assimilationnisme, soit la communauté, qu’il accuse d’étre ethnocentriste et
exclusive. En d’autres mots, les vrais enjeux se jouent, posons-nous dans cet article,
dans I'espace entre les pdles extrémes de la société et de la communauté.

Finalement, en ce qui concerne les conséquences politiques, notre théorisation
de la société pluraliste s’avere optimiste par rapport 4 la capacité intégrative des poli-
tiques multiculturelles. Elle reste pourtant pessimiste quant a la possibilité de penser
la société pluraliste en dehors des relations de pouvoir. Notre lecture sociologique
pose que I'inclusion des uns ne peut pas se faire sans 'exclusion des autres. Nous
laissons aux théoriciens normatifs la tiche de penser la société pluraliste en termes
d’évolution de la sensibilité morale d’un groupe.

6  Références bibliographiques

Angus, Ian. 1998 “The Originality of the Multicultural Context”, in Dieter Haselbach dir., Multicultu-
ralism in a World of Leaking Boundaries, Miinster, Literatur Verlag, 65-99.

Bader, Veit M. 1995. Rassismus, Ethnizitit, Biirgerschaft: Soziologische und philosophische Uberlegungen,
Miinster, Westfilisches Dampfboot.

Bader, Veit M. 2005. “Multicultural Futures? International Approaches to Pluralism”, numéro spécial
de Canadian Diversity/Diversité canadienne, 4 (1).

Barber, Benjamin R. [1995] 2001. Jihad vs. McWorld: Terrorisms Challenge to Democracy, New York,
Ballantine Books.

Billig, Michael. 1995. Banal Nationalism, London, New York, Sage.

Bouthillier, Geneviéve. 2003. Une analyse du discours de ['Etat portant sur 'immigration, Uintégration
et la citoyenneté — Ou quand le majoritaire parle de lui-méme, thése de maitrise en sociologie,
Université de Montréal.

Breuer, Stefan. 1996. «Von Ténnies zu Weber. Zur Frage einer «deutschen Linie» der Soziologie», Berliner
Journal fiir Soziologie, 62, 227-245.

Brubaker, Rogers. 1992. Citizenship and Nationhood in France and Germany, Cambridge (MA), Harvard
University Press.

Brubaker, Rogers. 2001. “The Return of Assimilation? Changing Perspectives on Immigration and its
Sequels in France, Germany and the United States”, Ethnic and Racial Studies, 24 (4).

Coutu, Michel, Dominique Leydet, Guy Rocher et Elke Winter. 2001. «Introduction», Max Weber:
Rudolf Stammler et le matérialisme historique, Paris et Québec, Editions du Cerf, Presses de
I'Université Laval, 1-89.

Dumont, Louis. 1979. « CAllemagne répond 4 la France: le peuple et la nation chez Herder et Fichte»,
Libre, (6), 233-250.

Dumont, Louis. 1991. Homo aequalis, I1. Lidéologie allemande. France-Allemagne et retour., Paris, Gallimard.



468 : Elke Winter

Francis, Emerich. 1966. «Kultur und Gesellschaft in der Soziologie Max Webers», in Karl Engisch et
Bernhard Pfister und Johannes Winckelmann (dirs.), Max Weber, Gediichtnisschrift der Ludwig-
Maximilians-Universitit Miinchen zur 100. Wiederkehr seines Geburistages 1964, Berlin, Duncker
& Humblot, 89114,

Gagnon, Alain-G., André Lecours et Geneviéve Nootens (dirs.) (2007) Les Nationalismes majoritaires
contemparains : identité, mémoire, pouvoir, Montréal, Québec Amérique.

Glazer, Nathan. 1997. We Are All Multiculturalists Now, Cambridge (MA) et London (UK), Harvard
University Press.

Guillaumin, Colette. 1972. Lidéologie raciste : genése et langage actuel, La Haye, Mouton & Co.

Guillaumin, Colette et Léon Poliakov. 1974. «Max Weber et les théories bioraciales du XXe siecle»,
Cabhiers internationaux de sociologie, 56, 115-126.

Holton, Robert. 2003. “Max Weber and the Interpretative Tradition”, in Gerard Delanty and Engin E.
ISIN dirs., Handbook of Historical Sociology, London, Thousand Oaks, New Delhi, Sage, 27-38.

Huntington, Samuel P. 1996. The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, New York,
Simon & Schuster.

Jacobs, Dirk and Andrea REA. 2007. “The End of National Models? Integration Courses and Citizen-
ship Trajectories in Europe”, International Journal on Multicultural Societies, 9 (2), 264-283.

Juteau, Danielle. 1999. Lethnicité et ses frontiéres, Montréal, Presses de I'Université de Montréal.

Kalberg, Stephen. 1989. « Max Webers historisch-vergleichende Untersuchungen und das ‘Webersche
Bild der Neuzeit': eine Gegeniiberstellung», in Johannes Weiss dir., Max Weber heute, Frankfurt
a.M., Suhrkamp, 425-444.

Kalberg, Stephen. 1994. Max Weber’s Comparative-Historical Sociology, Cambridge, Polity Press.

Kalberg, Stephen. 2000. « Max Weber», in Georg Ritzer dir., 7he Blackwell Companion to Major Social
Theorists, Oxford, Blackwell, 144-204.

Kisler, Dirk. 1995. Max Weber: Eine Einfiihrung in Leben, Werk und Wirkung, Frankfurt a.M., New
York, Campus Verlag.

Kohn, Hans. 1955. Nationalism : Its Meaning and History, Princeton, Van Nostrand.

Kymlicka, Will. 1995. Multicultural Citizenship : A Liberal Theory of Minority Rights, Oxford, Clarendon
Press.

Meinecke, Friedrich. [1907] 1922. Weltbiirgertum und Nationalstaat: Studien zur Genesis des deutschen
Nationalstaates, 6™ éd., Miinchen, R. Oldenburg.

Merz-Benz, Peter-Ulrich. 2006. « Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Ge-
meinschaft und Gesellschaft — Ferdinand Tonnies und der Kommuntarismus», Swiss fournal of
Sociology, 32 (1), 27-52.

Mommsen, Wolfgang J. 1965. «Diskussion zum Thema Max Weber und die Machtpolitiky», in Otto
Stammer dir., Max Weber und die Soziologie heute. Verhandlungen des 15. deutschen Soziologentags,
Tiibingen, ].C.B. Mohr (Paul Siebeck), 130-138.

Nisbet, Robert A. 1966. The Sociological Tradition, New York, Basic Books.

Paré, Jean-Rodrigue. 1999. Les visages de l'engagement dans l'oeuvre de Max Weber. La nation, la culture
et la science, Montréal, Paris, U'Harmattan.

Patez, Fabrice. 1998. « Quelques remarques sur I'imaginaire national », Les Cahiers du Ceriem, (3), 3-13.
Peukert, Detlev J. K. 1989. Max Webers Diagnose der Moderne, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht.
Phillips, Anne (2007) Multiculturalism without Culture, Princeton University Press.

Popper, Karl Raimund. [1945] 1950. The Open Society and Its Enemies, London, Routledge.

Pries, Ludger. 2007. Die Transnationalisierung der sozialen Welt : Sozialriume jenseits von Nationalgesell-
schaften, Frankfurt am Main, Suhrkamp.



Ni Communauté, ni Société : penser la Société Pluraliste au-dela des binaires 469

Said, Edward W. 1994. Orientalism, New York, Vintage.

Salomon, Albert 1935. “Max Weber’s Sociology”, Social Research, 2, 60-73.

Simon, Pierre-Jean. [1991] 1997. Histoire de la sociologie, Paris, Presses Universitaires de France (PUF).

Taylor, Charles. 1994. “The Politics of Recognition”, in Amy Gutmann dir., Multiculturalism and the
‘Politics of Recognition’, Princeton, Princeton University Press, 25-73.

Tyrell, Hartmann. 1994. «Max Webers Soziologie — eine Soziologie ohne «Gesellschaft», in Gerhard
Wagner and Heinz Zipprian dirs., Max Webers Wissenschaftslehre. Interpretation und Kritik, Fran-
kfurt a.M., Suhrkamp, 390—414.

Wagner, Gerhard. 2006. «Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft», Swiss Journal of Sociology, 32 (1),
53-73.

Ward, John. 2004. “War On Terrorism : Washington Feels Canada Gets Free Ride on Defence : Former
Top US Adviser”, CNEWS — World, 26 avril.

Weber, Max. [1911] 1969. «Redebeitragy, in Deutsche Gesellschaft fiir Soziologie dir., Verhandlungen des
Ersten Deutschen Soziologentages vom 19.—22. Oktober 1910 in Frankfurt a.M. Reden und Vortrige
von Georg Simmel, Ferdinand Tonnies, Max Weber, Werner Sombart, Alfred Ploetz, Ernst Troeltsch,
Eberhard Gothein, Andreas Voigt, Hermann Kantorowicz und Debatten., Frankfurt a.M., Verlag
Sauer & Auvermann KG, 151-165.

Weber, Max. [1921] 1980. Wirtschaft und Gesellschaft, Tiibingen, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).
Weber, Max. 1989. « LEtat national et la politique économique», La Revue du MAUSS, (3), 35-59.

Weingart, Peter. 1994. “Biology as Social Theory: The Bifurcation of Social Biology and Sociology
in Germany, circa 1900”, in Dorothy ROSS dir., Modernist Impulses in the Human Sciences.
1870-1930, Baltimore, London, John Hopkins University Press, 255-271.

Wimmer, Andreas and Nina Glick Schiller. 2002. “Methodological Nationalism and Beyond: Nation-
State Building, Migration and the Social Sciences”, Global Networks, 2 (4), 301-334.

Winter, Elke. 2004. Max Weber et les relations ethniques. Du refus du biologisme racial & I'Etat multinational,
Québec, Presses de I'Université Laval.

Winter, Elke. 2007. “How Does the Nation Become Pluralist?”, Ethnicities, 7 (4), 483-515.

Winter, Elke. 2008. «Les logiques du multiculturalisme dans les sociétés multi-nationales : une analyse
des discours canadiens», Revue Européenne des Migrations Internationales, 24 (3), 7-29.

Winter, Elke. 2009a. «Die Dialektik multikultureller Identitit: Kanada als Lehrstiick», Swiss Political
Science Review 15 (1), 133-168.

Winter, Elke. 2009b. “The Dialectics of Multicultural Identity: Learning from Canada”, World Political
Science Review (Berkeley Electronic Press), 5 (1), article 9, http ://www.bepress.com/wpsr/vol5/
iss1/art9.



VISP

Le financement
d'un revenu de base
inconditionnel

e

info@editions-seismo.ch

L Sousladirection de Farinaz Fassa
et Sabine Kradolfer
Le plafond de fer de I'université
'Femmes et carrieres

2010, 244 pages, ISBN 978-2-88351-046-3, SFr. 38.—

 Fabienne Malbois

Déplier le genre
Enqéte épistémologique sur le

~_féminisme antinaturaliste

2010, 236 pages, ISBN 978-2-88351-047-0, SFr. 39.—

Natalie Benelli

~ Nettoyeuse

Comment tenir le coup dans
un sale boulot

2010, 220 pages, ISBN 978-2-88351-048-7, SFr, 36.—

Sous la direction de BIEN-Suisse

Le finangcement d'un revenu de
base inconditionnel

2010, 204 pages, ISBN 978-2-88351-049-4, SFr, 38.—

info@seismoverlag.ch



	Ni communauté, ni société : penser la société pluraliste au-delà des binaires

