
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 36 (2010)

Heft: 3

Artikel: Ni communauté, ni société : penser la société pluraliste au-delà des
binaires

Autor: Winter, Elke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Swiss Journal of Sociology, 36 (3), 2010,451-469 451

Ni communauté, ni société: penser la société pluraliste
au-delà des binaires

Elke Winter*

1 Introduction1

L'opposition conceptuelle du communautaire et du non communautaire est un très

net élément qui frappe dans la tradition sociologique allant de Compte à Weber.
Elle remonte aux penseurs de l'Antiquité (Simon, 1997, 63-72) et elle a organisé
la pensée sociale depuis lors. Les relations communautaires englobent «tous les

types de rapports qui sont caractérisés par un degré élevé d'intimité personnelle, de

profondeur émotionnelle, d'engagement moral, de cohésion sociale et de continuité
dans le temps» (Nisbet, 1966, 47-48). D'un point de vue normatif, les relations
communautaires suscitent des interprétations controverses. Pour les uns, elles

renvoient à la solidarité familiale ; pour les autres, elles impliquent une surestimation
de l'appartenance commune, et comprise biologiquement, ainsi que la soumission
de l'individu aux besoins du collectif. Les relations de compétition ou de conflit,
d'utilité ou de consentement contractuel, sont construites comme l'antithèse du
communautaire. Elles aussi se trouvent au cœur d'un débat normatifvirulent. Pour les

uns, elles assurent la liberté et l'égalité des individus ; pour les autres, elles décrivent
un conglomérat d'individus sans liens communautaires ni engagements mutuels.

Les implications de valeur inhérentes à ce dualisme conceptuel du communautaire

et du non communautaire ont connu des changements : selon les philosophes
des Lumières (de Kant à Rousseau), les relations communautaires du féodalisme
étaient dépourvues d'une justification provenant du droit naturel et de la raison.
L'hostilité envers l'éthos de la communauté traditionnelle connut une radicalisation
dans la pensée de l'utilitarisme du 19e siècle (de Jeremy Bentham à Herbert Spencer).
Par contre, au 19° siècle, note Robert Nisbet, l'idée de communauté «a la même

importance centrale [...] que l'idée de contrat à l'Âge de la Raison » (Nisbet, 1966,
47, nous traduisons). La prise de conscience que «la société moderne ne reconnaît
pas de voisin » provoque une vive réaction contre « la communauté d'objectifs que
constitue la société» (Thomas Carlyle, cité dans Nisbet, 1966, 52, nous traduisons). La

nostalgie de la Gemeinschaft a été le plus prononcé en Allemagne où elle venait jusqu'à
subsumer l'individu à la culture et aux valeurs collectives (Dumont, 1979).

*
Département de sociologie et d'anthropologie, Université d'Ottawa.

1 La recherche pour cet article a bénéficié d'une subvention du Conseil de recherche en sciences
humaines du Canada.



452 Elke Winter

À la suite des horreurs du nazisme et de l'holocauste, la plupart des intellectuels,
au-delà de leur appartenance nationale, ont été amenés à privilégier les vertus de

l'individualisme de la Gesellschaft à l'holisme qu'implique la notion de Gemeinschaft.

L'ouvrage de Karl Popper (1950) sur La société ouverte et ses ennemis en constitue

un exemple. De même, datant de la même époque, la distinction entre les formes
«occidentale» et «orientale» de nationalisme, proposée par Hans Kohn (1955),
accorde une moralité supérieure aux nationalismes civiques en Europe occidentale

(Angleterre, France, Pays-Bas, Suisse, États-Unis)2. Gagnant en popularité depuis
les années 1960, les déconstructions de la «société prétendument ouverte» et du

paradigme néoclassique se sont multipliées dans les années 1980 et 1990 (Merz-Benz,
2006). Le débat féroce entre libéraux et communautaristes a été vraisemblablement
décidé en faveur de l'éthos de la communauté quand, en 1997, le sociologue
américain Nathan Glazer avait déclaré: We are all multiculturalists now! En effet, dans

la dernière décennie, le multiculturalisme a souvent été légitimé par l'idée d'une
identité culturelle propre des populations minoritaires (Taylor, 1994). Même la

théorie libérale de la citoyenneté multiculturelle de Will Kymlicka (1995) s'appuie

sur l'idée de d'une « culture sociétaire » particulaire essentielle pour encadrer le libre
choix des individus.

Au début du 21e siècle, nous vivons un autre changement moral du dualisme

Gemeinschaft/Gesellschaft tout en restant à l'intérieur du paradigme culturaliste

(Phillips, 2007). Ce n'est plus la vie en communauté des minorités qui a notre
sympathie, mais ce sont les valeurs culturelles propres à nos sociétés que nous voulons

voir respectées. Selon certains auteurs, nous serions en train de vivre le « retour de

l'assimilationisme » (Brubaker, 2001) ; d'autres observent une renationalisation de la

notion de citoyenneté (Jacobs and Rea, 2007). De nos jours, les formules simplistes

ont effectivement repris une certaine vigueur3. Vivrions-nous le renouveau de l'idéal
de la société comme « communauté élargie», pour reprendre la formule de Robert
Nisbet (1966, 84)? Est-il possible, malgré le climat social qui nous entoure, de

penser la cohésion et l'identité collective de nos sociétés respectives en dépassant le

dualisme rigide et statique entre Gemeinschaft et Gesellschaft?

Dans cet article, nous tenterons de répondre à ces questions par une réflexion

théorique qui prend son point de départ dans la sociologie wébérienne. Nous
procéderons en trois étapes. D'abord, en guise de problématique, nous poserons le dualisme

entre Gemeinschaft et Gesellschaft tel qu'il s'articule à l'époque. Deuxièmement, nous

nous pencherons sur la déconstruction wébérienne de ces deux concepts. Enfin, en

nous inspirant de Weber tout en le dépassant, nous développerons l'idéaltype de

2 Dans l'œuvre de Kohn, ces1 nationalismes sont opposées aux nationalismes dits « ethniques » des

nations tardives en Europe orientale et dans d'autres régions du monde (Allemagne, Italie, Europe
centrale et Asie).

3 On pense au « choc des civilisations » (Huntington, 1996), à l'idée de « Jihad vs McWorld » (Barber,
2001) ou encore à «la guerre au terrorisme» (Ward, 2004).



Ni Communauté, ni Société: penser la Société Pluraliste au-delà des binaires 453

la société pluraliste comme relation sociale triangulaire qui se veut, en principe, ni
Gemeinschaft ni Gesellschaft.

2 Privilégier la Gemeinschaft ou la Gesellschaft?

En 1887, Ferdinand Tönnies confère à l'opposition conceptuelle du communautaire
et du non communautaire une terminologie durable, en opposant Gemeinschaft à

Gesellschaft, ainsi qu'une tournure spécifiquement « allemande ». Celle-ci consiste
dans la formulation d'un « lien entre l'historicisme et la rationalisation » (Breuer,
1996, 227, nous traduisons). Stefan Breuer retrace l'élaboration du thème abstrait
de la rationalisation (plutôt que de la différenciation, telle qu'elle est abordée par les

sociologies française et britannique) dans les ouvrages de Tönnies, Sombart, Scheler,
Simmel et Weber. Dans tous les cas, le thème de la rationalisation est opposé aux
formes organiques-historiques de vie qui engendrent le processus de rationalisation,
tout en étant détruites par celui-ci en retour. Selon Breuer, ce qui caractérise l'approche
« allemande » c'est, premièrement, une nostalgie de la « communauté ».

Deuxièmement, Breuer observe chez les sociologues allemands une « conviction
qu'à partir de l'Allemagne et avec l'Allemagne, un mur pourrait être construit qui, à

l'heure finale, permettra de ralentir et de faire refluer ce processus [de rationalisation] »

(Breuer, 1996, 238, nous traduisons). L'accent sur un ordre «allemand» du social
est frappant dans la mesure où il diffère des approches sociologiques dominantes
dans l'Europe occidentale, par exemple en Grande-Bretagne et en France. Selon la
tradition du romantisme, « les Allemands » renvoient dans ce contexte à une culture

organique positivement connotée, tout comme à un esprit {Geist) et à un caractère
{Wesen) particuliers du peuple. En somme, l'idée d'un ordre «allemand» du social
est profondément marquée par les attributs qui relèvent de la Gemeinschaft. C'est
ainsi que l'Allemagne est devenue l'exemple par excellence de la « nation ethnique »

(Meinecke, 1922; Brubaker, 1992; Dumont, 1991).
C'est la critique formulée par Émile Dürkheim qui met le mieux en évidence

la spécificité de l'approche allemande, lorsqu'il subvertit la terminologie de Tönnies.

Dans l'ouvrage De la division du travailsocial, publié par Dürkheim en 1893,
la différenciation croissante des sociétés remplace la solidarité mécanique dans les

sociétés traditionnelles, négativement connotées, par une solidarité organique dans
les sociétés modernes, positivement connotées. Cependant, même Dürkheim n'arrive

pas à concevoir la cohésion dans la société moderne sans tenir compte des caractéristiques

de la communauté, c.-à-d. sans faire reposer la cohésion sur les « croyances et
les sentiments partagés» (irrationnels). Mais ces relations communautaires ne sont
ni naturelles {natürlich) ni originelles {ursprünglich), comme la pensée romantique
tend à les dépeindre. Elles sont sociales dans la mesure où tout individu assimile les

valeurs, normes, culture et liens sociaux du groupe dans lequel il est né. Bien que la



454 Elke Winter

nuance puisse sembler insignifiante, elle révèle que la pensée sociale durkheimienne/
française garde une confiance plus prononcée dans les capacités créatrices du « social »,

opposée au recours au « naturel » que privilégie le romantisme allemand.

Puisque les relations que décrit Dürkheim ne sont ni rationnelles ni fondées

sur le contrat, Robert Nisbet relève un paradoxe qui persiste : « Pour Dürkheim, la

société est tout simplement la communauté élargie» (Nisbet, 1966, 84). Ce paradoxe

reste au cœur du républicanisme français (Meinecke, 1922; Brubaker, 1992;
Dumont, 1991).

D'après Breuer, Max Weber rompt avec la tradition de la sociologie allemande

qui le précède. Pour Weber, la nostalgie de la Gemeinschaft ne saurait durablement

remplacer l'ordre social général fondé sur l'échange rationnel - c'est-à-dire motivé

par l'intérêt - des biens et des services (Breuer, 1996, 241). Ceci ne veut pas dire

que l'éthique communautaire soit absente de ses écrits. D'une part, on devine son

scepticisme et son attitude critique envers la rationalisation dans des formules telles

que la fameuse « cage d'acier». D'autre part, le nationalisme de Weber - qui s'exprime
dans sa leçon inaugurale de 1895, dans ses écrits politiques et dans certains textes

scientifiques comme ses « Réflexions intermédiaires » pendant la guerre - a conduit
plusieurs chercheurs à remettre en cause sa sociologie analytique (Mommsen, 1965,
132-133 ; Paré, 1999). Néanmoins, selon Breuer, l'idéalisation de la communauté
chez Weber se limite à la situation exceptionnelle de la guerre. Souscrivant à l'idéal
de la société bourgeoise, Weber évite pourtant de l'ériger comme unité définitive.
Tout au contraire, il évite ces deux concepts tout au long de sa carrière.

3 Ni Gemeinschaft, ni Gesellschaft

3.1 Déconstruire la Gemeinschaft

Ecrivant à une époque où la division de l'humanité en « races » biologiquement
différentes était largement acceptée, les inégalités sociales étant elles-mêmes

interprétées comme le résultat des écarts entre les « dispositions naturelles » des individus,
Max Weber fait un effort intellectuel considérable pour déconstruire ces doctrines

et limiter leur emprise idéologique sur la recherche sociologique. Selon nombreux

commentateurs, ce tour de force intellectuel a été crucial dans l'établissement de

la sociologie comme une discipline académique indépendante (Guillaumin and

Poliakov, 1974; Peukert, 1989 ; Weingart, 1994).
Il est donc surprenant que la théorie de Max Weber sur la « race» et les

relations ethniques ait bénéficié d'une attention relativement restreinte de la part de

ceux qui se spécialisent dans l'exégèse de ses écrits. On peut trouver des traces de la

discussion controverse que Weber conduit sur l'idée de « race » tout au long de son
immense œuvre. D'une part, dans ses écrits de jeune âge plutôt partisans, tels que
sa fameuse leçon inaugurale de 1895, Weber manipule l'idéologie raciale dominante



Ni Communauté, ni Société : penser la Société Pluraliste au-delà des binaires 455

de son époque (le préjugé d'une infériorité «raciale» des journaliers polonais comparés

aux paysans allemands en Prusse occidentale) pour avancer ses propres buts

politiques, notamment le discrédit politique des Junker allemands et la fermeture
de la frontière orientale (Weber, 1989). D'autre part, dans ses écrits plus tardifs et
purement scientifiques, Weber s'oppose de plus en plus radicalement à l'idée d'une
structuration « raciale » des relations sociales (voir, par exemple, son intervention au
Premier Congrès de la Société allemande de sociologie en 1910, traduite dans Winter,

2004, 175-181). Ailleurs, nous avons longuement développé ce sujet (Winter,
2004, 31-56, 139-153). Ici, nous nous limiterons à souligner que, pour Weber, le
fait que des individus partagent des traits communs (Gemeinsamkeiten) matériels et
idéels observables, tels que l'origine/«la race», la culture ou la religion, la classe ou
« le milieu » ne conduit pas automatiquement à la formation d'un groupe. Dans les

premières pages d'Économie et Société, on trouve le rejet de toute sorte d'approches
objectivistes des groupes sociaux :

Il est loin d'être vrai que l'existence de qualités partagées, d'une situation
commune ou de modes de comportement communs implique l'existence

de relations sociales communautaires. Par exemple, la possession d'un
héritage biologique commun en vertu duquel certaines personnes
appartiendraient à la même « race» n'implique naturellement aucune espèce de

relations sociales communautaires entre elles.

(Weber, 1980, 22, nous traduisons)

Pour Weber, s'il semble exister des processus d'attraction ou de répulsion ethnique,
ils ne sont ni « mécaniques » ni basés sur des « instincts ». D'une part, l'homogénéité
ethnique ou «culturelle» ne se traduit pas toujours en cohésion sociale. D'autre
part, même de nettes différences d'ordre culturel et «racial» ne produisent pas
nécessairement le conflit. De même, le degré prétendument objectif de « distance
culturelle » entre les collectivités importe peu dans la nature des rapports collectifs
(Weber, 1980, 235). Weber ne conteste pas l'existence de «différences profondes»
entre les caractéristiques physiques et culturelles des collectivités humaines, mais
celles-ci ne deviennent significatives que si on leur attribue un sens subjectif. Les

individus ne sont pas déterminés par leurs « dispositions naturelles » (qu'elles soient
biologiques, «raciales» ou génétiques), et ne se réduisent pas non plus à de simples
« produits socialisés » de la société, de la culture ou de la civilisation.

Contrairement à nombre de ses contemporains - qui, après le déclin du
théocentrisme, n'ont pas abandonné l'espoir de trouver des « lois naturelles » d'une
signification supérieure et un « ordre divin » dans l'histoire à travers l'investigation
scientifique -, Weber rejette l'idée qu'il existe une «main invisible» déterminant
objectivement l'état des affaires du monde et lui conférant un sens, que ce soit sous
la forme du «matérialisme» historique (comme le suggère Marx), de l'idéalisme



456 Elke Winter

radical (à la Rudolf Stammler, cf. Coutu et al., 2001) ou en termes de sélection

biologique/« raciale» (comme l'a proposé Alfred Ploetz, cf. Winter, 2004,136-192).
Weber considère plutôt les individus comme les seuls maîtres de leur destinée. Ils

sont capables d'interpréter leurs réalités sociales, conférant un «sens subjectif» à

certains aspects de la vie et entreprenant une action indépendante.
Weber déconstruit ainsi deux éléments principaux associés à l'idée de Gemeinschaft:

la « race » et la culture partagées. Néanmoins, sa déconstruction de l'interprétation

communautaire du social ne s'arrête pas là. Dans la sociologie wébérienne,

l'homogénéité et l'harmonie sociales n'ont pas de place durable non plus.
Selon Weber, en l'absence d'une source extérieure de «vérité», le sens ne peut

être produit que par les individus mêmes, et à travers une tentative subjective (et par
nature imparfaite) de conduire une vie qui ait un sens. Et s'il y a plusieurs façons

possibles de donner un sens à sa vie, Weber nous avertit que ni le sens identifié

par tel acteur dans une situation donnée, ni le sens subjectif que lui attribuent les

sociologues ne peuvent revendiquer la validité entendue comme «vérité objective
dans une perspective métaphysique» (Weber, 1980, 1, nous traduisons).

Le «pluralisme des valeurs» (Wertepluralismus) de Weber a souvent été

interprété dans le contexte du pessimisme et du relativisme de la « crise culturelle »

{Kulturkrise) qui a eu lieu en Allemagne au tournant du 20e siècle. Ou encore, on a

expliqué le pluralisme des valeurs comme anticipant la guerre qui s'abattit sur l'Europe

peu après (Käsler, 1995, 235-237). Il est vrai que Weber ne s'engage pas dans

une « célébration de la diversité » dans un sens postmoderniste ou multiculturaliste.
Pour Weber, la pluralité - celle des idées, des cultures, des nations et des religions -
n'est pas une valeur ultime. C'est plutôt un fait social (Francis, 1966, 96-97). Elle

ne peut pas être une valeur ultime, de son point de vue, puisque le « prestige » ou le

succès de telles idées, cultures, etc. particulières n'est pas nécessairement déterminé

par leur valeur morale ou leur sophistication, mais plutôt par le pouvoir pratique
(parfois physique, parfois démographique) de ceux qui les promeuvent (Weber,

1980,242-244). Certainement, Weber témoigne ici de son appréciation bourgeoise
de la haute culture, de la moralité et de 1'« excellence » (Francis, 1966). Cependant,
son analyse révèle que sans la présence d'une instance supérieure qui pourvoie « la

vérité objective » pouvant être dérivée par la science rationnelle, l'hétérogénéité des

idées implique nécessairement le conflit - défini comme action « intentionnellement
orientée vers la réalisation de la volonté de l'acteur contre la résistance de l'autre

partie ou des autres parties» (Weber, 1980, 20, nous traduisons).
Si le conflit est un phénomène inévitable et omniprésent dans la vie sociale, le

pouvoir devient un moyen important qui permet de résoudre le conflit en faveur de

quelqu'un. Le pouvoir n'est pas toujours fondé sur la force physique, mais parfois
sur la logique, la persuasion, le charisme, l'honneur social ou la richesse. Il existe

jusque dans les formes les jflus typiquement communautaires comme la famille



Ni Communauté, ni Société : penser la Société Pluraliste au-delà des binaires 457

traditionnelle et le mariage. Bref, nous ne trouvons pas, chez Weber, une définition
essentialiste ou holiste de la Gemeinschaft.

Si Weber oppose le concept de la Gemeinschaft, il évite aussi l'idée d'une
évolution linéaire englobante vers la rationalité et la Gesellschaft. L'approche de Weber

implique, comme le note Hartmann Tyrell (1994), une « sociologie sans < société > ».

Allons voir de plus près.

3.2 Sociologie sans «société»

Weber propose les fameux quatre idéaux types d'action sociale significative :

rationnelle en valeur, rationnelle par finalité, émotionnelle et traditionnelle. Stephen

Kalberg (1994) montre que ces types d'action constituent le centre de la démarche

d'analyse sociologique multicausale chez Weber. Ils peuvent être trouvés à toutes
les époques et quelle que soit la civilisation et ils sont, en fin de compte, au cœur
de tout type de formation sociale.

Suivant de près le cadre théorique élaboré par Tönnies (dont les concepts de
base Gemeinschaft et Gesellschaft sont divisés chacun en deux sous-catégories), les

quatre causes qui orientent l'action selon Weber engendrent deux principales formes
de rapports sociaux. En fait, Weber ne rompt pas avec le dualisme, mais il traduit
l'opposition statique qu'implique la terminologie de Tönnies4 en deux types de
relations sociales dynamiques : l'action sociale émotionnelle et traditionnelle conduit à

la Vergemeinschaftung, une relation communautaire en (ré)formation ; l'action sociale

rationnelle par finalité et rationnelle en valeur se traduit par une Vergesellschaftung,

une relation associative en (ré)formation. Cette redéfinition de la distinction entre
les types de solidarité/cohésion en termes de rapports sociaux dynamiques a des

conséquences importantes. Comme le note Fabrice Patez :

L'opposition ne se situe donc pas entre des groupes de type communautaire

et sociétaires mais entre des relations communautaires et des relations

sociétaires. Certes, cette opposition recouvre la distinction typique entrefaits
rationnels/modernes etfaits irrationnels/traditionnels. Mais l'approche
relationnelle évite l'erreur qui consiste à catégoriser les collectivités humaines

en deux types antinomiques.

(Patez, 1998, 6)

À l'instar de Tönnies, Weber utilise ces deux concepts comme des idéaltypes. Ainsi,
il peut affirmer que des processus de Vergemeinschaftung se produisent également
au sein des institutions modernes et rationnelles, et que, d'autre part, des relations
associatives existent y compris au sein de la famille traditionnelle. Dès lors, ces deux

4 Cette interprétation fréquente est néanmoins contre le Sens que l'auteur confère à ses concepts.
Pour Tönnies, Gemeinschaft et Geselkchafi décrivent des processus (Nisbet, 1966, 79).



Elke Winter

principaux types de relations ne sont pas mutuellement exclusifs. Tout au contraire,
l'un tend à engendrer l'autre (Weber, 1980, 22). En tant que concepts, ils décrivent
les deux extrêmes d'un continuum où Vergemeinschaftung désigne l'action sociale

traditionnelle et affective, orientée d'abord vers l'échange pacifique, alors que
Vergesellschaftung dénote l'action sociale rationnelle (en valeur et par finalité), orientée

vers « le conflit violent», c.-à-d. une coopération limitée et rationnellement motivée

entre compétiteurs (Weber, 1980, 25, cf. 20). Tant la Vergemeinschaftung que la

Vergesellschaftung peuvent être « ouvertes » ou « closes » envers les étrangers/intrus
qui souhaitent adhérer à la relation sociale (Weber, 1980, 23).

Constituant des relations en (ré)formation, les deux processus de Vergemeinschaftung

ex de Vergesellschaftung et les modes d'orientations de l'action qu'ils présupposent

sont inhérents à tous les types de constitution des groupes et de construction
des institutions. En effet, même lorsque l'action sociale semble étroitement liée à

la structure sociale, elle peut être déconstruite en une multiplicité de motivations
hétérogènes qui la sous-tendent. Le sens subjectif de l'action varie y compris au
sein des structures organisationnelles stables telles qu'un parti politique, une société

d'affaires ou un État. Un spectre large de motivations au sein d'une seule et unique
« forme extérieure » n'est pas seulement analytiquement et empiriquement possible,
mais aussi sociologiquement significatif : il détermine le succès et la durabilité des

structures sociales5.

Dès lors, l'approche de Weber dissout l'opposition traditionnelle entre structure
et action en un réseau de relations sociales dotées de sens et mutuellement orientées
lors de leur déroulement. En fait, si Weber se défend d'utiliser des « concepts collectifs

» organicistes largement véhiculés par les traditions romantique et historiciste,
telles que l'idée de Volksgeist (« esprit du peuple ») chez Roscher ou celle de Wesenwille

(« caractère-volonté ») de Tönnies, il évite également le concept en apparence moins
holiste de «société». L'absence frappante du terme «société» dans l'œuvre vaste de

Weber ne traduit certainement pas une négligence ou une omission, mais constitue,
comme l'affirme Hartmann Tyrell (1994), une partie assumée et intégrante de sa

sociologie6. En suggérant de remplacer le terme «strictement conventionnel» de

« société » par le syntagme « relations sociétales et institutions sociétales » (Weber,
1969, 153, nous traduisons), Weber «élabore une <vision de la société» qui serait

constituée par un ensemble de <parties» en mouvement qui vont jusqu'à interagir
dynamiquement» (Kalberg, 2000). Par conséquent, chez Weber, ni la notion de

social ni la sociologie ne s'arrêtent aux frontières de l'État nation :

5 Pour donner un exemple, Weber est convaincu qu'en l'absence d'orientations individuelles et

subjectivement motivées de l'action - envers, par exemple, l'Etat, l'organisation de marché
(capitaliste), les traditions, les Valeurs ou la nation - ces structures cesseraient d'exister.

6 A cet égard, il convient de noter que le titre d'Economie et Société a été choisi par Marianne Weber.
Le titre original en allemand était Die Wirtschaft und diegesellschaftlichen Ordnungen undMächte,
ce qui signifie en français : « L'Economie et les ordres sociétaux et les pouvoirs » (Salomon, 1935 ;

Kalberg, 1989).



Ni Communauté, ni Société: penser la Société Pluraliste au-delà des binaires 459

[Pour Weber], l'idée sociologique classique qui envisage les sociétés comme
des entités délimitées (selon le critère national) et intégrées vers l'intérieur
était une fiction trompeuse. Elle supposait des degrés d'unité organique

que contredisaient les multiples conflits d'intérêts caractérisant toute
organisation sociale et qui était dépassée dans l'exercice du pouvoir.

(Holton, 2003, 31, nous traduisons)

La pensée de Weber sur la « sociologie sans la société » nous permet ainsi d'éviter
le « nationalisme méthodologique » qui tient pour acquis que la société nationale
soit la forme sociale et politique naturelle du monde moderne (Wimmer and Glick
Schiller, 2002). Au contraire, la «sociologie sans la société» wébérienne nous
invite à envisager les sociétés d'une manière non essentialiste, ouverte, fluide et
« globale ». D'une part, les relations sociales relevant de la Vergemeinschaftung et de
la Vergesellschaftung au sein de la société sont en constante (ré)formation. D'autre
part, l'expression concrète et symbolique est figée par les rapports sociaux. Selon

Kalberg (1994), Weber identifie l'intensification de l'action sociale au sein de diverses

sphères et sa cristallisation sous forme de modèles d'orientations de l'action. Dès
lors, l'émergence de formations sociales - qu'il s'agisse de groupes, d'associations,
d'ordres sociaux, d'institutions, etc. - n'est pas entièrement arbitraire, mais suit
des voies que tracent le pouvoir économique et les croyances culturelles. De plus
en plus, dans un contexte de mondialisation, ces voies traversent les frontières
nationales. Nombre d'auteurs demandent alors aux sciences sociales de surmonter le
nationalisme méthodologique dans leurs conceptions du social et de tenir compte
des échanges transnationaux (Pries, 2007).

Certes, une « sociologie sans société » ne saurait se limiter à la déconstruction,
mais doit également s'attaquer à l'élaboration d'une approche constructive pour
appréhender le social. Par la suite, nous proposerons un modèle modeste de la

«sociologie sans société». Plus spécifiquement, nous tenterons de penser le social
au-delà des binaires de communauté/société. À titre d'exemple, nous nous proposerons

d'élaborer l'idéaltype de la société pluraliste. Celle-ci se distingue par son

encouragement à l'expression des identités collectives sous-nationales et à la
négociation des rapports de pouvoir entre la majorité et les groupes minoritaires. L'idée
de la société pluraliste gagne en importance dans la mesure où les sociétés nationales

contemporaines deviennent de plus en plus ethniquement plurielles.
Nous procéderons en deux étapes. D'abord, nous localiserons les concepts de

la Vergesellschaftung et de la Vergemeinschaftung dans les rapports de pouvoir entre

groupements majoritaires et minoritaires. Ensuite, nous proposerons une approche

qui définit le pluralisme comme une relation triangulaire.



460 Elke Winter

4 Comment penser la « sociologie sans < société > »

4.2 Le rapport entre Vergesellschaftung et Vergemeinschaftung

Dans cet article, nous définissions la « sociologie sans société » comme sociologie
qui ne tient pas pour acquis l'existence d'une société nationale délimitée. Or, il ne
s'agit pas de nier l'importance de la société comme contexte cognitif et normatif
pour toute action sociale, mais d'inclure, dans notre perspective d'analyse, la
construction de son caractère particulier qui est, de nos jours, souvent de l'ordre
« national ». La reformulation des concepts Gemeinschaft et Gesellschaft en relations
sociales dynamiques est un pas nécessaire, mais non satisfaisant pour l'élaboration
d'une telle sociologie. En deuxième lieu, il nous faut comprendre comment ces deux
idéaltypes des relations sociales - la Vergemeinschaftung et la Vergesellschaftung - se

rapportent l'un à l'autre. Chez "Weber, les clarifications sur ce rapport découlent de

son concept de la fermeture sociale.

Selon Weber, la fermeture des relations sociales peut être motivée de manière
traditionnelle, émotionnelle ou rationnelle (en valeur ou par finalité). Ses raisons
principales sont: « (a) le maintien de la qualité [des caractéristiques réelles ou
imaginaires du groupe], qui est souvent combiné avec une poursuite du prestige et les

perspectives qui s'ensuivent de bénéficier de l'honneur et même du profit [...], (b)
l'obtention d'avantages en relation avec les besoins de consommation [...], (c) la
rareté croissante des possibilités d'acquisition ». Weber conclut : « Généralement, la
raison (a) est combinée avec les raisons (b) ou (c) » (Weber, 1980, 24-25, nous
traduisons). Dès lors, la fermeture monopolistique a le plus de chances de se manifester
lorsqu'une relation sociale procure aux individus participants des perspectives pour
satisfaire leurs intérêts spirituels etmatériels. Pour restreindre l'accès aux perspectives
sociales et économiques, les individus ont intérêt à agir collectivement afin de limiter
la compétition. Weber décrit le processus de la clôture sociale (économiquement
motivée) de façon suivante:

Une partie des concurrents tirent argument de certaines caractéristiques
extérieures de leurs adversaires réels ou virtuelspour chercher à les exclure
de la compétition. Ces caractéristiquespeuvent être la race, la langue, la
confession, le lieu d'origine ou l'extraction sociale, l'ascendance, le domicile,

etc. Il est indifférent que, dans telle circonstance donnée, on choisisse

telle caractéristique, car on recourt, en fait, à celle qui apparaît leplus
immédiatement. Ce genre d'action collective (Gemeinschaftshandeln) peut
provoquer une réaction de lapart de ceux contre qui elle est dirigée.

> (Weber, 1980, 201, nous traduisons)



Ni Communauté, ni Société : penser la Société Pluraliste au-delà des binaires 461

Cette citation contient une série d'idées importantes sur le rapport
Vergesellschaftung/Vergemeinschaftung. Elle situe le processus qui vise à conférer une signification
à la « communauté ethnique » dans une relation sociale de conflit et d'exclusion/
marginalisation (d'ordre économique) et elle montre que les frontières entre « nous »

et «eux» sont choisies de façon (relativement) arbitraire dans le cadre de relations
de pouvoir inégales, tout comme elle indique que les différences sont attribuées à

ceux qui sont exclus/marginalisés (la/les minorité[s]). Cette affirmation de Weber

indique en outre que la fermeture du groupe dominant (la majorité) s'acquiert au

travers de « l'action collective » (Gemeinschaftshandeln) et qu'elle peut provoquer une
contre-réaction de la part de ceux qui sont exclus (la minorité). Ces éléments sont
davantage traités dans la théorie des relations ethniques (Winter, 2004). Ici, nous
abordons plus spécifiquement les relations majoritaires/minoritaires, toutes deux

(re)produites dans le processus de la fermeture sociale - pour situer les tendances

Vergesellschaftung/Vergemeinschaftung dans les rapports de pouvoir. L'application de

cette théorie permet de dépasser la dichotomie entre ces deux types de relations sans

pour autant abandonner les différentes significations qu'impliquent ces concepts.
La théorie sur les relations majoritaires/minoritaires pose que le groupe

majoritaire (défini en termes de pouvoir plutôt que de démographie) tend à constituer la
norme sociale et à se définir davantage en termes universels, associatifs et civiques.
Bref, la majorité est souvent représentée comme Gesellschaft ouverte composée par
des individus. Ainsi, le «nous» de la société est composé de une agglomération
indéfinie de «je» individuels.

En revanche, les minorités ont tendance à être identifiées comme étant
«différentes» (au regard du réfèrent dominant, mais non spécifié). Elles se voient
caractérisées par leurs particularismes « ethniques » et souvent elles se définissent elles-

mêmes de la sorte (Guillaumin, 1972). Bref, elles sont souvent représentées comme
des collectivités caractérisées par l'idée d'une Gemeinschaft fermée où l'individu se

fond dans le nous collectif. Formulé différemment, ce qui caractérise le « nous » de
la communauté est son opposition à l'idée d'« eux» réels ou imaginés.

Rappelons que la Vergesellschaftung indique les formes à tendance associative
des relations sociales, tandis que la Vergemeinschaftung fait référence aux formes à

tendance communautaire des relations sociales. Au-delà de leur distinction analytique,
ces deux formes de relations sociales sont inhérentes à tous les types de groupes et de

nations. Leur opposition traduit une différence de degré et non pas de substance. En

nous référant aux explications précédentes, nous posons que la différence analytique
entre la Vergemeinschaftung et la Vergesellschaftung renvoie au positionnement des

collectivités - groupes ou sociétés - par rapport à un réfèrent dominant. Suivant la

position correspondante des collectivités au sein des rapports de pouvoir, les relations

associatives ou communautaires sont accentuées d'une manière différenciée, engendrant

de ce fait une tendance des collectivités à être représentées (par elles-mêmes

et/ou d'autres personnes) d'une manière légèrement plus associative ou «civique»



462 Elke Winter

ou plus communautaire ou «ethnique». Ces représentations, croyons-nous, sont à

la fois une expression et un catalyseur des relations sociales. Elles renvoient tant à la
«réalité sociale» concrète qua l'horizon normatif et symbolique de la société.

Pourtant, la prudence est de mise. Le dualisme des catégories sociologiques
majorité/minorité n'implique pas que le social est organisé en termes binaires. Une
analyse nuancée doit tenir compte du fait que divers modes de différenciation et
de subordination produisent non seulement des statuts de majorité et de minorité
différents (Bader, 1995, 58-60 ; Juteau, 1999,137-139) mais façonnent également
diverses combinaisons entre les tendances associatives et communautaires. Ici, notre
objet n'est pas de passer en revue un grand nombre d'autres déconstructions du
dualisme entre communauté et société. Afin d'aller plus loin dans l'élaboration d'une
« sociologie sans société », nous proposerons, dans la prochaine section, l'idéaitype
d'une société pluraliste comme relation sociale triangulaire.

4.3 Au-delà des binaires : la société pluraliste comme relation triangulaire

S'insérant dans le débat entre libéraux et communautaristes, Ian Angus propose
que l'identité pluraliste ne soit pas caractérisée par des relations exclusives de type
«nous/eux» (us/them). Au contraire, elle implique des relations inclusives de type
«nousob.c/noussu.ct» (us/we), relations qui reflètent le sentiment d'une appartenance
commune malgré nos différences. Dans un premier temps, Angus précise que la
société pluraliste ne peut pas être caractérisée par les relations antagonistes de type
« nous/eux», relations excluant l'apparition des sentiments de ressemblance et
d'appartenance commune. Il y a ici une différence nette entre l'idéaitype de la société
pluraliste et celui de la Gemeinschaft. Dans un deuxième temps, selon Angus, dans

un contexte pluraliste, les relations entre des communautés ethniques - relations qui
sont habituellement identifiées comme étant de type « nous/eux » - ne produisent
pas de synthèse. Élément clef d'interculturalisme, de l'hybridité et de l'idée de la
société comme «creuset», par définition, les relations sociales de type w«feculturel
ne devraient pas être caractérisées par une synthèse. Bref, l'idéaitype de la société

pluraliste ne correspond pas à celui de la Gesellschaft dans la mesure où celui-ci
nie l'existence des multiples appartenances communautaires au sein de la société.
La société pluraliste, au contraire, encourage l'expression des identités collectives

Selon Angus, la relation antagoniste de « nous/eux », qui caractérise typiquement

les frontières entre les communautés dites ethniques, se transforme, dans le

contexte pluraliste, en relation «nousobjct/noussii.c[» (us/we relations). Angus précise

que le « nousobjci » se réfère à un groupe ethnoculturel particulier, tandis que le « nous-

sujet» se réfère au contexte pluraliste de la société plus large (Angus, 1998, 84). Le

contexte pluraliste transformé le rôle de la tradition ethnique, puisque, dès le début,
il présente l'adhésion à une communauté ethnoculturelle particulière comme une
possibilité parmi d'autres, produisant de ce fait a) une appréciation de la particularité



Ni Communauté, ni Société: penser la Société Pluraliste au-delà des binaires 463

et de l'originalité de la communauté à laquelle un individu se sent appartenir et b)
une appréciation de la vie en société pluraliste rendant possible et valorisant cette
Vergemeinschaftungparticulière (tout en valorisant les autres communautés incluses).
Par conséquent, selon Angus, le « nousob.et» est créé dans le passage de la perception
de son originalité à sa justification; le «noussu.ct» est constitué dans le passage du
« nous

t
» au contexte pluraliste incluant beaucoup de types de Vergemeinschaftung

distinctes (Angus, 1998, 86). Or, on fait partie de la Vergesellschaftung pluraliste
en participant à une Vergemeinschaftung particulière (Angus, 1998, 85). Ainsi, le
« noussij.c[ » de la société pluraliste proposée par Angus est constitué d'un nombre
infini de « nousob.£[ ».

La théorie philosophique d'Angus est intrigante, car elle revendique que
la reconnaissance des relations communautaires (ethniques) au sein d'une même
société n'ira pas, par définition, à l'encontre d'une identité sociétale collective. Au
contraire, chez Angus, la Vergesellschaftung pluraliste est constituée à l'aide des

appartenances particulières. Néanmoins, d'un point de vue sociologique, le modèle
des relations sociales de type «nousob.ct/noussu.et» souffre de deux faiblesses. D'une
part, ce modèle ne reflète pas les relations de pouvoir. Si, comme nous l'avons posé
plus haut, la différence ethnique est (re)produite dans des rapports de pouvoir
inégaux, même dans un contexte pluraliste, les relations de type « nousobjtt/noussujct»

ne peuvent jamais être entièrement égalitaires. Bien que le pluralisme affaiblisse
les rapports de pouvoir entre groupes, il ne les élimine pas. D'autre part, Angus

propose une théorie philosophique normative qui se veut universelle et ouverte. Le
« noussujct» proposé par Angus reste alors sans frontières. En revanche, nous posons
que la constitution d'une société pluraliste, même dans sa définition idéaltypique,
exige la confrontation avec autrui.

Formulée d'une façon différente, si la distinction analytique entre Vergesellschaftung

et Vergemeinschaftung traduit une différence de degré et non pas de substance

- engendrant une tendance des collectivités à se définir d'une manière légèrement
plus civique ou plus ethnique — cette différence ne revêt tout son sens que dans la

comparaison avec autrui. Ainsi, Edward Said, par exemple, démontre que l'image de

la Gesellschaft occidentale valorisée de nos jours ne peut être maintenue qu'à travers
la construction d'un «tribalisme» communautariste oriental (Said, 1994). Ceci est

également valide pour le concept de la société pluraliste : il n'y a pas d'inclusion sans

exclusion. Dans un premier temps, la théorie d'Angus doit donc être transformée
de façon que le « noussu ct» de la société pluraliste soit constitué d'un nombre infini
de «nousobjct» et opposé à l'idée d'un «eux» réel ou imaginé.

Cette transformation préliminaire montre, dans un deuxième temps, que nous
devons développer une compréhension de la formation identitaire pluraliste qui
aille au-delà des relations binaires. Ce dont nous avons plutôt besoin est (au moins)
un rapport triangulaire. En faisant quelques révisions légères, nous arrivons alors
à la version finale de notre conceptualisation idéaltypique de la société pluraliste.



464 Elke Winter

Celle-ci pose que le « nous„,.„m[M p|urj|iste
» de la société pluraliste est constitué par un

« nous » communautaire qui se trouve, d'une part, en cohabitation avec
un nombre indéfini d'autres catégories communautaires (autres et,
d'autre part, en opposition à « eux, n

» réels ou imaginés.
Une élaboration plus détaillée s'avère nécessaire: Tout d'abord, nous

soutenons que la relation entre les membres constitutifs d'un « nous pluraliste »

(nous.„,n'est pas nécessairement une relation d'égalité. En fait, si nous
partons de l'idée que les groupes ethniques sont constitués dans le cadre de relations
de pouvoir inégales, le «nous pluraliste» ne peut jamais être entièrement délivré
d'inégalités, qui, à leur tour, sont reflétées et reproduites dans les discours sur la
nationalité. Pourtant, la construction d'un « nous pluraliste » est possible de la même
façon que la formation d'autres groupes, c'est-à-dire en minimisant l'importance (ce

qui ne veut pas dire en effaçant) des différences saillantes entre le « nous » parlant
(nous, et les autres groupes constitutifs (dont le nombre reste non spécifié :

1-n) de la société pluraliste (autrescommunal..iition. ,_n) pour assurer la fermeture sociale.
Ensuite, cette minimisation de l'hétérogénéité interne n'est envisageable que

par la confrontation avec (un nombre non spécifié) des groupes tiers (eux Ainsi,
un « nous pluraliste » qui permet l'existence de frontières et d'identités collectives
internes (comme l'affirme Angus) ne peut exister sans être circonscrite par une
opposition à autrui, réelle ou imaginée. «Eux» (eux,_n) peut renvoyer à un seul

groupe ou désigner quelques autrui. Il renvoie à une collectivité réelle ou imaginée
qui est perçue comme différente. « Eux» peut être localisé à l'intérieur de la société
nationale ou à l'extérieur d'un réseau particulier de relations associatives. « Eux »

est généralement représenté comme opposé au « nous pluraliste ». Étant opposé au
pluralisme normatif, «eux» représente une collectivité (réelle ou imaginée) critiquée
pour sous-tendre soit l'assimilation, projetée sur l'idée de la Gesellschaft, soit l'exclusion,

projetée sur l'idée de la Gemeinschaft.

L'exemple du Canada, société pluraliste par excellence de nos jours (Bader,
2005), est éclairant à cet égard. Dans le Canada anglophone, où l'identification
nationale pluraliste est de vigueur, la construction de l'identité multiculturelle se

sert de deux conceptions contrastantes opposées : celle de la société américaine dite
« assimilationniste » et (trop) individualiste, ainsi que celle d'un Québec prétendument

« ethnocen trique » (Winter, 2008). Dans ce cas-là, «notre» société nationale
est considérée «pluraliste» parce qu'«eux» pratiquent de l'assimilation (ou encore
de l'exclusion) dans leur société respective. Ainsi, le multiculturalisme canadien
correspond en quelque sorte à la métaphore de Peter Sloterdijk (discutée par Wagner,
2006) qui propose de concevoir la réalité sociale comme de la mousse. Les bulles de

cette mousse constituent des réseaux et des identités co-isolées qui se constituent
mutuellement. Dans le cas canadien, le «nous pluraliste» émerge en s'imaginant
comme étant, littéralement, entre la Gesellschaft et la Gemeinschaft.



Ni Communauté, ni Société : penser la Société Pluraliste au-delà des binaires 465

L'oscillation dynamique entre les deux pôles de qui/comment « nous ne sommes

pas » crée l'impression d'une identité d'appartenance partagée. Dès lors, elle circonscrit

la canadianité sans la fixer et sans en préciser rigoureusement les traits (Winter,
2009b ; 2009a). D'un point de vue normatif (mais pas empirique), le « nous pluraliste

» est un compromis négocié parmi les égaux. Il est apprécié pour son caractère

unique et distingué des types concurrents de Gesellschafi et de Gemeinschaft, jugés
inadéquats, déviants, trop différents ou trop extrêmes. Cette opposition ne préexiste

pas au « nous pluraliste », mais est construite par ses membres. Elle lui confère une
signification et une identité propres. Le « nous pluraliste » et son (ses) autre(s) (eux] n)

émergent simultanément de façon dialogique et se constituent mutuellement. En

tant qu'identité, formation d'un groupe et forme visée d'action sociale et politique,
le « nous pluraliste » exige l'altérité pour exister.

Dans l'exemple du «nous pluraliste» canadien, tant l'individualisme dur
de la Gesellschaft que le tribalisme fermé de la Gemeinschaft se voient qualifiés de

«non-canadiens» et projetés en dehors de la nation. Il convient de souligner que
le « nous pluraliste » est ici constitué à l'intérieur des relations de pouvoir inter- et
intranationales. Les relations triangulaires constitutives de l'imaginaire pluraliste
ne s'arrêtent pas aux frontières politiques de l'État national. Au contraire, elles

construisent le caractère particulier de l'espace social qui, de nos jours, est souvent
de l'ordre « national ». En d'autres mots, afin de dépasser le nationalisme méthodologique,

notre « sociologie sans société » doit tenir compte des points de référence

transnationaux et/ou comparatifs.

5 Conclusion

Dans cet article, nous avons tenté de surmonter le dualisme conceptuel entre la

communauté et la société {Gemeinschaft versus Gesellschaft). En nous référant à la

sociologie wébérienne, nous déconstruisons le dualisme entre des groupes de type
communautaire et ceux de type associatif. Chaque formation sociale contient des

relations communautaires et des relations associatives Vergemeinschaftung et
Vergesellschaftung) Il s'agit donc d'une différence de degré et non pas d'une opposition
substantielle entre deux types de groupes. Il ne faut pourtant pas abandonner la

valeur analytique inhérente aux deux idéaux types Gemeinschaft et Gesellschaft. Au
contraire, nous y en ajoutons en situant ces deux concepts dans les rapports de

pouvoir. En nous référons à la théorie des relations majoritaires/minoritaires nous

posons que le groupe majoritaire tend à constituer la norme sociale et à se définir
en termes universels, associatifs et civiques. Bref, la majorité est souvent représentée

comme Gesellschaft. En revanche, les minorités ont tendance à être identifiées comme
étant ethniquement ou culturellement «différentes». Elles sont alors représentées

comme des collectivités caractérisées par l'idée d'une Gemeinschaft.



466 Elke Winter

Cette théorisation nous aide à surmonter le dualisme entre la formation dite
«civique» et celle prétendument «ethnique» (Winter, 2007). Elle nous aide également

à comprendre pourquoi, de nos jours, les groupes nationaux et/ou immigrés
sont souvent perçus comme des communautés fermées, tandis que le « nationalisme
banal» (Billig, 1995) des formations sociales majoritaires - des sociétés nationales
établies et organisées autour d'un État - est plus difficile à cerner que celui des
nations minoritaires (Bouthillier, 2003; Gagnon et al., 2007). Finalement, situer
le dualisme Gesellschaft/Gemeinschaft - pour l'analyse théorique, il est important
de renverser l'ordre des deux concepts - dans les rapports majoritaires/minoritaires
explique le succès des dualismes simplistes. Comme un type de formation sociale
n'acquiert sa signification que par opposition à l'autre, la société - à laquelle revient
le pouvoir de définition - se rend plus libérale, égalitaire, et ouverte en projetant un
communautarisme fermé, retardé et ethnocentrique sur autrui. En d'autres mots,
elle érige sa moralité prétendument supérieure sur un orientalisme inhérent (Said,
1994). Bien que cette analyse a du mérite, elle reste aussi statique et binaire. De
plus, elle ne permet pas de capter le changement social.

Dans cet article, nous sommes allées plus loin. Dans l'effort de prolonger l'idée
wébérienne d'une « sociologie sans société », nous avons élaboré une théorisation de
la société pluraliste qui dépasse une vision binaire du social. Pour ce faire, nous nous
sommes inspirées de la philosophie sociale d'Ian Angus. Cet auteur propose que
la société pluraliste se distingue tant de la Gemeinschaft que de la Gesellschaft parce
qu'elle implique des relations inclusives de type « nousob ct/nous » (us/we) reflétant
une appartenance à la société commune malgré la présence des sous-catégories
communautaires. Une lecture wébérienne de cette théorie y ajoute une perspective
qui prend en considération les rapports de pouvoir et la construction des frontières.
Ceci nous amène à notre idéaltype de la société pluraliste qui se veut une série de

relations sociales triangulaires dynamiques où l'association conditionnelle entre
« nouscomniiinillj>tlon » et d'« autrescommuna|jsjiions l n

» est rendue possible par l'opposition à

« eux] n
». « Eux » est généralement représenté comme opposé au « nous pluraliste ».

Il peut renvoyer à un seul groupe ou désigner quelques autrui réels ou imaginaires
localisé(s) à l'intérieur ou à l'extérieur de la société nationale.

Penser la société pluraliste au-delà des binaires nous offre une appréciation
nuancée des enjeux sociaux dans nos sociétés contemporaines ethniquement et
culturellement diversifiées. Comme nous l'avons démontré dans cet article, dans sa

forme idéaltypique, la société pluraliste n'est ni société, ni communauté. Dans sa

forme concrète, la société pluraliste combine des éléments de ces deux formes sociales.

Elle est civique ou associative dans la mesure où elle suppose un cadre institutionnel
qui garantisse les droits individuels - lesquels restent une composante clef de

l'interaction entre des citoyens égaux. Elle est ethnique ou communautariste dans la

mesure où elle ne présente pas ce cadre comme étant (ethniquement, culturellement,



Ni Communauté, ni Société : penser la Société Pluraliste au-delà des binaires 467

religieusement, linguistiquement) peutre, mais comme provenant de processus de

relations collectives historiquement spécifiques.
Dans sa forme symbolique, nous l'avons vu, le « nous pluraliste» est en mesure

d'inclure d'autres types de communalisations à condition d'une confrontation à

des tiers. Néanmoins, le « nous pluraliste » n'existe qu'en dialectique. Il oscille entre
ces deux types d'altérité (réelle ou imaginée), soit la société à laquelle il reproche

trop d'assimilationnisme, soit la communauté, qu'il accuse d'être ethnocentriste et
exclusive. En d'autres mots, les vrais enjeux se jouent, posons-nous dans cet article,
dans l'espace entre les pôles extrêmes de la société et de la communauté.

Finalement, en ce qui concerne les conséquences politiques, notre théorisation
de la société pluraliste s'avère optimiste par rapport à la capacité intégrative des

politiques multiculturelles. Elle reste pourtant pessimiste quant à la possibilité de penser
la société pluraliste en dehors des relations de pouvoir. Notre lecture sociologique
pose que l'inclusion des uns ne peut pas se faire sans l'exclusion des autres. Nous
laissons aux théoriciens normatifs la tâche de penser la société pluraliste en termes
d'évolution de la sensibilité morale d'un groupe.

6 Références bibliographiques

Angus, Ian. 1998 "Hie Originality of the Multicultural Context", in Dieter Haselbach dir., Multicultu-
ralism in a World ofLeaking Boundaries, Münster, Literatur Verlag, 65-99.

Bader, Veit M. 1995. Rassismus, Ethnizität, Bürgerschaft: Soziologische undphilosophische Überlegungen,

Münster, Westfälisches Dampfboot.

Bader, Veit M. 2005. "Multicultural Futures? International Approaches to Pluralism", numéro spécial
de Canadian Diversity/Diversité canadienne, 4 (1).

Barber, Benjamin R; [1995] 2001. Jihad vs. McWorld: Terrorism's Challenge to Democracy, New York,
Ballantine Books.

Billig, Michael. 1995. Banal Nationalism, London, New York, Sage.

Bouthillier, Geneviève. 2003. Une analyse du discours de l'État portant sur l'immigration, l'intégration
et la citoyenneté - Ou quand le majoritaire parle de lui-même, thèse de maîtrise en sociologie,
Université de Montréal.

Breuer, Stefan. 1996. «Von Tönnies zu Weber. Zur Frage einer deutschen Linie der Soziologie», Berliner

Journalfür Soziologie, 62, 227-245.

Brubaker, Rogers. 1992. Citissenship andNationhood in France and Germany, Cambridge (MA), Harvard
University Press.

Brubaker, Rogers. 2001. "The Return of Assimilation? Changing Perspectives on Immigration and its

Sequels in France, Germany and the United States", Ethnic and Racial Studies, 24 (4).

Coutu, Michel, Dominique Leydet, Guy Rocher et Elke Winter. 2001. «Introduction», Max Weber:

Rudolf Stammler et le matérialisme historique, Paris et Québec, Éditions du Cerf, Presses de

l'Université Laval, 1-89.

Dumont, Louis. 1979. «L'Allemagne répond à la France: le peuple et la nation chez Herder et Fichte»,
Libre, (6), 233-250.

Dumont, Louis. 1991. Homo aequalis, II. L'idéologie allemande. France-Allemagne et retour., Paris, Gallimard.



Elke Winter

Francis, Emerich. 1966. «Kultur und Gesellschaft in der Soziologie Max Webers», in Karl Engisch et
Bernhard Pfister und Johannes Winckelmann (dirs.), Max Weber. Gedächtnisschrift der Ludwig-
Maxsmslians-Universität München zur 100. Wiederkehr seines Geburtstages 1964 Berlin Duncker
& Humblot, 89-114.

Gagnon, Alain-G., André Lecours et Geneviève Nootens (dirs.) (2007) Les Nationalismes majoritaires
contemporains: identité, mémoire, pouvoir, Montréal, Québec Amérique.

Glazer, Nathan. 1997. We Are All Multiculturalists Now, Cambridge (MA) et London (UK), Harvard
University Press.

Guillaumin, Colette. 1972. L'idéologie raciste: genèse et langage actuel, La Haye, Mouton & Co.

Guillaumin, Colette et Léon Poliakov. 1974. «Max Weber et les théories bioraciales du XXe siècle»,
Cahiers internationaux de sociologie, 56, 115-126.

Holton, Robert. 2003. "Max Weber and the Interpretative Tradition", in Gerard Delanty and Engin F.

ISIN dirs., Handbook ofHistorical Sociology, London, Thousand Oaks, New Delhi, Sage, 27-38.

Huntington, Samuel P. 1996. The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, New York,
Simon & Schuster.

Jacobs, Dirk and Andrea REA. 2007. "The End of National Models? Integration Courses and Citizen¬
ship Trajectories in Europe", InternationalJournal on Multicultural Societies, 9 (2), 264-283.

Juteau, Danielle. 1999. L'ethnicité et ses frontières, Montréal, Presses de l'Université de Montréal.

Kalberg, Stephen. 1989. «Max Webers historisch-vergleichende Untersuchungen und das 'Webersche
Bild der Neuzeit' : eine Gegenüberstellung », in Johannes Weiss dir., Max Weber heute Frankfurt
a.M„ Suhrkamp, 425-444.

Kalberg, Stephen. 1994. Max Webers Comparative-Historical Sociology, Cambridge, Polity Press.

Kalberg, Stephen. 2000. « Max Weber », in Georg Ritzer dir., The Blackwell Companion to Major Social
Theorists, Oxford, Blackwell, 144-204.

Käsler, Dirk. 1995. Max Weber: Eine Einführung in Leben, Werk und Wirkung, Frankfurt a.M„ New
York, Campus Verlag.

Kohn, Hans. 1955. Nationalism: Its Meaning and History, Princeton, Van Nostrand.

Kymlicka, Will. 1995. Multicultural Citizenship : A Liberal Theory ofMinority Rights, Oxford, Clarendon
Press.

Meinecke, Friedrich. [1907] 1922. Weltbürgertum und Nationalstaat: Studien zur Genesis des deutschen
Nationalstaates, 6tat éd., München, R. Oldenburg.

Merz-Benz, Peter-Ulrich. 2006. « Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Ge¬
meinschaft und Gesellschaft - Ferdinand Tönnies und der Kommuntarismus », Swiss Journal of
Sociology, 32 (1), 27-52.

Mommsen, Wolfgang J. 1965. «Diskussion zum Thema <Max Weber und die Machtpolitik>», in Otto
Stammer dir., Max Weber und die Soziologie heute. Verhandlungen des 15. deutschen Soziologentags,
Tübingen, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 130-138.

Nisbet, Robert A. 1966. The Sociological Tradition, New York, Basic Books.

Paré, Jean-Rodrigue. 1999. Les visages de l'engagement dans l'oeuvre de Max Weber. La nation, la culture
et la science, Montréal, Paris, L'Harmattan.

Patez, Fabrice. 1998. «Quelques remarques sur l'imaginaire national », Les Cahiers du Ceriem, (3), 3-13.

Peukert, Detlev J. K. 1989. Max Webers Diagnose der Moderne, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht.

Phillips, Anne (2007) Multiculturalism without Culture, Princeton University Press.

Popper, Karl Raimund. [1945] 1950. The Open Society and Its Enemies, London, Routledge.

Pries, Ludger. 2007. Die Transnationalisierung der sozialen Welt: Sozialräume jenseits von Nationalgesell¬
schaften, Frankfurt am Main, Suhrkamp.



Ni Communauté, ni Société : penser la Société Pluraliste au-delà des binaires 469

Said, Edward W. 1994. Orientalism, New York, Vintage.

Salomon, Albert 1935. "Max Weber's Sociology", Social Research, 2, 60-73.

Simon, Pierre-Jean. [ 1991 ] 1997. Histoire de la sociologie, Paris, Presses Universitaires de France (PUF).

Taylor, Charles. 1994. "The Politics of Recognition", in Amy Gutmann dir., Multiculturalism and the
'Politics ofRecognition, Princeton, Princeton University Press, 25-73.

Tyrell, Hartmann. 1994. «Max Webers Soziologie - eine Soziologie ohne Gesellschaft», in Gerhard
Wagner and Heinz Zipprian dirs., Max Webers Wissenschaftslehre. Interpretation und Kritik, Frankfurt

a.M., Suhrkamp, 390-414.

Wagner, Gerhard. 2006. «Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft», Swiss Journal ofSociology, 32 (1),
53-73.

Ward, John. 2004. "War On Terrorism : Washington Feels Canada Gets Free Ride on Defence : Former
Top US Adviser", CNEWS - World, 26 avril.

Weber,Max. [1911] 1969. «Redebeitrag», in Deutsche Gesellschaft für Soziologie dir., Verhandlungendes
Ersten Deutschen Soziologentages vom 19.-22. Oktober 1910 in Frankfurt a.M. Reden und Vorträge
von Georg Simmel, Ferdinand Tonnies, Max Weber, Werner Sombart, Alfred Ploetz, Emst Troeltsch,

Eberhard Gothein, Andreas Voigt, Hermann Kantorowicz und Debatten., Frankfurt a.M., Verlag
Sauer & Auvermann KG, 151-165.

Weber, Max. [1921] 1980. Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Max. 1989. « L'État national et la politique économique», La Revue du MAUSS, (3), 35-59.

Weingart, Peter. 1994. "Biology as Social Theory: "the Bifurcation of Social Biology and Sociology
in Germany, circa 1900", in Dorothy ROSS dir., Modernist Impulses in the Human Sciences.

1870-1930, Baltimore, London, John Hopkins University Press, 255-271.

Wimmer, Andreas and Nina Glick Schiller. 2002. "Methodological Nationalism and Beyond: Nation-
State Building, Migration and the Social Sciences", Global Networks, 2 (4), 301-334.

Winter, Elke. 2004. Max Weber et Us relations ethniques. Du refits du biologisme racialà l'État multinational,
Québec, Presses de l'Université Laval.

Winter, Elke. 2007. "How Does the Nation Become Pluralist?", Ethnicities, 7 (4), 483-515.

Winter, Elke. 2008. «Les logiques du multiculturalisme dans les sociétés multi-nationales: une analyse
des discours canadiens », Revue Européenne des Migrations IntemationaUs, 24 (3), 7-29.

Winter, Elke. 2009a. «Die Dialektik multikultureller Identität: Kanada als Lehrstück», Swiss Political
Science Review 15 (1), 133-168.

Winter, Elke. 2009b. "The Dialectics of Multicultural Identity: Learning from Canada", World Political
Science Review (Berkeley Electronic Press), 5(1), article 9, http ://www.bepress.com/wpsr/vol5/
issl/art9.



Le plafond de fer de l'université
Femmes et carrières
2010,244 pages, ISBN 978-2-88351-046-3, SFr. 38.—

Fabienne Malbois

Déplier le genre
Enqête épistémologique sur le
féminisme antinaturaliste
2010,236 pages, ISBN 978-2-88351-047-0, SFr. 39.—

Natalie Benelli

Nettoyeuse
Comment tenir le coup dans
un sale boulot

2010,220 pages, ISBN 978-2-88351-048-7, SFr. 36.—

Sous la direction de BIEN-Suisse

Le finançement d'un revenu de
base inconditionnel

if I 2010,204 pages, ISBN 978-2-88351-049-4, SFr. 31


	Ni communauté, ni société : penser la société pluraliste au-delà des binaires

