
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 35 (2009)

Heft: 1

Artikel: Hobbes und seine Theorie des tribalen Kriegs

Autor: Helbling, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-815042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-815042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Swiss Journal of Sociology, 35 (1), 2008, 97-116 97

Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges

Jürg Helbling*

1 Philosophie und Sozialwissenschaft

Geht es um Krieg, lässt sich das Werk von Thomas Hobbes nicht ignorieren. Hobbes
hat in seinem «Leviathan» den «Naturzustand» (the natural condition of mankind) als

Zustand des permanenten Krieges beschrieben. Doch was ist der «Naturzustand»?

In der Philosophie herrscht die Meinung vor, der Hobbes'sche «Naturzustand»
sei lediglich das Modell eines fiktiven, hypothetischen, auf jeden Fall ahistorischen

Zustandes, ein Gedankenexperiment, welches dazu diene, die Notwendigkeit
und Legitimation des Staates zu denken und zu untersuchen, was passiert, wenn
vorteilsorientierte, vernünftige und rationale Individuen, die unter sich gleich
sind, in einer Gesellschaft ohne (funktionierenden) Staat leben.1 Hobbes ging es

vielleicht vor allem um die Legitimation des Staates, um «Untertanenbelehrung»
durch Hinweis auf die Nachteiligkeit des «Naturzustandes», der hier als drohender

Bürgerkrieg verstanden wird, den bereits Montaigne mit dem «primitiven Krieg»
verglichen hatte.2 Dennoch lässt sich zeigen, dass sich Hobbes auf ethnographische
Reiseberichte und historische Abhandlungen stützte und sein Modell des

«Naturzustandes» auch auf reale Gesellschaften bezog.3 Demnach hat Hobbes gleichzeitig
eine politische Philosophie, die eine Legitimation des Staates durch Hinweis auf
drohendes Chaos liefert, und eine historische Sozialwissenschaft entwickelt, die auf
eine Theorie nicht nur der Staatsentstehung und des Bürgerkrieges abzielt (Kraynak,
1990, 140; Ryan, 1996, 212fi), sondern auch eine Theorie des tribalen Krieges
entwickelt, wie ich zeigen werde.

Es ist eine Ironie der Geschichte der Sozialwissenschaft, dass sich Dürkheim
und Parsons, die Begründer der struktur-funktionalistischen Soziologie, nicht
auf die sozialwissenschaftliche, sondern auf die philosophischen Argumente und
Modelle von Hobbes bezogen haben. Gemäss Dürkheim und Parsons formulierte
Hobbes mit seinem Modell des «Naturzustandes» das Problem der gesellschaftlichen

Prof. Dr. Jürg Helbling. Kultur- und Sozialanthropologisches Seminar, Universität Luzern.

1 Vergleiche u.a. Warrender (1957), Watkins (1965), MacNelly (1968), Gauthier (1969), Weiss

(1980), Hampton (1986), Tuck (1989) und Kersting (1992).
2 Die Legitimation des Staates beruht auf dem Hin- und Nachweis, dass dieser das Resultat eines

Gleichgewichtes der Interessen aller involvierten Akteure darstelle, von dem abzuweichen keiner
das Interesse habe.

3 Vergleiche Schochet (1967), Hinton (1968), Ashcraft (1971, 1972), Kraynak (1983, 1990),
Tricaud (1988), Ryan (1996) und Hoekstra (2007).



98 Jürg Helbling

Ordnung, das zu lösen die Aufgabe nicht nur jeder Gesellschaft, sondern auch der
Sozialwissenschaft sei. Hobbes habe ein kontrafaktisches Modell entwickelt, um
die Bedingungen von Gesellschaft zu denken, und zeichne das Bild eines fiktiven,
vorgesellschaftlichen Zustandes, in dem eigeninteressierte Individuen in einen

permanenten Krieg jedes gegen jeden verstrickt seien. Der «Naturzustand» wird
demnach als präsozialer Zustand aufgefasst, in dem Anomie, Anarchie und Krieg
zwischen den Menschen jegliche soziale Ordnung verunmöglichen und der die
Antithese zu Gesellschaft schlechthin darstellt (Dürkheim, 1918, 195fi). Gemäss

Dürkheim (1977, 41) besteht die Lösung des Ordnungsproblems in den
«représentations collectives», bestehend aus Normen, Werten und Gesetzen, welche die

gesellschaftliche Ordnung und Integration erst ermöglichen. Auch gemäss Parsons

(1936, 89-94) fehlt im «Naturzustand» gerade die normative Ordnung (normative
order). Dies schliesse zwar eine faktische Ordnung (factual order) logisch nicht ganz
aus, doch de facto lasse der Zustand, in dem jeder gegen jeden kämpfe, offensichtlich
keine gesellschaftliche Ordnung zu. Dadurch entsteht allerdings ein Problem: Wenn
nämlich der «Naturzustand» ein präsozialer Zustand ist, in dem Anarchie und Krieg
zwischen den Menschen jegliche soziale Ordnung verunmöglichen, und somit der

permanente Kriegszustand als Antithese zu Gesellschaft aufgefasst wird, kann eine

(funktionierende) Gesellschaft nur eine ohne Krieg sein. Krieg ist jedoch keine
Antithese zur Gesellschaft, wie Dürkheim und Parsons meinten, sondern vielmehr

«courant normal», d. h. konstitutiver Bestandteil der tribalen Gesellschaft und der

Staatenwelt, wie bereits Hobbes richtig bemerkte. Es ist diese schroffe Gegenüberstellung

von Krieg und Gesellschaft, welche die strukturfunktionalistische Soziologie
daran gehindert hat, eine überzeugende Theorie des Krieges zu entwickeln.4

Im vorliegenden Artikel versuche ich aufgrund einer sozialwissenschaftlichen
Lektüre von Hobbes zu zeigen, dass er in seinem «Leviathan» auch eine differenzierte
und realistische Theorie des Krieges in tribalen Gesellschaften entwickelt hat.

2 «Wilde» und «Barbaren»

2.2 Ethnographische Quellen

Die ethnographischen Bezüge im «Leviathan» sind spärlich, weil Hobbes den

Darstellungsmodus «more geometrico» wählte und historisch-ethnographische Quellen
deshalb nicht in den Vordergrund rückte (Kraynak, 1990, 4ffi). Gemäss Ashcraft
(1972, 159f.) konnte Hobbes jedoch die Kenntnis ethnographisch relevanter
Reiseberichte bei seinen Zeitgenossen voraussetzen, was der Grund dafür sein mag,

4 Da sich die Existenz von Krieg in realen Gesellschaften - trotz aller Bemühungen, seine Bedeutung
und vor allem seine zerstörerischen Auswirkungen herunterzuspielen — dennoch nicht leugnen lässt,
haben die Strukturfunktionalisten versucht, auch diesen sozialen Tatbestand funktionalistisch zu
erklären: mit seinem positiven Beitrag zur Solidarität und Integration von Gruppen oder Staaten
(Coser, 1956, vgl. hierzu auch Helbling, 2002).



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 99

weshalb er nicht explizit auf seine Quellen verwies (Myres, 1916, 28). Auf jeden
Fall teilte Hobbes mit seinen zeitgenössischen Kritikern - unter ihnen Bramhall

(1655), Filmer (1652), Tenison (1670) und Hyde (1676) - die Meinung, dass sich

der «Naturzustand» auf Kriege (und Allianzen) zwischen Familienverbänden in
realen «primitiven Gesellschaften» beziehe (Schochet, 1967, 427—431; Ashcraft,
1971, 1104-1008).

Wir können davon ausgehen, dass Hobbes die «Histoire d'un voyage fait en la

terre du Brésil» (1578) von Jean de Léry kannte, einen Bericht über dieTupinambâ,
auf den sich auch Montaigne in seinem Essay «Über die Menschenfresser» (1588)
bezog.5 Montaignes Beschreibung der «Wilden» ist durchaus exemplarisch für die

damalige Zeit (Ashcraft, 1972, 150ff.): Obwohl sie als hilfsbereit, vernünftig und

grosszügig geschildert werden (Montaigne, 1588, 320), sind ihre Dörfer gleichwohl
in Krieg und Gewalt verstrickt, und es werden sogar Folter und Kannibalismus

praktiziert (ebd., 324, 326f.). Hobbes kannte sicher auch den 1596 von Sir Walter

Raleigh publizierten Reisebericht "The discoverie of the large rich, and bewtiful em-

pyre of Guiana" und die auf 1602 datierte Schrift "Of the original and fundamental

cause of natural, arbitrary, and civil war", in der Raleigh ähnliche Positionen vertritt
wie Hobbes: «wilde Völker», die ohne Gesetz, ohne König und ohne erkennbare

Religion leben und in Familienverbänden organisiert sind, die einander unentwegt
bekriegen (in Ashcraft, 1972, 145ff., 161, 178; Myres, 1916, 24).6 Auf diese und
weitere Berichte scheint sich Hobbes bezogen zu haben, wenn er schreibt: «Vielleicht
kann man die Ansicht vertreten, dass es eine solche Zeit und einen Kriegszustand
[...] niemals gab, und ich glaube, dass er [«the natural condition of mankind», d. h.

der «Naturzustand», J. H.] so niemals allgemein auf der ganzen Welt bestand. Aber
es gibt verschiedene Gebiete, wo man jetzt noch so lebt. Denn die wilden Völker
verschiedener Gebiete Amerikas besitzen überhaupt keine Regierung, ausgenommen

die Regierung über kleine Familienverbände» (1651, 13, 97; 10, 82; 17, 131;

5 Hobbes lebte zwischen 1640 und 1651 als politischer Exilant in Paris und verkehrte dort in
einem Intellektuellenzirkel, zu dem auch der Philosoph Pierre Gassendi gehörte. Gassendi war
ein grosser Bewunderer von Montaigne (Tönnies, 1925, 4,15,23-46.; Burke, 2004, 101), dessen

Text 1603 auch in Englisch publiziert wurde. Hobbes könnte überdies Zugang zu den damals

verfügbaren Reiseberichten in Französisch gehabt haben (Duchet, 1977).
6 Gemäss Ashcraft hat Hobbes wahrscheinlich auch die «Historia natural y moral de las Indias» von

José de Acosta (1590) (englisch 1604) sowie die Sammlung englischer Reiseberichte von Richard
Hakluyt «Principal navigations, voyages and discoveries of the English nation» (1598-1600)
gekannt. Myres (1916, 16-21) nennt überdies Edward Grimstones Abhandlung «The states,
empires, and principalities of the world» von 1615 sowie Peter Heylyns "Microcosmus; a little
description of the great world" (1636) als Vorläufer von Hobbes. Gut möglich, dass Hobbes auch
den Expeditionsbericht von Gaspar de Carvajal, der als «Historia general y natural de las Indias»
im Jahre 1547 erschien, und den Bericht von Cristobal de Acuna (Nuevo Descubrimiento del
Gran Rio de las Amazonas, 1641) kannte (in Bitterli, 1999, 271-279). Hinzu kommen Berichte
der puritanischen Siedler in Nordamerika, besonders in Virginia (vgl. Pearce, 1952). Zu den

zeitgenössischen Reiseberichten vgl. Pagden (1982), Hodgen (1964), Bitterli (1999), Bennett
(1970), Myres (1916) und Ashcraft (1971, 1972).



100 Jürg Helbling

1647, 1,84; 1681, 189, 191).7 Man kann deshalb Clastres (1977, 173) nur zustimmen,

wenn er schreibt: «La condition naturelle de l'homme n'est pas seulement la

construction abstraite d'un philosophe, mais bien le sort effectif, observable d'une
humanité nouvellement découverte» (vgl. auch Sahlins,1968, 2—13). Dies zeigt auch

die Ethnologie des tribalen Krieges (Helbling, 2006).

2.2 Tribale Kriege

Kriege in tribalen Gesellschaften stehen zwar nicht im Zentrum der Tagesaktualität,
und auch in den Sozialwissenschaften scheint die Ambition von ethnographisch und
historisch ausgreifenden Vergleichsstudien einem aktualistischen «Provinzialismus
der Zeit und des Ortes» (Eliott, 1944) gewichen zu sein. Gerade im Kontext von
Gesellschaftsvergleichen sind tribale Gesellschaften aber dennoch wichtig und
relevant.

Der tribale Gesellschaftstyp bildet keine Entwicklungsstufe der Menschheitsgeschichte,

sondern vielmehr einen sozio-regionalen Zusammenhang, in dem — wo
und wann auch immer - Dorfgemeinschaften noch nicht oder nicht mehr unter der
effektiven Kontrolle eines Staates stehen. Diese politisch autonomen Lokalgruppen
(bzw. «Familienverbände», wie Hobbes sie nennt) bestehen üblicherweise aus 100

bis 300 Individuen, die von Landwirtschaft und Viehzucht leben. Überdies sind sie

nach Alter und Geschlecht hierarchisiert und meist in verwandtschaftlich-politische
Faktionen segmentiert. Zwischen (benachbarten) Lokalgruppen können jederzeit
Kriege ausbrechen, sie schliessen aber auch Allianzen untereinander gegen gemeinsame

Feinde (Sahlins, 1968).
Nach einer Periode erfolgreicher Pazifizierung tribaler Bevölkerungsgruppen

durch expandierende Staaten hat die Schwächung von Staaten in Melanesien,
Amazonien, Ostafrika und in anderen peripheren Regionen unserer heutigen Welt dazu

geführt, dass Lokalgruppen ihre Konflikte untereinander erneut auf kriegerische
Weise auszutragen beginnen (Muke, 2004; Gordon und Meggitt, 1985; Gray 2003).
Tribale Kriege sind zwar keine «modernen Kriege»; dennoch finden sie in der Jetztzeit
der politischen Staatenwelt und des wirtschaftlichen Weltsystems statt.

Tribale Kriege sind überdies keine (ethnopolitischen) Bürgerkriege, bei denen

es um die Macht im Staat oder um Sezession von einem Staat geht oder aber um
Raubzüge marodierender Banden (Münkler, 2002). Tribale Kriege sind bewaffnete

Auseinandersetzungen zwischen Dörfern bzw. Dorfallianzen, und sie werden in Form

von Überraschungsattacken, Hinterhalten und Schlachten ausgetragen (Helbling,
2006, 116-132). Zudem sind tribale Kriege alles andere als harmlos, spielerisch
oder bloss ritualisiert, wie u.a. Keegan (1993) behauptet (Helbling, 2006, 48—67).

7 Neben den amerikanischen Indianern verweist Hobbes auf die Germanen des vorfeudalen Europas
und die Barbaren in Griechenland vor der Gründung der Stadtstaaten, die in einem Naturzustand
lebten und «beständig gegeneinander Krieg führten» (1651, 10, 72; vgl. auch Kraynak, 1983,
90ff., 1990, 12; Ashcraft, 1971, 1097).



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 101

Dies zeigt auch ein Blick auf die kriegsbedingte Mortalität: Während in staatlichen
Gesellschaften weniger als ein Zwanzigstel der Menschen in Kriegen sterben, sind

es in tribalen Gesellschaften mehr als ein Viertel der Menschen (und mehr als ein
Drittel der Männer) (ebd., 143—149). Kein Wunder schreibt Hobbes: «In einer
solchen Lage [....] herrscht, was das Schlimmste von allem ist, beständige Furcht
und Gefahr eines gewaltsamen Todes» (1651, 13, 96).

Tribaler Krieg ist also eine unbestrittene historische und ethnographische
Tatsache, die es zu erklären gilt. Es soll im Folgenden nicht darum gehen, eine Theorie
des tribalen Krieges zu entwickeln und empirisch plausibel zu machen (vgl. hierzu
ausführlich Helbling, 2006), sondern vielmehr darum, den Beitrag von Hobbes zu
einer solchen Theorie deutlich und sichtbar zu machen.

3 Ursachen des tribalen Krieges

Im 13. Kapitel des «Leviathan» beschäftigt sich Hobbes eingehend mit den
Ursachen des Krieges im «Naturzustand». Er nennt drei Konfliktursachen: «Erstens

Konkurrenz, zweitens Misstrauen, drittens Ruhmsucht. Die erste führt zu
Ubergriffen der Menschen des Gewinnes, die zweite der Sicherheit und die dritte des

Ansehens wegen. Die ersten wenden Gewalt an, um sich zum Herrn über andere

Männer und deren Frauen, Kinder und Vieh zu machen, die zweiten, um dies zu

verteidigen und die dritten wegen Kleinigkeiten wie einem Wort, einem Lächeln,
einer verschiedenen Meinung oder jedem anderen Zeichen von Geringschätzung
...» (1651, 13, 95f., 11,76).

3.1 Ökonomie: Konkurrenz um knappe Ressourcen?

Hobbes spricht offensichtlich nicht von einer Konkurrenz um knappe Versorgungsgüter,

wie Münkler (1993, 115f.,120), Nida-Rümelin (1996, 112) und Newey (2008,
76, 79) meinen, sondern von einer Unterwerfung von Männern, Frauen und Kindern.
Auch die ethnographischen Berichte wie jener von de Léry über die Tupinambä
reden durchwegs von wirtschaftlichem Uberfluss in «primitiven Gesellschaften»,
nicht von Ressourcenknappheit (vgl. Helbling, 2006, Kap. 2.2). Wenn Männer,
Frauen und Kinder in Kriegen unterjocht und Besitztümer geraubt werden, dann
nicht aus Gründen der Ressourcenknappheit, sondern um den Feind militärisch zu
schwächen. Offensichtlich führt nicht die Knappheit ökonomischer Güter, sondern
das Fehlen sanktionierter Eigentumsrechte zu Konflikten und Kriegen. Unter den
anarchischen Bedingungen des «Naturzustandes» gilt nämlich, dass «mit Wahrscheinlichkeit

zu erwarten ist, dass andere mit vereinigten Kräften anrücken, um ihn von
seinem Besitz zu vertreiben und ihn nicht nur der Früchte seiner Arbeit, sondern
auch seines Lebens und seiner Freiheit zu berauben. Und dem Angreifer wiederum
droht die gleiche Gefahr von einem anderen» (1651, 13, 95). Weil Landwirtschaft



102 Jürg Helbling

eine stationäre Produktionsform ist, können sich zwei Kontrahenten nicht (ohne
erhebliche Kosten) ausweichen, sondern müssen sich dem Kampf stellen, denn im
«Naturzustand» gilt, «dass jedem nur das gehört, was er erlangen kann, und zwar so

lange, wie er es zu behaupten vermag» (1651, 13, 98). Hinzu kommt, dass der Krieg
selber grosse Schäden anrichtet und die wirtschaftliche Entwicklung hemmt (1651,
13,96; 1647, 1, 13, 84). Falls also Ressourcenknappheit und Armut bestehen, dann
als Folge, nicht als Ursache des Krieges.

3.2 Ruhmsucht und Aggressivität als Kriegsgründe?

«Ruhmsucht» scheint in vorstaatlichen Gesellschaften weniger wichtig zu sein; Hobbes
bezieht sich hier auf staatliche Gesellschaften, die durch eine Eskalierung politisch,
weltanschaulich und religiös bedingter Auseinandersetzungen in den «Naturzustand»
eines Bürgerkrieges zurückfallen können (Tricaud, 1988, 113£, 120f£). Dennoch
ist auch für Lokalgruppen in vorstaatlichen Gesellschaften Reputation (Ehre)

wichtig. Hobbes hält fest, dass alles, was Macht gibt, auch ehrenvoll ist (1651, 10:

70; 1647, 1, 4: 80): Demonstrierte Gewaltbereitschaft gegenüber Feinden, Schutz

von Gruppenangehörigen und Grosszügigkeit gegenüber Verbündeten steigern die

Reputation einer Gruppe. Im «Ruf der Macht» zu stehen, steigert wiederum Stärke

und Uberlebenschance einer Lokalgruppe in einer kriegerischen Umwelt, weil eine
solche Reputation die Anhängerschaft von Schutzbedürftigen, die Unterstützung von
Verbündeten und die Abschreckung von Feinden vergrössert (1651, 10, 66, 71).

Hobbes macht überdies deutlich, dass sich die Menschen nicht aus Aggressivität
und Bösartigkeit bekriegen, sondern aus Furcht und Misstrauen unter anarchischen

Bedingungen. Er schreibt: «Wenn es auch weniger böse als gute Menschen gäbe, so

kann man doch die Guten von den Bösen nicht unterscheiden, und deshalb müssen
auch die Guten und Bescheidenen fortwährend Misstrauen hegen, sich vorsehen,
anderen zuvorkommen, sie unterjochen und auf alle Weise sich verteidigen. Aber
es folgt keineswegs, dass die, welche böse sind, von Natur böse geschaffen sind»

(1647, 68; 1651, 13: 95). Es findet sich bei Hobbes also keine Anthropologie der

Bösartigkeit des Menschen. Nicht die Aggressivität des Menschen, sondern die

gegenseitige Furcht vor der Gewalt der anderen im staatenlosen Zustand erklärt
den Krieg (1647, 1, 2: 79).

Gemäss Hobbes streben die Menschen nach Wohlstand, Sicherheit und
Wohlbefinden, wobei das oberste Ziel (weil die Voraussetzung) menschlichen Handelns
die Selbsterhaltung ist, die gerade durch den permanenten Kriegszustand bedroht
ist (1651, 3: 20f; 12: 95,99; 15: 117,120; 17: 131; 21: 164). Deshalb schreibt
Hobbes: «Jedoch führt das Verlangen nach angenehmem Leben und sinnlichen

Vergnügen, aber auch die Furcht vor Tod und Misshandlungen zum Wunsche,
diesen Kriegszustand zu beenden (1651, 11: 76).



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 103

3.3 Das Fehlen eines Staates

«Konkurrenz» und «Misstrauen» sowie «Ruhmsucht» — die drei von Hobbes genannten
Konfliktursachen - sind somit keine eigenständigen Ursachen des Krieges, sondern

gründen letztlich in der Hauptthese von Hobbes, der zufolge Krieg im «Naturzustand»

deshalb endemisch ist, weil es keinen Staat gibt, der Verträge zwischen Akteuren

(bezüglich Eigentumsrechten sowie Sicherheit von Leib und Leben) sanktioniert
und durchsetzt. Hobbes schreibt, «dass die Menschen während der Zeit, in der sie

ohne eine allgemeine, sie alle im Zaum haltende Macht leben, sich in einem Zustand
befinden, der Krieg genannt wird ...» (1651, 13: 96). Da die Menschen grundsätzlich
gleich sind, vor allem hinsichtlich ihrer Eigenschaft, anderen zu schaden und sie zu
verletzen, und weil gleichzeitig in einer Gesellschaft ohne Staat keine Rechtssicherheit

besteht, die Eigentum sanktioniert und eine friedliche Austragung von Konflikten
garantiert, entsteht Misstrauen und gegenseitige Furcht vor der Gewalt der anderen

sowie die Neigung, Gewalt auszuüben, um der Gewalt der anderen zuvorzukommen
(1647, 1, 2: 79). Es ist das gegenseitige Misstrauen und die Furcht vor der Gewalt
der anderen, die direkt auf die Ursache des Krieges: das Fehlen eines (effektiven)
Staates, verweisen. Der Umstand, dass es keine übergeordnete Zentralinstanz gibt,
die Abkommen und Verträge sanktionieren und die gewaltsame Austragung von
Konflikten verhindern könnte, erklärt nicht nur die Furcht vor der Gewalt der
anderen und das Misstrauen zwischen den Gruppen, sondern auch «Konkurrenz»
und «Ruhmsucht». Und es sind Furcht und Misstrauen, die nicht nur das Entstehen

von Konflikten erklären, sondern gleichzeitig auch, weshalb diese Konflikte auf eine

gewaltsame Weise ausgetragen werden.

4 Strategische Interaktion im «Naturzustand»

Der tribale Krieg erklärt sich somit allein mit der spezifischen Interaktion autonomer

Lokalgruppen unter anarchischen Bedingungen. Diverse Autoren haben diese

Interaktion im «Naturzustand» spieltheoretisch als Gefangenendilemma beschrieben.8

Voraussetzung ist ein Ansatz strategisch handelnder Akteure: Akteure entscheiden
sich jeweils für jene Handlungsoption, von der sie mehr Vorteile bzw. weniger
Nachteile erwarten als von alternativen Handlungsoptionen, ein Ansatz, der sich

bei Hobbes (1647, 6, 11: 135f.; 1651, 6: 45ff.; 8: 55ff.; 15: 120) ebenso findet wie
eine spieltheoretische Argumentation «avant la lettre» (1647, 2, 9: 90; 2, 11: 91).

8 Vergleiche u.a. Gauthier (1969), Rawls (1972), Hampton (1985, 1988), Kavka (1983, 1986),
Taylor (1987) und Kersting (1992) ebenso Helbling (2006, Teil III).



104 Jürg Helbling

4.1 Gefangenendilemma

Eigentlich wären alle Lokalgruppen daran interessiert, Konflikte friedlich beizulegen,
weil sie dann die hohen Kosten und Nachteile, die der Krieg — selbst für die Sieger

- stets mit sich bringt, vermeiden könnten (1651, 13, 96).9 Dies entspräche nach

Hobbes dem ersten «Naturgesetz» (ein Prinzip der Vernunft), das besagt: «Jedermann
hat sich um Frieden zu bemühen, solange dazu die Hoffnung besteht. Kann er ihn
nicht herstellen, so darf er sich alle Hilfsmittel und Vorteile des Krieges verschaffen
und sie benützen» (1651, 14, 100). Der zweite Teil dieses «Naturgesetzes» gilt für
Gruppen im «Naturzustand»: Eine einseitige Friedensstrategie wäre unter anarchischen

Bedingungen für jede Lokalgruppe zu riskant, da sie eine andere Gruppe zu

Angriffen ermuntern würde. Diese könnte nämlich durch einen Angriff die Bedrohung,

die von der ersten Gruppe nach wie vor ausgeht, definitiv beseitigen, indem sie

diese dezimiert oder sogar vernichtet. Dafür wäre die Chance gerade dann gut, wenn
die erste Gruppe einseitig friedenswillig ist und die Waffen niedergelegt hat.

Weil bilaterale Vereinbarungen zwischen Lokalgruppen mit dem Ziel, allfällige
Konflikte friedlich beizulegen, von keiner gesellschaftsübergreifenden Gewaltinstanz
sanktioniert und durchgesetzt werden, ist keine der beteiligten Gruppen sicher, dass

sich die anderen Gruppen an solche Vereinbarungen halten werden: «Denn wer
zuerst [einen Vertrag, J. H.] erfüllt, kann nicht sicher sein, dass der andere daraufhin
erfüllen wird, da das Band der Worte viel zu schwach ist. [...] Und deshalb gibt sich

der zuerst Erfüllende nur seinen Feinden preis» (1651, 15: 105; 1647, 2, 9: 90; 2,
11: 91). Demgegenüber hilft eine Konfrontationsstrategie nicht nur, die grösstmög-
lichen Risiken zu vermeiden (das Risiko, auf Überraschungsangriffe unvorbereitet

zu sein und von Feinden dezimiert, vernichtet oder vertrieben zu werden), sondern
sie bringt auch grössere Vorteile (den Vorteil, die anderen Gruppen von Angriffen
abzuschrecken oder sie zu besiegen und Beute machen zu können). Aus diesem

Grund muss sich jede Lokalgruppe für eine Konfrontationsstrategie entscheiden,

wenn sie überleben will, denn - wie Hobbes (1651, 13: 95; 17: 13Iff.) festhält -
«gibt es für niemand einen anderen Weg, sich selbst zu sichern, der so vernünftig
wäre wie Vorbeugung, das heisst, mit Gewalt und List nach Kräften jedermann zu
unterwerfen, und zwar so lange, bis er keine Macht mehr sieht, die gross genug
wäre, ihn zu gefährden». Lokalgruppen, die sich für eine einseitige Friedensstrategie
entscheiden, werden früher oder später «aus dem Spiel» fallen. Selbst eigentlich
friedenswillige Gruppen sind deshalb zu einer Konfrontationsstrategie gezwungen,
9 «Wie schädlich aber ein ewiger Krieg für die Erhaltung des menschlichen Geschlechts oder des

einzelnen Menschen ist, kann man leicht ermessen. Denn der Sieger bleibt weiter bedroht, so
dass es fast ein Wunder scheint, wenn in diesem Zustand jemand, und sei er auch noch so stark,
eines natürlichen Todes im Alter stirbt. Als ein Beispiel hierfür zeigt uns das jetzige Jahrhundert
die Amerikaner; frühere Zeiten zeigen andere Völker, die jetzt zwar gebildet und blühend sind,
aber damals gering an Zahl, roh, von kurzer Lebensdauer, arm und hässlich waren und alle

Bequemlichkeiten und allen Schmuck des Lebens entbehrten, welche nur der Friede und die
Gesellschaft gewähren kann» (1647, 1, 13: 84).



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 105

auch weil Flucht als Alternative zu kriegerischer Auseinandersetzung nur zu sehr

hohen Opportunitätskosten möglich ist (1651, 13: 95).
Das Dilemma besteht also gerade darin, dass einerseits alle Akteure unter dem

Krieg leiden, ein angenehmes Leben führen wollen und deshalb eine Metapräferenz
für Frieden haben (Hirschman, 1988, 74-84), anderseits jedoch im «Naturzustand»

gezwungen sind, sich im Interesse ihrer eigenen Sicherheit für eine kriegerische

Strategie zu entscheiden, weil eine einseitige Friedensstrategie zu riskant wäre. Das

zwingende, wenn auch nicht-beabsichtigte Interaktionsresultat ist ein permanenter
Kriegszustand, in dem zwar nicht permanent Krieg geführt wird, jedoch jederzeit

Kriege ausbrechen können (1651, 13: 96).10 Beide Aspekte - die Metapräferenz
für Frieden und die Einsicht in die Unvermeidbarkeit von Krieg - entsprechen der

Logik des Gefangenendilemmas, das die Interaktion von Lokalgruppen unter
anarchischen Bedingungen kennzeichnet und einen Niederschlag auch in der Kultur
tribaler Gesellschaften findet: Einerseits fürchten sich selbst erfolgreiche Krieger

vor Tod und Verletzung und halten Krieg für eine schlechte Sache; andererseits

orientieren sie sich an Normen und Werten, welche Kampfbereitschaft und Mut
prämieren, und sie unterziehen sich Kriegsritualen und magischen Vorkehrungen,
um ihre Furcht zu überwinden und sich für unvermeidbare Kriege zu motivieren

(Helbling, 2006, 331 f.,317—334).

4.2 Iteriertes Gefangenendilemma

Mit Recht haben einige Autoren eingewendet, dass es sich im «Naturzustand»
realistischerweise nicht um ein einmal gespieltes Gefangenendilemmaspiel handelt,
sondern um eine unbestimmt oft wiederholte Interaktion zwischen vielen Akteuren,
d.h. um ein iteriertes Gefangenendilemmaspiel (Hampton, 1986; Kavka, 1986).

Hampton (1985, 58f.) und Ryan (1996, 224ff.) sind - gestützt auf eine Bemerkung

von Hobbes (1651, 15: lllf.) — der Meinung, dass Verträge selbst im «Naturzustand»

eingehalten werden könnten, wenn die Gegenseite den Vertrag bereits eingehalten
hat. Deshalb müsste ein iteriertes Gefangenendilemmaspiel ihnen zufolge zu einer

dominanten Strategie der bedingten Kooperation vom Typ Tit-for-tat (TFT) bzw.

zu einem Vertrauensspiel führen. Ein Spieler mit einer TfT-Strategie beginnt mit
einem friedlichen «Spielzug» und wählt den nächsten entsprechend dem «Spielzug»
des Gegenspielers: entweder friedlich oder kriegerisch. Eine solche Strategie kann
sich gemäss Axelrod (1987) dann durchsetzen, wenn Akteure über längere Zeit in-
teragieren (wollen oder müssen) und aus diesem Grund jeder Akteur der Reaktion
des anderen auf den jeweils eigenen Spielzug einen ausreichend hohen Wert beimisst.

10 Hobbes geht von eigeninteressierten, vernünftigen und rationalen Akteuren aus (1647, 1, 1:75):
vernünftig, weil sie eigentlich Frieden und ein angenehmes Leben führen wollen, und rational,
weil sie sich für jenes Verhalten entscheiden, von dem sie unter den gegebenen Bedingungen
mehr Vorteile bzw. weniger Nachteile erwarten als von alternativen Handlungsoptionen. Wenn
sie sich also aus Furcht bekriegen, so nicht deshalb, weil sie unvernünftig und irrational, sondern

gerade weil sie vernünftig und rational sind.



106 Jürg Helbling

Wenn ich nämlich mit einem anderen Akteur weiter interagieren muss oder will
und er auf meine Konfrontationsstrategie mit Vergeltung reagiert, zahlt sich eine

Konfrontationsstrategie für mich längerfristig allenfalls nicht aus: «Kooperation»
würde dann eine höhere (kumulierte) Auszahlung erzielen als «Konfrontation».
Somit hängt alles von der Wahrscheinlichkeit ab, mit der die Interaktion in der

Zukunft weitergeführt wird.
Zwei Gründe sind dafür verantwortlich, weshalb sich offenbar in einem

iterierten Gefangenendilemmaspiel, wie es den Hobbes'schen «Naturzustand»
kennzeichnet, keine TfT-Strategie konditionaler Kooperation durchsetzt. Erstens ist

eine Tit-for-Tat-Strategie schwierig anzuwenden und riskant, denn keine Gruppe ist
ausreichend gut über die Absichten der anderen informiert, und jede Gruppe muss
die eigene Position (Vergeltung bei Kooperationsabbruch) den anderen glaubhaft
mitteilen. Keine Gruppe kann je sicher sein, dass die anderen Gruppen tatsächlich
eine TfT-Strategie verfolgen, denn jeder Akteur kann die anderen falsch einschätzen

und von diesen falsch eingeschätzt werden (Hirshleifer und Martinez Coll, 1988).
Ein friedfertiger Spielzug der einen Gruppe kann von den anderen als Anzeichen

von Schwäche (immer Kooperation), als List zur Camouflierung einer heimlichen

Konfrontationsstrategie (immer Konfrontation) oder als tatsächliche Bereitschaft

zu einer TfT-Strategie (konditionale Kooperation) interpretiert werden. Deshalb ist

es für jede Gruppe wichtig, eine Reputation der Gewaltbereitschaft zu erwerben,
die signalisiert, auf die kleinste Provokation umgehend und hart zurückzuschlagen,
und überdies die anderen Gruppen als «hinterhältig» und «aggressiv» zu etikettieren.
Dadurch werden zwar potenzielle Angreifer abgeschreckt sowie Blauäugigkeit
hinsichtlich der Einschätzung anderer Gruppen vermieden; gleichzeitig steigern jedoch
Abschreckungsreputation und negative Etikettierung die Wahrscheinlichkeit von
gegenseitigen Provokationen und Präventivschlägen (Axelrod 1987, 132-138): Sie

führen somit gerade das herbei, was sie eigentlich verhindern wollten.
Hobbes behandelt Reputation als ein Korrelat von Macht und Sicherheit, denn

die «aggressive» Reputation der einen versetzt die anderen in Furcht und zwingt
sie dazu, ihre eigene Reputation zu verschärfen (1647, 1, 4: 80)." Es handelt sich

dabei nicht um irrationale Aspekte, wie Hampton (1985, 58f.) meint, sondern

um rationale Handlungen vor dem Hintergrund der kriegerischen Interaktion von
Lokalgruppen im «Naturzustand». Es macht nämlich durchaus Sinn, die «bösen

Absichten» eines Feindes im Sinne einer kognitiven Strategie zur Risikominderung
zu überschätzen. Und ebenso macht es Sinn, die Fähigkeit der eigenen Gruppe,
einen Krieg zu gewinnen, zu überschätzen, die Stärke des Feindes jedoch zu
unterschätzen, denn dies erleichtert die Motivierung der Männer zur Teilnahme an einem

11 Gemäss Hobbes bedeutet «im Ruf von Macht zu stehen» selber Macht (1651, 10: 66,70). «Die

Bereitwilligkeit zum Kampf ist immer ein Zeichen von Tapferkeit, welche in dem natürlichen
Zustand der Menschen, wo nicht die einzige, so doch die grösste Tugend ist» (1651, 10: 71). Ein
Grund hierfür ist der Umstand, dass «Gewalt und Betrug im Krieg die beiden Kardinaltugenden»

sind (1651, 13: 98; 17: 131ff.).



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 107

(angeblich) leicht zu gewinnenden Krieg und wirkt als eine Art kriegstaktischer
«self-fulfilling prophecy».

Der zweite Grund, weshalb sich im «Naturzustand» keine TfT-Strategie
konditionaler Kooperation durchsetzt, ist die Natur des «Spieles» bzw. des «Spieleinsatzes»;
Eine TfT-Strategie erzielt bei Waren- oder Gabentausch gute Resultate, weil aufeine

Weigerung des anderen, eine Ware oder Gabe zu erwidern, umgehend und ohne

grosse (materielle) Verluste mit dem Abbruch der Tauschbeziehung reagiert werden
kann (vgl. Görlich, 1992). Geht es aber um das Uberleben oder die Vernichtung
von Lokalgruppen in einer kriegerischen Umwelt, wäre selbst eine TfT-Strategie
zu riskant, denn für eine Vergeltung (ein «tat») wäre es für eine Lokalgruppe nach

einer militärischen Niederlage (einem «dt») bereits zu spät. Es ist hier letztlich die
fehlende Möglichkeit von Zweitschlägen, welche die bedingte Kooperation (vom Typ
Tit-for-tat) verhindert. Spieltheoretisch handelt es sich bei Krieg deshalb nicht um
ein «Turnier jeder-gegen-jeden», bei dem die Auszahlungen der einzelnen Spielzüge
aufaddiert werden, wie in Axelrods (1984) optimistisch angelegter Computersimulation.

Vielmehr geht es um einen antagonistischen Eliminationswettstreit, in
dem nur jene Lokalgruppen überleben, die in direkten Begegnungen ihre Gegner
besiegt haben, während die Verlierer «aus dem Spiel ausscheiden» (Hirshleifer und
Martinez Coll 1988). Hampton (1985) ist entgegenzuhalten, dass bei Krieg somit
nicht der langfristige Nutzen, sondern Sieg und Niederlage bei jeder Auseinandersetzung

zählt.12 «Kurzsichtiges» Handeln ist aus diesem Grund nicht irrational,
sondern zwingend, da ein langfristiger Nutzen irrelevant ist, wenn man kurzfristig
nicht überlebt. Wer sich nicht kurzfristig richtig, d. h. «kurzsichtig», verhält, droht
unterzugehen.

4.3 Sicherheitsdilemma

Unter den Bedingungen des «Naturzustandes» kann jede Gruppe ihre
Überlebenssicherheit nur verbessern, wenn sie Machtüberlegenheit erlangt, die gemäss
Hobbes auch von der relativen Grösse einer Gruppe abhängt. Das Wachstum der

eigenen Lokalgruppe steigert die Macht ebenso wie Reichtum mit Freigebigkeit,
weil man dadurch Verbündete und neue Gruppenmitglieder rekrutieren kann
(1651, 10: 66). Allerdings: «Auch der Zusammenschluss einer kleinen Anzahl von
Menschen gibt ihnen diese Sicherheit nicht, denn bei kleinen Zahlen verleihen
kleine Zunahmen auf der einen oder der anderen Seite eine so grosse Übermacht,
dass sie genügt, zum Sieg zu führen, und deshalb zu einem Angriff ermutigt. Die
Menge, die zu einer verlässlichen Sicherheit ausreicht, ergibt sich nicht aus einer

12 Gemäss Hampton (1985, 58f., 1998, 45ff.) müssten die Akteure im Naturzustand eigentlich
kooperieren, wenn nicht Kurzsichtigkeit (und Ruhmsucht) sie hindern würden. Hobbes (1651,
15: 110) macht aber deutlich, dass es im «Naturzustand» grundsätzlich keine Kooperation gibt,
und zwar nicht, weil Kurzsichtigkeit irrational ist, sondern weil in einer anarchischen Gesellschaft
grundsätzlich keine Garantie besteht, dass Verträge eingehalten werden, d. h. ein Anreiz besteht,
einseitig von einem Abkommen zur friedlichen Beilegung von Konflikten abzuweichen.



108 Jürg Helbling

bestimmten Zahl, sondern aus einem Vergleich mit dem gefürchteten Feind, und
sie reicht dann aus, wenn die Uberzahl des Feindes nicht so offensichtlich und

ausschlaggebend ist, dass von vornherein der Ausgang des Krieges feststeht und
ihn deshalb zu einem Versuch ermuntert» (1651, 17: 132). Gemäss Hobbes geht
es nicht darum, möglichst viel Macht zu erlangen und möglichst grosse Gruppen
zu bilden, sondern um das Erlangen von Machtüberlegenheit. Dadurch ergibt sich

ein Sicherheitsdilemma (Jervis, 1978): Die Machtüberlegenheit der einen Gruppe
führt zur Machtunterlegenheit der anderen Gruppe, die ihrerseits gezwungen ist,
aufzurüsten und Machtüberlegenheit zu erlangen, was im Endeffekt die Unsicherheit
für alle erhöht. Dies erklärt die permanente Konkurrenz um Machtüberlegenheit,
die allein im «Naturzustand» die Chance verbessern kann, sich zu verteidigen und
Feinde zu besiegen (1651, 8: 56; 11: 75).

Dadurch wird aus einem Gefangenendilemma- ein Nullsummenspiel, weil
die Überlegenheit des einen zur Unterlegenheit der anderen führt und der Sieg
des einen die Niederlage des anderen bedeutet. Besteht die prinzipielle Gefahr,
vernichtet zu werden, und gleichzeitig die Möglichkeit, den anderen so zu schlagen,
dass er nicht mehr zurückschlagen kann und die von ihm ausgehende Bedrohung
beseitigt wird, ist Präventivangriff die beste Verteidigungsstrategie. «Deshalb beruht
die Hoffnung eines jeden in Bezug auf seine Sicherheit und Selbsterhaltung darauf,
dass er durch seine eigene Macht oder Kraft seinen Nachbarn offen oder mit List
zuvorkommen kann» (1647, 5,1: 124; 1651, 11: 77, 13: 95). Jede Lokalgruppe
wird deshalb versuchen, in einem für sie günstigen Moment loszuschlagen und die

feindlichen Gruppen zu dezimieren, zu vertreiben oder zu vernichten, sie auf jeden
Fall durch Zerstörung ihrer Ressourcen, Besetzung ihres Landes und durch Raub

ihrer Frauen zu schwächen, um nicht von ihnen in einem ungünstigen Moment
angegriffen zu werden.

Das Fehlen einer Zentralmacht mit Gewaltmonopol, also eines Staates, der

autonome Gewalt verhindert und Abkommen zur friedlichen Beilegung von Konflikten
sanktionieren könnte, setzt demnach eine konfliktive Interaktion in Gang, in der

gegenseitige Furcht vor der Gewalt der anderen jede Gruppe zur Machtsteigerung
zwingt und zu Präventivschlägen veranlasst. Dennoch behauptet Hobbes nicht,
dass in allen Gesellschaften ohne Staat ständig Krieg geführt werde. Es gibt auch

«Zeiten des Friedens» (1651, 13: 96). Hobbes schreibt auch: «Selbst die stärksten

und schlagfertigsten Heere verhandeln mitunter über den Frieden, aus Furcht vor
der Macht des Gegners und in Sorge, dass sie besiegt werden könnten. Aus Furcht
schützen sich die Menschen, und zwar durch Flucht und Verstecke, wenn sie glauben,
anders sich nicht retten zu können ...» (1647, 1, 2: 79). Das trifft für zahlreiche

tribale Gruppen zu, die von stärkeren Nachbargruppen in isolierte Gebiete

abgedrängt wurden, wo sie als friedliche Wildbeuter weiterlebten.13

13 Hobbes spricht nur von tribalen Gruppen, die durch Landwirtschaft an Boden und Besitz

gebunden sind (1651, 13: 95). Von der Existenz von Wildbeutern, die in Gesellschaften ohne



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 109

5 Lokale «Familienverbände»

Wir sind bisher davon ausgegangen, dass die Akteure in den Kriegen des

«Naturzustandes» Lokalgruppen (Dorfgemeinschaften) sind. Hobbes schreibt jedoch von
einem «Krieg eines jeden gegen jeden» (1651, 13: 96). Allerdings fügt er gleich hinzu,
dass «es niemals eine Zeit gegeben hat, in der sich einzelne Menschen im Zustand
des gegenseitigen Krieges befanden» (1651, 13: 97; 17: 131); vielmehr waren es

«Familienverbände», die sich als politisch autonome Einheiten und Kollektivakteure

bekriegten (1651, 22: 183). Darüber ist sich Hobbes mit seinen zeitgenössischen
Kritikern durchaus einig (Schochet, 1967: 431f.).

5.1 Lokalgruppen als politische Einheiten

Die lokalen «Familienverbände», von denen Hobbes spricht, sind nach Alter und
Geschlecht hierarchisiert: Männer dominieren Frauen und Kinder. Zudem besitzen
diese Familienverbände Eigentum; deshalb bezeichnet sie Hobbes als «kleine
Monarchien» (1651, 20: 159; 1647, 6, 15: 141; 1647, 9, 10: 171; 1681: 186). Hobbes
hält die patriarchale Machthierarchie in Lokalgruppen für erklärungsbedürftig, weil
sie weder natur- noch gottgegeben ist, wie viele seine Kritiker glaubten.

Die elterliche Gewalt beruht nicht auf der Zeugung, sondern — wie staatliche
Herrschaft — auf einem «Vertrag»: Ein Kind stimmt aufgrund seines Interesses an

Selbsterhaltung seiner Unterwerfung unter die Eltern zu, denn ohne Eltern wäre es

nicht lebensfähig, und es könnte von ihnen weggegeben, ausgesetzt oder sogar getötet
werden (1651, 20: 156; Hinton, 1968, 56).14 Gerade diese Machtüberlegenheit der
Eltern veranlasst die Kinder zur Einwilligung in ihre Unterordnung. Hobbes meint,
«... dass man von einem Sohnesverhältnis im Naturzustand nicht sprechen kann,
da, sobald jemand geboren ist, er in der Gewair und unter der Herrschaft dessen

ist, dem er seine Erhaltung verdankt» (1647, 1,10: 82). Nicht nur die Macht von
Eltern über Kinder, sondern auch jene von Männern über Frauen beruhen auf
einem «Vertrag».

Krieg und ohne Staat leben, hat Hobbes noch keine Notiz genommen. Wildbeuter leben vom
Jagen und Sammeln und in hoch mobilen Kleingruppen; sie sind nicht - wie Feldbauern - von
lokal konzentrierten Ressourcen (Feldern, Weiden, Herden) abhängig. Deshalb können sie sich
Konflikten mit Nachbargruppen ohne allzu hohe Kosten durch Wegzug entziehen und bewaffnete

Auseinandersetzungen vermeiden (Helbling, 2006, 77-115). Erst Rousseau (1755, 100)
unterscheidet zwischen friedfertigen «Wilden» (Wildbeutern) und kriegerischen «Barbaren» (Bauern
und Viehzüchtern).

14 «Vertrag» (contract, covenant) bezeichnet hier nicht primär einen «Gesellschaftsvertrag» als

naturrechtliches Gedankenexperiment, sondern vielmehr die institutionelle Regelung einer (in
diesem Fall hierarchischen) Sozialbeziehung, die das Resultat der Interaktion eigeninteressierter
Akteure ist und ein Gleichgewicht darstellt, von dem abzuweichen - aufgrund der bestehenden
Machtverhältnisse — kein Akteur ein Interesse hat (vgl. hierzu auch Hinton, 1968, 55ff. und
Schochet, 1967,438). Insofern lässt sich die Theorie von Hobbes gut mit sozialwissenschaftlichen

Richtungen vereinbaren, für welche rationales Akteurhandeln bei der Erklärung makrosozialer
Phänomene zentral ist.



110 Jürg Helbling

Hobbes argumentiert, dass Mann und Frau von Natur gleich seien und dass

die Frau die Macht über ihre Kinder hätte, falls keine andere Regelung getroffen
würde (1647, 9, 3: 167). Erst wenn durch einen entsprechenden «Vertrag» die
Frau die Macht über sich und ihre Kinder auf ihren Mann «überträgt», entsteht die
väterliche Autorität (1647, 9, 5: 168). Hobbes erklärt die Dominanz der Männer
über die Frauen durch den Krieg, der den Männern den Schutz der Frauen aufbürdet

und die Möglichkeit eröffnet, Frauen zu rauben (1651, 22: 156f.), «denn die

Ungleichheit der natürlichen Kräfte ist nicht so gross, dass der Mann ohne Krieg
die Gewalt über die Frau erlangen könnte» (1647, 9, 3: 167). Das zeigt sich auch

am Beispiel des Vorrangs von Söhnen gegenüber Töchtern, der sich dadurch erklärt,
dass die ersteren «zur Führung der Kriege geeigneter sind» als die letzteren (1647, 9,

16: 173). Die Machtungleichheit zwischen Eltern und Kindern sowie Männern und
Frauen, die von vielen für quasi natürlich gehalten wird, ist also selber das Resultat
des permanenten Kriegszustandes, wie er im «Naturzustand» herrscht.

Die lokalen Familiengruppen, deren interne Macht- und Kooperationsbeziehungen

auf Ehevertrag und Familieneigentum beruhen, sind «kleine Staaten» (body
politic) ausserhalb des «Naturzustandes» (Schochet, 1967, 441). Auch im «Naturzustand»

sind somit alle Menschen unter einer Herrschaft, aber eben nicht alle unter
derselben (staatlichen) Herrschaft, sondern unter der patriarchalen Herrschaft in
einer Vielzahl politisch autonomer «Familienverbände».

5.2 Ausdehnung der Gruppengrössen

Im Verlaufvon Kriegen untereinander schliessen sich Familien zu grösseren Verbänden

zusammen zwecks Verbesserung ihrer Sicherheit und um grösser zu werden als ihre

Gegner, mit dem Ziel, in einer kriegerischen Umwelt besser bestehen zu können
(1651, 17: 131 f.; Kavka, 1983, 305—308). «Die grösste menschliche Macht ist

diejenige, welche aus der Macht sehr vieler Menschen zusammengesetzt ist, die durch

Ubereinstimmung zu einer einzigen natürlichen und bürgerlichen Person vereint
sind, der die ganze Macht dieser Menschen, die ihrem Willen unterworfen ist, zur
Verfügung steht» (1651, 10: 66). Zu den eigenen Leuten kommen also auch
unterworfene Feinde und Schutz suchende Verbündete hinzu, die in die eigene Gruppe
integriert werden und zur Steigerung der Schlagkraft beitragen (1681, 186).

Die Ausdehnung der Gruppengrösse ist eine der wichtigsten Strategien, um die

Erfolgschancen im Krieg zu steigern. Je grösser die Gruppen jedoch werden, desto

eher werden die Interessen und Meinungen der Gruppenmitglieder divergieren. Auf
diese Weise «hindern sie sich gegenseitig und reduzieren ihre Stärke, indem sie sich

gegenseitig bekämpfen, auf ein Nichts. Dadurch werden sie nicht nur leicht durch
eine sehr kleine Zahl von Menschen, die sich einig sind, unterworfen, sondern sie

führen auch ohne gemeinsamen Feind wegen ihrer Einzelinteressen Krieg gegeneinander».

Zu solchen internen Zwistigkeiten kommt es dann, «wenn sie [die Gruppen,
J. H.] entweder keinen gemeinsamen Feind haben oder aber jemand von der



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 111

einen Partei als Feind und von der anderen als Freund angesehen wird» (1651, 17:

132f.). Weil die Steigerung der militärischen Schlagkraft offensichtlich zwingend
zu einer Zunahme der gruppeninternen Konflikte führt, wird die Fähigkeit einer

Gruppe, solche Konflikte friedlich beizulegen, entscheidend. Inwiefern die militärische

Schlagkraft durch gruppeninterne Streitigkeiten beeinträchtigt wird, hängt
von der Effizienz der Konfliktbeilegung und der Kompetenz der Streitschlichter,
aber auch vom Ausmass der äusseren Bedrohung ab.

Nicht nur ist der «Naturzustand» als Kriegszustand nicht das Gegenteil zu
einem gesellschaftlichen Zustand und Gesellschaftlichkeit schlechthin, wie Dürkheim
und Parsons meinen; vielmehr ist es der Krieg selber, der zu Gesellschaftlichkeit
und Kooperation zwingt, mindestens zu einem Zusammenschluss von Individuen
zu Gruppen und zur Bildung grösserer Gruppen und Hierarchiebeziehungen. Der

Krieg wäre demnach nicht nur nicht der Gegensatz zur Gesellschaftlichkeit, sondern

sogar die wichtigste Voraussetzung dafür.

6 Allianzbildung

6.1 Allianz als bedingte Kooperation im «Naturzustand»

Neben der Ausdehnung der Gruppengrösse zählt auch das Schliessen von Allianzen

zu den Strategien von Lokalgruppen, um ihre Erfolgschancen im Krieg zu steigern.
Die Stärke einer Lokalgruppe hängt nicht nur von ihrer relativen Grösse, sondern
auch von ihrer Bündnisfähigkeit ab: «Denn was die Körperstärke betrifft, so ist der
Schwächste stark genug, den Stärksten zu töten - entweder durch Hinterlist oder
durch ein Bündnis mit anderen, die sich in derselben Lage wie er selbst befinden»

(1651, 10: 66; 11: 77; 13: 94; 17: 131ff.; 1647, 1, 13: 84). Hier - und erst hier-
kommt das «Narrenargument» (1651, 15: 111) ins Spiel, demzufolge nur Narren

glauben, dass im «Naturzustand» keinerlei Kooperation möglich sei. Hobbes erwähnt,
dass Kooperation im «Naturzustand» dort rational sei, «wo entweder eine Partei schon

[den Vertrag, J. H.] erfüllt hat oder wo eine Macht existiert, die sie zur Erfüllung
zwingt» (ebd., 112). Während im zweiten Fall Kooperation durch Herrschaft und

Machtüberlegenheit erzwungen wird, wie das für einen Staat typisch ist, macht der

Kontext der Textstelle klar, dass im ersten Fall von Bündnisbeziehungen die Rede

ist. «Im Kriegszustand, wo jedermann auf Grund des Fehlens einer allgemeinen,
sie alle in Schranken haltenden Gewalt jedermanns Feind ist, kann niemand darauf
hoffen, durch eigene Stärke oder eigenen Verstand ohne Hilfe von Verbündeten sich

vor Vernichtung zu bewahren» (1651, 15: 112).

Lokalgruppen müssen Bündnisse — Hobbes spricht hier von "leagues" und
nicht von "covenants" - gegen gemeinsame Feinde schliessen, denn wer Krieg führt,
benötigt auch Alliierte: Es ist die gemeinsame Feindschaft gegen Dritte, die eine

(bedingte) Kooperation zwischen Verbündeten sowohl notwendig als auch möglich



112 Jürg Helbling

macht. Bündnisse gegen Dritte werden geschlossen, wenn beide Bündnispartner
davon mehr Vorteile erwarten als von einem Krieg gegeneinander. Hobbes schreibt:

«Unregelmässige Vereinigungen sind ihrer Natur nach nur Bündnisse und kommen

nicht durch gegenseitige Verpflichtung, sondern allein durch die Ähnlichkeit
von Willen und Neigung zustande», und sie sind «nur so lange in Kraft, wie kein

gerechtfertigter Grund zum Misstrauen entsteht» (1651, 22: 181f.). Je grösser das

gegenseitige Interesse an einer Allianz und die Erwartung auf deren Weiterführung
ist, desto eher wird sie Bestand haben. Das Ziel jeder Lokalgruppe besteht darin, nicht
nur zu einer Siegerkoalition zu gehören (die gross genug ist, um einen gemeinsamen
Feind zu besiegen), sondern auch ihren Gewinn innerhalb der Koalition zu steigern
(ihre strategische Position zu verbessern oder bessere Konditionen von Verbündeten

zu erhalten) (Barth, 1959; Helbling, 2006, 499-521).
Allianzbeziehungen sind jedoch instabil und von gegenseitigem Misstrauen

geprägt, was im «Naturzustand» auch gar nicht anders möglich ist: Allianzen sind
immer mit Risiken behaftet, und Verbündete misstrauen einander zu Recht, wie die
Verratsfeste in tribalen Gesellschaften zeigen.15 Überdies sind Bündnisse meist mit
grossem materiellem Aufwand (mit kostspieligen Allianzfesten und Gabentransaktionen)

verbunden.16 Allianzen sind dennoch ein notwendiges Übel, ein Mittel zu
militärischen Zwecken (Clastres, 1977, 196£). Weil Alliierte letztlich immer
unzuverlässig sind, wird jede Gruppe eine militärische Überlegenheit anstreben, um sich

nicht nur gegen Feinde durchsetzen, sondern auch gegen Verbündete behaupten zu

können, wie schon Hobbes festgestellt hat (1647, 1, 14: 84).

6.2 Krieg und Allianz im «Naturzustand»

Das Modell eines iterierten Gefangenendilemmaspiels mit einer grossen Zahl von
Lokalgruppen muss somit modifiziert und um das Element der Allianz erweitert
werden. Dadurch entsteht ein realistischeres Modell der tribalen Gesellschaft «im
Naturzustand der Menschheit», das sowohl bewaffnete Auseinandersetzungen
zwischen Feinden als auch konditionale Kooperation zwischen Verbündeten als Folge
des Krieges enthält.

Der «Naturzustand» ist ein permanenter Kriegszustand, in dem jederzeit Kriege
ausbrechen können und in dem es um Überlegenheit und Unterlegenheit bzw. um
Sieg und Niederlage geht. Deshalb handelt es sich um ein N-Akteur-Nullsummen-
spiel, in dem Lokalgruppen prinzipiell nicht miteinander kooperieren, sondern sich

bekriegen, jedoch auch Koalitionen gegeneinander bilden können. Allianzen sind

Verhandlungsspiele, die sowohl konfliktive als auch kooperative Aspekte aufweisen:

15 Ein Verratsfest besteht darin, dass eine Gruppe einen vermeintlichen Alliierten (oder solche, die
es angeblich werden möchten) besucht und dann - blauäugig und unvorbereitet - von diesen
massakriert wird (Helbling, 2006, 58F.)-

16 «Ebenso ist Reichtum, verbunden mit Freigebigkeit, Macht, da er Freunde und Diener verschafft

- ohne Freigebigkeit aber nicht, denn in diesem Fall schützt er nicht, sondern setzt uns dem Neid
als Beute aus» (1651, 10: 66; 17: 131 ff.)-



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 113

Was der eine gewinnt, verliert der andere, aber im Gegensatz zum Nullsummenspiel
verlieren beide, wenn sie nicht kooperieren (vgl. Schelling, 1960). Allianzen sind
somit Formen der bedingten Kooperation zwischen Lokalgruppen, die sich gemäss
der Logik der Tit-for-tat-Strategie verhalten: Alliierte vertrauen einander in dem

Masse, wie sie in gemeinsamer Gegnerschaft gegen eine dritte Gruppe aufeinander

angewiesen sind und solange beide von einer Allianz mehr Vorteile erwarten als von
Alternativen (Barth, 1959; Helbling, 2006).

7 Fazit

Hobbes ging es wahrscheinlich primär um die Legitimation des Staates durch Hinweis

auf die Nachteiligkeit des «Naturzustandes» - eines drohenden Bürgerkriegs

—, und der «Naturzustand» ist auch ein kontrafaktisches Gedankenexperiment, um
die Bedingungen eines funktionierenden Staates zu denken. Dennoch lässt sich
das Werk von Hobbes, obwohl er nur selten explizit auf ethnographische Bestände

Bezug nimmt, auch als Theorie der realen «primitiven Gesellschaft» interpretieren,
in der jederzeit Kriege zwischen lokalen Familienverbänden ausbrechen können.
Dass sich Lokalgruppen auch gegen Dritte verbünden können, zeigt, dass bedingte
Kooperation auch im «Naturzustand» möglich ist.

Auch im «Naturzustand» leben alle Menschen unter einer Herrschaft, aber

eben nicht alle unter derselben staatlichen Herrschaft, sondern unter patriarchaler
Herrschaft in einer Vielzahl lokaler Verwandtschaftsgruppen. Dieselbe multipolare
Struktur, welche tribale Gesellschaften charakterisiert, weist im Übrigen auch die
Staatenwelt auf, obwohl Staaten grösser und hierarchisierter sind als Lokalgruppen.
Der Gegensatz zwischen «Naturzustand» und Staat verliert aufdiese Weise an Schärfe,

zumal es auch in Lokalgruppen - analog zum Bürgerkrieg in Staaten - Konflikt,
Dissens und Spaltung gibt (1651, 17: 132f.).

Eine Auseinandersetzung mit der Theorie von Hobbes lohnt sich nach wie

vor. Nicht nur in tribalen Gesellschaften, wo kein Staat sein Gewaltmonopol
durchsetzt, herrscht ein permanenter Kriegszustand (tribale Kriege), sondern auch

staatliche Gesellschaften werden durch interne Konflikte und Krisen bedroht, die

zu gewalttätigen Auseinandersetzungen (Bürgerkriegen) führen können. Schliesslich
besteht der «Naturzustand» selbst nach der Entstehung von Staaten in Form von
zwischenstaatlichen Kriegen (Staatenkriege) weiter. Hobbes ist sozialwissenschaftlich

zu wichtig, als dass man ihn den Philosophen (und strukturfunktionalistischen
Soziologen) überlassen dürfte.



114 Jürg Helbling

8 Literaturverzeichnis

Ashcraft, Richard. 1971. Hobbes's Natural Man: A Study in Ideology Formation. TheJournal ofPolitics
33:1076-1117.

Ashcraft, Richard. 1972. Leviathan triumphant: Thomas Hobbes and the politics of the wild man.
In: Dudley, Edward, Maximillian Novak (eds.) The wild man within. Pittsburgh: University of
Pittsburgh Press.

Axelrod, Robert. 1987. Die Evolution der Kooperation. München: Oldenbourg.

Barth, Fredrik. 1959. Segmentary opposition and the theory ofgames: A study ofPathan organization. Journal
of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland 89: 5-22.

Bennett, H. S. 1970. English books and readers. Vol III: 1603-1640. Cambridge: Cambridge University
Press.

Bitterli, Urs. 1999. Die Entdeckung Amerikas: Von Kolumbus bis Alexander von Humboldt. München:
Beck Verlag.

Burke, Peter. 2004. Montaigne. Hamburg: Junius Verlag.

Clastres, Pierre. 1977. L'archéologie de la violence: La guerre dans les sociétés primitives. In: Pierre
Clastres, Recherches dAnthropologie Politique. Paris: Seuil. 1980.

Coser, Lewis. 1956. Thefunctions ofsocial conflict. London: Routledge &C Kegan.

Duchet, Michèle. 1977. Anthropologie et histoire au siècle des lumières. Paris: Flammarion.

Dürkheim, Emile. 1893. Über die gesellschaftliche Arbeitsteilung. Frankfurt: Suhrkamp Verlag. 1977.

Dürkheim, Emile. [1953] 1918. Le contrat social de Rousseau. In: Emile Dürkheim, Montesquieu et
Rousseau. Paris: Librairie Marcel Rivière.

Eliot, Thomas Stearns. [1967] 1944. Was ist ein Klassiker? In: Thomas Stearns Eliot, Essays I. Frankfurt:
Suhrkamp.

Gauthier, David. 1969. The Logic ofLeviathan. Oxford: Oxford University Press.

Gordon, Robert, Meggitt, Mervyn. 1985. Law and Order in the New Guinea Highlands. Hanover:
University Press of New England.

Görlich, Joachim. 1992. Tausch als rationales Handeln: Zeremonieller Gabentausch und Tauschhandel im
Hochland von Papua-Neuguinea. Kölner Ethnologische Studien. Berlin: Dietrich Reimer.

Gray, Sandra et al. 2003. Cattle raiding, cultural survival, and adaptability of East African pastoralists.
Current Anthropology 44: 3—30.

Hampton, Jean. 1985. Hobbes's state of war. Topoi 4: 47-60.

Hampton, Jean. 1986. Hobbes and the social contract tradition. Cambridge: Cambridge University
Press.

Helbling, Jürg. 2002. Der Niedergang des Strukturfunktionalismus und der Aufstieg paradigmatischer
Alternativen in der Ethnologie. Analyse & Kritik 24: 3-39.

Helbling, Jürg. 2006. Tribale Kriege: Konflikte in Gesellschaften ohne Zentralgewalt. Frankfurt: Campus
Verlag.

Hinton, R. W. K. 1968. Husbands, Fathers and Conquerors. Political Studies 16: 55—67.

Hirschman, Albert. 1988. Engagement und Enttäuschung. Frankfurt: Suhrkamp.

Hirshleifer, Jack, Juan Carlos Martinez Coll. 1988. What strategies can support the evolutionary emer¬

gence of cooperation? Journal ofConflict Resolution 32: 367—398.

Hobbes, Thomas. [1647] 1959. De Cive. Hamburg: Meiner.

Hobbes, Thomas. [1651] 1994. Leviathan. Frankfurt: Suhrkamp.



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 115

Hobbes, Thomas. [1681] 1992. Dialog zwischen einem Philosophen und einem Juristen über das englische
Recht. Weinheim: VCH Verlagsgesellschaft.

Hobbes, Thomas. [ 1682] 1991. Behemoth. Frankfurt: Fischer.

Hoekstra, Kinch. 2007. Hobbes on the natural condition of mankind. In: Springborg, Patricia (ed.) The

Cambridge companion to Hobbes Leviathan. Cambridge: Cambridge University Press.

Hodgen, Margaret. 1964. Early anthropology in the 16th and 17th centuries. Philadelphia: University of
Pennsylvania Press.

Jervis, Robert. 1978. Cooperation under the security dilemma. World Politics 30: 167-214.

Kavka, Gregory. 1983. Hobbes's war of all against all. Ethics 93: 291—310.

Kavka, Gregory. 1986. Hobbesian Moral and Political Theory. Princeton: Princeton University Press.

Keegan, John. 1993. ^4 history ofwarfare. London: Pimblico.

Kersting, Wolfgang. 1992. Thomas Hobbes. Hamburg: Junius.

Kraynak, Robert. 1983. Hobbes on Barbarism and Civil ization. TheJournal ofPolitics, 43: 86-109.

Kraynak, Robert. 1990. History and modernity in the thought of Thomas Hobbes. Ithaca: Cornell Uni¬

versity Press.

MacNeilly, Frederick. 1968. The anatomy ofLeviathan. London: Macmillan.

Montaigne, Michel. [1588] 2002. Über die Menschenfresser. In: Montaigne, Michel. Essais. Bd. 1

(übersetzt von Hans Stilett.) München: Goldmann.

Münkler, Herfried. 1993. Hobbes. Frankfurt: Campus.

Münkler, Herfried. 2002. Die neuen Kriege. Reinbeck: Rowohlt.

Muke, John. 2004. The Wahgi Opo Kumbo: An Account ofWarfare in the Central Highlands of New Gui¬

nea. Ph.D. Thesis. Faculty of Archaeology and Anthropology, University of Cambridge, UK.

Myres, John. 1916. „The influence of anthropology on the course of political science." In: University of
California publications in history. Vol. 4: 1—81. Berkeley: University of California.

Newey, Glen. 2008. Hobbes and Leviathan. London: Routledge.

Nida-Rümelin, Julian. 1996. Bellum omnium contra omnes: Konflikttheorie und Naturzustandskon¬
zeption im 13. Kapitel des Leviathan. In: Kersting, Wolfgang (ed.) Thomas Hobbes, Leviathan.
Berlin: Akademie Verlag.

Pagden, Anthony. 1982. Thefall ofthe natural man. Cambridge: Cambridge University Press.

Parsons, Talcott. 1936. The structure ofsocial action. New York: Free Press.

Pearce, Roy. 1952. The „Ruines of Mankind": The Indian and the Puritan Mind. Journal ofthe History
ofIdeas 13: 200-217.

Rawls, John. 1972. A theory ofjustice. Cambridge: Harvard University Press.

Rousseau, Jean-Jacques. [1755] 1981. Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der Un¬

gleichheit unter den Menschen. In: Sozialphilosophische undpolitische Schrifien. Zürich: Artemis
& Winkler.

Ryan, Alan. 1996. Hobbes's political philosophy. In: Sorrell, Tom (ed.) The Cambridge Companion to
Hobbes. Cambridge: Cambridge University Press.

Sahlins, Marshall. 1968. Tribesmen. Englewood Cliffs: Prentice-Hall.

Schelling, Thomas. 1960. The strategy ofconflict. Cambridge: Harvard University Press.

Schochet, Gordon. 1967. Thomas Hobbes on the Family and the State of Nature. Political Science

Quarterly 82: 427—445.

Taylor, Michael. 1987. The possibility ofcooperation. Cambridge: Cambridge University Press.

Tönnies, Ferdinand. 1925. Thomas Hobbes: Leben und Lehre. Stuttgart: Friedrich Frommann Verlag.



116 Jürg Helbling

Tricaud, François. 1988. Hobbes's conception ofthe state ofnaturefrom 1640 to 1651. In: Rogers, Graham,
Alan Ryan (eds.) Perspectives on Thomas Hobbes. Oxford: Clarendon Press.

Tuck, Richard. 1999. Hobbes. Freiburg: Herder.

Warrender, Howard. 1957. The Political Philosophy ofHobbes. Oxford: Clarendon Press.

Watkins, John. 1965. Hobbes's System ofIdeas. London: Hutchinson.

Weiss, Urs. 1980. Das philosophische System von Thomas Hobbes. Stuttgart: Frommann-Holzboog.


	Hobbes und seine Theorie des tribalen Kriegs

