Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 35 (2009)

Heft: 1

Artikel: Hobbes und seine Theorie des tribalen Kriegs
Autor: Helbling, Jirg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-815042

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-815042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Swiss Journal of Sociology, 35 (1), 2008, 97-116 97

Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges

Jirg Helbling™*

1 Philosophie und Sozialwissenschaft

Geht es um Krieg, ldsst sich das Werk von Thomas Hobbes nicht ignorieren. Hobbes
hat in seinem «Leviathan» den «Naturzustand» (the natural condition of mankind) als
Zustand des permanenten Krieges beschrieben. Doch was ist der «Naturzustand»?

In der Philosophie herrscht die Meinung vor, der Hobbes’sche «Naturzustand»
sei lediglich das Modell eines fiktiven, hypothetischen, auf jeden Fall ahistorischen
Zustandes, ein Gedankenexperiment, welches dazu diene, die Notwendigkeit
und Legitimation des Staates zu denken und zu untersuchen, was passiert, wenn
vorteilsorientierte, verniinfrige und rationale Individuen, die unter sich gleich
sind, in einer Gesellschaft ohne (funktionierenden) Staat leben.' Hobbes ging es
vielleicht vor allem um die Legitimation des Staates, um «Untertanenbelehrung»
durch Hinweis auf die Nachteiligkeit des «Naturzustandes», der hier als drohender
Biirgerkrieg verstanden wird, den bereits Montaigne mit dem «primitiven Kriegy
verglichen hatte.” Dennoch lisst sich zeigen, dass sich Hobbes auf ethnographische
Reiseberichte und historische Abhandlungen stiitzte und sein Modell des «Natur-
zustandes» auch auf reale Gesellschaften bezog.? Demnach hat Hobbes gleichzeitig
eine politische Philosophie, die eine Legitimation des Staates durch Hinweis auf
drohendes Chaos liefert, und eine historische Sozialwissenschaft entwickelt, die auf
eine Theorie nicht nur der Staatsentstehung und des Biirgerkrieges abzielt (Kraynak,
1990, 140; Ryan, 1996, 212f.), sondern auch eine Theorie des tribalen Krieges
entwickelt, wie ich zeigen werde.

Es ist eine Ironie der Geschichte der Sozialwissenschaft, dass sich Durkheim
und Parsons, die Begriinder der struktur-funktionalistischen Soziologie, nicht
auf die sozialwissenschaftliche, sondern auf die philosophischen Argumente und
Modelle von Hobbes bezogen haben. Gemiss Durkheim und Parsons formulierte
Hobbes mit seinem Modell des «Naturzustandes» das Problem der gesellschaftlichen

Prof. Dr. Jiirg Helbling. Kultur- und Sozialanthropologisches Seminar, Universitit Luzern.

1 Vergleiche u.a. Warrender (1957), Watkins (1965), MacNelly (1968), Gauthier (1969), Weiss
(1980), Hampton (1986), Tuck (1989) und Kersting (1992).

2 Die Legitimation des Staates beruht auf dem Hin- und Nachweis, dass dieser das Resultat eines
Gleichgewichtes der Interessen aller involvierten Akteure darstelle, von dem abzuweichen keiner
das Interesse habe.

3 Vergleiche Schochet (1967), Hinton (1968), Ashcraft (1971, 1972), Kraynak (1983, 1990),
Tricaud (1988), Ryan (1996) und Hoekstra (2007).



98 Jiirg Helbling

Ordnung, das zu lsen die Aufgabe nicht nur jeder Gesellschaft, sondern auch der
Sozialwissenschaft sei. Hobbes habe ein kontrafaktisches Modell entwickelt, um
die Bedingungen von Gesellschaft zu denken, und zeichne das Bild eines fiktiven,
vorgesellschaftlichen Zustandes, in dem eigeninteressierte Individuen in einen
permanenten Krieg jedes gegen jeden verstricke seien. Der «Naturzustand» wird
demnach als prisozialer Zustand aufgefasst, in dem Anomie, Anarchie und Krieg
zwischen den Menschen jegliche soziale Ordnung verunmdéglichen und der die
Antithese zu Gesellschaft schlechthin darstellt (Durkheim, 1918, 195f.). Gemiiss
Durkheim (1977, 41) besteht die Lsung des Ordnungsproblems in den «repré-
sentations collectives», bestehend aus Normen, Werten und Gesetzen, welche die
gesellschaftliche Ordnung und Integration erst ermdglichen. Auch gemiss Parsons
(1936, 89-94) fehlt im «Naturzustand» gerade die normative Ordnung (normative
order). Dies schliesse zwar eine faktische Ordnung (factual order) logisch nicht ganz
aus, doch de facto lasse der Zustand, in dem jeder gegen jeden kidmpfe, offensichtlich
keine gesellschaftliche Ordnung zu. Dadurch entsteht allerdings ein Problem: Wenn
nimlich der «Naturzustand» ein prisozialer Zustand ist, in dem Anarchie und Krieg
zwischen den Menschen jegliche soziale Ordnung verunméglichen, und somit der
permanente Kriegszustand als Antithese zu Gesellschaft aufgefasst wird, kann eine
(funktionierende) Gesellschaft nur eine ohne Krieg sein. Krieg ist jedoch keine
Antithese zur Gesellschaft, wie Durkheim und Parsons meinten, sondern vielmehr
«courant normal», d. h. konstitutiver Bestandteil der tribalen Gesellschaft und der
Staatenwelt, wie bereits Hobbes richtig bemerkte. Es ist diese schroffe Gegeniiber-
stellung von Krieg und Gesellschaft, welche die strukcurfunktionalistische Soziologie
daran gehindert hat, eine iiberzeugende Theorie des Krieges zu entwickeln.*

Im vorliegenden Artikel versuche ich aufgrund einer sozialwissenschaftlichen
Lektiire von Hobbes zu zeigen, dass er in seinem «Leviathan» auch eine differenzierte
und realistische Theorie des Krieges in tribalen Gesellschaften entwickelt hat.

2 «Wilde» und «Barbaren»

2.2 Ethnographische Quellen

Die ethnographischen Beziige im «Leviathan» sind spirlich, weil Hobbes den Dar-
stellungsmodus «more geometrico» wihlte und historisch-ethnographische Quellen
deshalb nicht in den Vordergrund riickte (Kraynak, 1990, 4ff.). Gemiss Ashcraft
(1972, 159f.) konnte Hobbes jedoch die Kenntnis ethnographisch relevanter Rei-

seberichte bei seinen Zeitgenossen voraussetzen, was der Grund dafiir sein mag,

it Dassich die Existenz von Krieg in realen Gesellschaften — trotz aller Bemiihungen, seine Bedeutung
und vor allem seine zerstrerischen Auswirkungen herunterzuspielen — dennoch niche leugnen lisst,
haben die Strukturfunktionalisten versucht, auch diesen sozialen Tatbestand funktionalistisch zu
erkldren: mit seinem positiven Beitrag zur Solidaritit und Integration von Gruppen oder Staaten

(Coser, 1956, vgl. hierzu auch Helbling, 2002).



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 99

weshalb er nicht explizit auf seine Quellen verwies (Myres, 1916, 28). Auf jeden
Fall teilte Hobbes mit seinen zeitgenossischen Kritikern — unter ihnen Bramhall
(1655), Filmer (1652), Tenison (1670) und Hyde (1676) — die Meinung, dass sich
der «Naturzustand» auf Kriege (und Allianzen) zwischen Familienverbinden in
realen «primitiven Gesellschaften» beziehe (Schochet, 1967, 427-431; Ashcraft,
1971, 1104-1008).

Wir kénnen davon ausgehen, dass Hobbes die «Histoire d'un voyage fait en la
terre du Brésil» (1578) von Jean de Léry kannte, einen Bericht iiber die Tupinambd,
auf den sich auch Montaigne in seinem Essay «Uber die Menschenfresser» (1588)
bezog.” Montaignes Beschreibung der «Wilden» ist durchaus exemplarisch fiir die
damalige Zeit (Ashcraft, 1972, 150ff.): Obwohl sie als hilfsbereit, verniinftig und
grossziigig geschildert werden (Montaigne, 1588, 320), sind ihre Dérfer gleichwohl
in Krieg und Gewalt verstrickt, und es werden sogar Folter und Kannibalismus
praktiziert (ebd., 324, 326f.). Hobbes kannte sicher auch den 1596 von Sir Walter
Raleigh publizierten Reisebericht “The discoverie of the large rich, and bewtiful em-
pyre of Guiana” und die auf 1602 datierte Schrift “Of the original and fundamental
cause of natural, arbitrary, and civil war”, in der Raleigh dhnliche Positionen vertritt
wie Hobbes: «wilde Vélker», die ohne Gesetz, ohne Kénig und ohne erkennbare
Religion leben und in Familienverbinden organisiert sind, die einander unentwegt
bekriegen (in Ashcraft, 1972, 145ff., 161, 178; Myres, 1916, 24).° Auf diese und
weitere Berichte scheint sich Hobbes bezogen zu haben, wenn er schreibt: «Vielleicht
kann man die Ansicht vertreten, dass es eine solche Zeit und einen Kriegszustand
[...] niemals gab, und ich glaube, dass er [«the natural condition of mankind», d. h.
der «Naturzustand», J. H.] so niemals allgemein auf der ganzen Welt bestand. Aber
es gibt verschiedene Gebiete, wo man jetzt noch so lebt. Denn die wilden Volker
verschiedener Gebiete Amerikas besitzen {iberhaupt keine Regierung, ausgenom-
men die Regierung iiber kleine Familienverbinde» (1651, 13, 97; 10, 82; 17, 131;

5 Hobbes lebte zwischen 1640 und 1651 als politischer Exilant in Paris und verkehrte dort in
einem Intellektuellenzirkel, zu dem auch der Philosoph Pierre Gassendi gehérte. Gassendi war
ein grosser Bewunderer von Montaigne (Ténnies, 1925, 4,15,23-46.; Burke, 2004, 101), dessen
Text 1603 auch in Englisch publiziert wurde. Hobbes kénnte (iberdies Zugang zu den damals
verfiigbaren Reiseberichten in Franzésisch gehabt haben (Duchet, 1977).

6 Gemiss Ashcraft hat Hobbes wahrscheinlich auch die «Historia natural y moral de las Indias» von
José de Acosta (1590) (englisch 1604) sowie die Sammlung englischer Reiseberichte von Richard
Hakluyt «Principal navigations, voyages and discoveries of the English nation» (1598-1600)
gekannt. Myres (1916, 16-21) nennt iiberdies Edward Grimstones Abhandlung «The states,
empires, and principalities of the world» von 1615 sowie Peter Heylyns “Microcosmus; a little
description of the great world” (1636) als Vorldufer von Hobbes. Gut méglich, dass Hobbes auch
den Expeditionsbericht von Gaspar de Carvajal, der als «Historia general y natural de las Indias»
im Jahre 1547 erschien, und den Bericht von Cristobal de Acufa (Nuevo Descubrimiento del
Gran Rio de las Amazonas, 1641) kannte (in Bitterli, 1999, 271-279). Hinzu kommen Berichte
der puritanischen Siedler in Nordamerika, besonders in Virginia (vgl. Pearce, 1952). Zu den
zeitgendssischen Reiseberichten vgl. Pagden (1982), Hodgen (1964), Bitterli (1999), Bennett
(1970), Myres (1916) und Ashcraft (1971, 1972).



100 Jirg Helbling

1647, 1, 84; 1681, 189, 191).” Man kann deshalb Clastres (1977, 173) nur zustim-
men, wenn er schreibt: « La condition naturelle de 'homme n’est pas seulement la
construction abstraite d’'un philosophe, mais bien le sort effectif, observable d'une
humanité nouvellement découverte » (vgl. auch Sahlins, 1968, 2—13). Dies zeigt auch

die Ethnologie des tribalen Krieges (Helbling, 20006).

2.2 Tribale Kriege

Kriege in tribalen Gesellschaften stehen zwar nicht im Zentrum der Tagesaktualitit,
und auch in den Sozialwissenschaften scheint die Ambition von ethnographisch und
historisch ausgreifenden Vergleichsstudien einem aktualistischen «Provinzialismus
der Zeit und des Ortes» (Eliott, 1944) gewichen zu sein. Gerade im Kontext von
Gesellschaftsvergleichen sind tribale Gesellschaften aber dennoch wichtig und
relevant.

Der tribale Gesellschaftstyp bildet keine Entwicklungsstufe der Menschheits-
geschichte, sondern vielmehr einen sozio-regionalen Zusammenhang, in dem — wo
und wann auch immer — Dorfgemeinschaften noch nicht oder nicht mehr unter der
effektiven Kontrolle eines Staates stehen. Diese politisch autonomen Lokalgruppen
(bzw. «Familienverbinde», wie Hobbes sie nennt) bestehen iiblicherweise aus 100
bis 300 Individuen, die von Landwirtschaft und Viehzucht leben. Uberdies sind sie
nach Alter und Geschlecht hierarchisiert und meist in verwandtschaftlich-politische
Faktionen segmentiert. Zwischen (benachbarten) Lokalgruppen kénnen jederzeit
Kriege ausbrechen, sie schliessen aber auch Allianzen untereinander gegen gemein-
same Feinde (Sahlins, 1968).

Nach einer Periode erfolgreicher Pazifizierung tribaler Bevélkerungsgruppen
durch expandierende Staaten hat die Schwichung von Staaten in Melanesien, Ama-
zonien, Ostafrika und in anderen peripheren Regionen unserer heutigen Welt dazu
gefiihre, dass Lokalgruppen ihre Konflikte untereinander erneut auf kriegerische
Weise auszutragen beginnen (Muke, 2004; Gordon und Meggitt, 1985; Gray 2003).
Tribale Kriege sind zwar keine «modernen Kriege»; dennoch finden sie in der Jetztzeit
der politischen Staatenwelt und des wirtschaftlichen Weltsystems statt.

Tribale Kriege sind iiberdies keine (ethnopolitischen) Biirgerkriege, bei denen
es um die Macht im Staat oder um Sezession von einem Staat geht oder aber um
Raubziige marodierender Banden (Miinkler, 2002). Tribale Kriege sind bewaffnete
Auseinandersetzungen zwischen Dérfern bzw. Dorfallianzen, und sie werden in Form
von Uberraschungsattacken, Hinterhalten und Schlachten ausgetragen (Helbling,
2006, 116-132). Zudem sind tribale Kriege alles andere als harmlos, spielerisch
oder bloss ritualisiert, wie u. a. Keegan (1993) behauptet (Helbling, 2006, 48—-67).

7 Neben den amerikanischen Indianern verweist Hobbes auf die Germanen des vorfeudalen Europas
und die Barbaren in Griechenland vor der Griindung der Stadtstaaten, die in einem Naturzustand
lebten und «bestindig gegeneinander Krieg fithrten» (1651, 10, 72; vgl. auch Kraynak, 1983,
90ff., 1990, 12; Ashcraft, 1971, 1097).



Hobbes und seine Thearie des tribalen Krieges 101

Dies zeigt auch ein Blick auf die kriegsbedingte Mortalitit: Wihrend in staatlichen
Gesellschaften weniger als ein Zwanzigstel der Menschen in Kriegen sterben, sind
es in tribalen Gesellschaften mehr als ein Viertel der Menschen (und mehr als ein
Drittel der Minner) (ebd., 143-149). Kein Wunder schreibt Hobbes: «In einer
solchen Lage [....] herrscht, was das Schlimmste von allem ist, bestindige Furcht
und Gefahr eines gewaltsamen Todes» (1651, 13, 96).

Tribaler Krieg ist also eine unbestrittene historische und ethnographische Tat-
sache, die es zu erkliren gilt. Es soll im Folgenden nicht darum gehen, eine Theorie
des tribalen Krieges zu entwickeln und empirisch plausibel zu machen (vgl. hierzu
ausfiihrlich Helbling, 2006), sondern vielmehr darum, den Beitrag von Hobbes zu
einer solchen Theorie deutlich und sichtbar zu machen.

3 Ursachen des tribalen Krieges

Im 13. Kapitel des «Leviathan» beschiftigt sich Hobbes eingehend mit den Ur-
sachen des Krieges im «Naturzustand». Er nennt drei Konfliktursachen: «Erstens
Konkurrenz, zweitens Misstrauen, drittens Ruhmsucht. Die erste fithrt zu Uber-
griffen der Menschen des Gewinnes, die zweite der Sicherheit und die dritte des
Ansehens wegen. Die ersten wenden Gewalt an, um sich zum Herrn iiber andere
Minner und deren Frauen, Kinder und Vieh zu machen, die zweiten, um dies zu
verteidigen und die dritten wegen Kleinigkeiten wie einem Wort, einem Licheln,
einer verschiedenen Meinung oder jedem anderen Zeichen von Geringschitzung

a0 (16515 13; 958 11, 76).

3.1 Okonomie: Konkurrenz um knappe Ressourcen?

Hobbes sprichr offensichtlich nicht von einer Konkurrenz um knappe Versorgungs-
giiter, wie Miinkler (1993, 115£.,120), Nida-Riimelin (1996, 112) und Newey (2008,
76, 79) meinen, sondern von einer Unterwerfung von Minnern, Frauen und Kindern.
Auch die ethnographischen Berichte wie jener von de Léry iiber die Tupinambd
reden durchwegs von wirtschaftlichem Uberfluss in «primitiven Gesellschaften»,
nicht von Ressourcenknappheit (vgl. Helbling, 2006, Kap. 2.2). Wenn Minner,
Frauen und Kinder in Kriegen unterjocht und Besitztiimer geraubt werden, dann
nicht aus Griinden der Ressourcenknappheit, sondern um den Feind militirisch zu
schwichen. Offensichtlich fiihrt nicht die Knappheit 6konomischer Giiter, sondern
das Fehlen sanktionierter Eigentumsrechte zu Konflikten und Kriegen. Unter den
anarchischen Bedingungen des «Naturzustandes» gilt nimlich, dass «<mit Wahrschein-
lichkeit zu erwarten ist, dass andere mit vereinigten Kriften anriicken, um ihn von
seinem Besitz zu vertreiben und ihn nicht nur der Friichte seiner Arbeit, sondern
auch seines Lebens und seiner Freiheit zu berauben. Und dem Angreifer wiederum

droht die gleiche Gefahr von einem anderen» (1651, 13, 95). Weil Landwirtschaft




102 Jurg Helbling

eine stationire Produktionsform ist, kénnen sich zwei Kontrahenten nicht (ohne
erhebliche Kosten) ausweichen, sondern miissen sich dem Kampf stellen, denn im
«Naturzustand» gilt, «dass jedem nur das gehort, was er erlangen kann, und zwar so
lange, wie er es zu behaupten vermagy (1651, 13, 98). Hinzu kommt, dass der Krieg
selber grosse Schiden anrichtet und die wirtschaftliche Entwicklung hemmt (1651,

13, 96; 1647, 1, 13, 84). Falls also Ressourcenknappheit und Armut bestehen, dann
als Folge, nicht als Ursache des Krieges.

3.2 Ruhmsucht und Aggressivitat als Kriegsgriinde?

«Ruhmsucht scheint in vorstaatlichen Gesellschaften weniger wichtig zu sein; Hobbes
bezieht sich hier auf staatliche Gesellschaften, die durch eine Eskalierung politisch,
weltanschaulich und religios bedingter Auseinandersetzungen in den «Naturzustand»
eines Biirgerkrieges zuriickfallen konnen (Tricaud, 1988, 113f., 120ff.). Dennoch
ist auch fiir Lokalgruppen in vorstaatlichen Gesellschaften Reputation (Ehre)
wichtig. Hobbes hilt fest, dass alles, was Macht gibt, auch ehrenvoll ist (1651, 10:
70; 1647, 1, 4: 80): Demonstrierte Gewaltbereitschaft gegeniiber Feinden, Schutz
von Gruppenangehérigen und Grossziigigkeit gegeniiber Verbiindeten steigern die
Reputation einer Gruppe. Im «Ruf der Macht» zu stehen, steigert wiederum Stirke
und Uberlebenschance einer Lokalgruppe in einer kriegerischen Umwelt, weil eine
solche Reputation die Anhingerschaft von Schutzbediirftigen, die Unterstiitzung von
Verbiindeten und die Abschreckung von Feinden vergréssert (1651, 10, 66, 71).

Hobbes macht iiberdies deutlich, dass sich die Menschen nicht aus Aggressivitit
und Bésartigkeit bekriegen, sondern aus Furcht und Misstrauen unter anarchischen
Bedingungen. Er schreibt: «Wenn es auch weniger bose als gute Menschen gibe, so
kann man doch die Guten von den Bésen nicht unterscheiden, und deshalb miissen
auch die Guten und Bescheidenen fortwihrend Misstrauen hegen, sich vorsehen,
anderen zuvorkommen, sie unterjochen und auf alle Weise sich verteidigen. Aber
es folgt keineswegs, dass die, welche bose sind, von Natur bése geschaffen sind»
(1647, 68; 1651, 13: 95). Es findet sich bei Hobbes also keine Anthropologie der
Bosartigkeit des Menschen. Nicht die Aggressivitit des Menschen, sondern die
gegenseitige Furcht vor der Gewalt der anderen im staatenlosen Zustand erklirt
den Krieg (1647, 1, 2: 79).

Gemiss Hobbes streben die Menschen nach Wohlstand, Sicherheit und Wohl-
befinden, wobei das oberste Ziel (weil die Voraussetzung) menschlichen Handelns
die Selbsterhaltung ist, die gerade durch den permanenten Kriegszustand bedroht
ist (1651, 3: 20f,; 12: 95,99; 15: 117,120; 17: 131; 21: 164). Deshalb schreibt
Hobbes: «Jedoch fiihrt das Verlangen nach angenehmem Leben und sinnlichen
Vergniigen, aber auch die Furcht vor Tod und Misshandlungen zum Waunsche,
diesen Kriegszustand zu beenden (1651, 11: 76).



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 103

3.3 Das Fehlen eines Staates

«Konkurrenz» und «Misstrauen» sowie «Ruhmsucht» — die drei von Hobbes genannten
Konfliktursachen — sind somit keine eigenstindigen Ursachen des Krieges, sondern
griinden letztlich in der Hauptthese von Hobbes, der zufolge Krieg im «Naturzustand»
deshalb endemisch ist, weil es keinen Staat gibt, der Vertrige zwischen Akteuren
(beziiglich Eigentumsrechten sowie Sicherheit von Leib und Leben) sanktioniert
und durchsetzt. Hobbes schreibt, «dass die Menschen wihrend der Zeit, in der sie
ohne eine allgemeine, sie alle im Zaum haltende Macht leben, sich in einem Zustand
befinden, der Krieg genannt wird ...» (1651, 13: 96). Da die Menschen grundsitzlich
gleich sind, vor allem hinsichtlich ihrer Eigenschaft, anderen zu schaden und sie zu
verletzen, und weil gleichzeitig in einer Gesellschaft ohne Staat keine Rechtssicherheit
besteht, die Eigentum sanktioniert und eine friedliche Austragung von Konflikten
garantiert, entsteht Misstrauen und gegenseitige Furcht vor der Gewalt der anderen
sowie die Neigung, Gewalt auszuiiben, um der Gewalt der anderen zuvorzukommen
(1647, 1, 2: 79). Es ist das gegenseitige Misstrauen und die Furcht vor der Gewalt
der anderen, die direkt auf die Ursache des Krieges: das Fehlen eines (effektiven)
Staates, verweisen. Der Umstand, dass es keine iibergeordnete Zentralinstanz gibt,
die Abkommen und Vertrige sanktionieren und die gewaltsame Austragung von
Konflikten verhindern kénnte, erklirt nicht nur die Furcht vor der Gewalt der
anderen und das Misstrauen zwischen den Gruppen, sondern auch «Konkurrenz»
und «Ruhmsucht». Und es sind Furcht und Misstrauen, die nicht nur das Entstehen
von Konflikten erkliren, sondern gleichzeitig auch, weshalb diese Konflikte auf cine
gewaltsame Weise ausgetragen werden.

4 Strategische Interaktion im «Naturzustand»

Der tribale Krieg erkliirt sich somit allein mit der spezifischen Interaktion autono-
mer Lokalgruppen unter anarchischen Bedingungen. Diverse Autoren haben diese
Interaktion im «Naturzustand» spieltheoretisch als Gefangenendilemma beschrieben.?
Voraussetzung ist ein Ansatz strategisch handelnder Akteure: Akteure entscheiden
sich jeweils fiir jene Handlungsoption, von der sie mehr Vorteile bzw. weniger
Nachteile erwarten als von alternativen Handlungsoptionen, ein Ansatz, der sich
bei Hobbes (1647, 6, 11: 135f.; 1651, 6: 45ff.; 8: 55ff.; 15: 120) ebenso findet wie
eine spieltheoretische Argumentation «avant la lettre» (1647, 2, 9: 905 2, 11: 91).

8 Vergleiche u.a. Gauthier (1969), Rawls (1972), Hampron (1985, 1988), Kavka (1983, 1986),
Taylor (1987) und Kersting (1992) ebenso Helbling (2006, Teil IIT).



104 Jurg Helbling

4.1 Gefangenendilemma

Eigentlich wiren alle Lokalgruppen daran interessiert, Konflikte friedlich beizulegen,
weil sie dann die hohen Kosten und Nachteile, die der Krieg — selbst fiir die Sieger
— stets mit sich bringt, vermeiden kénnten (1651, 13, 96).” Dies entspriche nach
Hobbes dem ersten «Naturgesetz» (ein Prinzip der Vernunft), das besagt: «Jedermann
hat sich um Frieden zu bemiihen, solange dazu die Hoffnung besteht. Kann er ihn
nicht herstellen, so darf er sich alle Hilfsmittel und Vorteile des Krieges verschaffen
und sie beniitzen» (1651, 14, 100). Der zweite Teil dieses «Naturgesetzes» gilt fiir
Gruppen im «Naturzustand»: Eine einseitige Friedensstrategie wire unter anarchi-
schen Bedingungen fiir jede Lokalgruppe zu riskant, da sie eine andere Gruppe zu
Angriffen ermuntern wiirde. Diese kénnte nimlich durch einen Angriff die Bedro-
hung, die von der ersten Gruppe nach wie vor ausgeht, definitiv beseitigen, indem sie
diese dezimiert oder sogar vernichtet. Dafiir wire die Chance gerade dann gut, wenn
die erste Gruppe einseitig friedenswillig ist und die Waffen niedergelegt hat.

Weil bilaterale Vereinbarungen zwischen Lokalgruppen mit dem Ziel, allfillige
Konflikte friedlich beizulegen, von keiner gesellschaftsiibergreifenden Gewaltinstanz
sanktioniert und durchgesetzt werden, ist keine der beteiligten Gruppen sicher, dass
sich die anderen Gruppen an solche Vereinbarungen halten werden: «Denn wer zu-
erst [einen Vertrag, J. H.] erfiillt, kann nicht sicher sein, dass der andere daraufhin
erfiillen wird, da das Band der Worte viel zu schwach ist. [...] Und deshalb gibt sich
der zuerst Erfillende nur seinen Feinden preis» (1651, 15: 105; 1647, 2, 9: 90; 2,
11: 91). Demgegeniiber hilft eine Konfrontationsstrategie nicht nur, die grésstmog-
lichen Risiken zu vermeiden (das Risiko, auf Uberraschungsangriffe unvorbereitet
zu sein und von Feinden dezimiert, vernichtet oder vertrieben zu werden), sondern
sie bringt auch gréssere Vorteile (den Vorteil, die anderen Gruppen von Angriffen
abzuschrecken oder sie zu besiegen und Beute machen zu kénnen). Aus diesem
Grund muss sich jede Lokalgruppe fiir eine Konfrontationsstrategie entscheiden,
wenn sie iiberleben will, denn — wie Hobbes (1651, 13: 95; 17: 131ff.) festhilc —
«gibt es fiir niemand einen anderen Weg, sich selbst zu sichern, der so verniinftig
wire wie Vorbeugung, das heisst, mit Gewalt und List nach Kriften jedermann zu
unterwerfen, und zwar so lange, bis er keine Macht mehr sieht, die gross genug
wire, ihn zu gefihrden». Lokalgruppen, die sich fiir eine einseitige Friedensstrategie
entscheiden, werden frither oder spiiter «aus dem Spiel» fallen. Selbst eigentlich
friedenswillige Gruppen sind deshalb zu einer Konfrontationsstrategie gezwungen,

9 «Wie schidlich aber ein ewiger Krieg fiir die Erhaltung des menschlichen Geschlechts oder des
einzelnen Menschen ist, kann man leicht ermessen. ... Denn der Sieger bleibt weiter bedroht, so
dass es fast ein Wunder scheint, wenn in diesem Zustand jemand, und sei er auch noch so stark,
eines natiirlichen Todes im Alter stirbt. Als ein Beispiel hierfiir zeigt uns das jetzige Jahrhundert
die Amerikaner; frithere Zeiten zeigen andere Vélker, die jetzt zwar gebildet und blithend sind,
aber damals gering an Zahl, roh, von kurzer Lebensdauer, arm und hiisslich waren und alle
Bequemlichkeiten und allen Schmuck des Lebens entbehrten, welche nur der Friede und die
Gesellschaft gewithren kann» (1647, 1, 13: 84).



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 105

auch weil Flucht als Alternative zu kriegerischer Auseinandersetzung nur zu sehr
hohen Opportunititskosten méglich ist (1651, 13: 95).

Das Dilemma besteht also gerade darin, dass einerseits alle Akteure unter dem
Krieg leiden, ein angenechmes Leben fiihren wollen und deshalb eine Metapriferenz
fiir Frieden haben (Hirschman, 1988, 74—84), anderseits jedoch im «Naturzustand»
gezwungen sind, sich im Interesse ihrer eigenen Sicherheit fiir eine kriegerische
Strategie zu entscheiden, weil eine einseitige Friedensstrategie zu riskant wire. Das
zwingende, wenn auch nicht-beabsichtigte Interaktionsresultat ist ein permanenter
Kriegszustand, in dem zwar nicht permanent Krieg gefiihrt wird, jedoch jederzeit
Kriege ausbrechen kénnen (1651, 13: 96)." Beide Aspekte — die Metapriferenz
fiir Frieden und die Einsicht in die Unvermeidbarkeit von Krieg — entsprechen der
Logik des Gefangenendilemmas, das die Interaktion von Lokalgruppen unter an-
archischen Bedingungen kennzeichnet und einen Niederschlag auch in der Kultur
tribaler Gesellschaften findet: Einerseits fiirchten sich selbst erfolgreiche Krieger
vor Tod und Verletzung und halten Krieg fiir eine schlechte Sache; andererseits
orientieren sie sich an Normen und Werten, welche Kampfbereitschaft und Mut
priamieren, und sie unterziehen sich Kriegsritualen und magischen Vorkehrungen,
um ihre Furcht zu iiberwinden und sich fiir unvermeidbare Kriege zu motivieren

(Helbling, 20006, 331f.,317-334).

4.2 lteriertes Gefangenendilemma

Mit Recht haben einige Autoren eingewendet, dass es sich im «Naturzustand» re-
alistischerweise nicht um ein einmal gespieltes Gefangenendilemmaspiel handelt,
sondern um eine unbestimmt oft wiederholte Interaktion zwischen vielen Akteuren,
d.h. um ein iteriertes Gefangenendilemmaspiel (Hampton, 1986; Kavka, 19806).
Hampton (1985, 58f.) und Ryan (1996, 224ft.) sind — gestiitzt auf eine Bemerkung
von Hobbes (1651, 15: 111f.) — der Meinung, dass Vertrige selbst im «Naturzustand»
eingehalten werden kénnten, wenn die Gegenseite den Vertrag bereits eingehalten
hat. Deshalb miisste ein iteriertes Gefangenendilemmaspiel ihnen zufolge zu einer
dominanten Strategie der bedingten Kooperation vom Typ Tit-for-tat (TfT) bzw.
zu einem Vertrauensspiel fithren. Ein Spieler mit einer TfT-Strategie beginnt mit
einem friedlichen «Spielzug» und wihlt den niichsten entsprechend dem «Spielzugy
des Gegenspielers: entweder friedlich oder kriegerisch. Eine solche Strategie kann
sich gemiss Axelrod (1987) dann durchsetzen, wenn Akteure iiber lingere Zeit in-
teragieren (wollen oder miissen) und aus diesem Grund jeder Akteur der Reaktion
des anderen auf den jeweils eigenen Spielzug einen ausreichend hohen Wert beimisst.

10 Hobbes geht von eigeninteressierten, verniinftigen und rationalen Akteuren aus (1647, 1, 1: 75):
verniinftig, weil sie eigentlich Frieden und cin angenehmes Leben fiithren wollen, und rational,
weil sie sich fiir jenes Verhalten entscheiden, von dem sie unter den gegebenen Bedingungen
mehr Vorteile bzw. weniger Nachteile erwarten als von alternativen Handlungsoptionen. Wenn
sie sich also aus Furcht bekriegen, so nicht deshalb, weil sie unverniinftig und irrational, sondern
gerade weil sie verniinftig und rational sind.



106 Jiirg Helbling

Wenn ich nimlich mit einem anderen Akteur weiter interagieren muss oder will
und er auf meine Konfrontationsstrategie mit Vergeltung reagiert, zahlt sich eine
Konfrontationsstrategie fiir mich lingerfristig allenfalls nicht aus: «Kooperation»
wiirde dann eine héhere (kumulierte) Auszahlung erzielen als «Konfrontation».
Somit hingt alles von der Wahrscheinlichkeit ab, mit der die Interaktion in der
Zukunft weitergefithrt wird.

Zwel Griinde sind dafiir verantwortlich, weshalb sich offenbar in einem
iterierten Gefangenendilemmaspiel, wie es den Hobbes'schen «Naturzustand»
kennzeichnet, keine TfT-Strategie konditionaler Kooperation durchsetzt. Erstens ist
eine Tit-for-Tat-Strategie schwierig anzuwenden und riskant, denn keine Gruppe ist
ausreichend gut iiber die Absichten der anderen informiert, und jede Gruppe muss
die eigene Position (Vergeltung bei Kooperationsabbruch) den anderen glaubhaft
mitteilen. Keine Gruppe kann je sicher sein, dass die anderen Gruppen tatsichlich
eine TfI-Strategie verfolgen, denn jeder Akteur kann die anderen falsch einschitzen
und von diesen falsch eingeschitzt werden (Hirshleifer und Martinez Coll, 1988).
Ein friedfertiger Spielzug der einen Gruppe kann von den anderen als Anzeichen
von Schwiche (immer Kooperation), als List zur Camouflierung einer heimlichen
Konfrontationsstrategie (immer Konfrontation) oder als tatsichliche Bereitschaft
zu einer Tf1-Strategie (konditionale Kooperation) interpretiert werden. Deshalb ist
es fiir jede Gruppe wichtig, eine Reputation der Gewaltbereitschaft zu erwerben,
die signalisiert, auf die kleinste Provokation umgehend und hart zuriickzuschlagen,
und iiberdies die anderen Gruppen als «hinterhiltigr und «aggressiv» zu etikettieren.
Dadurch werden zwar potenzielle Angreifer abgeschreckt sowie Blaudugigkeit hin-
sichtlich der Einschitzung anderer Gruppen vermieden; gleichzeitig steigern jedoch
Abschreckungsreputation und negative Etikettierung die Wahrscheinlichkeit von
gegenseitigen Provokationen und Priventivschligen (Axelrod 1987, 132-138): Sie
fiilhren somit gerade das herbei, was sie eigentlich verhindern wollten.

Hobbes behandelt Reputation als ein Korrelat von Macht und Sicherheit, denn
die «aggressive» Reputation der einen versetzt die anderen in Furcht und zwingt
sie dazu, ihre eigene Reputation zu verschirfen (1647, 1, 4: 80)."" Es handelt sich
dabei nicht um irrationale Aspekte, wie Hampton (1985, 58f.) meint, sondern
um rationale Handlungen vor dem Hintergrund der kriegerischen Interaktion von
Lokalgruppen im «Naturzustand». Es macht nimlich durchaus Sinn, die «bésen
Absichten» eines Feindes im Sinne einer kognitiven Strategie zur Risikominderung
zu iiberschitzen. Und ebenso macht es Sinn, die Fihigkeit der eigenen Gruppe,
einen Krieg zu gewinnen, zu tiberschitzen, die Stirke des Feindes jedoch zu unter-
schitzen, denn dies erleichtert die Motivierung der Minner zur Teilnahme an einem

11 Gemaiss Hobbes bedeutet «im Ruf von Macht zu stehen» selber Macht (1651, 10: 66,70). «Die
Bereitwilligkeit zum Kampf ist immer ein Zeichen von Tapferkeit, welche in dem natiirlichen
Zustand der Menschen, wo nicht die einzige, so doch die grosste Tugend ist» (1651, 10: 71). Ein
Grund hierfiir ist der Umstand, dass «Gewalt und Betrug ... im Krieg die beiden Kardinaltugen-
den» sind (1651, 13: 98; 17: 1311f)).



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 107

(angeblich) leicht zu gewinnenden Krieg und wirke als eine Art kriegstaktischer
«self-fulfilling prophecy».

Der zweite Grund, weshalb sich im «Naturzustand» keine TfT-Strategie kondi-
tionaler Kooperation durchsetzt, ist die Natur des «Spieles» bzw. des «Spieleinsatzes»:
Eine TfT-Strategie erzielt bei Waren- oder Gabentausch gute Resultate, weil aufeine
Weigerung des anderen, eine Ware oder Gabe zu erwidern, umgehend und ohne
grosse (materielle) Verluste mit dem Abbruch der Tauschbeziehung reagiert werden
kann (vgl. Gérlich, 1992). Geht es aber um das Uberleben oder die Vernichtung
von Lokalgruppen in einer kriegerischen Umwelt, wire selbst eine TFT-Strategie
zu riskant, denn fiir eine Vergeltung (ein «tat») wire es fiir eine Lokalgruppe nach
einer militirischen Niederlage (einem «tit») bereits zu spit. Es ist hier letzelich die
fehlende Moglichkeit von Zweitschligen, welche die bedingte Kooperation (vom Typ
Tit-for-tat) verhindert. Spieltheoretisch handelt es sich bei Krieg deshalb nicht um
ein «Turnier jeder-gegen-jeden», bei dem die Auszahlungen der einzelnen Spielziige
aufaddiert werden, wie in Axelrods (1984) optimistisch angelegter Computersi-
mulation. Vielmehr geht es um einen antagonistischen Eliminationswettstreit, in
dem nur jene Lokalgruppen iiberleben, die in direkten Begegnungen ihre Gegner
besiegt haben, wiihrend die Verlierer «aus dem Spiel ausscheiden» (Hirshleifer und
Martinez Coll 1988). Hampton (1985) ist entgegenzuhalten, dass bei Krieg somit
nicht der langfristige Nutzen, sondern Sieg und Niederlage bei jeder Auseinander-
setzung zdhlt."” «Kurzsichtiges» Handeln ist aus diesem Grund nicht irrational,
sondern zwingend, da ein langfristiger Nutzen irrelevant ist, wenn man kurzfristig
nicht iiberlebt. Wer sich nicht kurzfristig richtig, d. h. «kurzsichtigy, verhilt, droht
unterzugehen.

4.3 Sicherheitsdilemma

Unter den Bedingungen des «Naturzustandes» kann jede Gruppe ihre Uberle-
benssicherheit nur verbessern, wenn sie Machtiiberlegenheit erlangt, die gemiss
Hobbes auch von der relativen Grosse einer Gruppe abhingt. Das Wachstum der
eigenen Lokalgruppe steigert die Macht ebenso wie Reichtum mit Freigebigkeit,
weil man dadurch Verbiindete und neue Gruppenmitglieder rekrutieren kann
(1651, 10: 66). Allerdings: «Auch der Zusammenschluss einer kleinen Anzahl von
Menschen gibt ihnen diese Sicherheit nicht, denn bei kleinen Zahlen verleihen
kleine Zunahmen auf der einen oder der anderen Seite eine so grosse Ubermacht,
dass sie geniigt, zum Sieg zu fithren, und deshalb zu einem Angriff ermutigt. Die
Menge, die zu einer verlisslichen Sicherheit ausreicht, ergibt sich nicht aus einer

12 Gemiss Hampton (1985, 58f.,, 1998, 45ff.) miissten die Akteure im Naturzustand eigentlich
kooperieren, wenn nicht Kurzsichtigkeit (und Ruhmsucht) sie hindern wiirden. Hobbes (1651,
15: 110) macht aber deutlich, dass es im «Naturzustand» grundsitzlich keine Kooperation gibt,
und zwar nicht, weil Kurzsichtigkeit irrational ist, sondern weil in einer anarchischen Gesellschaft
grundsitzlich keine Garantie besteht, dass Vertrige eingehalten werden, d. h. ein Anreiz besteht,
einseitig von einem Abkommen zur friedlichen Beilegung von Konflikten abzuweichen.



108 Jirg Helbling

bestimmten Zahl, sondern aus einem Vergleich mit dem gefiirchteten Feind, und
sie reicht dann aus, wenn die Uberzahl des Feindes nicht so offensichdlich und
ausschlaggebend ist, dass von vornherein der Ausgang des Krieges feststeht und
ihn deshalb zu einem Versuch ermuntert» (1651, 17: 132). Gemiss Hobbes geht
es nicht darum, méglichst viel Macht zu erlangen und méglichst grosse Gruppen
zu bilden, sondern um das Erlangen von Machtiiberlegenheit. Dadurch ergibt sich
ein Sicherheitsdilemma (Jervis, 1978): Die Machtiiberlegenheit der einen Gruppe
fithrt zur Machtunterlegenheit der anderen Gruppe, die ihrerseits gezwungen ist,
aufzuriisten und Machtiiberlegenheit zu erlangen, was im Endeffeke die Unsicherheit
fiir alle erhsht. Dies erklirt die permanente Konkurrenz um Machtiiberlegenheit,
die allein im «Naturzustand» die Chance verbessern kann, sich zu verteidigen und
Feinde zu besiegen (1651, 8: 56; 11: 75).

Dadurch wird aus einem Gefangenendilemma- ein Nullsummenspiel, weil
die Uberlegenheit des einen zur Unterlegenheit der anderen fiihrt und der Sieg
des einen die Niederlage des anderen bedeutet. Besteht die prinzipielle Gefahr,
vernichtet zu werden, und gleichzeitig die Méglichkeit, den anderen so zu schlagen,
dass er nicht mehr zuriickschlagen kann und die von ihm ausgehende Bedrohung
beseitigt wird, ist Priventivangriff die beste Verteidigungsstrategie. «Deshalb beruht
die Hoffnung eines jeden in Bezug auf seine Sicherheit und Selbsterhaltung darauf,
dass er durch seine eigene Macht oder Kraft seinen Nachbarn offen oder mit List
zuvorkommen kann» (1647, 5,1: 124; 1651, 11: 77, 13: 95). Jede Lokalgruppe
wird deshalb versuchen, in einem fiir sie giinstigen Moment loszuschlagen und die
feindlichen Gruppen zu dezimieren, zu vertreiben oder zu vernichten, sie auf jeden
Fall durch Zerstérung ihrer Ressourcen, Besetzung ihres Landes und durch Raub
ihrer Frauen zu schwichen, um nicht von ihnen in einem ungiinstigen Moment
angegriffen zu werden.

Das Fehlen einer Zentralmacht mit Gewaltmonopol, also eines Staates, der au-
tonome Gewalt verhindert und Abkommen zur friedlichen Beilegung von Konflikten
sanktionieren kénnte, setzt demnach eine konfliktive Interaktion in Gang, in der
gegenseitige Furcht vor der Gewalt der anderen jede Gruppe zur Machtsteigerung
zwingt und zu Priventivschligen veranlasst. Dennoch behauptet Hobbes nicht,
dass in allen Gesellschaften ohne Staat stindig Krieg gefithrt werde. Es gibt auch
«Zeiten des Friedens» (1651, 13: 96). Hobbes schreibt auch: «Selbst die stirksten
und schlagfertigsten Heere verhandeln mitunter iiber den Frieden, aus Furcht vor
der Macht des Gegners und in Sorge, dass sie besiegt werden kénnten. Aus Furcht
schiitzen sich die Menschen, und zwar durch Flucht und Verstecke, wenn sie glauben,
anders sich nicht retten zu kénnen ...» (1647, 1, 2: 79). Das trifft fiir zahlreiche
tribale Gruppen zu, die von stirkeren Nachbargruppen in isolierte Gebiete abge-
dringt wurden, wo sie als friedliche Wildbeuter weiterlebten."

13 Hobbes spricht nur von tribalen Gruppen, die durch Landwirtschaft an Boden und Besitz
gebunden sind (1651, 13: 95). Von der Existenz von Wildbeutern, die in Gesellschaften ohne



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 109

5 Lokale «Familienverbande»

Wir sind bisher davon ausgegangen, dass die Akteure in den Kriegen des «Natur-
zustandes» Lokalgruppen (Dorfgemeinschaften) sind. Hobbes schreibt jedoch von
einem «Krieg eines jeden gegen jeden» (1651, 13: 96). Allerdings fiigt er gleich hinzu,
dass «es niemals eine Zeit gegeben hat, in der sich einzelne Menschen im Zustand
des gegenseitigen Krieges befanden» (1651, 13: 97; 17: 131); vielmehr waren es
«Familienverbinde», die sich als politisch autonome Einheiten und Kollektivakteure
bekriegten (1651, 22: 183). Dariiber ist sich Hobbes mit seinen zeitgendssischen
Kritikern durchaus einig (Schochet, 1967: 431f.).

5.1 Lokalgruppen als politische Einheiten

Die lokalen «Familienverbinde», von denen Hobbes spricht, sind nach Alter und
Geschlecht hierarchisiert: Manner dominieren Frauen und Kinder. Zudem besitzen
diese Familienverbinde Eigentum; deshalb bezeichnet sie Hobbes als «kleine Mon-
archien» (1651, 20: 159; 1647, 6, 15: 141; 1647, 9, 10: 171; 1681: 186). Hobbes
hile die patriarchale Machthierarchie in Lokalgruppen fiir erklirungsbediirftig, weil
sie weder natur- noch gottgegeben ist, wie viele seine Kritiker glaubten.

Die elterliche Gewalt beruht nicht auf der Zeugung, sondern — wie staatliche
Herrschaft — auf einem «Vertrag»: Ein Kind stimmt aufgrund seines Interesses an
Selbsterhaltung seiner Unterwerfung unter die Eltern zu, denn ohne Eltern wiire es
nicht lebensfihig, und es konnte von ihnen weggegeben, ausgesetzt oder sogar getétet
werden (1651, 20: 156; Hinton, 1968, 56)." Gerade diese Machtiiberlegenheit der
Eltern veranlasst die Kinder zur Einwilligung in ihre Unterordnung. Hobbes meint,
«... dass man von einem Sohnesverhiltnis im Naturzustand nicht sprechen kann,
da, sobald jemand geboren ist, er in der Gewalt und unter der Herrschaft dessen
ist, dem er seine Erhaltung verdankt» (1647, 1, 10: 82). Nicht nur die Macht von
Eltern {iber Kinder, sondern auch jene von Minnern iiber Frauen beruhen auf
einem «Vertragy.

Krieg und ohne Staat leben, hat Hobbes noch keine Notiz genommen. Wildbeuter leben vom
Jagen und Sammeln und in hoch mobilen Kleingruppen; sie sind nicht — wie Feldbauern — von
lokal konzentrierten Ressourcen (Feldern, Weiden, Herden) abhingig. Deshalb kénnen sie sich
Konflikten mit Nachbargruppen ohne allzu hohe Kosten durch Wegzug entzichen und bewaffnete
Auseinandersetzungen vermeiden (Helbling, 2006, 77-115). Erst Rousseau (1755, 100) untet-
scheidet zwischen friedfertigen «Wilden» (Wildbeutern) und kriegerischen «Barbaren» (Bauern
und Viehziichtern).

14 «Vertrag» (contract, covenant) bezeichnet hier nicht primir einen «Gesellschaftsvertrag» als
naturrechtliches Gedankenexperiment, sondern vielmehr die institutionelle Regelung einer (in
diesem Fall hierarchischen) Sozialbeziechung, die das Resultat der Interaktion eigeninteressierter
Akteure ist und ein Gleichgewicht darstellt, von dem abzuweichen — aufgrund der bestehenden
Machtverhiltnisse — kein Akteur ein Interesse hat (vgl. hierzu auch Hinton, 1968, 55ff. und
Schochet, 1967, 438). Insofern lisst sich die Theorie von Hobbes gut mit sozialwissenschaftlichen
Richtungen vereinbaren, fiir welche rationales Akteurhandeln bei der Erklirung makrosozialer
Phinomene zentral ist.



110 JUrg Helbling

Hobbes argumentiert, dass Mann und Frau von Natur gleich seien und dass
die Frau die Macht iiber ihre Kinder hitte, falls keine andere Regelung getroffen
wiirde (1647, 9, 3: 167). Erst wenn durch einen entsprechenden «Vertrag» die
Frau die Macht tiber sich und ihre Kinder auf ihren Mann «iibertrigt», entsteht die
viterliche Autoritit (1647, 9, 5: 168). Hobbes erklirt die Dominanz der Minner
tiber die Frauen durch den Krieg, der den Minnern den Schutz der Frauen aufbiir-
det und die Moglichkeit eréffnet, Frauen zu rauben (1651, 22: 156f.), «denn die
Ungleichheit der natiirlichen Krifte ist nicht so gross, dass der Mann ohne Krieg
die Gewalt tiber die Frau erlangen kénnte» (1647, 9, 3: 167). Das zeigt sich auch
am Beispiel des Vorrangs von Sohnen gegeniiber Téchtern, der sich dadurch erklire,
dass die ersteren «zur Fithrung der Kriege geeigneter sind» als die letzteren (1647, 9,
16: 173). Die Machtungleichheit zwischen Eltern und Kindern sowie Midnnern und
Frauen, die von vielen fiir quasi natiirlich gehalten wird, ist also selber das Resultat
des permanenten Kriegszustandes, wie er im «Naturzustand» herrscht.

Die lokalen Familiengruppen, deren interne Macht- und Kooperationsbezie-
hungen auf Ehevertrag und Familieneigentum beruhen, sind «kleine Staaten» (body
politic) ausserhalb des «Naturzustandes» (Schochet, 1967, 441). Auch im «Naturzu-
stand» sind somit alle Menschen unter einer Herrschaft, aber eben nicht alle unter
derselben (staatlichen) Herrschaft, sondern unter der patriarchalen Herrschaft in
einer Vielzahl politisch autonomer «Familienverbinde».

5.2 Ausdehnung der Gruppengrdssen

Im Verlauf von Kriegen untereinander schliessen sich Familien zu grésseren Verbinden
zusammen zwecks Verbesserung ihrer Sicherheit und um grésser zu werden als ihre
Gegner, mit dem Ziel, in einer kriegerischen Umwelt besser bestehen zu kénnen
(1651, 17: 131f.; Kavka, 1983, 305-308). «Die grosste menschliche Macht ist die-
jenige, welche aus der Macht sehr vieler Menschen zusammengesetzt ist, die durch
Ubereinstimmung zu einer einzigen natiirlichen und biirgerlichen Person vereint
sind, der die ganze Macht dieser Menschen, die ihrem Willen unterworfen ist, zur
Verfiigung steht» (1651, 10: 66). Zu den eigenen Leuten kommen also auch unter-
worfene Feinde und Schutz suchende Verbiindete hinzu, die in die eigene Gruppe
integriert werden und zur Steigerung der Schlagkraft beitragen (1681, 186).

Die Ausdehnung der Gruppengrésse ist eine der wichtigsten Strategien, um die
Erfolgschancen im Krieg zu steigern. Je grosser die Gruppen jedoch werden, desto
eher werden die Interessen und Meinungen der Gruppenmitglieder divergieren. Auf
diese Weise «<hindern sie sich gegenseitig und reduzieren ihre Stirke, indem sie sich
gegenseitig bekimpfen, auf ein Nichts. Dadurch werden sie nicht nur leicht durch
eine sehr kleine Zahl von Menschen, die sich einig sind, unterworfen, sondern sie
fithren auch ohne gemeinsamen Feind wegen ihrer Einzelinteressen Krieg gegenein-
ander». Zu solchen internen Zwistigkeiten kommt es dann, «wenn sie [die Gruppen,
J. H.] ... entweder keinen gemeinsamen Feind haben oder aber jemand von der



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges m

einen Partei als Feind und von der anderen als Freund angesechen wird» (1651, 17:
132f.). Weil die Steigerung der militirischen Schlagkraft offensichtlich zwingend
zu einer Zunahme der gruppeninternen Konflikte fiihrt, wird die Fihigkeit einer
Gruppe, solche Konflikte friedlich beizulegen, entscheidend. Inwiefern die milici-
rische Schlagkraft durch gruppeninterne Streitigkeiten beeintrichtigt wird, hingt
von der Effizienz der Konfliktbeilegung und der Kompetenz der Streitschlichter,
aber auch vom Ausmass der dusseren Bedrohung ab.

Nicht nur ist der «Naturzustand» als Kriegszustand nicht das Gegenteil zu
einem gesellschaftlichen Zustand und Gesellschaftlichkeit schlechthin, wie Durkheim
und Parsons meinen; vielmehr ist es der Krieg selber, der zu Gesellschaftlichkeit
und Kooperation zwingt, mindestens zu einem Zusammenschluss von Individuen
zu Gruppen und zur Bildung grésserer Gruppen und Hierarchiebeziehungen. Der
Krieg wire demnach nicht nur nicht der Gegensatz zur Gesellschaftlichkeit, sondern
sogar die wichtigste Voraussetzung dafiir.

6  Allianzbildung

6.1 Allianz als bedingte Kooperation im «Naturzustand»

Neben der Ausdehnung der Gruppengrdsse zihlt auch das Schliessen von Allianzen
zu den Strategien von Lokalgruppen, um ihre Erfolgschancen im Krieg zu steigern.
Die Stirke einer Lokalgruppe hiangt nicht nur von ihrer relativen Grésse, sondern
auch von ihrer Biindnisfihigkeit ab: «Denn was die Kérperstirke betrifft, so ist der
Schwiichste stark genug, den Stirksten zu téten — entweder durch Hinterlist oder
durch ein Biindnis mit anderen, die sich in derselben Lage wie er selbst befinden»
(1651, 10: 66; 11: 77; 13: 94; 17: 1311f.; 1647, 1, 13: 84). Hier — und erst hier —
kommt das «Narrenargument» (1651, 15: 111) ins Spiel, demzufolge nur Narren
glauben, dass im «Naturzustand» keinerlei Kooperation méglich sei. Hobbes erwihnt,
dass Kooperation im «Naturzustand» dort rational sei, «wo entweder eine Partei schon
[den Vertrag, J. H.] erfiillt hat oder wo eine Macht existiert, die sie zur Erfiillung
zwingt» (ebd., 112). Wihrend im zweiten Fall Kooperation durch Herrschaft und
Machtiiberlegenheit erzwungen wird, wie das fiir einen Staat typisch ist, macht der
Kontext der Textstelle klar, dass im ersten Fall von Biindnisbeziechungen die Rede
ist. «Im Kriegszustand, wo jedermann auf Grund des Fehlens einer allgemeinen,
sie alle in Schranken haltenden Gewalt jedermanns Feind ist, kann niemand darauf
hoffen, durch eigene Stirke oder eigenen Verstand ohne Hilfe von Verbiindeten sich
vor Vernichtung zu bewahren» (1651, 15: 112).

Lokalgruppen miissen Biindnisse — Hobbes spricht hier von “leagues” und
nicht von “covenants” — gegen gemeinsame Feinde schliessen, denn wer Krieg fiihrt,
bendtigt auch Alliierte: Es ist die gemeinsame Feindschaft gegen Dritte, die eine
(bedingte) Kooperation zwischen Verbiindeten sowohl notwendig als auch méglich



112 Jurg Helbling

macht. Biindnisse gegen Dritte werden geschlossen, wenn beide Biindnispartner
davon mehr Vorteile erwarten als von einem Krieg gegeneinander. Hobbes schreibt:
«Unregelmaissige Vereinigungen sind ihrer Natur nach nur Biindnisse ... und kom-
men nicht durch gegenseitige Verpflichtung, sondern allein durch die Ahnlichkeit
von Willen und Neigung zustande», und sie sind «nur so lange in Kraft, wie kein
gerechtfertigter Grund zum Misstrauen entsteht» (1651, 22: 181f.). Je grosser das
gegenseitige Interesse an einer Allianz und die Erwartung auf deren Weiterfithrung
ist, desto eher wird sie Bestand haben. Das Ziel jeder Lokalgruppe besteht darin, nicht
nur zu einer Siegerkoalition zu gehéren (die gross genug ist, um einen gemeinsamen
Feind zu besiegen), sondern auch ihren Gewinn innerhalb der Koalition zu steigern
(ihre strategische Position zu verbessern oder bessere Konditionen von Verbiindeten
zu erhalten) (Barth, 1959; Helbling, 2006, 499-521).

Allianzbeziehungen sind jedoch instabil und von gegenseitigem Misstrauen
geprigt, was im «Naturzustand» auch gar nicht anders moglich ist: Allianzen sind
immer mit Risiken behaftet, und Verbiindete misstrauen einander zu Recht, wie die
Verratsfeste in tribalen Gesellschaften zeigen.'® Uberdies sind Biindnisse meist mit
grossem materiellem Aufwand (mit kostspieligen Allianzfesten und Gabentransak-
tionen) verbunden.'® Allianzen sind dennoch ein notwendiges Ubel, ein Mittel zu
militirischen Zwecken (Clastres, 1977, 196f.). Weil Alliierte letztlich immer unzu-
verlissig sind, wird jede Gruppe eine militirische Uberlegenheit anstreben, um sich

nicht nur gegen Feinde durchsetzen, sondern auch gegen Verbiindete behaupten zu
konnen, wie schon Hobbes festgestellt hat (1647, 1, 14: 84).

6.2 Krieg und Allianz im «Naturzustand»

Das Modell eines iterierten Gefangenendilemmaspiels mit einer grossen Zahl von
Lokalgruppen muss somit modifiziert und um das Element der Allianz erweitert
werden. Dadurch entsteht ein realistischeres Modell der tribalen Gesellschaft «im
Naturzustand der Menschheit», das sowohl bewaffnete Auseinandersetzungen zwi-
schen Feinden als auch konditionale Kooperation zwischen Verbiindeten als Folge
des Krieges enthilt.

Der «Naturzustand» ist ein permanenter Kriegszustand, in dem jederzeit Kriege
ausbrechen konnen und in dem es um Uberlegenheit und Unterlegenheit bzw. um
Sieg und Niederlage geht. Deshalb handelt es sich um ein N-Akteur-Nullsummen-
spiel, in dem Lokalgruppen prinzipiell nicht miteinander kooperieren, sondern sich
bekriegen, jedoch auch Koalitionen gegeneinander bilden kénnen. Allianzen sind
Verhandlungsspiele, die sowohl konfliktive als auch kooperative Aspekte aufweisen:

15 Ein Verratsfest besteht darin, dass eine Gruppe einen vermeintlichen Alliierten (oder solche, die
es angeblich werden méchten) besucht und dann — blauiiugig und unvorbereitet — von diesen
massakriert wird (Helbling, 2006, 58f.).

16 «Ebenso ist Reichtum, verbunden mit Freigebigkeit, Macht, da er Freunde und Diener verschafft
— ohne Freigebigkeit aber nicht, denn in diesem Fall schiitzt er nicht, sondern setzt uns dem Neid
als Beute aus» (1651, 10: 66; 17: 131ff.).



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 113

Was der eine gewinnt, verliert der andere, aber im Gegensatz zum Nullsummenspiel
verlieren beide, wenn sie nicht kooperieren (vgl. Schelling, 1960). Allianzen sind
somit Formen der bedingten Kooperation zwischen Lokalgruppen, die sich gemiiss
der Logik der Tit-for-tat-Strategie verhalten: Alliierte vertrauen einander in dem
Masse, wie sie in gemeinsamer Gegnerschaft gegen eine dritte Gruppe aufeinander
angewiesen sind und solange beide von einer Allianz mehr Vorteile erwarten als von

Alternativen (Barth, 1959; Helbling, 20006).

7 Fazit

Hobbes ging es wahrscheinlich primir um die Legitimation des Staates durch Hin-
weis auf die Nachteiligkeit des «Naturzustandes» — eines drohenden Biirgerkriegs
—, und der «Naturzustand» ist auch ein kontrafaktisches Gedankenexperiment, um
die Bedingungen eines funktionierenden Staates zu denken. Dennoch lisst sich
das Werk von Hobbes, obwohl er nur selten explizit auf ethnographische Bestinde
Bezug nimmt, auch als Theorie der realen «primitiven Gesellschaft» interpretieren,
in der jederzeit Kriege zwischen lokalen Familienverbinden ausbrechen kénnen.
Dass sich Lokalgruppen auch gegen Dritte verbiinden kénnen, zeigt, dass bedingte
Kooperation auch im «Naturzustand» méglich ist.

Auch im «Naturzustand» leben alle Menschen unter einer Herrschaft, aber
eben nicht alle unter derselben staatlichen Herrschaft, sondern unter patriarchaler
Herrschaft in einer Vielzahl lokaler Verwandtschaftsgruppen. Dieselbe multipolare
Strukeur, welche tribale Gesellschaften charakterisiert, weist im Ubrigen auch die
Staatenwelt auf, obwohl Staaten grésser und hierarchisierter sind als Lokalgruppen.
Der Gegensatz zwischen «Naturzustand» und Staat verliert auf diese Weise an Schiirfe,
zumal es auch in Lokalgruppen — analog zum Biirgerkrieg in Staaten — Konflikt,
Dissens und Spaltung gibt (1651, 17: 132f.).

Eine Auseinandersetzung mit der Theorie von Hobbes lohnt sich nach wie
vor. Nicht nur in tribalen Gesellschaften, wo kein Staat sein Gewaltmonopol
durchsetze, herrscht ein permanenter Kriegszustand (tribale Kriege), sondern auch
staatliche Gesellschaften werden durch interne Konflikte und Krisen bedroht, die
zu gewalttitigen Auseinandersetzungen (Biirgerkriegen) fiihren kénnen. Schliesslich
besteht der «Naturzustand» selbst nach der Entstehung von Staaten in Form von
zwischenstaatlichen Kriegen (Staatenkriege) weiter. Hobbes ist sozialwissenschaft-
lich zu wichtig, als dass man ihn den Philosophen (und strukturfunktionalistischen
Soziologen) iiberlassen diirfte.



114 Jurg Helbling

8 Literaturverzeichnis

Asheraft, Richard. 1971. Hobbes‘s Natural Man: A Study in Ideology Formation. The Journal of Politics
33: 1076-1117.

Ashcraft, Richard. 1972. Leviathan triumphant: Thomas Hobbes and the politics of the wild man.
In: Dudley, Edward, Maximillian Novak (eds.) The wild man within. Pittsburgh: University of
Pitesburgh Press.

Axelrod, Robert. 1987, Die Evolution der Kooperation. Miinchen: Oldenbourg.

Barth, Fredrik. 1959. Segmentary opposition and the theory of games: A study of Pathan organization. Journal
of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland 89: 5-22.

Bennett, H. S. 1970. English books and readers. Vol 111: 1603—1640. Cambridge: Cambridge University

Press.

Bitterli, Urs. 1999. Die Entdeckung Amerikas: Von Kolumbus bis Alexander von Humboldr. Miinchen:
Beck Verlag.

Burke, Peter. 2004. Montaigne. Hamburg: Junius Verlag.

Clastres, Pierre. 1977. Larchéologie de la violence: La guerre dans les sociétés primitives. In: Plerre
Clastres, Recherches d’Anthropologie Politique. Paris: Seuil. 1980.

Coser, Lewis. 1956. The functions of social conflict. London: Routledge & Kegan.
Duchet, Michele. 1977. Anthropologie et histoire au siécle des lumiéres. Paris: Flammarion.
Durkheim, Emile. 1893. Uber die gesellschafiliche Arbeitsteilung. Frankfurt: Suhrkamp Verlag. 1977.

Durkheim, Emile. [1953]1918. Le contrat social de Rousseau. In: Emile Durkheim, Montesquien e
Roussean. Paris: Librairie Marcel Riviere.

Eliot, Thomas Stearns. [1967] 1944. Was ist ein Klassiker? In: Thomas Stearns Eliot, Essays I. Frankfurt:
Suhrkamp.

Gauthier, David. 1969. The Logic of Leviathan. Oxford: Oxford University Press.

Gordon, Robert, Meggitt, Mervyn. 1985. Law and Order in the New Guinea Highlands. Hanover:
University Press of New England.

Gorlich, Joachim. 1992. Tausch als rationales Handeln: Zeremonieller Gabentausch und Tauschhandel im
Hochland von Papua-Neuguinea. Kolner Ethnologische Studien. Berlin: Dietrich Reimer.

Gray, Sandra et al. 2003. Cattle raiding, cultural survival, and adaptability of East African pastoralists.
Current Anthropology 44: 3-30.

Hampton, Jean. 1985. Hobbes's state of war. Topoi 4: 47-60.

Hampton, Jean. 1986. Hobbes and the social contract tradition. Cambridge: Cambridge University
Press.

Helbling, Jiirg. 2002. Der Niedergang des Strukturfunktionalismus und der Aufstieg paradigmatischer
Alternativen in der Ethnologie. Analyse & Kritik 24: 3-39.

Helbling, Jiirg. 2006. Tribale Kriege: Konflikte in Gesellschaften ohne Zentralgewalt. Frankfurt: Campus
Vetlag.

Hinton, R. W. K. 1968. Husbands, Fathers and Conquerors. Political Studies 16: 55-67.
Hirschman, Albert. 1988. Engagement und Enttiuschung. Frankfure: Suhrkamp.

Hirshleifer, Jack, Juan Carlos Martinez Coll. 1988. What strategies can support the evolutionary emer-
gence of cooperation? Journal of Conflict Resolution 32: 367-398.

Hobbes, Thomas. [1647] 1959. De Cive. Hamburg: Meiner.
Hobbes, Thomas. [1651] 1994. Leviathan. Frankfurt: Suhrkamp.



Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges 115

Hobbes, Thomas. [1681] 1992. Dialog zwischen einem Philosophen und einem Juristen iiber das englische
Recht. Weinheim: VCH Verlagsgesellschaft.

Hobbes, Thomas. [1682] 1991. Behemoth. Frankfurt: Fischer.

Hoekstra, Kinch. 2007. Hobbes on the natural condition of mankind. In: Springborg, Patricia (ed.) The
Cambridge companion to Hobbes Leviathan. Cambridge: Cambridge University Press.

Hodgen, Margaret. 1964. Early anthropology in the 16" and 17" centuries. Philadelphia: University of
Pennsylvania Press.

Jervis, Robert. 1978. Cooperation under the security dilemma. World Politics 30: 167-214.

Kavka, Gregory. 1983. Hobbes's war of all against all. Ethies 93: 291-310.

Kavka, Gregory. 1986. Hobbesian Moral and Political Theory. Princeton: Princeton University Press.
Keegan, John. 1993. A history of warfare. London: Pimblico.

Kersting, Wolfgang. 1992. Thomas Hobbes. Hamburg: Junius.

Kraynak, Robert. 1983. Hobbes on Barbarism and Civil ization. The Journal of Politics, 45: 86-109.

Kraynak, Robert. 1990. History and modernity in the thought of Thomas Hobbes. Ithaca: Cornell Uni-
versity Press.

MacNeilly, Frederick. 1968. The anatomy of Leviathan. London: Macmillan.

Montaigne, Michel. [1588] 2002. Uber die Menschenfresser. In: Montaigne, Michel. Essais. Bd. 1
(iibersetzt von Hans Stilett.) Miinchen: Goldmann.

Miinkler, Herfried. 1993. Hobbes. Frankfurt: Campus.
Miinkler, Herfried. 2002. Die neuen Kriege. Reinbeck: Rowohlt.

Muke, John. 2004. The Wahgi Opo Kumbo: An Account of Warfare in the Central Highlands of New Gui-
nea. Ph.D. Thesis. Faculty of Archaeology and Anthropology, University of Cambridge, UK.

Myres, John. 1916. , The influence of anthropology on the course of political science.” In: University of
California publications in history. Vol. 4: 1-81. Berkeley: University of California.

Newey, Glen. 2008. Hobbes and Leviathan. London: Routledge.

Nida-Riimelin, Julian. 1996. Bellum omnium contra omnes: Konflikttheorie und Naturzustandskon-
zeption im 13. Kapitel des Leviathan. In: Kersting, Wolfgang (ed.) Thomas Hobbes, Leviathan.
Berlin: Akademie Verlag.

Pagden, Anthony. 1982. The fall of the natural man. Cambridge: Cambridge University Press.
Parsons, Talcott. 1936. The structure of social action. New York: Free Press.

Pearce, Roy. 1952. The , Ruines of Mankind®“: The Indian and the Puritan Mind. Journal of the History
of Ideas 13: 200-217.

Rawls, John. 1972. A theory of justice. Cambridge: Harvard University Press.

Rousseau, Jean-Jacques. [1755] 1981. Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der Un-
gleichheit unter den Menschen. In: Sozialphilosophische und politische Schriften. Ziirich: Artemis
& Winkler.

Ryan, Alan. 1996. Hobbes’s political philosophy. In: Sorrell, Tom (ed.) The Cambridge Companion to
Hobbes. Cambridge: Cambridge University Press.

Sahlins, Marshall. 1968. Tribesmen. Englewood Cliffs: Prentice-Hall.
Schelling, Thomas. 1960. The strategy of conflict. Cambridge: Harvard University Press.

Schochet, Gordon. 1967. Thomas Hobbes on the Family and the State of Nature. Political Science
Quarterly 82: 427—445.

Taylor, Michael. 1987. The possibility of cooperation. Cambridge: Cambridge University Press.
Tonnies, Ferdinand. 1925. Thomas Hobbes: Leben und Lebre. Stuttgart: Friedrich Frommann Verlag.



116 Jiirg Helbling

Tricaud, Frangois. 1988. Hobbess conception of the state of nature from 1640 to 1651. In: Rogers, Graham,
Alan Ryan (eds.) Perspectives on Thomas Hobbes. Oxford: Clarendon Press.

Tuck, Richard. 1999. Hobbes. Freiburg: Herder.

Warrender, Howard. 1957. The Political Philosophy of Hobbes. Oxford: Clarendon Press.
Watkins, John. 1965. Hobbes's System of Ideas. London: Hutchinson.

Weiss, Urs. 1980. Das philosophische System von Thomas Hobbes. Stuttgart: Frommann-Holzboog.



	Hobbes und seine Theorie des tribalen Kriegs

