
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 34 (2008)

Heft: 2

Artikel: Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne? : Les jeunes
issus de l'immigration en France et en Allemagne entre (absence de)
protestations et politique de la ville

Autor: Loch, Dietmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Swiss Journal of Sociology, 34 (2), 2008, 281-306 281

Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne
Les jeunes issus de l'immigration en France et en Allemagne entre
(absence de) protestations et politique de la ville

Dietmar Loch*

1 Introduction

Les troubles urbains dans les banlieues françaises relèvent d'une certaine tradition.
Ils vont des premiers affrontements entre des jeunes et la police dans les années 80

jusqu'à l'embrasement de grande ampleur de l'automne 2005 en passant par les

émeutes urbaines qu'ont connues les banlieues de Lyon et de Paris au début des

années 901. Les émeutes de 2005 leur ont conféré une nouvelle dimension par leur
durée et leur extension géographique. La protestation violente se concentre avant
tout contre l'Etat et ses institutions. Par conséquent, elle est particulièrement visible

pour le public. Elle est initiée par une jeunesse multiethnique au cœur de laquelle
on trouve des jeunes d'origine maghrébine.

A l'inverse, en Allemagne, la violence urbaine ou juvénile ne se manifeste que
très peu envers les institutions de l'Etat, mais bien davantage au sein des groupes de

jeunes et entre ces groupes (voir aussi à ce sujet l'article de Keller et Schultheis dans

ce numéro). Elle évolue peu à peu de conflits intraethniques en conflits interethniques

entre jeunes Allemands, jeunes d'origine turque, jeunes rapatriés de souche
allemande2 et autres jeunes (Pfeiffer et Wetzeis, 1999). Sous cette forme, elle est moins
visible pour le public tant qu'on n'a pas affaire à des accès spectaculaires de violence
raciste ou, comme depuis quelque temps, à des conflits dans les écoles primaires ou
les collèges dont les médias se font l'écho et auxquels sont aussi mêlés précisément
des jeunes issus de l'immigration3. Dans le présent article, nous nous proposons, en

ce qui concerne l'Allemagne, de traiter principalement des jeunes d'origine turque,

Dietmar Loch, Maître de conférences, Chercheur PACTE/CNRS, Université Pierre-Mendès-
France, UFR SHS, Département de sociologie, BP 47, F- 38040 Grenoble, cedex 9; Dietmar.
Loch@upmf-grenoble.fr.

1 Les accès de violence très récents les plus importants sont ceux de novembre 2007 à Villiers-le-Bel
en banlieue parisienne.

2 Ces «Aussiedlerjugendliche» sont des jeunes dont les parents, de souche allemande, ont émigré
des pays d'Europe de l'Est vers l'Allemagne surtout depuis la fin des années 80.

3 La violence juvénile est traitée en Allemagne, d'une part depuis les années 80 comme une violence
raciste d'extrême droite dirigée contre les immigrés ou les jeunes issus de l'immigration et contre
des groupes en marge de la société (handicapés, SDF) (Ottersbach, 2004, 71-80). D'autre part,
les études s'intéressent également entre-temps aux adolescents agissant de façon violente, en
particulier aux collégiens d'origine immigrée, quand ceux-ci sont concernés de la même façon, voire



282 Dietmar Loch

les Turcs étant les immigrés les plus nombreux dans ce pays Il convient d'abord de

se demander dans quel contexte social se déroulent les processus d'intégration des

deux groupes de référence avec cette violence juvénile en toile de fond.

Depuis la fin de la société industrielle nationale, les processus d'intégration
des immigrés et de leur descendants sont de plus en plus au centre de la problématique

de la cohésion et de l'exclusion sociales de la société moderne dans laquelle
se traduisent les inégalités sociales sous différentes formes de ségrégation urbaine,

et où éclatent, en partie de manière violente, les conflictualités sociales à caractère

ethnico-culturel5. Dans le présent article, nous mettrons en perspective la cohésion
sociale sur fond d'exclusion des classes populaires du marché du travail, de la nor-
mativité de certaines valeurs démocratiques communes (égalité, justice, etc.) et du
traitement productif des conflits de reconnaissance des différences culturelles. On
considère ici la thèse selon laquelle le déroulement de ces conflits de reconnaissance
à caractère ethnico-culturel peut avoir une fonction d'intégration (Loch 1998; 2005,

35-78), les conflits pouvant apparaître ainsi non seulement comme « négatifs », par
exemple sous la forme de violences urbaines, mais aussi comme «positifs» au sein

de confrontations sociales régulées6.

Dans ce contexte théorique, nous analyserons dans le premier chapitre le processus

d'intégration des jeunes d'origine maghrébine ou turque dans la société française

ou allemande, le concept de frustration relative étant essentiel pour l'explication de

leur comportement protestataire ou son absence. Dans le deuxième chapitre, nous
aborderons dans le contexte idéologique des modèles d'intégration les interventions
de l'Etat à travers la politique de la ville dans les zones urbaines défavorisées. Enfin,
au troisième chapitre, nous nous interrogerons, sans perdre de vue la problématique

de façon plus aiguë, que leurs camarades allemands du même âge par les processus d'exclusion
économique, socio-spaciale, culturelle et politique (Baier et Pfeiffer, 2007).

4 Les immigrés turcs représentent avec 1,8 millions de personnes (27%) le groupe d'immigrés le

plus important parmi les 6,7 millions de «résidents étrangers» ne possédant pas la nationalité
allemande (Statistisches Bundesamt, 2004). La majeure partie des jeunes d'origine turque vit dans
les anciens Länder d'Allemagne de l'Ouest. En France, les immigrés maghrébins constituent avec
34% la communauté la plus importante (INSEE, 1999). Dans les deux cas, les jeunes d'origine
turque ou nord-africaine possédant la nationalité allemande ou française ne sont pas inclus.

3 Concernant le débat sur l'intégration des sociétés modernes, voir en particulier Dubet et Martuc-
celli 1998 et Imbusch et Rucht 2005, concernant le débat sur l'exclusion sociale Paugam 1996

et Kronauer 1997. Nous partons ici de deux concepts analytiques différents d'intégration. Le

premier, plus global, concerne la question fondamentale en sociologie de la cohésion de la société
moderne, le second le processus d'intégration des (descendants d')immigrés dans cette société.

6 Les auteurs du courant de la sociologie du conflit (Georg Simmel, Louis Coser, Ralf Dahrendorf) ont
mis en exergue la fonction socialisatrice et intégrative des conflits sociaux, par exemple Dahrendorf

pour les conflits de classes du XXe siècle. De la même façon par conséquent, on peut reprendre,
sans perdre de vue la problématique de cohésion de la société moderne et en référence à Dubiel
(1999), la thèse évoquée selon laquelle le déroulement maîtrisé des conflits de reconnaissance à

caractère ethnico-culturel entre des minorités ethniques ou urbaines et les institutions peut faire

émerger au sein de ces minorités un sentiment d'appartenance à la société (urbaine) favorisant

l'intégration.



Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne 283

de cohésion, sur la fonction socialisatrice des conflits de reconnaissance transposés

au niveau intermédiaire entre la société et l'Etat.

2 Les jeunes issus de l'immigration maghrébine et turque : quelle frustration
relative?

Dans les processus d'intégration des jeunes d'origine maghrébine ou turque, les

enjeux sont, selon les critères de la recherche en matière d'immigration (Dubet,
1989), l'accession à un statut social, les processus d'acculturation et l'identification
nationale ainsi que la participation politique. Dans ce contexte, il convient d'étudier
le comportement protestataire de ces jeunes résultant de leur situation de vie et
surtout de la perception subjective de cette situation. D'une part il faut tenir compte
de la situation sociale et des diverses expériences d'exclusion sociale. D'autre part,
il est aussi question de la relation entre, d'un côté, les attentes de ces jeunes vis-à-
vis de la société résultant des aspects culturels et politiques des différents modèles

d'intégration et, d'un autre côté, leur situation réelle et le ressenti qu'ils en ont.
L'écart entre ces attentes et la perception subjective de la situation peut entraîner

une frustration relative.
Selon la théorie de la frustration relative, une telle perception subjective

d'inégalité a besoin d'un groupe de référence. Pour les jeunes d'origine immigrée
des deux pays, il s'agit surtout des «ouvriers autochtones», dans le cas de la France

en partie aussi du segment inférieur des classes moyennes en raison des fortes

aspirations à la promotion7. Pour notre contexte, il est enfin significatif que Gurr
(1970, 23) reprenne cette théorie pour expliquer l'apparition de la violence et de la

révolte. Selon Gurr, l'écart perçu entre les attentes subjectives et la situation réelle

provoque des frustrations qui peuvent avoir un effet mobilisateur pour l'apparition
de la protestation. Cette façon de voir permet, face aux inégalités sociales et surtout
au sentiment de justice bafouée qu'éprouvent les jeunes, de comprendre la critique
sociale et le sens qui relient ces acteurs à la protestation violente ou à son absence.

Comment se réalisent enfin les processus d'intégration des jeunes d'origine nord-
africaine en France et d'origine turque en Allemagne dans la société post-industrielle
fragmentée et comment se différencient-ils

2.1 Exclusion sociale et ségrégation urbaine

Les processus d'intégration au marché du travail se ressemblent dans les deux pays.
En effet, d'une part, un groupe de jeunes qualifiés bénéficie d'une promotion
sociale individuelle vers les classes moyennes, mais, d'autre part, une autre partie de

7 Concernant cet aspect et la comparaison empirique détaillée de la situation de ces jeunes dans le

système éducatif et sur le marché du travail, cf. aussi l'article de Groh-Samberg et Tucci dans ce
numéro.



284 Dietmar Loch

ces jeunes sans formation scolaire ou professionnelle, ou presque, compte parmi les

classes populaires. On constate dans les deux cas une forte polarisation avec peu
de couches intermédiaires (Dubet et Lapeyronnie, 1992, 146; §en, 2003). A quoi
ressemble dans ce contexte la situation sociale de la partie marginalisée de ces jeunes,
si on compare le niveau de formation, le chômage et le niveau de pauvreté

En France, l'intégration scolaire des enfants d'immigrés est certes notablement
meilleure qu'en Allemagne, même si ceux-ci sont touchés par les discriminations
spécifiques à leur couche sociale et à leur origine; mais, cependant, certains jeunes
et surtout ceux d'origine maghrébine sont touchés de manière très importante par le

chômage (Duprez, 2002). Outre les discriminations inhérentes à l'origine ethnique,
l'un des principaux problèmes est le manque d'adéquation du système de formation
professionnelle aux exigences d'un marché du travail en mutation. Contrairement à

l'intégration de la jeunesse issue de l'immigration au marché du travail du temps de

la société industrielle, il n'y a plus d'ascension sociale individuelle pour une partie
de ces jeunes.

En revanche, en Allemagne, le système éducatif exclut davantage les enfants

d'immigrés qu'en France8 et cette discrimination structurelle se retrouve sur le marché

du travail. Cependant, comme le montre le taux de chômage globalement plus
faible, les meilleures conditions générales rencontrées permettent même aux jeunes
Turcs de s'intégrer au marché du travail. Tandis que le problème actuel en France

réside dans l'adéquation de l'offre et de la demande en matière de qualification, le

système de formation professionnelle en Allemagne se caractérise par un « système
dual de formation » relativement performant dans lequel la formation professionnelle
a des liens étroits avec les entreprises. C'est ainsi qu'une formation professionnelle
courte en Allemagne est bien plus efficace pour l'intégration au marché du travail

qu'en France et les jeunes d'origine turque participent à ce système dual de formation
(Tucci, 2004, 306-307).

Même si, considérée globalement, la situation sur le marché du travail des

jeunes issus de l'immigration s'est nettement dégradée en Allemagne dans les

années 90 et si l'intégration sociale se révèle difficile particulièrement pour les jeunes
d'origine turque (Bremer et Gestring, 2004, 270), leur situation sociale reste plus
stable que celle des jeunes d'origine maghrébine. Ceci s'explique finalement aussi

par la qualité encore relativement bonne du système d'aide sociale et par le niveau
de pauvreté plus faible en Allemagne (Tucci, 2004, 309-312). On voit là encore les

effets positifs de la prise en charge par l'Etat-providence du processus d'intégration
des immigrés dans ce pays.

8 En Allemagne, les jeunes issus de l'immigration sont surreprésentés dans les écoles d'éducation
spécialisée (Sonderschulen) et les établissements secondaires du premier degré orientant sur la
vie active (Hauptschulen) ; ils sont sous-représentés dans les établissements scolaires délivrant des

diplômes plus élevés, dans le système de formation professionnelle et dans les universités (Bremer
et Gestring, 2004, 273).



Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne 285

Vu la ségrégation urbaine en France et en Allemagne, le handicap scolaire, le

chômage et la pauvreté sont désormais de plus en plus liés aux quartiers marginalisés
des villes françaises et allemandes. La ségrégation résidentielle et scolaire entraîne

avec elle dans les deux cas d'autres exclusions socio-spatiales. Là encore, il existe

cependant entre les deux pays des différences considérables9. La polarisation socio-

spatiale dans les grandes villes françaises est beaucoup plus marquée. La ségrégation
de la banlieue a ainsi acquis depuis lors une dynamique propre dans laquelle les

différents facteurs de discrimination se renforcent géographiquement entre eux (Fi-
toussi et al., 2004). Ceux qui, comme les jeunes d'origine maghrébine, viennent de

la banlieue sont stigmatisés socio-spatialement et donc victimes de discriminations.
En revanche, les quartiers marginalisés des villes allemandes sont souvent plus petits
et plus disséminés dans l'espace urbain (Ottersbach, 2004, 45-48). Certes, il existe

donc aussi des stigmatisations socio-spatiales pour les jeunes d'origine turque, mais
les discriminations ethnique et géographique se superposent moins qu'en France.

Du point de vue de l'intégration sociale on peut dire en résumé qu'en France

et en Allemagne il existe certes deux groupes de population dans une situation
sociale comparable, mais que, sauf concernant l'école, les problèmes liés au marché
du travail, au niveau de pauvreté et à la ségrégation urbaine sont plus importants
en France. La situation objective et l'expérience d'exclusion ainsi engendrée sont
donc une explication plausible à l'apparition des émeutes urbaines en France et à

leur absence en Allemagne. Pourtant, la situation sociale n'est pas une explication
suffisante, car les jeunes vivent aussi dans un contexte culturel et politique qui
suscite en eux des attentes subjectives. Il convient donc de considérer ensuite les

processus d'acculturation.

2.2 Acculturation et discriminations

Tant les jeunes Français d'origine maghrébine que les jeunes d'origine turque de la

deuxième ou troisième génération sont dans leur majorité marqués par une
acculturation due aux valeurs de la société de consommation sécularisée, démocratique
et individualisée. Cependant, il existe des différences notables liées à la pression du
modèle d'intégration visant à l'assimilation.

Dans le cas français, celle-ci est très forte. Plusieurs études le montrent (Tri-
balat, 1995; Brouard et Tiberj, 2005). Les jeunes d'origine maghrébine sont même
considérés comme «surintégrés» (Lapeyronnie, 1998, 74). Cela tient d'une part
à la puissance assimilatrice des institutions républicaines, surtout à l'instance de

socialisation qu'est l'école. D'autre part, cela est aussi lié au fait que ces jeunes font
partie d'une minorité post-coloniale. Le processus d'assimilation peut d'une certaine
manière être considéré comme l'héritage de la colonisation.

9 Concernant le débat sur la spatialisation des inégalités sociales dans les villes européennes, voir
en particulier Donzelot 2004, Fitoussi et al. 2004 et Häußermann et al. 2004.



286 Dietmar Loch

Cet héritage est également sensible en matière de discrimination. Le racisme

existant dans la société française concerne surtout les jeunes d'origine maghrébine
et particulièrement algérienne (Tribalat, 1995, 179-182). Outre les différentes
formes de discrimination pour l'accès à l'éducation, au travail et au logement, les

contrôles d'identité par la police sont vécus par les jeunes comme des provocations
(Roché, 2006, 95-117). En cas de confrontation violente, ils déclenchent souvent
des émeutes. Leur impact est alors amplifié par des discours discriminants de la part
de la classe politique et par les discours sécuritaires des médias à l'égard des «jeunes
délinquants» (Macé et Péralva, 20023). Depuis quelques années enfin se manifeste
de l'islamophobie sous forme de discrimination de l'appartenance religieuse d'une

partie de ces jeunes10.

A l'inverse de la France, il règne en Allemagne de la part de l'Etat une pression
moins forte visant à l'assimilation des immigrés (Diehl, 2002, 128). La différence
culturelle est plutôt soulignée dans une certaine mesure du fait de la conception
initialement ethnique de la nation. Les jeunes d'origine turque peuvent donc être

considérés comme acculturés, mais pas comme assimilés (Halm et Sauer, 2006, 4).
Bien que solidement installés en Allemagne et s'identifint d'une certaine manière
à ce pays, ils ne se détournent pas de leur pays d'origine. On peut penser que cette
double orientation culturelle va perdurer.

En cela les jeunes d'origine turque sont touchés, comme le groupe de

comparaison en France, par différentes formes de discrimination ethnique dans l'accès

à l'éducation, au travail et au logement (Bremer et Gestring, 2004; Asbrock et al.,

2006), et l'islamophobie en tant que discrimination de leur appartenance religieuse
est également répandue en Allemagne (Leibold et al., 2006). La plus grande différence
réside ici dans le fait que toutes ces formes de discrimination ne se situent pas dans

un contexte colonial.
En conclusion, les jeunes d'origine maghrébine sont fortement assimilés mais

sont également exclus socialement et la cible d'un racisme post-colonial. A l'inverse,
les jeunes d'origine turque subissent une pression moins forte visant à leur assimilation

et sont, d'autre part, mieux intégrés au marché du travail. Le racisme dirigé
contre eux n'a pas l'arrière-plan historique de l'oppression coloniale.

Si l'on part alors du concept de frustration relative comme expérience subjective
de l'écart entre les attentes et la réalité, on approche un peu plus de l'explication des

émeutes urbaines en France et de leur absence en Allemagne. Car dans le cas français,

l'expérience du décalage entre, d'une part, les valeurs françaises (surtout l'égalité)
intériorisées par l'assimilation et, d'autre part, l'exclusion sociale et la discriminait)

L'islamophobie est interprétée par exemple par Geisser (2003) comme une nouvelle forme de

discrimination des immigrés basée sur la religion, ce que beaucoup d'autres auteurs ne considèrent

que comme variante ou sous-phénomène de la xénophobie ou du racisme. Il faut également signaler

que l'ensemble des discriminations mentionnées ici enclenche un processus de stigmatisation dans

lequel le comportement déviant des jeunes peut être considéré entre autres comme le produit de

processus sociaux de définition et d'attribution ; cf. la théorie du labeling, Lemert 1975.



Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne 287

tion raciste post-coloniale entraîne la frustration et l'indignation morale (Dubet et

Lapeyronnie, 1992). En revanche, ce décalage est moins fort dans le cas allemand et
les conséquences sont plutôt inverses. En effet, les attentes normatives en matière de

valeurs vis-à-vis de la société allemande sont moins fortes que l'intégration jusque là

relativement forte au marché du travail, même si cette forme d'intégration sociale

est menacée par des situations de vie précaires et si les discriminations font partie du

quotidien. Cette situation entraîne plutôt un repli dans le milieu ethnique qu'une
rébellion tournée contre l'Etat". Mais pour comprendre pleinement ces décalages,

il faut par ailleurs considérer la dimension politique, surtout l'offre d'identification
politique pour ces jeunes.

2.3 Les possibilités d'identification nationale et de participation politique

Le modèle français d'intégration repose sur la conception d'une nation politiquement
définie. Celle-ci se considère comme une communauté de citoyens qui permet aux

immigrés une identification politique, mais qui attend d'eux en même temps une
assimilation aux valeurs françaises considérées comme universelles. Ainsi les jeunes
d'origine maghrébine, qui en majorité possèdent la citoyenneté pleine et entière

grâce au droit du sol, s'identifient également aux valeurs politiques de cette nation.
Cette identification nationale explique aussi, entre autres raisons, la faible orientation
politique vers les pays du Maghreb dont leurs parents sont originaires.

Mais, dans le même temps, l'accès réel à la pleine citoyenneté garantie par la

loi, octroyant le droit de vote intégral, est notablement limité. Certes, il existe une
certaine intégration politique des élites montantes (Wihtol de Wenden et Leveau,

2001), mais, surtout dans les banlieues, on constate une exclusion politique le

fossé séparant les minorités urbaines et les institutions et une abstention électorale

particulièrement forte. Il existe ainsi là aussi une certaine intégration à la «crise de

la représentation politique » (Perrineau, 2007) qui se manifeste en France dans la

faiblesse permanente, mais aussi dans les mutations des corps intermédiaires entre
les citoyens et l'Etat, portant toujours un peu la marque de la société industrielle. A
la marge, cette crise se ressent dans le fait que, pour une partie des jeunes, il n'existe

plus de lien avec la démocratie représentative et que, parfois, seul est perçu le discours

sécuritaire discriminant des médias et de la classe politique.
Ce fossé entre, d'une part, l'identification aux valeurs de la République

prônant l'égalité et la solidarité et, d'autre part, la réalité de l'exclusion sociale et

politique renforce par ailleurs le décalage vécu entre l'ambition et la réalité du modèle

d'intégration et donc la colère qui s'exprime dans les émeutes.

11 Groh-Samberg et Tucci dans ce cahiersmontrent que les réactions de déception exprimées ou non
apparaissent déjà au niveau socio-structurel lors du passage du système éducatif vers le marché
du travail. Tandis qu'en France les succès scolaires relatifs suscitent des attentes qui sont déçues

par la situation sur le marché du travail, cela ne va pas du tout aussi loin en Allemagne en raison
de l'exclusion déjà à l'œuvre dans le système scolaire. Pourtant, ces attentes sont là également en
relation avec les valeurs transmises par le modèle d'intégration en question.



288 Dietmar Loch

A l'inverse, le modèle d'intégration allemand repose sur un modèle à l'origine
culturel de la nation. Celle-ci se concevait et se conçoit en partie encore aujourd'hui
comme une communauté à la définition ethnique dans laquelle l'appartenance au

«peuple allemand» constitue le critère principal de l'appartenance culturelle et

politique (Brubaker, 1992; Loch, 2002)12. L'accès des non Allemands à la communauté

politique n'est donc pas prévu, en tout cas difficile. Les enfants d'immigrés
nés en Allemagne ont certes des droits sociaux et, en partie aussi, politiques étendus.

Pourtant, malgré la réforme du Code allemand de la nationalité en 2000 qui
a ajouté au droit du sang jusque là en vigueur certains éléments du droit du sol, et

malgré le nombre accru de naturalisations, ils restent en majorité exclus du droit
de vote intégral. On est ainsi face à un paradoxe qui veut que les jeunes rapatriés de

souche allemande venus d'Europe de l'Est depuis relativement peu bénéficient d'une

citoyenneté pleine et entière, mais pas les jeunes Turcs élevés en Allemagn tout au
moins tant qu'ils ne sont pas naturalisés ou qu'ils ne sont pas encore concernés par
ce nouveau code de la nationalité.

L'identification des jeunes d'origine turque à la société allemande du fait de

leur socialisation a certes augmenté. Par ailleurs, la réforme du Code allemand de

la nationalité devrait à l'avenir améliorer notablement les possibilités de leur
participation politique. Cependant, contrairement aux jeunes d'origine maghrébine, ils

n'ont jusqu'à ce jour pas ou très peu d'offre adaptée concernant leur identification
politique à la nation allemande. Ainsi ils n'ont pas d'institution à laquelle s'opposer

par le conflit, comme c'est le cas de l'Etat en France, vis-à-vis de laquelle ils ont
des revendications et contre laquelle ils peuvent engager des conflits de reconnaissance13.

Ceci explique entre autres aussi la double orientation politique des jeunes

d'origine turque vers l'Allemagne et vers la Turquie. Dans la comparaison entre
Allemagne et France, l'intérêt politique pour les thèmes spécifiquement turcs est

beaucoup plus grand que l'intérêt correspondant des jeunes d'origine maghrébine

pour les problèmes politiques en Afrique du Nord. Les adolescents et les jeunes
adultes d'origine turque ne se désintéressent pas de leur pays d'origine. Cela se

traduit aussi par l'adhésion aux partis et organisations politiques qui vont, en référence

12 Comme pendant longtemps l'Allemagne ne s'est pas considérée comme pays d'immigration, le

« modèle allemand » non exprimé consistait exclusivement dans l'intégration réussie des immigrés au
marché du travail et dans leur insertion sociale en raison des prestations relativement importantes
de l'Etat-providence. Hagedorn (2000) attire cependant l'attention sur le fait qu'actuellement les

conceptions française et allemande de la nation ne peuvent plus être comparées comme avant.
Ainsi, le «modèle» allemand par exemple, intègre de plus en plus et de manière explicite des

éléments républicains. Toutefois, l'arrière-plan normatif de la nation définie culturellement à

l'origine perdure implicitement.
13 Un tel opposant représentant « la société» pourrait pourtant gagner en importance en Allemagne

à l'avenir, car, dans ce pays également, les conflits sociaux concernant les jeunes marginalisés n'ont
plus lieu à cause du chômage ou de la précarité, sur le lieu de travail comme les conflits de classes

avec les employeurs, mais migrent vers les quartiers marginalisés où justement les institutions ont
comme défi la régulation des conflits.



Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne 289

exclusive à la Turquie, du Parti Communiste de Turquie/Marxiste-Léniniste (TKP/
ML) jusqu'aux Türkocagi (Loups Gris) nationalistes d'extrême droite en passant par
l'Association Démocratique des Travailleurs et des Jeunes DIDF14. On peut penser

que cette double orientation politique va aussi perdurer.
Qu'est-ce que cela signifie pour la participation et l'intégration politique des

jeunes d'origine turque en Allemagne? D'une part, l'exclusion politique du droit de

vote vaut toujours tant qu'un jeune Turc ne possède pas la nationalité allemande.
D'autre part, il faut toutefois souligner que lorsque la participation est acquise,

on observe certains effets d'intégration politique contrairement à ce qui se passe

en France. En effet, la « crise » de la représentation politique existant également en

Allemagne est, malgré la « chute de la démocratie des partis » (Kleinert, 2007), moins

importante que dans le pays voisin. Cela tient à la relative stabilité des structures
corporatives dans la représentation des intérêts et donc aussi du système de partis.
Cette stabilité a des effets sur la participation politique des jeunes d'origine turque
dans les syndicats, associations et partis allemands, sur le comportement électoral des

naturalisés15 et enfin aussi sur les nouvelles formes d'engagement politique non lié

aux partis (Ottersbach, 2004, 15, 82). On constate paradoxalement chez beaucoup
de jeunes d'origine turque en Allemagne, certes une exclusion politico-juridique,
mais en tant que partie intégrante des classes populaires une mise à l'écart politique
moins marquée qu'en France16.

On peut en déduire que, dans le cas de la France, l'écart décrit entre les attentes

et la réalité est encore renforcé par la dimension politique et que, dans le cas de

l'Allemagne, il ne prend pas là non plus les mêmes proportions. En effet, en France,
les jeunes d'origine maghrébine, d'un côté, connaissent les promesses de la classe

politique et espèrent l'équité, mais souffrent d'un autre côté, appartenant aux classes

populaires, d'une forte exclusion au niveau politique. En revanche, en Allemagne, les

jeunes d'origine turque d'une part attendent moins de la classe politique allemande,
mais sont d'autre part parfois mieux intégrés dans les organisations politiques ou
les groupes d'intérêt.

On peut ainsi résumer comparativement les processus d'intégration : toutes
ces exclusions et discriminations sociales, socio-spatiales, culturelles et politiques
conduisent, face aux différentes situations sociales et surtout aux différentes expéri-

14 DIDF Fédération des Associations Démocratiques des Travailleurs (de Turquie en Allema¬

gne).
15 Dans un sondage réalisé avant les élections au Bundestag de 2002, les Turcs naturalisés et donc

ayant le droit de vote ont annoncé les intentions de vote suivantes : 62% voulaient voter pour le

SPD (sociaux-démocrates), 21% pour les Verts (écologistes), 11% pour la CDU/CSU (chrétiens-
démocrates conservateurs), 3% pour le FDP (libéraux) et 3% pour le PDS (socialistes), cf. Wüst
2003, 36.

16 Cependant, dans le cas de l'Allemagne aussi, la participation politique se divise de plus en plus de
manière socio-spatiale et socio-structurelle. Ainsi la participation électorale, qui décroît constamment

au cours des dernières années au niveau local, est particulièrement faible dans les quartiers
à forte proportion de chômeurs, d'immigrés et de bénéficiaires de l'aide sociale (Häußermann et
Wurtzbacher, 2005, 443, note 21).



290 Dietmar Loch

ences de frustration relative dans les milieux à caractère interethnique et à majorité
maghrébine des banlieues, au déclenchement d'émeutes sous forme de protestation
violente spontanée, sans organisation collective et dirigée contre l'Etat. A l'inverse,
dans le cas de l'Allemagne, les jeunes d'origine turque restent davantage dans leurs

propres milieux ethniques. Certes, on constate dans les quartiers marginalisés des

comportements et conflits violents entre des groupes de jeunes d'origines ethniques
différentes, mais des troubles correspondants dirigés contre l'Etat sont absents.

Quelles politiques publiques ont alors été élaborées et mises en œuvre contre
ces formes d'exclusion Avec en arrière-plan les différents modèles d'intégration,
dans quelle mesure l'Etat a-t-il empêché ou provoqué la protestation sociale par sa

politique, ou son absence de politique, d'intégration

3 Les limites des politiques de la ville en France et en Allemagne

En réaction face problèmes sociaux qui s'annonçaient à la fin des années 70 dans les

banlieues en France, l'Etat a initié une politique de la ville (Jaillet, 2003). Depuis
lors, elle s'efforce de réduire le fossé entre les institutions et les jeunes qui se traduit

par des troubles sans cesse répétés17. A l'inverse, c'est depuis le début des années 90
seulement qu'il existe dans les Länder allemands, étant donnés les problèmes sociaux

moins cruciaux, une politique appropriée (Alisch et Dangschat, 1998). Par rapport à

la France, elle peut néanmoins être qualifiée de préventive. Comment les minorités
ethniques sont-elles prises en compte par ces interventions de l'Etat?

3.1 Idéologie et pratique de l'intégration: « modèle républicain » et « modèle

allemand »

Dans les deux cas il s'agit d'une politique sociale destinée à lutter contre l'exclusion
sociale des individus vivant dans certains quartiers défavorisés sélectionnés, sans tenir

compte, au moins de manière explicite, de l'origine ethnique des groupes-cible. Les

politiques de la ville peuvent certes ainsi être considérées comme des politiques de

discrimination positive territoriale. Mais dans aucun des deux cas, on n'a affaire
à une politique d'aide à certaines catégories d'immigrés définie selon des critères

ethniques ni à une politique antidiscriminatoire délibérée au profit de minorités
ethniques, même s'il existe en France depuis quelque temps un vif débat à ce sujet et
si des mesures ont été prises dans ce sens18. Cette approche résulte de la conception
de la nation en France et en Allemagne et du modèle d'intégration.

17 Sur le rapport entre les émeutes urbaines qui reviennent sans cesse et les tentatives de régulation
de la politique de la ville, cf. Lagrange 2006.

18 Ainsi, indépendamment de la politique de la ville, Sciences Po, l'institut parisien réputé, a par
exemple introduit en 2001 des quotas d'entrée pour les élèves des quartiers défavorisés dont
profitent de fait des enfants d'immigrés. Le critère de sélection n'est cependant pas ethnique,



Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne 291

Le modèle d'intégration républicain ne permet pas la prise en compte explicite

de critères ethniques bien qu'il existe d'importantes discriminations racistes. Il
y a toutefois une certaine prise en compte implicite des critères ethniques, car les

politiques de droit commun, par exemple l'insertion professionnelle, profitent de

fait dans certains quartiers majoritairement aux jeunes issus de l'immigration. Le

paradoxe est que ces jeunes, largement assimilés, partagent également cette politique
de droit commun, ils ne revendiquent pas une politique de discrimination positive
selon des critères ethniques. Ainsi le discours des institutions chargées d'appliquer
les mesures de la politique de la ville reste républicain au moins tant qu'il n'est pas
sapé par des discours politiques nationalistes dans les domaines de la sécurité et de

l'immigration. Par conséquent, depuis plusieurs années le fantôme du « commu-
nautarisme» hante la France19.

A l'inverse, la conception allemande de la nation privilégie à travers son origine
culturelle l'accès « communautaire » qui ne peut pas admettre sans problème d'autres

appartenances culturelles qu'«allemande», tout au moins idéologiquement. Aussi

n'existe-t-il dans la société allemande, qui ne se considère pas depuis très longtemps
comme une société d'immigration, qu'un débat public limité sur la nécessité de

développer face aux discriminations citées une politique de lutte contre les

discriminations sans parler de l'existence d'une telle politique20. Le repli idéologique sur
sa propre culture est par exemple devenu évident dans les discussions autour de la

« culture dominante » (Leitkultur) allemande ou du port du voile par certaines
musulmanes dans les écoles allemandes. Il ne s'agit pas là d'abord, comme en France,
de valeurs laïques communément partagées, mais plutôt de la cohabitation
compliquée de «cultures différentes». Cet arrière-plan culturel est aussi évident dans le

débat autour de la « société parallèle». En effet, tandis que certains mettent l'accent

sur la complexité des réseaux sociaux dans la population d'origine turque qui ne

justifierait pas un tel concept (Halm et Sauer, 2006), d'autres invoquent le risque
de «cloisonnement» d'une communauté turque présentée comme ethniquement

mais reste défini de manière socio-spatiale. Concernant la pratique des mesures de discrimination
positive dans la politique de la ville, cf. Doytcheva 2007.

19 Une certaine rupture avec ce discours républicain se dessine avec Nicolas Sarkozy, président de la

République depuis 2007, quand, d'une part, il ressort des idées nationalistes avec la formation du

nouveau « Ministère de l'immigration, de l'ntégration, de XIdentité nationale [mise en italique par
DL] et du d'éveloppement solidaire» et, d'autre part, il construit la représentation des immigrés
selon un concept d'élites qui fait accéder à des postes de responsabilité politique des représentants
de groupes « ethniques » choisis comme par exemple Fadela Amara, la secrétaire d'Etat chargée
de la politique de la ville. Ce qui est ainsi recherché, c'est moins la pluralité culturelle que le

recrutement contrôlé par l'Etat de ces représentants (cf. aussi à ce sujet Riedel 2007).
20 Certes, au cours des dernières années, dans de nombreuses villes et communes allemandes ont été

embauchées des personnes chargées «des étrangers» ou de «l'intégration» qui ont, entre autres,
la fonction d'arbitrer les conflits. Toutefois, la première tentative d'adoption de la loi contre les

discriminations, finalement adoptée en 2006, avait alors échoué au Bundestag en 2002 du fait
de l'opposition conservatrice.



292 Dietmar Loch

homogène qui se constituerait du fait de l'exclusion sociale et de l'islamophobie
(Leibold et al., 2006).

Bien que, pour résumer, les deux modèles d'intégration rejettent, pour des

raisons différentes, des politiques communautaires en faveur de « groupes ethniques »,

il existe dans la pratique un dilemme fondamental entre, d'une part, une politique
(sociale) d'égalité des chances au plan individuel et, d'autre part, une politique
d'origine anglo-saxonne qui part de la situation de ces groupes ethniques et cherche
à l'améliorer21. Dans le contexte de ce dilemme, nous abordons dans ce qui suit les

manières pratiques d'agir et les résultats des politiques de la ville.

3.2 L'offre d'intégration sociale : entre coopération et auto-organisation

La politique de la ville en France ambitionne de mettre en réseau dans certains
territoires sélectionnés les différentes institutions de l'Etat, les entreprises et les

acteurs du tiers secteur22 afin de favoriser l'insertion dans le marché du travail et

l'intégration sociale de la population. Cela concerne aussi les politiques publiques
touchant les jeunes comme les politiques éducative, de formation et de l'emploi. Il
conviendrait de favoriser sur ce plan les initiatives citoyennes.

Malgré une intervention de l'Etat sur plusieurs décennies, le bilan global apparaît

cependant négatifau vu des émeutes qui reviennent sans cesse. Ainsi la politique
du logement n'a pas réduit la ségrégation résidentielle; les résultats de la politique de

l'emploi dans les zonesfranches, exonérées de taxes pour les entreprises des quartiers,
sont controversés. Le fossé séparant les diplômes scolaires et les exigences du marché
du travail n'a pas été comblé malgré de nombreux programmes d'employabilité, et les

résultats des ZEP23 paraissent tout aussi négatifs (Bénabou et al., 2005). Toutefois,
il existe des projets qui ont réussi et auxquels ont collaboré les jeunes qui évoluent

entre leur territoire, les offres du marché ou du tiers secteur et les institutions. Il
n'en reste pas moins qu'il est caractéristique de la tradition républicaine que le

citoyen doive être en relation directe avec l'Etat et que, par conséquent, la création
de groupes ou de communautés soulève des problèmes.

Cela apparaît par exemple lors de la création d'associations. Les jeunes sont
certes incités à prendre des initiatives personnelles afin de créer du lien social et

pour que l'Etat dispose d'interlocuteurs. Il existe ainsi de nombreuses associations de

composition pluriethnique des jeunes de banlieue à majorité maghrébine, présentes
dans le tiers secteur, qui tissent des réseaux sociaux et coopèrent avec les institutions.

21 Lapeyronnie (1993) montre ce dilemme de manière instructive en comparant la Grande-Bretagne
et la France.

22 Le tiers secteur inclut dans un secteur social «tiers» les organisations qu'on ne peut classer dans

aucun des deux secteurs « Etat » et « marché ». Dans les quartiers défavorisés, ce genre d'organisations,
non axées vers le profit (par exemple les entreprises d'insertion), prend de plus en plus en charge
la satisfaction des besoins de base des catégories défavorisées de la population.

23 ZEP Zone d'éducation prioritaire. Ce sont des zones sélectionnées dans les banlieues dont les

établissements scolaires disposent de moyens financiers accrus et de mesures de soutien particulières.



Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne? 293

Pourtant, l'Etat ne voit pas d'un bon œil l'apparition d'initiatives indépendantes ou
même la création de petites entreprises initiée par des jeunes avec l'aide de ressources
territoriales24. C'est ainsi que les associations sont le plus souvent contrôlées par les

municipalités. Dans cette configuration, la colère monte si par ailleurs les subventions
à ces associations sont supprimées et si la politique de répression devient prioritaire
par rapport à la politique sociale et de prévention.

En Allemagne aussi, on a développé depuis les années 90 au niveau des

Länder et au niveau fédéral des programmes adaptés pour les « quartiers sensibles »

(soziale Brennpunkte) dans les villes. Dans le cas de l'Allemagne, on dispose certes
de moins d'expérience qu'en France, mais du fait de la ségrégation sociale dans les

métropoles européennes, la conscience du problème est relativement forte25. Comme

en France, le défi des politiques sociales urbaines réside dans la capacité à mettre en
réseau les acteurs concernés grâce à une politique transversale. Cela touche aussi les

domaines politiques concernant tous les jeunes socialement défavorisés (Ottersbach,
2004, 82-88).

D'une part, il faut désormais considérer qu'en Allemagne aussi, les processus de

ségrégation se développent malgré les politiques urbaines. L'Etat se retire de la

politique du logement et n'a, comme en France, qu'une influence limitée sur l'évolution
du marché de l'emploi (Häußermann et Wurtzbacher, 2005). Mais d'autre part, il
reste, dans le cas de l'Allemagne, une certaine stabilité sociale. Cela tient entre autres

au fait que les politiques de la ville se concentrent sur les zones urbaines qui attirent
les investissements afin que le capital privé puisse s'associer aux moyens publics. Les

entreprises sont ainsi plus fortement présentes dans les « quartiers sensibles » et les

jeunes - dont ceux d'origine turque - ont toujours accès aux entreprises du système
dual de formation. Même si avec tout cela la politique transversale se révèle aussi

difficile qu'en France, il existe par exemple dans le domaine de la politique de la

jeunesse des effets positifs de la mise en réseau par quartier du système scolaire, du
travail social et des aides aux jeunes. Dans la lutte contre la délinquance, on accorde

en fin de compte, par rapport à la France, plus de poids à la politique de prévention
qu'à la politique de répression.

Dans ce contexte, en Allemagne aussi la population est incitée à accompagner
les mesures des politiques de la ville par des initiatives citoyennes. Ceci permet aux
immigrés turcs, d'une part de s'intégrer dans les corps intermédiaires de la société

allemande, mais, d'autre part, il s'est aussi créé par le biais des associations une
infrastructure ethnique propre (Halm et Sauer, 2006, 21).

Dans les corps intermédiaires de la société allemande, les fédérations et les

associations jouent un rôle important, aussi au niveau communal. A l'inverse de

24 Tarrius (1997) montre, en prenant pour exemple la ville française de Perpignan, que ce sont souvent
les institutions de la politique de la ville qui bloquent de telles initiatives visant à l'autonomie.

25 Hartmut Häußermann, « Nicht pendeln, nicht malochen, nur noch pennen. Brennpunkt sozialer

Wohnungsbau: Könnte sich Jugendgewalt wie in Paris auch in Deutschland entladen », DieZeit,
10.11.2005,46.



294 Dietmar Loch

la France avec un Etat fort et des instances de médiation peu présentes entre les

citoyens et l'Etat, il existe en Allemagne des structures néo-corporatistes qui
conservent, malgré des tendances à l'érosion, une stabilité et une capacité de réforme

non négligeables. Par exemple les associations caritatives ont une fonction d'aide

sur le plan social pour les immigrés, en particulier YArbeiterwohlfahrt (AWO) pour
la population turque. Mais ce corporatisme stabilisateur s'accompagne d'un style à

visée pédagogique dans la politique sociale. Les acteurs des fédérations, syndicats et
autorités locales (conseillers municipaux, délégués chargés de l'intégration) essaient

d'intégrer les immigrés en (Schiffauer, 1993). Le paternalisme ainsi émergeant
considère les jeunes d'origine turque comme des assistés, ce qui inhibe les initiatives
personnelles plus qu'il ne les favorise26.

En ce qui concerne l'infrastructure propre et les associations de la population

turque, on constate dans les quartiers défavorisés en Allemagne une séparation plus
importante selon des critères ethniques27. Tandis que les jeunes d'origine maghrébine
s'organisent en associations de composition pluriethnique, il existe pour les jeunes

d'origine turque, dans les mêmes domaines de la société, des associations allemandes

et turques auxquelles ils peuvent adhérer dans le même temps. On trouve parmi les

associations turques le plus souvent des associations sportives, des syndicats et des

groupements religieux.
Cette séparation s'accompagne d'une relation forte à la Turquie de la part des

immigrés et d'une faible attente de participation à la société allemande. C'est ainsi

que les associations le plus souvent organisées au niveau national ont également

peu de liens avec le tissu local. Leurs leaders d'opinion ont longtemps négligé les

institutions communales. A l'inverse, ils sont comparativement à la France aussi

moins reconnus et moins utilisés comme partenaires potentiels de coopération et
de négociation. Cela renforce d'un autre côté leur attitude de repli. Ils sont donc
d'une importance très limitée en tant que représentants d'intérêts (Diehl, 2002,
216). Il semble pourtant depuis quelque temps qu'ils se soient fixés pour but de se

tourner vers la société allemande (Sackmann, 2004, 159). Ils aspirent à la fonction
d'intermédiaire entre leurs adhérents et les autorités allemandes, les associations et
les médias. Cela se manifeste par exemple avec l'apparition de la deuxième et de la

troisième génération dans les groupements politiques et religieux. Ceux-ci sont-ils plus

attrayants pour les jeunes que les offres municipales de participation politique

26 On compte aussi parmi les corps intermédiaires de nouveaux dispositifs participatifs comme les

forums des jeunes où l'intégration sociale dans le quartier est favorisée. A l'exemple des quartiers
défavorisés de la ville de Cologne, il apparaît que des jeunes de différentes origines participent à

ce genre de forums et les résultats sont parfois positifs, car il est possible d'atteindre un certain
degré de participation, de communication et de solidarité (Ottersbach, 2004, 115). Contrairement

à la France, les possibilités d'auto-organisation via le tiers secteur sont aussi plus fortement
encouragées. Les créations d'entreprises sont ainsi devenues parmi les jeunes adultes d'origine
turque importantes pour leur intégration sociale.

27 Les associations turques ont fait l'objet d'études très complètes, cf. Diehl (2002, 130) et Sackmann
(2004, 157, note 174).



Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne 295

3.3 L'offre de participation politique : seulement des conseils de quartier

Comme le montrent des études sur la ségrégation dans les villes des Etats-Unis, une

ségrégation totale n'apparaît que si les habitants des quartiers défavorisés n'ont plus
de rapport politique avec la collectivité (Kronauer, 1995). Le degré d'exclusion

politique et de défiance vis-à-vis du système politique se manifeste en France depuis des

années à travers les taux d'abstention aux élections particulièrement élevés des jeunes

marginalisés issus de l'immigration28. Dans le cas de l'Allemagne, cette forme de

participation avorte déjà du fait des possibilités restreintes de participation électorale

pour les jeunes issus de l'immigration. Que fait par conséquent l'Etat pour favoriser

l'intégration et la participation politique dans les quartiers défavorisés

En France, il existe différentes mesures favorisant la participation. Parmi

celles-ci, on comptait dans les années 90 par exemple les conseils de quartier. Mais

on rencontre peu de jeunes dans ce genre de conseils (Loch, 2005, 282-284). S'ils

s'expriment politiquement, c'est le plus souvent par l'intermédiaire des associations.

Cependant, dès que des revendications politiques émanent de la sphère sociale de

ces associations pluriethniques, des conflits apparaissent dans la sphère politique
locale. Les associations et les élites issues de ces milieux réussissent-elles à mobiliser
les jeunes

En Allemagne aussi il existe plusieurs mesures appropriées de démocratie

participative, directe conçues pour compléter les procédures de démocratie représentative
(Fläußermann et Wurtzbacher, 2005, 436). Si l'on considère cependant par exemple
les forums de jeunes mentionnés (cf. note 26), on voit bien justement les limites de

la participation. Certes, ils peuvent permettre d'obtenir une certaine cohésion de

ces milieux. Cependant, sur des sujets comme le chômage, la paupérisation ou la

xénophobie, ces forums ne peuvent plus apporter de réponses (Ottersbach, 2004,

110). D'un point de vue global, l'intégration des immigrés turcs dans ce genre
d'engagement citoyen dans les quartiers est relativement faible et la plus faible au

niveau des jeunes. Peut-on par conséquent aboutir dans le cas de l'Allemagne à une

participation politique, à des actions collectives et à des conflits de reconnaissance

par le biais des associations

4 Mobilisations politiques : une naissance de conflits de reconnaissance

En France, après les affrontements violents dans les banlieues, sont souvent apparues
des actions collectives qui ont entraîné, au-delà de la violence, certains conflits de

reconnaissance politisés avec les institutions. En revanche, en Allemagne, l'absence en

28 Cette défiance s'est cependant transformée lors des dernières élections présidentielles de 2007 en

prise de parole. Une grande partie des jeunes s'est mobilisée pour voter contre Nicolas Sarkozy, car
il incarne pour eux le symbole de la politique de répression (sur les attitudes politiques des citoyens
d'origine maghrébine, africaine et turque en France, cf. Brouard etTiberj 2005, 45-64).



296 Dietmar Loch

particulier de structures de participation et, en partie aussi, l'absence de la fonction
de catalyseur assurée par les émeutes urbaines réduisent les possibilités de survenue
de telles actions et conflits. Dans ce qui suit, nous allons montrer les phases de ces

mobilisations et étayer la thèse, formulée en introduction, de la fonction intégrative
des conflits de reconnaissance.

4.1 Actions collectives et gestion clientéliste des conflits en France

La violence raciste contre les jeunes d'origine maghrébine a provoqué au début
des années 80 en France le «mouvement beur»29, un mouvement antiraciste et de

droits civiques. Ses élites ont été peu à peu intégrées au système politique local et
national (Wihtol de Wenden et Leveau, 2001). On a assisté à une division entre,
d'une part, ces élites montantes et, d'autre part, les jeunes restant dans les quartiers
défavorisés. Les frustrations ainsi engendrées ont contribué au début des années 90

au déclenchement des premières grandes émeutes urbaines dans les banlieues de

Lyon et de Paris.

La mobilisation des jeunes a alors été récupérée pendant les années 90 par
des associations musulmanes (Loch, 1997). Il s'est ainsi formé un islam
néo-communautaire et politique (Khosrokhavar, 1997) qui se réfère jusqu'à aujourd'hui aux
institutions démocratiques au niveau local. Les actions de l'Union des Jeunes Musulmans

(UJM) dans la banlieue lyonnaise de Vénissieux en sont un exemple (Kepel,
1994, 312). Cependant l'intégration des élites musulmanes au système politique local

a entraîné, en revanche, de la part des jeunes un certain détachement de cet islam
sécularisé à la française. Cette nouvelle déception a, d'une part, conduit une petite
minorité à une radicalisation individuelle au profit de groupes néo-fondamentalistes

comme le Tablighi Jamaat et surtout les Salafistes; d'autre part, elle a favorisé, pour
la majorité non religieuse, le déclenchement de nouvelles émeutes en automne 2005
(International Crisis Group, 2006). Depuis quelque temps, ce sont des groupes
laïques qui cherchent à susciter la participation des jeunes à la politique à travers

une mobilisation anti-postcoloniale30.
Ces évolutions montrent les limites de la mobilisation qui font sans cesse

resurgir de nouvelles émeutes. La mobilisation initiale du mouvement beur sur la

différence ethnique a avorté face à l'avancée de l'assimilation des jeunes (Lapeyronnie,
1987), ce qui a finalement conduit via l'islam à une mobilisation sur la différence

religieuse. Du point de vue socio-structurel, tandis que leurs leaders d'opinion

29 Le mot beur/beurette est né en verlan (jeu de langage des banlieues françaises qui inverse des

syllabes d'un mot) du raccourci et de l'inversion d'arabe/reublbeur. Il désignait surtout dans les

années 80 les jeunes issus de l'immigration maghrébine.
30 On compte entre autres parmi les thèmes ayant provoqué cette mobilisation la critique de la loi

sur l'interdiction du port du voile dans les établissements scolaires publics, la critique du couvre-
feu décrété après les émeutes urbaines de 2005 qui réveillait les souvenirs de la guerre d'Algérie,
la critique d'une loi prévue la même année dans laquelle devait être retenu le « rôle positif de
la colonisation», et la critique des formes de discrimination à l'égard des minorités originaires
surtout d'Afrique du Nord sur les lieux de travail et de la part de la police.



Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne 297

bénéficient de l'ascenseur social, les jeunes sont toujours dans les banlieues où
leur principale forme de protestation reste la violence spontanée qui conduit aux
émeutes. Finalement, sur le plan politique, on favorise, dans une France de tradition

coloniale, l'instrumentalisation clientéliste des élites (musulmanes) (Leveau,

2001). Avec ce clientélisme post-colonial, les leaders d'opinion issus du milieu
immigré sont accaparés par l'Etat au niveau national et local, entre autres afin que
leur milieu puisse être mieux contrôlé. Cela semble avoir empêché jusqu'à présent,
en plus d'autres raisons, une représentation politique effective. Sans elle, il ne peut
y avoir de confrontation conflictuelle, comme en témoigne le déroulement concret
des conflits au niveau local.

Comment naissent ou sont refrénés les conflits de reconnaissance, les exemples
tirés des banlieues le montrent (Loch, 2005, 327). Il existe ici différents scénarios du
conflit. Le clientélisme local peut totalement empêcher le déroulement de ce genre
de conflits entre les jeunes et la municipalité si le leader d'opinion représentant ces

jeunes bénéficie de certains avantages. On peut aussi aboutir à un déroulement des

conflits de reconnaissance au grand jour quand les descendants d'immigrés issus de

la dynamique associative locale se tournent vers la politique locale et constituent des

listes électorales qui remportent des succès. Dans ce genre de processus, les jeunes
citoyens acquièrent le sentiment d'appartenance à la communauté municipale, même
si pour finir, du fait de la peur et de l'incapacité de la municipalité à appréhender
la différence culturelle liée aux quartiers, le règlement du conflit se fait attendre

(Loch 2005, 286-303). En effet, en France, la culture politique est conflictuelle à

la base, ce qui permet le déroulement des conflits sociaux. Cependant, cette culture

politique a beaucoup de difficulté à accepter et donc à reconnaître les différences
culturelles et religieuses au sein du système politique local en raison de sa tradition
républicaine de droit commun. Au lieu d'utiliser le potentiel d'intégration que
représente le déroulement d'un conflit, on nomme les leaders d'opinion des jeunes
dans des institutions communales (maison des jeunes, centres communaux, etc.)
afin qu'ils y soient des instruments de la municipalité. A l'inverse, les processus de

reconnaissance butent là aux limites de la mise en danger de la démocratie lorsque,
comme le montre un autre scénario de conflit, des associations musulmanes comme
l'Union des Jeunes Musulmans contrôlent de leur côté, selon des critères religieux,
certains quartiers de Vénissieux, c'est-à-dire du territoire républicain.

4.2. Absence d'une offre de participation et gestion préventive néo-corporatiste des

conflits en Allemagne

A l'inverse de la France, il n'y a pas en Allemagne d'actions collectives comparables
à destination du système politique de la part des jeunes d'origine turque. On peut
avancer à cet égard au moins deux explications d'ordre politique.

La première concerne la politique d'integratoin. Comme il a déjà été indiqué,
les jeunes d'origine turque sont, d'une part, majoritairement exclus de la participation



298 Dietmar Loch

à la démocratie représentative et n'ont aucune possibilité d'identification politique
comparable avec ce qui se passe en France. Les associations turques n'exercent donc

pas non plus la fonction correspondante d'instance de mobilisation face à l'Etat
fédéral. D'autre part, l'intérêt porté à la Turquie par les associations politiques et
religieuses a aussi empêché jusque là une mobilisation tournée vers l'Allemagne. La

prépondérance était donnée à la politisation axée sur le pays d'origine. Les Turcs

vivant en Allemagne devaient et doivent, concernant les thèmes spécifiques à la

Turquie, soutenir les différents partis turcs31.

Comme nous l'avons déjà indiqué, on constate certes dans les diverses associations

sociales ou culturelles, ainsi que dans les groupements politiques ou religieux,
une implication croissante dans le contexte allemand, car il convient de toucher la

deuxième ou la troisième génération. Sur le principe, on peut cependant considérer

« que les intentions de repli qui résultent des faibles ressources données aux immigrés
[sont, DL] renforcées et encouragées par le fait que l'environnement politique

en Allemagne n'offre que peu d'attrait en faveur d'une mobilisation orientée vers

l'Allemagne» (Diehl 2002, 128). On semble donc encore loin d'une mobilisation et
d'un glissement conflictuel sur le terrain politique des intérêts des jeunes d'origine
turque.

La seconde explication renvoie à la forme néo-corporatiste de représentation
des intérêts dans la société allemande. S'est ainsi constituée dans les instances (para)

politiques relativement stables, comme les syndicats et autres groupes d'intérêt où
les jeunes d'origine turque sont partiellement intégrés, une sorte de mobilisation
de remplacement en faveur de leurs intérêts. Celle-ci et l'explication concernant la

politique d'intégration se reflètent dans la comparaison avec les phases de mobilisation

indiquées pour la France.

C'est ainsi que les diverses formes de discrimination vis-à-vis des jeunes

d'origine turque n'ont pas entraîné, comme en France, un mouvement de défense des

droits civiques émanant des jeunes. Au contraire, après les violences racistes envers
des familles turques au début des années 90 par exemple, les slogans antiracistes
de l'organisation SOS-Racisme, qui a médiatisé en France le mouvement beur, ont
été repris dans une certaine mesure par procuration par des groupes d'intérêt
allemands comme les syndicats. Par conséquent, on n'a pas pu constater jusque là des

frustrations comparables dans le processus d'intégration des élites d'origine turque.
Et même si, en Allemagne, il existe une évolution analogue de l'intégration
politique de ces élites dans le système de partis, ce n'est pas comparable avec le niveau

31 On trouvait et on trouve encore ici les conflits entre Turcs et Kurdes portés par les groupements
politiques. Ceci concerne depuis plusieurs années également les associations organisant la pratique
religieuse de l'islam (Moscheevereine), fondées à l'origine autour des salles de prière au niveau
du quartier ou de l'entreprise. Elles ont parfois évolué en organisations qui transposent dans la

diaspora turque en Allemagne les querelles menées en Turquie autour du clivage entre laïques et
islamistes.



Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne?

des réactions de déception en France qui constituent toujours et encore un terrain
favorable aux émeutes initiées par les jeunes.

En Allemagne aussi, c'est des années 90, entre autres à la suite des expériences

d'exclusion, que date l'attirance d'une minorité de jeunes d'origine turque
pour l'islam (Koopmans et Statham, 1998). La mobilisation se produit alors par
l'intermédiaire de groupements religieux comme Milli Görüf2, considéré comme
« fondamentaliste » par l'Office fédéral pour la protection de la Constitution
(Bundesamt für Verfassungsschutz). Cette fédération regroupe des associations sportives,
féminines ou encore de jeunesse et s'occupe de formation pour les enfants et les

adolescents. On observe sans doute la confrontation mentionnée avec le contexte
allemand. Cet islam politique est-il également tourné politiquement vers la société
allemande ou n'est-il pas plutôt uniquement orienté vers la Turquie Cela fait l'objet
d'une controverse. On constate que les organisations musulmanes aussi ont créé de

nombreux dispositifs au niveau local (Tietze, 2002, 35) et le Milli Gôriiç islamiste

en particulier essaie de prendre contact avec l'espace social des jeunes et de se poser
en tant que partenaire de dialogue des institutions allemandes (Stiftung Zentrum für
Türkeistudien, 2005, 9). Cependant là encore, il n'existe pas d'actions collectives ni
de conflits adaptés qui, comme pour l'islam néo-communautaire né dans les banlieues

françaises, prendraient racine au niveau local et se confronteraient ainsi également
politiquement en Allemagne avec les institutions démocratiques.

Il n'existe pas d'études permettant de poursuivre la comparaison des phases de

mobilisation. On peut au moins se poser la question de savoir si, en Allemagne aussi,

on n'observe pas une perte d'influence de l'islam politique façon Milli Gôriiç et si,

d'une part, cela ne renforce pas le fait qu'une petite minorité de jeunes devenus religieux

se tourne vers les mouvements néo-fondamentalistes comme les Salafister33, mais

si, d'autre part, cela ne libère pas parmi les autres jeunes un potentiel de protestation
violente qui n'est plus « apaisé » par la religion Enfin, il serait intéressant de savoir
si n'apparaissent pas des forces civiques, non religieuses, susceptibles de mobiliser à

l'avenir les jeunes d'origine turque en vue d'actions collectives démocratiques34.
Sur la question de la mobilisation, on constate qu'en Allemagne les possibilités

sont beaucoup plus limitées. Sans doute, les différences ethniques pourraient constituer,

plus qu'en France, un réservoir de mobilisation en raison d'une assimilation

plus réduite. Cependant, outre l'expérience de la discrimination, l'exclusion de la

participation politique surtout conduit à ce que le rapport à la Turquie et le repli
communautaire restent une stratégie attrayante qui rend difficile une ouverture

32 L'Islamische Gemeinschaft Milli Görü§ (IGMG) est, après la Türkisch-Islamischen Union der
Anstalt für Religionen (DITIB) la seconde communauté musulmane en Allemagne.

33 Cf. Die Zeit, 27.03.2008.
34 II est intéressant dans ce contexte de citer l'exemple exceptionnel d'une petite association de la

ville de Mannheim, du nom de «Die Unmündigen» (Les mineurs). Il s'agit d'un petit groupe
à majorité turque, mais de composition multiethnique et basé sur l'égalité des chances au plan
individuel, qui rejette les activités tournées vers les pays d'origine et qui est comparable aux
associations françaises de défense des droits civiques, cf. Diehl (2002, 166).



Dietmar Loch

vers la société allemande. L'intégration politique toutefois existante des élites des

milieux immigrés turcs se caractérise moins par des pratiques clientélistes que par
une intégration néo-corporatiste. Ceci apparaît encore une fois très clairement dans

des conflits de reconnaissance concrets au niveau local.
Mais le problème est d'abord qu'en Allemagne, à l'inverse de la France

jacobine, il existe une longue tradition de gestion communale autonome qui a toujours
permis une organisation en commun de la cohabitation de tous les citoyens vivant
dans la commune (Häußermann et Wurtzbacher, 2005). Cependant, les immigrés
turcs n'ayant pas de passeport allemand sont exclus de cette communauté politique,
car ils ne disposent pas non plus du droit de vote pour les élections locales. Cela

empêche, comme en France, la représentation politique de la première, mais aussi

majoritairement de la deuxième et de la troisième génération. Certes ont été créés

à partir des années 80 dans de nombreuses villes allemandes ce qu'on appelle des

conseils d'étrangers. Mais ils symbolisent le traitement spécial réservé aux immigrés
qui ne sont pas considérés politiquement sur un pied d'égalité, car ces conseils n'ont
qu'un rôle consultatif. De plus, la proportion de jeunes en leur sein est très faible

(Ottersbach, 2004, 70). Mais comme les conseils d'étrangers reflètent les rapports
politiques majoritaires dans la population d'origine turque, il s'avère que les listes

issues des associations formées autour des salles de prière ou des mosquées dominent
depuis la fin des années 90. Cela correspond aussi à l'engagement croissant des

associations religieuses sur place.
De cette présence il résulte dans certains quartiers des dynamiques conflictuelles

entre ces associations et les autorités, les fédérations allemandes et les associations
de riverains quand il est question par exemple de l'édification de lieux de prière ou
de mosquées. Dans ce genre de conflits, les jeunes sont il est vrai moins concernés,
d'une part parce qu'ils ne sont pas représentés, comme en France, par des élites

tournées vers les structures de l'Etat et des municipalités35, d'autre part parce que les

conflits des mosquées sont plutôt menés par la génération de leurs parents. Pourtant,
ce genre de luttes autour de symboles religieux est représentatif du style dominant
du déroulement des conflits. C'est ainsi par exemple que des querelles autour de

l'appel à la prière du muezzin et de l'édification de la mosquée dans le quartier de

Marxloh à Duisbourg ont conduit au cours des dix dernières années à une certaine
reconnaissance de la population turque qui vit là et de la communauté musulmane

par les autorités et associations allemandes, dans une moindre mesure les riverains
allemands (Tezcan, 2000; Die Zeit, 24.11.2005, 15).

35 Quand, dans les quartiers défavorisés, surviennent des conflits sociaux et culturels (par exemple
des affrontements autour de la ressource limitée que constitue le territoire urbain, la violence à

l'école, etc.) concernant les groupes de jeunes organisés selon l'appartenance ethnique, l'école, le

sport ou l'habitat, ils sont réglés par les actions concertées menées par des médiateurs de conflits
et intégrées aux programmes transversaux des politiques urbaines. On compte parmi ceux-ci par
exemple le programme Etat fédéral-Lânder « Soziale Stadt» (ville sociale) ou le cadre global «E
&c C» (Développement et chances offertes aux jeunes dans les quartiers sensibles) du Ministère
fédéral de la famille, des seniors, des femmes et de la jeunesse (BFSFJ).



Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne

Si ce genre de conflits avec les autorités et les associations fait émerger le

sentiment d'appartenance à la société urbaine, ce qui a un effet intégratif, cela tient à

l'intégration néo-corporatiste des associations et des fédérations d'immigrés dans la

société allemande, mais cela tient aussi à la culture politique allemande de recherche

du consensus. Comme cette culture politique (locale) craint plutôt les affrontements,
les conflits ne se déroulent pas ouvertement, mais se règlent si possible de manière

préventive, consensuelle et parfois paternaliste à l'occasion d'une «table ronde».
Si cette manière spécifiquement allemande de (non) déroulement des conflits

peut avoir une fonction intégrative, reste à savoir ce qu'il en sera à l'avenir. Cette

question se pose surtout quand la marginalisation d'une partie de la population
augmente, quand les corps intermédiaires représentant les intérêts sociaux et politiques
perdent de leur capacité d'intégration et de médiation et quand apparaît de manière

plus marquée la xénophobie ou même la protestation populiste de droite. Elle se pose
aussi lorsque le repli identitaire augmente dans les milieux de la troisième génération
d'origine turque, lorsque les conflits interethniques deviennent plus violents et que
ces jeunes — loin des projets officiels émanant de la mosquée - n'ont toujours pas le

droit de prendre la parole au plan politique, les empêchant de créer une dynamique
associative et politique qui leur soit propre à partir de leur quartier.

5 Conclusion : ségrégation, prise de parole et conflits de reconnaissance

Dans cet article, nous avons abordé la problématique de la cohésion, de l'exclusion

et des conflits dans la société française et dans la société allemande ainsi que la

dimension des valeurs dans leurs modèles d'intégration au niveau individuel pour les

jeunes, au niveau de l'Etat régulateur et au niveau intermédiaire de la représentation
des intérêts.

Dans ce contexte, la comparaison entre la France et l'Allemagne a montré
premièrement que le vécu de l'exclusion sociale, en particulier du marché du travail,
et surtout celui des attentes subjectives déçues pour les jeunes d'origine maghrébine

qui s'identifient politiquement à la France est plus fort que celui des jeunes Turcs en

Allemagne. Cela peut, au niveau des acteurs individuels et de leurs comportements
collectifs spontanés, non organisés, expliquer dans une large mesure l'éclatement,

ou l'absence, d'émeutes urbaines et confirmer la frustration relative comme théorie
de moyenne portée.

Ce comportement est deuxièmement permis ou refoulé par le cadre normatif des

modèles d'intégration nationaux et de leurs caractères paradoxaux, et renforcé par les

institutions de la politique de la ville. Même si la force d'intégration de ces modèles

décroît, ils restent déterminants en matière de comportement face à la différence
culturelle aussi bien pour les institutions que pour les jeunes. Dans le dilemme entre
une politique de droit commun, centrée sur l'individu, et une politique basée sur des



302 Dietmar Loch

«groupes ethniques», le modèle français vise à l'intégration politique individuelle
mêlée de politique sociale, mais exerce en même temps un contrôle à coloration
post-coloniale vis-à-vis des descendants des immigrés nord-africains. En revanche,

l'Allemagne a longtemps nié être un pays d'immigration et l'exclusion politique des

jeunes d'origine turque domine jusqu'à aujourd'hui. Mais cela conduit ce pays à

développer, à côté de sa tradition de politiques sociales, une politique d'intégration
en direction des minorités. Or, le problème réside aujourd'hui dans le fait que, suite
à la « dénationalisation » des sociétés européennes, à la ségrégation urbaine et aux
exigences de reconnaissance culturelle, l'ensemble des modèles nationaux d'intégration
ne fonctionne plus comme au temps des sociétés industrielles nationales.

Par conséquent, troisièmement la mobilisation collective et le règlement
démocratique des conflits au niveau intermédiaire revêtent une grande importance.
C'est ainsi qu'il existe en France certes tous les droits civiques et possibilités
d'identification politique qui ont conduit jusque là à la mobilisation des jeunes
issus de l'immigration. Cependant, le déficit manifeste de représentation politique
favorise, surtout dans les banlieues, un comportement politique de défiance qui
ne va pas dans le sens de futures mobilisations, même si la participation électorale

augmente à court terme comme aux dernières élections présidentielles de 2007. De

plus, les exigences de reconnaissance des différences culturelles des quartiers et des

différences religieuses butent sur le canon des valeurs de la République ainsi que
sur les pratiques clientélistes de la politique locale. Cela rend difficile la résolution
des conflits de reconnaissance. A l'inverse, il manque en Allemagne des droits,
des possibilités d'identification et de mobilisation politiques adaptés. Cependant,
les corps intermédiaires sont restés relativement stables jusque là, si bien qu'il est

possible de régler encore de manière néo-corporatiste et consensuelle les conflits de

reconnaissance quand ils apparaissent. La différence culturelle concerne ici moins les

valeurs communes, mais fait davantage l'objet de discussions en tant que problème
de cohabitation entre culture dominante et cultures des minorités. Il existe donc là

aussi des problèmes de règlement des conflits de reconnaissance, toutefois pour des

raisons différentes qu'en France. Certessje règlement réussi de certains conflits peut
alors faire naître chez certaines minorités un sentiment d'appartenance à la société
dans son ensemble. Reste à savoir cependant s'il est possible de conserver la fonction
créatrice de cohésion du conflit étant donnée la ségrégation urbaine croissante qui
remet en question l'unité de « la société »

En effet, en ce qui concerne l'avenir de la ségrégation, Maurin (2004) met en
évidence un processus de « ghettoïsation par le haut » divisant la société et traversant
toute la société urbaine française: des élites des «gagnants de la globalisation» en

passant par les classes moyennes jusqu'aux classes populaires qui représentent «

seulement» la lanterne rouge de la tendance séparatiste générale consistant à se différencier,
socialement et surtout par le lieu de résidence, des groupes sociaux inférieurs. Certes,

il existe dans les milieux immigrés le risque d'avoir des communautés autoritaires,



Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne 303

comme le montre l'exemple de l'Union des Jeunes Musulmans, mais il est peu
présent parmi les jeunes d'origine maghrébine. Le problème réside davantage dans un

«intégrisme républicain» qui accompagne ce processus de ségrégation urbaine de

critères ethniques en maintenant le contrôle post-colonial sur les jeunes.
En revanche, la polarisation socio-spatiale des sociétés urbaines allemandes

n'est pas aussi prononcée et de ce fait le potentiel de protestation sociale n'est pas
(encore) aussi important. Il serait toutefois naïf de croire qu'il n'y aura pas à l'avenir
de conflits face à une réforme politique visant au démontage social (réforme Hartz
IV) et face aux discriminations des minorités. Certe il existe aussi chez une partie
des jeunes d'origine turque le risque d'un repli identitaire. Cependant, la communauté

turque présente des structures plutôt complémentaires à la société allemande

et non celles d'une «société parallèle» (Halm et Sauer, 2006). Dans ce contexte, le

défi pour l'Allemagne tient surtout dans le fait de ne plus exclure politiquement les

immigrés et leurs descendants.

Pour finir, revenons à la perspective de la cohésion sociale grâce au caractère

normatif, mentionné au début, des valeurs (politiques) telles que l'égalité ou l'équité.
Les règlements de conflits publiquement mis en scène et les débats de la société

(urbaine) sur les sujets la concernant peuvent créer une prise de conscience sur ce

genre de valeurs démocratiques et républicaines partagées par tous. Mais il faut pour
cela avoir la possibilité d'accéder à la prise de parole politique.

Ainsi, vu les problèmes socio-structurels dont le traitement exige des concepts
à long terme en matière de politique de la ville, ainsi que la volonté appropriée des

élites politiques et économiques et le soutien des classes moyennes, l'évolution future

dépend aussi de la réponse à la question : les jeunes issus de l'immigration iront-ils
jusqu'à la prise de parole politique.'5 En France, les chances sont certes réduites de

parvenir au-delà des émeutes urbaines à un nouveau mouvement pour les droits
civiques. Les traditions correspondantes existent pourtant dans la culture politique.
En revanche, la probabilité d'une mobilisation politique tournée vers l'Allemagne
de la part des jeunes d'origine turque est encore faible. Mais cela pourrait changer
avec l'expérience croissante des élites issues de l'immigration en matière de
discrimination et la progression des discours sécuritaires populistes. Sur fond de relative
stabilité sociale en Allemagne, il faut aussi par conséquent considérer les implications
politiques pour pouvoir réagir à temps.

6 Références bibliographiques

Alisch, Monika and Jens Dangschat. 1998. Armut und soziale Integration. Strategien sozialer Stadtentwick¬

lung und lokaler Nachhaltigkeit. Wiesbaden : VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Asbrock, Franck, Ulrich Wagner, and Oliver Christ. 2006. «Diskriminierung. Folgen der Feindseligkeit.» In
Wilhelm Heitmeyer (Ed.), Deutsche Zustände. Folge 4. Frankfurt a.M. : Suhrkamp, 156-175.



304 Dietmar Loch

Baier, Dirk and Christian Pfeiffer. 2007. Hauptschulen und Gewalt. Aus Politik und Zeitgeschichte, 28 :

17-26.

Bénabou, Roland, Francis Kramarz, and Corinne Prost (2005). Zones d'éducation prioritaire: quels

moyens pour quels résultats Economie et Statistique, 380: 3-31.

Bremer, Peter and Norbert Gestring. 2004. «Migranten — ausgegrenzt?» In Hartmut Häußermann,
Martin Kronauer, and Walter Siebel (Eds.), An den Rändern der Städte. Armut und Ausgrenzung.
Frankfurt a.M. : Suhrkamp, 258-285.

Brouard, Sylvain and Vincent Tiberj. 2005. Français comme les autres? Enquête sur les citoyens d'origine
maghrébine, africaine et turque. Paris : Presses de Sciences Po.

Brubaker, Rogers. 1992. Citizenship and nationhood in France and Germany. Cambridge, Mass. : Harvard
University Press.

Diehl, Claudia. 2002. Die Partizipation von Migranten in Deutschland. Rückzug oder Mobilisierung?
Opladen : Leske+Budrich.

Donzelot, Jacques. 2004. La ville à trois vitesses: relégation, périurbanisation, gentrification. Esprit,
3-4:14-39.

Doytcheva, Milena. 2007. Une discrimination positive à lafrançaise Ethnicité et territoire dans lespolitiques
de la ville. Paris : La Découverte.

Dubet, François. 1989. Immigrations: qu'en savons-nous? Un bilan des connaissances. Paris: La Docu¬
mentation française.

Dubet, François and Didier Lapeyronnie. 1992. Les quartiers d'exil. Paris: Seuil.

Dubet, François and Danilo Martuccelli. 1998. Dans quelle société vivons-nous^. Paris: Seuil.

Dubiel, Helmut. 1999. «Integration durch Konflikt?» In Jürgen Friedrichs and Wolfgang Jagodzinski
(Eds.), Soziale Integration. Opladen: Westdeutscher Verlag, 132-143.

Duprez, Dominique. 2002. Children of migrants in the suburbs of French cities : an uncertain future.
The International Scope Review, 4(7) : 1—8.

Fitoussi, Jean-Paul, Eloi Laurent, and Joël Maurice. 2004. Ségrégation urbaine et intégration sociale.

Conseil d'analyse économique. Paris: La Documentation française.

Geisser, Vincent. 2003. La nouvelle islamophobie. Paris : La Découverte.

Gurr, Ted. 1970. Why Men Rebel. Princeton: University Press.

Hagedorn, Heike. 2000. «Das Ende eines Gegensatzes: Konvergenz der deutschen und französischen

Einbürgerungspolitik.» In Einwanderung im Spiegelsozialwissenschaftlicher Forschung, IZ/GESIS.
Opladen: Leske+Budrich, 11-39.

Halm, Dirk and Martina Sauer. 2006. Parallelgesellschaft und ethnische Schichtung. Aus Politik und
Zeitgeschichte, 1-2: 11-17.

Häußermann, Hartmut, Martin Kronauer, and Walter Siebel. 2004. «Stadt am Rand: Armut und
Ausgrenzung.» In Hartmut Häußermann, Martin Kronauer, and Walter Siebel (Eds.), An den
Rändern der Städte. Armut und Ausgrenzung. Frankfurt a.M. : Suhrkamp, 7-40.

Häußermann, Hartmut and Jens Wurtzbacher. 2005. «Die Gemeinde als Ort politischer Integration.» In
Wilhelm Heitmeyer and Peter Imbusch (Eds.), Integrationspotenziale einer modernen Gesellschafi.
Wiesbaden : VS-Verlag für Sozialwissenschaften, 429-449.

Imbusch, Peter and Dieter Rucht. 2005. «Integration und Desintegration in modernen Gesellschaften.»
In Wilhelm Heitmeyer and Peter Imbusch (Eds.), Integrationspotenziale einer modernen Gesellschafi.
Wiesbaden : VS-Verlag für Sozialwissenschaften, 13—71.

International Crisis Group. 2006. La France face à ses musulmans: Emeutes, jihadisme et dépoli¬
tisation. Europe Report N° 172, 9 March 2006 (http://www.crisisgroup.org/home/index.
cfm ?id=40l48d=2).

Jaillet, Marie-Christine. 2003. La politique de la ville. Regards sur l'actualité, 12 (296) : 2—62.



Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne 305

Kepel, Gilles. 1994. A l'Ouest d'Allah. Paris: Seuil.

Khosrokhavar, Farhad. 1997. L'islam des jeunes. Paris: Flammarion.

Kleinert, Hubert. 2007. Abstieg der Parteiendemokratie. Aus Politik und Zeitgeschichte, 35-36: 3-11.

Koopmans, Ruud and Paul Statham. 1998. Challenging the liberal nation-stated Postnationalism, multicul-
turalism, and the collective claims-making ofmigrants and ethnic minorities in Britain and Germany.
WZB-Paper FS III 105. Berlin, Wissenschaftszentrum.

Kronauer, Martin. 1995. Die Entbehrlichen der Arbeitsgesellschaft. Frankfurter Rundschau, 28 Novem¬
ber, Dokumentation.

Kronauer, Martin. 1997. «Soziale Ausgrenzung» und «Underclass» : Über neue Formen der gesellschaft¬
lichen Spaltung. Leviathan, 25 (1) : 28-49.

Lagrange, Hugues. 2006. «La structure et l'accident.» In Hugues Lagrange and Marco Oberti (Eds.), Erneu¬

tes urbaines etprotestations. Une singularitéfrançaise. Paris: Presses de Sciences Po, 105-130.

Lapeyronnie, Didier. 1987. Assimilation, mobilisation et action collective chez les jeunes de la seconde

génération de l'immigration maghrébine. Revuefrançaise de sociologie, XXVIII : 287-318.

Lapeyronnie, Didier. 1993. L'individu et les minorités. La France et la Grande-Bretagne face à leurs im¬

migrés. Paris: PUF.

Lapeyronnie, Didier. 1998. L'ordre de l'informe. La construction sociale et politique du racisme dans la
société française. Hommes et Migrations, 1211: 68-82.

Leibold, Jürgen, Steffen Kühne and Wilhelm Heitmeyer. 2006. Abschottung von Muslimen durch
generalisierte Islamkritik? Aus Politik und Zeitgeschichte, 1—2: 3—10.

Lemert, Edwin M. 1975. «Der Begriff der sekundären Devianz.» In Klaus Lüderssen and Fritz Sack

(Eds.), Seminar : Abweichendes Verhalten I. Die selektiven Normen der Gesellschafi. Frankfurt a.M :

Suhrkamp, 433—476.

Leveau, Rémy. 2001. «France: changements et continuité de l'islam.» In Rémy Leveau, Khadija Moh-
sen-Finan, and Catherine Wihtol de Wenden (Eds.), L'islam en France et en Allemagne. Identités
et citoyennetés. Paris: La Documentation française, 51—62.

Loch, Dietmar. 1997. «Bürgerschaft in der Banlieue? Jugendliche maghrebinischer Herkunft in Frank¬
reich.» In Hartmut Häußermann and Ingrid Oswald (Eds.), Zuwanderung und Stadtentwicklung.
Leviathan, Sonderband 17. Opladen: Westdeutscher Verlag, 446—468.

Loch, Dietmar. 1998. «Soziale Ausgrenzung und Anerkennungskonflikte in Frankreich und Deutschland.»
In Wilhelm Heitmeyer, Rainer Dollase, and Otto Backes (Eds.), Die Krise der Städte. Analysen zu
den Folgen desintegrativer Stadtentwicklungfur das ethnisch-kulturelle Zusammenleben. Frankfurt
a.M. : Suhrkamp, 266—296.

Loch, Dietmar. 2002. «L'intégration politique des populations immigrées en Allemagne. Vers une

rupture avec la conception traditionnelle de la nation?» In Ministère de l'Intérieur, Les travaux
du Centre d'études et de prévention, n° 5 : Nationalité et citoyenneté, nouvelle donne d'un espace

européen. Paris: SIRP, 149—158.

Loch, Dietmar. 2005. Jugendliche maghrebinischer Herkunft zwischen Stadtpolitik und Lebenswelt. Eine
Fallstudie in der französischen Vorstadt Vaulx-en-Velin. Wiesbaden: VS-Verlag für Sozialwissenschaften.

Macé, Eric and Angelina Péralva. 2002. Médias et violences urbaines. Débats politiques et construction
journalistique. Paris : La Documentation française.

Maurin, Eric. 2004. Le Ghetto français. Enquête sur le séparatisme social. Paris: Seuil.

Ottersbach, Markus. 2004. Jugendliche in marginalisierten Quartieren. Ein deutsch-französischer Vergleich.
Wiesbaden : VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Paugam, Serge (Ed.). 1996. L'exclusion. L'état des savoirs. La Découverte: Paris.



306 Dietmar Loch

Perrineau, Pascal. 2007. «La crise de la représentation politique.» In Pascal Perrineau and Luc Rouban
(Eds.), La politique en France et en Europe. Paris : Presses de Sciences Po, 15-34.

Pfeiffer, Christian and Peter Wetzeis. 1999. Zur Struktur und Entwicklung der Jugendgewalt in Deutsch¬
land. Ein Thesenpapier auf Basis aktueller Forschungsbefunde. Aus Politik und Zeitgeschichte,
26: 3-22.

Riedel, Sabine. 2007. Einwanderung: das Ende der Politik der Chancengleichheit. Aus Politik und
Zeitgeschichte, 38: 40-46.

Roché, Sebastian. 2006. Le frisson de l'émeute. Violences urbaines et banlieues. Paris : Seuil.

Sackmann, Rosemarie. 2004. Zuwanderung und Integration. Theorien und Befunde aus Frankreich, den

Niederlanden und Deutschland. Wiesbaden : VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Schiffauer, Werner. 1993. «Die civil society und der Fremde - Grenzmarkierungen in vier politischen
Kulturen.» In Friedrich Balke, Rebekka Habermas, Patrizia Nanz, and Peter Sillem (Eds.),
Schwierige Fremdheit. Uber Integration und Ausgrenzung in Einwanderungsländern. Frankfurt
a.M.: Fischer, 185-199.

§en, Faruk. 2003. TürkischstämmigeJugendliche — Leben in oder zwischen zwei Kulturen. Fachtagung der
Bezirksregierung Arnsberg zum Thema Integration und Identität. 28 November, Dortmund.

Stiftung Zentrum für Türkeistudien. 2005. Religiöse Praxis undorganisatorische Vertretung türkischstämmiger
Muslime in Deutschland. Religiöse Praxis, organisatorische Einbindung, Einstellungen, Essen.

Tarrius, Alain. 1997. Fin de siècle incertaine à Perpignan : drogues, pauvreté, communautés d'étrangers, jeunes
sans emplois, et renouveau des civilités dans une ville moyennefrançaise. Perpignan : Perpinyà.

Tezcan, Lèvent. 2000. «Kulturelle Identität und Konflikt. Zur Rolle politischer und religiöser Gruppen
der türkischen Minderheitsbevölkerung.» In Wilhelm Heitmeyer and Reimund Anhut (Eds.),
Bedrohte Stadtgesellschafi. Soziale Desintegrationsprozesse und ethnisch-kulturelle Konfliktkonstellationen.

Weinheim/München : Juventa, 379—426.

Tietze, Nikola. 2002. Jeunes musulmans de France et d'Allemagne. Les constructions subjectives de l'identité.
Paris : Harmattan.

Tribalat, Michèle. 1995. Faire France. Une enquête sur les immigrés et leurs enfants. Paris: La Décou¬

verte.

Tucci, Ingrid. 2004. Konfliktuelle Integration Die sozialen Konsequenzen der Lage der türkischen
Bevölkerung in Deutschland und der nordafrikanischen in Frankreich. Berliner Journal für
Soziologie, 14(3): 299-317.

Wihtol de Wenden, Catherine and Rémy Leveau. 2001. La beurgeoisie. Les trois âges de la vie associative
issue de l'immigration. Paris : CNRS.

Wüst, Andreas. 2003. Das Wahlverhalten eingebürgerter Personen in Deutschland. Aus Politik und
Zeitgeschichte, 52: 29—38.


	Pourquoi n'y a-t-il pas d'émeutes urbaines en Allemagne? : Les jeunes issus de l'immigration en France et en Allemagne entre (absence de) protestations et politique de la ville

