
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 32 (2006)

Heft: 1

Artikel: Soziale Schäume : zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft

Autor: Wagner, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Swiss Journal of Sociology, 32 (1), 2006, 53-73 53

Soziale Schäume

Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft

Gerhard Wagner*

1 Strukturelle Intuitionen

Die Zeitschrift Nature hat eine Rubrik eingerichtet, um mit eher feuilletonistischen
Artikeln das Verhältnis von Wissenschaft - und das heisst vorwiegend: Naturwissenschaft

- und Kunst auszuloten. Diese «Art and Science» genannte Rubrik gestaltete
eine Zeit lang Martin Kemp, einer der anerkanntesten britischen Kunsthistoriker.
Kemp interessierte sich hauptsächlich für die Thematik, «aufwelche Weise Kunst
und Wissenschaft miteinander in Beziehung stehen und ob ihren Themen, so

unterschiedlich sie auch sein mögen, nicht vielleicht gemeinsame Motive zu Grunde
liegen» (Kemp, 2004, 382). Damit meinte er nicht die Einflussbeziehungen zwischen

Künstlern und Wissenschaftlern, die es zweifelsohne gibt, sondern die Existenz
«ähnlicher Impulse». Haben - anders ausgedrückt — Künstler und Wissenschaftler
in ihrer Neugier etwas gemeinsam? Kemp bejahte diese Frage. Er ging davon aus,
«dass Künstler und Wissenschaftler eine tiefe Affinität zu den bestechend schönen

Strukturen haben, die sowohl in den einfachen als auch in den komplexen Gestaltformen

und Prozessen der Natur zum Vorschein kommen» (Kemp, 2004, 383).
Diese Affinität bezeichnete er mit dem Begriff der «strukturellen Intuition» und

behauptete generell: «Beim Betrachten der Natur verlassen wir uns stark auf das

tief in uns verwurzelte Gefühl, dass es in der Aussenwelt eine Art von Ordnung
gibt, die aus bestimmten Grundstrukturen besteht. Ich glaube, dass wir eine tiefe

Befriedigung empfinden, wenn wir im scheinbaren Chaos auf Ordnung stossen»

(Kemp, 2004, 383). Kemp zufolge hängt diese Ordnung «von jenen Mechanismen
ab, die unser Gehirn entwickelt hat, um intuitiv solche statischen und dynamischen
Muster zu erkennen. Es gibt ein interessantes Wechselspiel zwischen den Strukturen
in unseren Gehirnen und den Strukturen, die sich in der Aussenwelt finden»

(Kemp, 2004, 383). Kemp war folglich daran interessiert zu erfahren, «ob Künstler
und Wissenschaftler grundsätzlich ähnlich vorgehen, wenn sie ihre Intuitionen in

Gerhard Wagner, Institut für Grundlagen der Gesellschaftswissenschaften, Johann Wolfgang
Goethe-Universität, Robert Mayer-Str. 5, D-60054 Frankfurt am Main, E-Mail:
g.wagner@soz.uni-frankfurt.de.



54 Gerhard Wagner

Kunstwerken oder wissenschaftlichen Theorien zum Ausdruck bringen» (Kemp,
2004, 383).

Dafür scheint es nun Evidenzen zu geben (vgl. zum Folgenden auch Stewart,
1999). Kemp erläuterte sie unter anderem am Beispiel einer Skulptur des britischen
Künstlers Jonathan Callan. Callan fertigte eine Staublandschaft an, indem er eine

Metallplatte nahm, in unregelmässigen Abständen Löcher hineinbohrte und
Zementpulver durch ein feines Sieb gleichmässig auf die Fläche rieseln liess.

Dabei fiel ein Teil des Zementpulvers durch die Löcher. Zwischen den Löchern
türmten sich kleine Zementhaufen auf. So entstand eine Landschaft mit Tälern
und Bergen. Als Kemp das erste Mal eine solche Landschaft sah, fühlte er sich an
die Theorie der selbstorganisierten Kritikalität des dänischen Physikers Per Bäk

erinnert, die dieser am Beispiel eines Sandhaufens illustriert hatte (Bäk, 1996).
Dieses Experiment - http://zinc.hpac.tudelft.nl/home/thijssen/sand/sandpile.html -
kann auf einem Kinderspielplatz im Sandkasten wiederholt werden. Lässt man
Sandkörner von einem festen Punkt aus auf den Boden rieseln, türmt sich ein
Sandhäufchen auf. Je länger man Sand rieseln lässt, desto höher wird das Häufchen
und desto steiler sein Winkel. Irgendwann ist dieser Winkel so steil, dass er
kritisch wird. Dann rutschen die Wände wie bei Lawinen ab, bis das Nachrieseln

von Sand den kritischen Winkel wieder herstellt. Die stabile Form, die das Häufchen
schliesslich annimmt, ist ein Kreiskegel, dessen Mantel sich im kritischen Winkel

gegen die Waagrechte erhebt. Die Zementstrukturen rund um die Löcher einer
Staublandschaft kann man sich als eine Umkehr kegelförmiger Sandhäufchen
vorstellen. Die Spitze des Kegels befindet sich jeweils im Loch, während um das

Loch herum der Zement im kritischen Winkel ansteigt, sodass das Ganze wie ein
Krater ausschaut. Kemp zufolge soll Callan die Theorie selbstorganisierter Kritikalität
— auf die er sich später durchaus bezog (Valdez, 2001) — anfangs nicht gekannt
haben. Wichtig sei auch nur, «dass er auf Grund seiner ihm eigenen künstlerischen

Auffassungsgabe das Faszinierende an den aus seinem Verfahren resultierenden
Formen und Mustern erkannt und zu nutzen gewusst hatte» (Kemp, 2004, 385).

Kemp liess die Staublandschaft von der Seite und von oben fotografieren
und illustrierte damit seinen Artikel in Nature (Kemp, 1997). Nach dessen

Publikation veröffentlichte der Astronom Adrian Webster eine Notiz in derselben

Zeitschrift, weil ihn die von oben fotografierte Landschaft an eine Zellstruktur
erinnerte, die der Mathematiker Georgii F. Voronoi Ende des 19. Jahrhunderts
beschrieben hatte (Webster, 1998; Aurenhammer und Klein, 2000). Kemp fühlte
sich durch diese «Voronoi-Zellen» in seiner Vermutung der Existenz struktureller
Intuitionen bestätigt: «Eine Anzahl punktförmiger Vakua wird unregelmässig über
eine Ebene verteilt. Jedes bewegliche Partikel auf der Ebene wird in Richtung des

Vakuums hinstürzen, das ihm am nächsten ist. Zieht man die Grenzlinien zwischen
den <Einzugsbereichen> der Vakua, die darüber entscheiden, in welche Richtung
sich ein Partikel bewegt, dann sieht man, dass sie unregelmässige Polygone bilden,



Soziale Schäume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 55

Abbildung 1 Jonathan Callan, Dust Landscape

die jeweils ein Punktvakuum einschliessen. Das Muster aus Polygonen insgesamt
nennt man eine Voronoi-Tesselierung oder -Parkettierung» (Kemp, 2004, 385—

386). Tatsächlich ist die Ähnlichkeit mit einer Staublandschaft verblüffend, nur
dass es hier keine Vakua, sondern Löcher sind. Die herabrieselnden Zementkörner
fallen - wenn sie fallen - durch das Loch, das ihrem erstmaligen Aufschlagspunkt
am nächsten liegt. Damit lässt sich der Einzugsbereich des Lochs bestimmen und
vorhersagen, wo sich die Grenzen zwischen den kegelförmigen Kratern bilden
werden. Diese Struktur ist mit einfachen geometrischen Mitteln auffindbar. Man
zieht Verbindungslinien von einem Loch zu allen anderen Löchern und trägt
durch den Mittelpunkt jeder Linie eine senkrechte Gerade - die so genannte
Mittelsenkrechte - zu jeder anderen Linie ab. Dadurch entsteht ein Netz von
Mittelsenkrechten. Das kleinste konvexe Gebiet, welches das gegebene Loch enthält
und von Linien dieses Netzes begrenzt wird, nennt man Voronoi-Zelle. Eine

derartige Zelle ist ein Polygon. Zusammen mit den anderen Voronoi-Zellen
parkettiert sie die Ebene, wobei jede Zelle einen zentralen Punkt enthält (das

Vakuum bzw. Loch) und jeder andere Punkt in dieser Zelle näher zu diesem
zentralen Punkt ist als zu jedem anderen zentralen Punkt der anderen Zellen. Was
Callans Krater betrifft, so wachsen sie als umgedrehte Kegel unter einem
einheitlichen kritischen Winkel und treffen über den Kanten der durch die Löcher
definierten Voronoi-Zellen aufeinander, wo sie stets gleich hoch sind.



56 Gerhard Wagner

Abbildung 2 Voronoi-Tesselierung

Dass ausgerechnet ein Astronom auf die Ähnlichkeit von Callans Staublandschaft
mit einer Voronoi-Tesselierung aufmerksam wurde, hat seinen Grund in neuen
Erkenntnissen über die Verteilung der Materie im Weltraum, die ebenfalls

voronoiartig organisiert sein soll. Webster wies daraufhin, dass die Verteilung der
Galaxien im Universum einem solchen Modell entspricht, denn sie spiegeln in
ihrer Position zueinander eine dreidimensionale Version dieser Tesselierung wider:
«It has been found that the galaxies have a foam-like distribution in which they
inhabit thin sheets at the boundaries between huge voids» (Webster, 1998, 430).
Auch das lässt sich mit einfachen geometrischen Mitteln erklären. Statt der Löcher
in einer Ebene stellt man sich Punkte in einem dreidimensionalen Raum vor,
sodass die Mittelsenkrechte zwischen zwei Löchern durch eine Ebene zwischen
zwei Punkten ersetzt wird. Wenn man sich nun solche Ebenen zu allen Verbindungslinien

eines bestimmten Punktes mit allen anderen Punkten denkt, dann ergibt
sich die Voronoi-Zelle dieses Punktes. Sie ist das kleinste konvexe Gebiet, das

diesen Punkt umgibt und von Teilen dieser Ebenen begrenzt wird. Bei dieser

Zelle handelt es sich um einen Polyeder, das heisst um einen Körper, der von
ebenen Flächen begrenzt wird: «Kürzlich haben nun die Astronomen herausgefunden,

dass die grossräumige Verteilung der Materie im Weltraum einem Netz
aus solchen Polyedern folgt. So wie es aussieht, liegen die meisten Galaxienhaufen
auf den Grenzflächen benachbarter Voronoi-Zellen. Dieses Muster nennen die

Kosmologen das Voronoi-Schaum-Modell des Universums, denn es sieht aus wie
ein gigantisches Schaumbad» (Stewart, 1999, 144; Weygaert, 2003). Für Kemp
war diese Entdeckung ein Beleg dafür, dass Callan mit seinem Kunstwerk ein



Soziale Schäume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 57

«grundsätzliches Ordnungsmuster» erschlossen hatte, «das sich in den kleinsten
zellulären Strukturen ebenso wiederfindet wie in den weiträumigsten Konfigurationen,

die wir uns vorstellen können» (Kemp, 2004, 386). Diese Ähnlichkeit
lässt seines Erachtens keinen Zweifel an der Existenz struktureller Intuitionen.

2 Sloterdijk ante portas

Nun sind Mathematiker und Naturwissenschaftler dabei, die Produkte ihrer
Intuitionen auf die Strukturen der sozialen Wirklichkeit zu übertragen. Voronoiartige
Tesselierungen soll es auch in geographischen und ökologischen Kontexten geben,

selbstorganisierte Kritikalität sogar in ökonomischen Kontexten (Moller, 1994;
Bäk, 1996; Lux und Marchesi, 1999; Okabe, Boots und Sugihara, 2000). In der

Philosophie hat Peter Sloterdijk im Rahmen seiner dreibändigen pluralen Sphäro-
logie ein Buch mit dem Titel Schäume publiziert, das auf einer affinen strukturellen
Intuition zu basieren scheint (Sloterdijk, 1998; 1999; 2004). Sloterdijk möchte
mit Hilfe der Schaum-Metapher nicht nur die Frage beantworten, wie das soziale

Band beschaffen ist, das die Individuen mit dem zusammenhält, was die Soziologie
Gesellschaft nennt; es geht ihm auch um eine adäquate Theorie des modernen
Individualismus (Sloterdijk, 2004, 251—252). Zwar geht er auf voronoiartige
Tesselierungen und selbstorganisierte Kritikalität nicht ein. Dafür schliesst er sich

den naturwissenschaftlichen Theorien an, die den Schaum im Sinne Kemps als

ein grundsätzliches Ordnungsmuster begreifen, das sich in den kleinsten zellulären
Strukturen ebenso wiederfindet wie in den weiträumigsten Konfigurationen des

Universums.
In abend- wie morgenländischen Mythologien als Fruchtbarkeitsmetapher

in Gebrauch - was Künstler etwa zur Darstellung der schaumgeborenen Venus

inspirierte -, hat der Schaum die Zellbiologie erreicht (Sloterdijk, 2004, 40-48 u.
51-54). Namhafte Vertreter wie Lynn Margulis, die mit der seriellen Endosymbion-
tentheorie (SET) hervorgetreten ist (Margulis, 1970; 1981), erklären die Entstehung
von Zellen mit Hinweis auf die «schaumigen Chemikalien» eines Ur-Ozeans:
«zellähnliche, von einer Membran umhüllte Blasen bilden sich ganz von selbst,

wenn man ein Gemisch aus Öl und Wasser schüttelt. In der Frühzeit der noch
unbelebten Erde sorgten solche blasenförmigen Hohlräume für eine Trennung
von Innen und Aussen. Solche Vorstufen des Lebens [...] wurden chemisch immer
komplizierter [...] und entwickelten die Fähigkeit zur Selbsterhaltung» (Margulis,
1999, 107 u. 92; Morowitz, 1985; 1992).

Die moderne Physik definiert Schaum als ein Vielkammersystem von
Gaseinschüssen in feste und flüssige Materialien, deren Zellen durch filmartige Wände

getrennt sind: «Die Anstösse zur wissenschaftlichen Erforschung schaumiger
Strukturen gehen auf den belgischen Physiker Joseph Antoine Ferdinand Plateau



58 Gerhard Wagner

Abbildung 3 Vom Blasenfloss zum Polyedernetz nach Frei Otto

zurück, der um die Mitte des 19. Jahrhunderts einige der wichtigsten, bis heute
anerkannten Gesetze für die Geometrie von Schäumen formulierte — Gesetze, die
ein Minimum an Ordnung in das scheinbare Chaos schaumiger Blasen-Agglomerationen

trugen. Mit ihrer Hilfe Hessen sich Schäume als Spannungsskulpturen
aus Filmhäuten exakt beschreiben. Sie besagen, dass die Ecken einer Schaumblase
oder besser eines Schaumpolygons durch exakt drei Filmwände gebildet werden;
dass je zwei dieser Wände immer in einem Winkel von 120 Grad zusammentreffen;
und dass stets genau vier Ecken von Schaumzellen in einem Punkt konvergieren»
(Sloterdijk, 2004, 48-49). Im 20. Jahrhundert konnte man zeigen, dass Schäume
Prozesse sind, die zu höherer Stabilität und Inklusivität führen; «Einen alten
Schaum erkennt man daran, dass seine Blasen grösser sind als die in jungen
Schäumen - weil platzende junge Zellen gewissermassen in ihre Nachbarn hinein
sterben und diesen ihr Volumen hinterlassen. Je nasser und jünger ein Schaum

ist, desto kleiner, runder, beweglicher und autonomer sind die in ihm zusammengeballten

Blasen; je trockener und älter hingegen, desto grösser werden die
überlebenden Zellen, desto stärker wirken diese aufeinander ein, desto mehr machen

sich bei der gegenseitigen Deformation der vergrösserten Blasen die Plateauschen



Soziale Schäume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 59

Gesetze der Nachbarschaftsgeometrie geltend» (Sloterdijk, 2004, 50). Dieses

Schaum-Modell labil-stabiler Polyeder wird in der heutigen Physik «immer häufiger
für die Beschreibung spontaner Raumbildungen sowohl in den kleinsten
Dimensionen wie auch für mittelweltliche Phänomene und schliesslich auch für
Prozesse von galaktischen, ja kosmischen Ausmassen herangezogen» (Sloterdijk,
2004, 50-51; Perkowitz, 2000).

Für Sloterdijk ist die Schaum-Metapher fruchtbar genug, um sie auf den

Bereich der sozialen Wirklichkeit zu übertragen. Die Struktur dessen, was die

Soziologie Gesellschaft nennt, kann seines Erachtens als «Agglomeration von Blasen»

im Sinne «sphärischer Nachbarschaften» beschrieben werden, in denen «jede einzelne

<Zelle> einen selbstergänzenden Kontext bildet (umgangssprachlich: eine Welt,
einen Ort), einen intimen, von dyadischen und pluripolaren Resonanzen gespannten
Sinn-Raum oder einen <Haushalt>, der in seiner jeweils eigenen, nur von ihm und
in ihm selbst erlebbaren Animation schwingt. Jeder dieser Haushalte, jede dieser

Symbiosen und Allianzen ist ein Beziehungen-Treibhaus sut generis» (Sloterdijk,
2004, 55). Gesellschaft ist folglich ein Aggregat aus Mikrosphären verschiedenen

Formats, «die wie die einzelnen Blasen in einem Schaumberg aneinander grenzen
und sich über- und untereinander schieben, ohne füreinander wirklich erreichbar
noch voneinander effektiv trennbar zu sein» (Sloterdijk, 2004, 59). Im Schaum

gilt das Prinzip der «Ko-Isolation», denn ein und dieselbe Wand dient jeweils
zwei oder mehreren Blasen als Grenze, die sie gleichzeitig trennt und verbindet:
«Solche von beiden Seiten angeeigneten Wände sind die ursprünglichen Interfaces.

Wenn im physikalisch realen Schaum die Einzelblase an eine Mehrheit von
Nachbarkugeln grenzt und von diesen durch Raumteilung mitkonditioniert wird,
lässt sich hieraus ein Denkbild für die Deutung sozialer Assoziationen ableiten:
Auch im menschlichen Feld sind die einzelnen Zellen durch reziproke Isolationen,
Trennungen und Immunisierungen miteinander verklebt. Es gehört zu den
Besonderheiten dieser Region von Gegenständen, dass die Vielfach-Ko-Isolation der
Blasen-Haushalte in ihren multiplen Nachbarschaften ebenso gut als Abschliessung
wie als Weltoffenheit beschrieben werden kann. Der Schaum bildet daher ein

paradoxes Interieur, in dem der grösste Teil der umgebenden Mit-Blasen von
meinem Standort aus zugleich benachbart und unerreichbar, verbunden und
entrückt sind» (Sloterdijk, 2004, 56-57).

Dieses Prinzip der Ko-Isolation liegt quer zu den in der Soziologie eingeübten
Grundbegriffen wie etwa Gemeinschaft und Gesellschaft, die Ferdinand Tönnies

prägte: «Die Theorie der Gesellschaft konstruiert einen Kreis von Menschen,
welche, wie in Gemeinschaft, auf friedliche Art nebeneinander leben und wohnen,
aber nicht wesentlich verbunden, sondern wesentlich getrennt sind, und während
dort verbunden bleibend trotz aller Trennungen, hier getrennt bleiben trotz aller
Verbundenheit» (Tönnies, 1979, 34). Wie Max Webers Begriffe «Vergemeinschaftung»

und «Vergesellschaftung» (Weber, 1980, 21—23) referieren Tönnies' Begriffe



60 Gerhard Wagner

Gemeinschaft und Gesellschaft idealtypisch aufzwei verschiedene soziale Gebilde,
die sich als Pole eines Kontinuums begreifen lassen. In der sozialen Wirklichkeit
haben wir es indessen immer mit Mischungsverhältnissen zu tun, das heisst mit
höchst komplexen und vielfältigen Gebilden, die sich aus gemeinschaftlichen und

gesellschaftlichen Komponenten zusammensetzen. Für diese Gebilde, in denen

Verbundenheit und Getrenntheit nebeneinander bestehen können, hat Tönnies
keine eigenen Begriffe entwickelt. Auch an den «sozialen Bezugsgebilden», die

gewissermassen Annäherungen der reinen Begriffe Gemeinschaft und Gesellschaft

an die soziale Wirklichkeit darstellen, ist nur der «mehr gemeinschaftliche oder
mehr gesellschaftliche Charakter» erkennbar (Tönnies, 1981, 261). Hier kommt
die Metapher des Schaums sinnvoll ins Spiel, denn im Schaum sind die Menschen,
die auf friedliche Art nebeneinander leben und wohnen, wesentlich verbunden
und wesentlich getrennt. Sie sind zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft. Der
Schaum ist ihr positiv bestimmter Ort — ein Ort, den Tönnies' Begriffe nicht
erreichen.

Folgt man der klassischen Definition von Tönnies, wird Gemeinschaft durch
«drei Arten von Verhältnissen» gestiftet: «1. durch das Verhältnis zwischen einer

Mutter und ihrem Kinde; 2. durch das Verhältnis zwischen Mann und Weib als

Gatten, wie dieser Begriff im natürlichen oder allgemein-animalischen Sinne zu
verstehen ist; 3. zwischen den als Geschwister, d. i. zum wenigsten als Sprossen
desselben mütterlichen Leibes sich Kennenden» (Tönnies, 1979, 7). Das erste

Verhältnis ist als «Gemeinschaft des Blutes» der Prototyp für «Verwandtschaft»;
das zweite ist als «Gemeinschaft des Ortes» der Prototyp für «Nachbarschaft»; und
das dritte ist als «Gemeinschaft des Geistes» der Prototyp für «Freundschaft» (Tönnies,
1979, 12). Ausgehend von der Beziehung zwischen Mutter und Kind, die für ihn
das wesentliche Verbundensein idealtypisch zum Ausdruck bringt, entwickelt
Tönnies eine Genealogie des Gemeinschaftstheorems nach dem Prinzip vegetativ-
animalisch-mental (Merz-Benz, 1995). Auch Sloterdijk hält an dieser an der Mutter-
Kind-Beziehung abgelesenen Vorstellung einer Vorgängigkeit der Dyade vor dem

einzelnen Individuum fest. Allerdings misst er der Abstammung, die ja im
Wesentlichen die Gemeinschaft des Blutes stiftet, keine weitere Bedeutung zu.

Für ihn ist die Blutsverwandtschaft lediglich ein «Tropfen in einem Meer aus

Distanzen», das in Form der Geschlechterdifferenz in jeden Familienverband
hinein brandet und die Frage nach der «Koexistenz als Synthesis des Nicht-
Verwandten» hochspült - mithin auch die Frage nach der Integration der «grossen
Räume der Vielfalt und der Nicht-Nähe in ein Verbindendes» (Sloterdijk, 2004,

263-264). Diese Fragen hat Tönnies mit Hilfe des Begriffs Gesellschaft bearbeitet.

Dabei hatte er die im 17. Jahrhundert entstandene bürgerliche Gesellschaft vor
Augen, die für ihn das wesentliche Getrenntsein idealtypisch zum Ausdruck bringt.
Hier ist ein jeder «für sich allein» und «im Zustande der Spannung gegen alle

übrigen. Die Gebiete ihrer Tätigkeit und ihrer Macht sind mit Schärfe gegeneinander



Soziale Schäume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 61

abgegrenzt, so dass jeder dem anderen Berührungen und Eintritt verwehrt, als

welche gleich Feindseligkeiten geachtet werden. Solche negative Haltung ist das

normale und immer zugrundeliegende Verhältnis dieser Macht-Subjekte
gegeneinander f...] Keiner wird für den anderen etwas tun und leisten, keiner dem
anderen etwas gönnen und geben wollen, es sei denn um einer Gegenleistung
oder Gegengabe willen, welche er seinem Gegebenen wenigstens gleich achtet»

(Tönnies, 1979, 34).
Angesichts der mit dem Aufstieg der bürgerlichen Gesellschaft im 18. und

19. Jahrhundert drohenden Totalisierung gesellschaftlicher aufKosten gemeinschaftlicher

Beziehungen wollte Tönnies die gemeinschaftlichen Bedingungen der

Möglichkeit gesellschaftlicher Beziehungen ergründen. Die Einheit der sozialen

Wirklichkeit war das zentrale Thema seiner Soziologie, das seine Begriffsbildung
motivierte. Es gelang ihm dabei aber nicht, den Ubergang von Gemeinschaft zu
Gesellschaft angemessen zu konzeptualisieren. In seiner Darstellung bleiben
gesellschaftliche Beziehungen stets kompensatorisch. Sie stellen gleichsam künstlich
nach, was im Zuge der Modernisierung mit dem naturwüchsigen gemeinschaftlichen
Zusammenhalt verloren gegangen ist. Dieser Umstand ist dafür verantwortlich,
dass Tönnies' Begriffssystem zwar ausgesprochen differenziert ist hinsichtlich der

Erfassung der gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen Komponenten der sozialen

Lebensformen, aber keine Begriffe enthält, um die sozialen Gebilde selbst in
ihrem Nebeneinander von Verbundenheit und Getrenntheit zu erfassen. Es fehlen

schlichtweg die kategorialen Voraussetzungen für die Erfassung der Mischverhältnisse

von Gemeinschaft und Gesellschaft, die sich im Imaginationshorizont der

Schaum-Metapher abzeichnen.

3 Fussnoten zu Piaton

Sloterdijk rollt diese Grundbegrifflichkeit noch einmal grundsätzlich auf, wobei

er zwangsläufig auf Tönniessche Begriffe und Denkfiguren stösst. Diese bleiben
bei ihm zwar unerkannt, ihre Nennung ist jedoch hilfreich, um seine Argumentation

zu erläutern. Sloterdijk erinnert daran, dass es sich bei der Vorstellung isolierter
Einzelmenschen um eine Fiktion handelt, die bereits Piaton seinen Überlegungen
hinsichtlich der Bildung einer Gesellschaft aus Vereinzelten nach einer grossen
Flut zugrunde gelegt hatte (Sloterdijk, 2004, 266—268). Diese Vorstellung eines

«Neu-Starts» wurde in der Zeit der nachreformatorischen Religions- und Bürgerkriege

zur Grundlage der modernen Vertragstheorien, deren prominentestes Beispiel
der Leviathan von Thomas Hobbes ist, auf den Tönnies mit Grund referiert.
Hobbes wollte eine Antwort auf die Frage finden, wie der Kriegszustand beendet
werden konnte (Koselleck, 1973), indem er sich darauf verlegte, «das Koexistieren
<in Gesellschaft) als den Ausdruck von Interessen der Gesellschafter zu interpretieren»



62 Gerhard Wagner

(Sloterdijk, 2004, 269). Denn wo man mit Interessen rechnen kann, muss man
«keine tiefen Verbundenheiten vor dem Beitritt zum Vertrag» unterstellen
(Sloterdijk, 2004, 275). Indem er dem Souverän neben der Friedenssicherung die

Aufgabe zusprach, das Eigentum zu schützen, wurde er zum Vordenker des

Besitzindividualismus, der sich in den nächsten Jahrhunderten verwirklichte. Im
Schutz des absolutistischen Staates entstand eine Eigentumsmarktgesellschaft, welche

nur aus Tauschbeziehungen konkurrierender Individuen bestehen wollte, die ihre
Identität weder mit Blick auf ihre Stellung als Bürger im Staat noch mit Blick auf
religiöse, ständische oder korporative Bindungen, sondern ausschliesslich «possessiv»

begreifen sollten, das heisst mit Blick auf alles, was sie sich aneignen konnten:
«Die Beziehung zum Besitzen [...] wurde in die Natur des Individuums zurückinterpretiert.

Das Individuum ist, so meinte man, insoweit frei, als es Eigentümer
seiner Person und seiner Fähigkeiten ist. Das menschliche Wesen ist Freiheit von
der Abhängigkeit vom Willen anderer, und Freiheit ist Funktion des Eigentums.
Die Gesellschaft wird zu einer Anzahl freier und gleicher Individuen, die zueinander

in Beziehung stehen als Eigentümer ihrer eigenen Fähigkeiten und dessen, was sie

durch deren Anwendung erwerben. Die Gesellschaft besteht aus Tauschbeziehungen
zwischen Eigentümern. Der Staat wird zu einem kalkulierten Mittel zum Schutz
dieses Eigentums und der Aufrechterhaltung einer geordneten Tauschbeziehung»
(Macpherson, 1973, 297 u. 15).

Diese bürgerliche oder Tauschgesellschaft, in der jeder als maître et possesseur

des eigenen Lebens ein Kaufmann ist (Tönnies, 1979, 44), sollte im 19.

Jahrhundert die Soziologie auf den Plan rufen, die aber nur mit einer Antwort
aufwarten konnte, welche ebenfalls bis zu Piaton zurückverfolgt werden kann.

Sloterdijk erinnert daran, dass Piaton auf die Frage, wie sich die aus der Ordnung
ausscherenden Individuen integrieren lassen, mit einer «Ganzheitsdoktrin»
antwortete: «Was diesem Argument seine Kraft verlieh, war die subversive

Einführung des teleologischen Prinzips in den Weltbegriff, wonach das

Zusammensein der seienden Dinge im Universum durch einen alldurchgreifenden
Zweckzusammenhang bestimmt sei, so wie in Baukunstwerken jedes Detail an
seinem Platz steht und an lebenden Körpern jedes Organ uneigennützig seinen

Beitrag zur gesunden Eudämonie des Ganzen leistet» (Sloterdijk, 2004, 283).
Diesen Zweckzusammenhang konnte man am besten mit der Organismus-Metapher
plausibel machen, wie die Fabel vom Aufstand der Glieder gegen den Magen
zeigt, die der römische Konsul Menenius Agrippa der meuternden Plebs erzählte:

«Der lebendige Körper ist die Bildfalle, in die das frühholistische Denken nicht
nicht laufen konnte» (Sloterdijk, 2004, 286). Die Falle schnappte zu. Der Körper
dominierte als «absolute Metapher» (Blumenberg, I960, 10; Merz-Benz und

Wagner, 2006) das Ordnungsdenken der Antike und des Mittelalters und wurde im
19. Jahrhundert zum soziologischen Gegengift gegen die Theorien der Politischen
Ökonomie, die das Loblied der bürgerlichen Gesellschaft in physiokratischer oder



Soziale Schäume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 63

utilitaristischer Stimmlage skandierten. Auguste Comte schrieb 1822 / 1824 gegen
das bürgerliche Plädoyer für einen Nachtwächterstaat: «Die Regierung, welche
bei jedem regelmässigen Zustand der Dinge das Haupt der Gesellschaft, der Führer
und Aktor der allgemeinen Betätigung ist, wird in diesen Lehren systematisch

jeder Betätigungsmöglichkeit beraubt. Entfernt von jeder erheblichen Teilnahme
an dem Gesamtleben des sozialen Körpers wird sie auf eine absolut negative
Tätigkeit beschränkt. Man meint sogar, dass überhaupt die Wirkung der sozialen

Gesamtheit auf ihre Glieder sich strikt auf die Erhaltung der öffentlichen Ruhe
beschränken müsse [...] Die Regierung wird nicht mehr als das Oberhaupt der
Gesellschaft betrachtet, dessen Zweck ist, alle individuellen Betätigungen zu
harmonisieren und auf ein allgemeines Ziel zu richten. Sie wird als ein natürlicher
Feind der Gesellschaft angesehen, der sich in ihrer Mitte eingenistet hat und

gegen dessen Eingriffe die Gesellschaft sich durch die Garantien schützen muss,
die sie sich gesichert hat» (Comte, 1973, 41-42). In der Soziologie hat sich die
Ganzheitsdoktrin in vielfältigen Variationen funktionalistischer und systemtheoretischer

Provenienz etabliert, denen die fortwährende, durch den Globalisierungs-

prozess noch einmal verstärkte politisch-ökonomische Herausforderung in Form
der Vertragstheorie und der Rational-Choice-Doktrin offenbar nichts anhaben

konnte.
Für Sloterdijk sind beide Traditionen von Grund auf falsch: «Man hat es bei

der Vertragslehre wie beim Holismus mit Hyperbeln von ausgeprägter konstruktivistischer

Rücksichtslosigkeit zu tun, die dadurch beeindrucken, dass sie der alltäglichen

Erfahrung abschwören und sie durch Ausarbeitung einer abstrakten Metapher
ersetzen» (Sloterdijk, 2004, 287). So begeht der Kontraktualist den Fehler, die
Menschen auf eine «abstrakte Mehrzahl vernunftbegabter Willenspunkte» zu
reduzieren, aus denen Bürger werden, wenn es ihren Interessen konveniert: «Mit
bewusster Übereilung nimmt der Kontraktualist Zuflucht zu der Vorstellung einer
willentlichen Einheitsbildung, von der sich nie wird sagen lassen, wo, wann und
in welchem Medium sie vollzogen und sie geerdet werden könnte - weshalb es

nicht verwundert, dass es noch keinem Archivar gelungen ist, den Aktenschrank

zu entdecken, in dem der Gesellschaftsvertrag aufbewahrt wird» (Sloterdijk, 2004,
288). Der Kontraktualist halluziniert eine ursprüngliche Versammlung, in der es

den Menschen irgendwann gefällt, «aus ihrem vorvertraglichen Modus auszutreten,
um sich in den Schutz gemeinsamer Gesetze zu begeben. Das exquisite Nirgendwo,
in dem der Vertrag geschlossen wird, zieht den Blick von der situativen Verfasstheit
des Zusammenseins und seiner eigensinnigen Raumdynamik ab» (Sloterdijk, 2004,
288-289). Sloterdijk anerkennt durchaus, dass das Individuum nicht in der
Gesellschaft aufgeht. Er bezieht sich dabei auf Georg Simmeis zweites soziologisches
a priori, demzufolge «jedes Element einer Gruppe nicht nur Gesellschaftsteil, sondern

ausserdem noch etwas ist» (Simmel, 1992, 51). Doch anstatt dieses «ausserdem»

individualistisch zu verkürzen, begreift er es mit Gabriel Tarde als «une société>>



64 Gerhard Wagner

(Tarde, 1999, 58) und folgert daraus: «Wenn menschliche Individuen an einer

aussergesellschaftlichen Dimension teilhaben, dann, aus der Sicht von Tarde, weil
sie selber Resultate von präsozialen Assoziationen, von Zellengesellschaften und
Teilchengesellschaften sind, die eigengesetzlichen Modalitäten des Zusammengesetztseins

unterstehen. Um Menschen aus der <Gesellschaft> von ihresgleichen
partiell herauszudrehen, ist es also nicht nötig, ihre Selbstheit einsamkeitsmetaphysisch

zu überhöhen. Sie sind auf der interpersonalen Ebene aspektweise desozial

und asozial [...], weil sie auf anderen Ebenen und auf andere Weise sozial, vielheitlich
und zusammengesetzt sind» (Sloterdijk, 2004, 297-298). Statt von Individuen als

Resultaten von präsozialen Assoziationen könnte man freilich auch von Individuen
als Resultaten von prärationalen Sozialformen sprechen, womit man wieder bei
Tönnies wäre.

Allein, auch der Holismus verfährt rücksichtlos: «Während die Vertragsschimäre

gefälschte und entfärbte Einzelne in einem imaginären Nexus sammelt,

fügt das Organismusphantasma reale Einzelne in einem gefälschten, grotesk
simplifizierten <Ganzen> zusammen» (Sloterdijk, 2004, 291). Für Sloterdijk stellt
der Holismus gleichwohl das kleinere Übel dar, denn er geht von Einzelnen aus,
die insofern real sind, als sie nicht fiktiv-vereinzelt, sondern immer schon mit
anderen zusammen leben. Durchaus im Sinne von Tönnies - und Comte - erinnert

Sloterdijk an die Studien des Psychoanalytikers Béla Grunberger, die er bereits im
ersten Band seiner Sphären-Trilogie vorgestellt hat (Grunberger, 1988). Grunberger
hat eine Theorie der «frühen Mutter-Kind-Kommunion» vorgelegt, in der er
diese soziale Beziehung als eine «Monade» im Sinne einer «Form» bezeichnet, «die

eine einende Behälterfunktion ausübt; die Eins fungiert gleichsam als die Gestalt-

Kapsel, die die Zwei beherbergt» (Sloterdijk, 1998, 355). Während Tönnies diese

«bi-polare Matrize» als Basis einer genealogischen Entwicklung nach dem Prinzip
vegetativ-animalisch-mental begreift, vermeidet es Sloterdijk, alle sozialen

Beziehungen aus der blutsgemeinschaftlichen Mutter-Kind-Beziehung ableiten

zu wollen, zumal dieses Verfahren letztlich auch nicht den Übergang von Gemeinschaft

zu Gesellschaft erklären kann. Grunberger folgend, ist diese Matritze für
Sloterdijk variabel besetzbar: «Wo immer Individuen ihre imaginäre Perfektion in
Raumgemeinschaft mit dem idealen Anderen geniessen, macht sich das monadische

Motiv geltend» (Sloterdijk, 1998, 355). Diese grosse Variabilität gestattet es Sloterdijk,

sein Augenmerk auf die Synthesis des Nicht-Verwandten zu lenken, die eben

dadurch möglich wird, dass auch Menschen ohne verwandtschaftlichen Hintergrund
die Matrize besetzen können: wie zum Beispiel eine Mutter und ihr adoptiertes
Kind, ein Liebespaar, ein Analytiker und sein Patient oder sogar der virtuelle
Held eines Computerspiels und sein Spieler. Hier liegt stets eine «stabile Zwei-
Einigkeits-Form» vor (Sloterdijk, 1998, 355), die Sloterdijk als das Muster für die
Blasen im Gesellschaft genannten Schaum begreift: «Was hier die Blase genannt
wird, ist der Ort der starken Beziehung, deren Merkmal darin besteht, dass Menschen



Soziale Schäume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 65

Abbildung 4 By Ellen von Unwerth

im Nähe-Raum ein psychisches Verhältnis reziproker Beherbergung bilden»

(Sloterdijk, 2004, 302). Dabei ist «das Aufeinander-hin-Existieren der nahe

Vereinigten jeweils als das eigentliche Agens der Raumbildung wirksam» (Sloterdijk,
2004, 56).
Diese starken Beziehungen sind Sloterdijk zufolge die Bedingung der Möglichkeit
von Gesellschaft überhaupt: «Wenn Menschen in <Gesellschaft> koexistieren können,
dann nur deswegen, weil sie andernorts bereits zusammengefügt und aufeinander

bezogen sind. [...] Man muss also, um auf menschentypische Weise <in Gesellschaft)

zu sein, ein psychisches Zusammenseinkönnen bereits mitbringen. Ohne ein

vorheriges psychotopisches Tuning wären die Versammelten nicht versammelbar —

oder ihre Assoziationen wären nie etwas anderes als Autistenkongresse, den Gruppen



66 Gerhard Wagner

frierender Igel vergleichbar, als welche Schopenhauer die bürgerliche Gesellschaft)

charakterisiert hat. Nur weil es eine psychische Raumbildung alias Kommunikation
vor der sozialen Assoziation gibt, sind Partizipationen an weiteren Versammlungen
möglich» (Sloterdijk, 2004, 305). Dieses «vor» ist keineswegs genealogisch zu
verstehen. Das psychotopische tuning wird nicht in der leiblichen Mutter-Kind-
Beziehung ein für allemal erworben. Weil sich, wie Simmel betonte, fortwährend
soziale Beziehungen knüpfen und lösen, wieder aufgenommen, fallen gelassen
und durch andere ersetzt werden (Simmel, 1992, 33), wird auch das psychotopische

tuning in vielfältigen Monadenformen kontinuiert - etwa durch Adoption bei

Verlust der leiblichen Mutter. Diese Formen lassen sich allesamt als «symbiotische
Einheiten» begreifen (Sloterdijk, 2004, 59). Das wird am «Paar» besonders deutlich.

Margulis hat bereits auf den Zusammenhang von Sexualität und Symbiose
hingewiesen: «Sexuelle Vorgänge, die Vereinigung von Wesen, die einander anziehen,
sind vermutlich ebenso entstanden wie die ersten Symbiosen» (Margulis, 1999,
111). Zwar erlaubt die Sexualität stets ein Ausbrechen aus der Verbindung, weswegen
man in ihr eine besondere Form der «zyklischen Symbiose» sehen kann, während
bei der Symbiose der Paarungsakt der «Dauerzustand» ist (Margulis, 1999, 128—

129). Dennoch kann man Sexualpartner als Symbionten begreifen, deren wesentliches»

Verbundensein jenseits des Paarungsakts sich durchaus im Tönniesschen
Sinne aus örtlicher und geistiger Nähe ergibt, die das psychotopische tuning
kontinuiert.

Der Symbiosebegriff erlaubt es auch, über Grunberger hinauszugehen und
zu behaupten, dass Blasen nicht auf Dyaden beschränkt sein müssen, sondern
auch «multipolar» sein können wie Haushalte, Betriebe, Verbände, Mannschaften
oder Uberlebensgemeinschaften (Sloterdijk, 2004, 61). Blasen sind also in der
Tat zwischen den Begriffen Gemeinschaft und Gesellschaft oder Vergemeinschaftung
und Vergesellschaftung anzusiedeln. Sie beinhalten Beziehungen, die sowohl auf
subjektiv gefühlter (emotionaler oder traditionaler) Zusammengehörigkeit als auch

auf einem rational (wert- oder zweckrational) motivierten Interessenausgleich oder
einer ebensolchen Interessenverbindung basieren können. Entscheidend sind jedoch
die örtliche und geistige Nähe in einem selbstergänzenden Kontext. Diese Nähe
in den Blasen stiftet das wesentliche Verbundensein, das als transzendentale

Voraussetzung jenes wesentliche Verbundensein zwischen den Blasen ermöglicht,
das zugleich ein wesentliches Getrenntsein ist. Die Ganzheitsdoktrin verkennt
diesen paradoxen Zusammenhang zwischen den Blasen, indem sie ihn «einer

gewalttätigen Überintegration unterwirft, als wären ihre Nachbarschaften und
Verkehrsformen in Analogie zur Kooperation der Zellen und Organe in einem

Tierkörper zu begreifen. Auf ihre Weise zerstört die organizistische Ideologie den

Sinn für die ursprüngliche Eigenräumlichkeit des Zusammenseins; sie presst die
benachbarten Häuser, die Mikrosphären, die Paare, die Mannschaften und Vereine,
die Populationen und Konvente, die Belegschaften und Klassen in einen



Soziale Schäume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 67

vereinfachten Hyperkörper zusammen» (Sloterdijk, 2004, 291-292). Diese

gewalttätige Überintegration stellt für Sloterdijk eine Art Selbsthypnose dar, wie
sie in frühen Kulturen verbreitet war, in denen man die Vielen unter einem symbolischen

Schirm versammelte, der über ihren Köpfen ein coelum nostrum — ein
Himmelsdach aus Gemeinsamkeiten — erzeugte: «Was sind Metaphysik und
Hochreligion anderes als grosse Schirmmachereien?» (Sloterdijk, 2004, 264)

Dieser überkommenen Auffassung hält Sloterdijk seine Theorie der Gesellschaft

als einer «Zusammensetzung aus Zusammensetzungen» ohne «Zentralsymbol»

entgegen (Sloterdijk, 2004, 301 u. 62). Demzufolge ist Gesellschaft als eine
Assoziation «aus Räume-Vielheiten und Prozess-Vielheiten verstehbar, deren Zellen
weder wirklich vereint noch wirklich getrennt sein können» (Sloterdijk, 2004,

Abbildung 5 Kisho Kurakawa, Nakagin Capsule Tower, Tokyo



68 Gerhard Wagner

57). Wie der Schaum aus Blasen, besteht die Gesellschaft aus ko-isolierten Vielheiten,
die «selbstbezüglich verfasste Mikrokontinente» darstellen, welche weniger
miteinander kommunizieren als einander nachahmen: «Wie sehr sie auch vorgeben,
mit Anderem und Äusserem verbunden zu sein, sie runden sich doch zunächst

nur jeweils in sich selber ab. Weltbildend sind die symbiotischen Einheiten je in
sich und für sich — neben benachbarten Weltbildner-Gruppen, die auf ihre Weise
das gleiche tun und mit denen sie unter dem Prinzip der Ko-Isolation zu einem
interaktiven Verbund zusammengezogen sind. Ihre Ähnlichkeiten untereinander
scheinen den Schluss zuzulassen, sie stünden untereinander in reger Kommunikation
und seien füreinander weit geöffnet; in Wahrheit gleichen sie einander meistens

nur aufgrund ihrer Entstehung in gemeinsamen Nachahmungswellen und aufgrund
analoger Medien-Ausstattungen. Operativ haben sie miteinander meistens so gut
wie nichts zu tun» (Sloterdijk, 2004, 59—60). Sloterdijk folgt also einmal mehr
Tarde, um die Genese des «Ahnlichkeitsbands» zu erklären, das die Blasen aneinander
haften lässt: Dieses Band «stellt sich weder durch gemeinsame Inspiration noch
durch sprachlichen Verkehr her, sondern aufgrund einer mimetischen Anstreckung,
kraft welcher sich ein modus vivendi, eine Art und Weise, den Lebensraum zu
entwerfen und zu sichern, in einer Population ausbreitet. Wie Gabriel Tarde sagt,
ist die Nachahmung eine Fernzeugung - unegénération à distance. <Nachbarn> heissen

jetzt die Anwender analoger Immunisierungsstrategien, gleicher Kreativitätsmuster,
verwandter Überlebenskünste» (Sloterdijk, 2004, 259; Tarde, 2003, 60).

4 Die Schäume leben

Sloterdijk liefert eine Fülle an Beispielen, um diese connected isolation zu illustrieren.
Dass er sich dafür vor allem der Architektur bedient, liegt nahe. Dabei gilt ihm
das Apartment als die «zelluläre Weltblase» schlechthin, aus deren massenhafter

Wiederholung sozialer Schaum entsteht (Sloterdijk, 2004, 569). Im Apartmenthaus
ist sozusagen idealtypisch eine Vielheit selbstbezüglicher «Wohn-Zellen» neben-
und übereinander gestapelt, deren Ko-Isolation sich durch die gemeinsamen Wände

ergibt, die den Bewohnern nur mehr oder weniger akustische Immunität garantieren.
Ausserdem erlaubt die zunehmende räumliche Dichte Einblicke in die Nachbarzellen,

sodass die Bewohner in einer fortwährenden Autonomie-Illusion leben.
Das Einpersonenapartment fällt keineswegs aus dem Rahmen. Das allein lebende

Individuum wie etwa der bekennende Single ist für Sloterdijk bloss eine Symbiose
mit sich selbst und seinem Environment (Sloterdijk, 2004, 582). Man braucht
nicht viel Phantasie, um dieses Muster aufWohngebiete mit Ein- und Mehrfamilienhäuser

sowie auf Büroanlagen auszudehnen. Unsere Zeit, in der erstmals in der

Geschichte die Mehrheit der Menschen in Städten lebt, macht diese Vorstellung
so genannter foam cities täglich evidenter: «Von jeder Stelle im Schaum aus tun



Soziale Schäume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 69

sich Ausblicke ins Angrenzende auf, umfassende Übersichten stehen nicht zur
Verfügung - im anspruchvollsten Fall werden innerhalb einer Blase Übertreibungen
formuliert, die in vielen Nachbarblasen brauchbar sind. Nachrichten sind selektiv

übertragbar, Ausgänge ins Ganze gibt es nicht. Für die Theorie, die das Im-
Schaum-Sein als primäre Lagebestimmung akzeptiert, sind abschliessende
SuperVisionen auf die Eine Welt nicht nur unerreichbar, sondern unmöglich - und
recht verstanden auch nicht wünschbar» (Sloterdijk, 2004, 62). Mit der Zeit der
«Globen» (Sloterdijk, 1999) ist auch das weite Überblicke suchende Weltbild des

«Panoramas» (Sternberger, 1974) vorbei: «Die Eine Kugel ist implodiert, nun gut
- die Schäume leben» (Sloterdijk, 2004, 26). Im Schaum gibt es keinen einheitlichen

Ursprung, kein Zentrum und keine Peripherie, er ist perspektivisch, pluralistisch,
multifokal, unendlich leicht und in einem nicht-holistischen Sinne flach!

Diese Flachheit lässt sich explizieren, wenn man Sloterdijks Referenz auf die

Rhizom-Metapher von Gilles Deleuze und Félix Guattari nachgeht: «Schäume

sind Binnenraum-Rhizome, deren Nachbarschaftprinzip vor allem in lateralen

Annexbildungen, in flachen Kondominien oder ko-isolierten Assoziationen zu
finden ist. Durch Ko-Isolation integrierte Raum-Vielheiten sind Inselgruppen
wie den Kykladen oder den Bahamas vergleichbar, auf denen zugleich ähnliche
und autochthone Kulturen gedeihen» (Sloterdijk, 2004, 302). Wie die Kriechwurzel,

von der sich die Rhizom-Metapher herleitet, haben auch Schäume weder einen
einheitlichen Ursprung noch ein Zentrum. Jede Blase kann mit jeder anderen

kommunizieren, sei sie noch so verschieden. Da dieses Gebilde dauernd in Bewegung
ist, verändert es sich in dem Masse, in dem sich die Konnexion des Heterogenen
fortsetzt, wobei die jeweilige Fluchtlinie der Blasen, «auf der sie sich verändern,
indem sie sich mit anderen verbinden», die Vielfalt von aussen im Sinne eines

«Konsistenzplans» definiert (Deleuze und Guattari, 1977, 15). Dieser Plan ist
keine Einheit, die zu den Dimensionen der Vielfalt im Sinne einer emergenten,
übergeordneten Dimension «hinzugefügt» wird (n + 1), sondern eine solche, die
im Gegenteil immer wieder von der Vielfalt «abgezogen» werden muss (n - 1),

um die «Flachheit» des Gebildes zu wahren (Deleuze und Guattari, 1977, 11 u.
34). Die Formulierung n - 1 besitzt selbst multiple Bedeutung: Einerseits wird in
einer schaumigen Mannigfaltigkeit der einzelnen Blase besondere Beachtung
geschenkt, andererseits soll jeder zentralisierende und vereinheitlichende Apparat
abgewiesen werden - man muss das Eine «abziehen». Das zeigt auch der Umstand,
dass ein Schaum, dessen Blasen an manchen Stellen platzen, an anderen Stellen

entlang anderer Fluchtlinien weitere Blasen werfen kann. Hier zeigt sich erneut,
dass Tönnies' genealogische Perspektive, die dem klassischen Stammbaumdenken

verpflichtet ist, die Konnexion des Heterogenen, die auch der Symbiosebegriff
zum Ausdruck bringt, nicht erfassen kann.



70 Gerhard Wagner

5 Soziologie als Aphrologie

Es ist hier nicht möglich, Sloterdijks Theorie in ihrer Komplexität erschöpfend
darzustellen. Trotz der Kürze der Skizze dürfte aber klar geworden sein, dass wir
es ebenfalls mit einer strukturellen Intuition im Sinne Kemps zu tun haben.

Sloterdijk hat mit Hilfe einer im ordnungstheoretischen Sinne bestens ausgewiesenen

Metapher eine Theorie vorgelegt, die über den gängigen soziologischen Diskurs
weit hinausgeht. Ohne den individualistischen Halluzinationen der Kontraktualisten
und Rational-Choice-'Yheore.ùker aufzusitzen (Rawls, 1971; Coleman, 1990), die
auch die Theorie des kommunikativen Handelns nicht überwinden konnte (Habermas,

1981), macht er mit der Abkehr vom holistischen Denken ernst. Während
Niklas Luhmann mit seiner Systemtheorie letztlich der Körpermetapher verhaftet
bleibt und die Gesellschaft im Sinne eines unräumlichen Kommunikationsprozesses
begreift, der sich in Teilsysteme differenziert (Luhmann, 1997), besinnt sich

Sloterdijk aufdie soziologische Klassik. Er unterzieht die eingeübte Unterscheidung
zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft einer Revision, erinnert an die längst

vergessene Theorie der Nachahmung und entwickelt das Ganze raumsoziologisch
weiter (Simmel, 1992). Dementsprechend füllen die Versammelten den Raum
nicht einfach nur, sondern sind kraft ihres Zusammenseins selbst raumbildend:
«Sie sind ineinander verschränkt und bilden im Modus gegenseitiger Beherbergung
und reziproker Evokation einen psychosozialen Ort eigenen Typs» (Sloterdijk,
2004, 307). In diesen selbstwölbenden Behältern kommen die Kommunikationsmedien

nicht zu kurz. Vielmehr sorgen die analogen Medienausstattungen für
eine telekommunikative Integration der Nicht-Versammelten durch Verähnlichung,
wobei diese Fernzeugung selbst in Blasen erzeugt wird, die sich ihrerseits nicht
sonderlich voneinander unterscheiden (man lese nur einmal das Fernsehprogramm).

Neuere soziologische Studien scheinen diese Handhabung der Soziologie als

Aphrologie zu stützen. So zieht Aafke Komter in ihrer Neuvermessung des

Solidaritätsbegriffs den Schluss, dass sich in den letzten hundert Jahren die Bedeutung
von Solidarität grundlegend gewandelt hat: weg von Emile Dürkheims holistischem

Paradigma organischer Solidarität (Dürkheim, 1988) zu einer segmentierten Solidarität,

die nicht mit Dürkheims mechanischer Solidarität verwechselt werden darf.
Unterschiedliche separate Segmente verbinden sich mit anderen Segmenten, aber

nicht notwendigerweise wegen ihrer wechselseitigen Abhängigkeit, sondern durch
freie Wahl: «The different, formal and informal, organizational frameworks of
human activity have become less interwoven. They no longer form an <organic>
whole from which solidarity arises automatically, as it were, but have become

independent, autonomously functioning segments» (Komter, 2004, 211). Ein
weiterer Aspekt der Anschlussfähigkeit der Schaum-Metapher ergibt sich durch
Hinweis auf die von Sloterdijk nicht berücksichtigten Voronoi-Strukturen. Die
Polyeder, die einen Schaum im Sinne eines Vielkammersystems bilden, beinhalten



Soziale Schäume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 71

einen zentralen Punkt, den man macht- bzw. herrschaftstheoretisch interpretieren
kann. So wie jede Partikel, die näher zum zentralen Punkt einer Zelle als zu jedem
anderen zentralen Punkt der anderen Zellen ist, von erstgenanntem Punkt angezogen
wird, befindet sich in den Blasen jeder Mensch im Einflussbereich des Machtzentrums,

das ihm am nächsten liegt. Tönnies' Hinweis, dass «das Vatertum am
reinsten die Idee der Herrschaft im gemeinschaftlichen Sinne» begründet (Tönnies,
1979, 9 u. 11-12), macht bereits darauf aufmerksam, dass Näheverhältnisse keineswegs

symmetrisch sein müssen.

Wie auch immer, die Theorie sozialer Schäume ist eine Theorie für die
massendemokratische Postmoderne. Während der Holismus und selbst die
Theoretiker der bürgerlichen Gesellschaft - Stichwort: «unsichtbare Hand» (Smith,
1994, 316-317) - ein «synthetisch-harmonisierendes» Weltbild vertreten, in dem
die Individuen zwar in vielfachem Gegensatz zueinander stehen können, in ihrer
Gesamtheit gleichwohl ein gesetzmässiges Ganzes bilden, zeichnet sich das

postmoderne Denken durch seinen «analytisch-kombinatorischen» Zuschnitt aus:

Hier kann von Harmonie, welche «auf mehr oder weniger festen Beziehungen
zwischen Teilen und Ganzem beruht, keine Rede sein; es kommen nur Kombinationen

vor, die ständig durch neue und prinzipiell gleichwertige ersetzt werden.
Alles kann und darf im Prinzip mit allem kombiniert werden, denn alles befindet
sich auf derselben Ebene, und es gibt keinen ontologischen Hintergrund, der den

Vorrang bestimmter Kombinationen vor anderen sicherstellen würde» (Kondylis,
1991, 15-16). In dieser Welt ohne Dach, in die die Kälte des leeren Raums

eindringt, haben die individualisierten Elementarteilchen Techniken der coolness

entwickelt, die es ihnen ermöglichen, ihre nackte Haut zu Markte zu tragen, ohne
sich dabei ums Erfrieren zu kümmern (Beck, 1986; Houellebecq, 2001; Poschardt,

2000). Sloterdijk führt sie zurück in die Treibhauswärme der Blasen, in die sie

zumindest Harmonie-Illusionen hineinkopieren können. Das erinnert zwar auch

an die Romantik der Soziologie des 19. Jahrhunderts, schmälert den heuristischen
Wert des heiteren Denkbildes Schaum aber nicht.

6 Literatur

Aurenhammer, Franz und Rolf Klein (2000), Voronoi diagrams, in: Jörg-Rüdiger Sack und Jorge
Urrutia, Hrsg., Handbook ofComputional Geometry, Amsterdam, North-Holland, 201-290.

Bäk, Per (1996), How Nature Works. The Science ofSelf-Organized Criticality, New York, Copernicus
Press.

Beck, Ulrich (1986), Risikogesellschafl. Aufdem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt am Main,
Suhrkamp.

Blumenberg, Hans (I960), Paradigmen zu einer Metaphorologie, Archiv für Begriffsgeschichte, 6, 7-
142.



72 Gerhard Wagner

Coleman, James S. (1990), Foundations ofSocial Theory, Cambridge, Mass., The Belknap Press of
Harvard University Press.

Comte, Auguste (1973), Plan der wissenschaftlichen Arbeiten, die für eine Reform der Gesellschaft

notwendig sind, München, Hanser.

Deleuze, Gilles und Félix Guattari (1977), Rhizom, Berlin, Merve.

Grunberger, Béla (1988), Narziss und Anubis. Die Psychoanalyse jenseits der Triebtheorie, Stuttgart,
Klett-Cotta.

Habermas, Jürgen (1981), Theoriedes kommunikativen Handelns, 2 Bde., Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Houellebecq, Michel (2001), Elementarteilchen, München, List.

Kemp, Martin (1997), Callan's canyons, Nature 390, 563.

Kemp, Martin (2004), Wissen in Bildern. Intuitionen in Kunst und Wissenschaft, in: Christa Maar
und Herbert Burda, Hrsg., Iconic Turn. Die neue Macht der Bilder, Köln, DuMont, 382-406.

Komter, Aafke (2004), Social Solidarity and the Gift, Cambridge, Cambridge University Press.

Kondylis, Panajotis (1991), Der Niedergang der bürgerlichen Denk- und Lebensform. Die liberale
Moderne und die massendemokratische Postmoderne, Weinheim, VCH Acta humaniora.

Koselleck, Reinhart (1973), Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen Welt,
Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1997), Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bde., Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Lux, Thomas und Michele Marchesi (1999), Scaling and criticality in a stochastic multi-agent model
of a financial market, Nature 397, 498-500.

Macpherson, C.B. (1973), Die politische Theorie des Besitzindividualismus. Von Hobbes bis Locke,
Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Margulis, Lynn (1970), Origin ofEucaryotic Cells. Evidence and Research Implications for a Theory of
the Origin and Evolution ofMicrobial, Plant, and Animal Cells on the Precambrian Earth, New
Haven, Yale University Press.

Margulis, Lynn (1981), Symbiosis in Cell Evolution. Life and its Environment on the Early Earth, San

Francisco, Freeman.

Margulis, Lynn (1999), Die andere Evolution, Heidelberg, Berlin, Spektrum.

Merz-Benz, Peter-Ulrich (1995), Tiefsinn und Scharfsinn. Ferdinand Tönnies' begrifßiche Konstitution
der Sozialwelt, Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Merz-Benz, Peter-Ulrich und Gerhard Wagner (2006), Die Gesellschaft als sozialer Körper. Zur
Sozio-Logik metaphorischer Transfiguration. Jahrbuch für Soziologiegeschichte: forthcoming.

Moller, Jesper (1994), Lectures on Random Voronoi Tessellations, Berlin, Springer.

Morowitz, Harald J. (1985), Mayonnaise and the Origin of Life. Thoughts ofMinds and Molecules,

Woodbridge, Ox Bow Press.

Morowitz, Harald J. (1992), Beginning ofCellular Life, New Haven, Yale University Press.

Okabe, Atsuyuki; Barry Boots und Kokichi Sugihara (2000), Spatial Tessellations. Concepts and
Applications of Voronoi Diagrams, New York, Wiley.

Perkowitz, Sidney (2000), Universal Foam. From Cappucino to the Cosmos, New York, Wolker.

Poschardt, Ulf (2002), Cool, Reinbek, Rowohlt.

Rawls, John (1971), A Theory ofJustice, Cambridge, Mass., The Belknap Press of Harvard University
Press.

Simmel, Georg (1992), Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung.
Gesamtausgabe, Bd. 11, Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Sloterdijk, Peter (1998), Sphären. Plurale Sphärologie, Bd. : Blasen, Frankfurt am Main, Suhrkamp.



Soziale Schäume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 73

Sloterdijk, Peter (1999), Sphären. Plurale Sphärologie, Bd. 2: Globen, Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Sloterdijk, Peter (2004), Sphären. Plurale Sphärologie, Bd. 3: Schäume, Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Smith, Adam (1994), Theorie der ethischen Gefühle, Hamburg, Meiner.

Sternberger, Dolf (1974), Panorama oderAnsichten vom 19. Jahrhundert, Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Stewart, Ian (1999), Krater, Kunst und Kegelschnitte, Spektrum der Wissenschafi (Mai), 144.

Tarde, Gabriel (1999), Monadologie et sociologie, Paris, Institut Synthelabo.

Tarde, Gabriel (2003), Die Gesetze der Nachahmung, Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Tönnies, Ferdinand (1979), Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Tönnies, Ferdinand (1981), Einführung in die Soziologie, Stuttgart, Enke.

Valdez, Sarah (2001), Jonathan Callan at Nicole Klagsbrun, Art in America (März), 134.

Weber, Max (1980), Soziologische Grundbegriffe, in: ders., Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der
verstehenden Soziologie, Tübingen, Mohr, 1-30.

Webster, Adrian (1998), Callan's canyons and Voronoi's cells, Nature 391, 430.

Weygaert, Rien van de (2003), The cosmic foam: stochastic geometry and spatial clustering across
the universe, in: Eric D. Feigelson und G. Jogesh Babu, Hrsg., Statistical Challenges in Modern

Astronomy, New York, Springer, 175—196.

7 Bildnachweis

Abb. 1: Kemp (2004, 384).

Abb. 2: Moller (1994, 4).

Abb. 3: Sloterdijk (2004, 51).

Abb. 4: http://www.parisetudiant.com/loisirs/article.php?article= 198.

Abb. 5: Sloterdijk (2004, 571).




	Soziale Schäume : zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft

