Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 32 (2006)

Heft: 1

Artikel: Soziale Schaume : zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft
Autor: Wagner, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814424

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Swiss Journal of Sociology, 32 (1), 2006, 53-73 53

Soziale Schaume

Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft

Gerhard Wagner’

1 Strukturelle Intuitionen

Die Zeitschrift Nature hat eine Rubrik eingerichtet, um mit eher feuilletonistischen
Artikeln das Verhiltnis von Wissenschaft — und das heisst vorwiegend: Naturwissen-
schaft — und Kunst auszuloten. Diese «Art and Science» genannte Rubrik gestaltete
eine Zeit lang Martin Kemp, einer der anerkanntesten britischen Kunsthistoriker.
Kemp interessierte sich hauptsichlich fiir die Thematik, «auf welche Weise Kunst
und Wissenschaft miteinander in Beziehung stehen und ob ihren Themen, so
unterschiedlich sie auch sein mégen, nicht vielleicht gemeinsame Motive zu Grunde
liegen» (Kemp, 2004, 382). Damit meinte er nicht die Einflussbeziehungen zwischen
Kiinstlern und Wissenschaftlern, die es zweifelsohne gibt, sondern die Existenz
«ihnlicher Impulse». Haben — anders ausgedriickt — Kiinstler und Wissenschaftler
in ihrer Neugier etwas gemeinsam? Kemp bejahte diese Frage. Er ging davon aus,
«dass Kiinstler und Wissenschaftler eine tiefe Affinitdt zu den bestechend schénen
Strukturen haben, die sowohl in den einfachen als auch in den komplexen Gestalt-
formen und Prozessen der Natur zum Vorschein kommen» (Kemp, 2004, 383).
Diese Affinitit bezeichnete er mit dem Begriff der «strukturellen Intuition» und
behauptete generell: «<Beim Betrachten der Natur verlassen wir uns stark auf das
tief in uns verwurzelte Gefiihl, dass es in der Aussenwelt eine Art von Ordnung
gibt, die aus bestimmten Grundstrukturen besteht. Ich glaube, dass wir eine tiefe
Befriedigung empfinden, wenn wir im scheinbaren Chaos auf Ordnung stossen»
(Kemp, 2004, 383). Kemp zufolge hingt diese Ordnung «von jenen Mechanismen
ab, die unser Gehirn entwickelt hat, um intuitiv solche statischen und dynamischen
Muster zu erkennen. Es gibt ein interessantes Wechselspiel zwischen den Strukturen
in unseren Gehirnen und den Strukturen, die sich in der Aussenwelt finden»
(Kemp, 2004, 383). Kemp war folglich daran interessiert zu erfahren, «ob Kiinstler
und Wissenschaftler grundsitzlich dhnlich vorgehen, wenn sie ihre Intuitionen in

* Gerhard Wagner, Institut fiir Grundlagen der Gesellschaftswissenschaften, Johann Wolfgang

Goethe-Universitit, Robert Mayer-Str. 5, D-60054 Frankfurt am Main, E-Mail:
g.wagner@soz.uni-frankfure.de.



54 Gerhard Wagner

Kunstwerken oder wissenschaftlichen Theorien zum Ausdruck bringen» (Kemp,
2004, 383).

Dafiir scheint es nun Evidenzen zu geben (vgl. zum Folgenden auch Stewart,
1999). Kemp erliuterte sie unter anderem am Beispiel einer Skulptur des britischen
Kiinstlers Jonathan Callan. Callan fertigte eine Staublandschaft an, indem er eine
Metallplatte nahm, in unregelmissigen Abstinden Lécher hineinbohrte und
Zementpulver durch ein feines Sieb gleichmissig auf die Fliche rieseln liess.
Dabei fiel ein Teil des Zementpulvers durch die Lécher. Zwischen den Léchern
tiirmten sich kleine Zementhaufen auf. So entstand eine Landschaft mit Tilern
und Bergen. Als Kemp das erste Mal eine solche Landschaft sah, fiihlte er sich an
die Theorie der selbstorganisierten Kritikalitit des ddnischen Physikers Per Bak
erinnert, die dieser am Beispiel eines Sandhaufens illustriert hatte (Bak, 1996).
Dieses Experiment — http://zinc.hpac.tudelft.nl/home/thijssen/sand/sandpile.heml —
kann auf einem Kinderspielplatz im Sandkasten wiederholt werden. Lisst man
Sandkérner von einem festen Punkt aus auf den Boden rieseln, tiirmt sich ein
Sandhiufchen auf. Je linger man Sand rieseln lisst, desto héher wird das Hiufchen
und desto steiler sein Winkel. Irgendwann ist dieser Winkel so steil, dass er
kritisch wird. Dann rutschen die Winde wie bei Lawinen ab, bis das Nachrieseln
von Sand den kritischen Winkel wieder herstellt. Die stabile Form, die das Hiufchen
schliesslich annimmt, ist ein Kreiskegel, dessen Mantel sich im kritischen Winkel
gegen die Waagrechte erhebt. Die Zementstrukturen rund um die Locher einer
Staublandschaft kann man sich als eine Umkehr kegelférmiger Sandhiufchen
vorstellen. Die Spitze des Kegels befindet sich jeweils im Loch, wihrend um das
Loch herum der Zement im kritischen Winkel ansteigt, sodass das Ganze wie ein
Krater ausschaut. Kemp zufolge soll Callan die Theorie selbstorganisierter Kritikalitit
— auf die er sich spiter durchaus bezog (Valdez, 2001) — anfangs nicht gekannt
haben. Wichtig sei auch nur, «dass er auf Grund seiner ihm eigenen kiinstlerischen
Auffassungsgabe das Faszinierende an den aus seinem Verfahren resultierenden
Formen und Mustern erkannt und zu nutzen gewusst hatte» (Kemp, 2004, 385).

Kemp liess die Staublandschaft von der Seite und von oben fotografieren
und illustrierte damit seinen Artikel in Nature (Kemp, 1997). Nach dessen
Publikation verdffentlichte der Astronom Adrian Webster eine Notiz in derselben
Zeitschrift, weil ihn die von oben fotografierte Landschaft an eine Zellstruktur
erinnerte, die der Mathematiker Georgii F. Voronoi Ende des 19. Jahrhunderts
beschrieben hatte (Webster, 1998; Aurenhammer und Klein, 2000). Kemp fiihlte
sich durch diese «Voronoi-Zellen» in seiner Vermutung der Existenz struktureller
Intuitionen bestitigt: «<Eine Anzahl punkdférmiger Vakua wird unregelmissig iiber
eine Ebene verteilt. Jedes bewegliche Partikel auf der Ebene wird in Richtung des
Vakuums hinstiirzen, das ihm am nichsten ist. Zieht man die Grenzlinien zwischen
den <Einzugsbereichen> der Vakua, die dariiber entscheiden, in welche Richtung
sich ein Partikel bewegt, dann sieht man, dass sie unregelmissige Polygone bilden,



Soziale Schaume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 55

Abbildung 1 Jonathan Callan, Dust Landscape

die jeweils ein Punktvakuum einschliessen. Das Muster aus Polygonen insgesamt
nennt man eine Voronoi-Tesselierung oder -Parkettierung» (Kemp, 2004, 385-
386). Tatsichlich ist die Ahnlichkeit mit einer Staublandschaft verbliiffend, nur
dass es hier keine Vakua, sondern Locher sind. Die herabrieselnden Zementkérner
fallen — wenn sie fallen — durch das Loch, das ihrem erstmaligen Aufschlagspunkt
am nichsten liegt. Damit lsst sich der Einzugsbereich des Lochs bestimmen und
vorhersagen, wo sich die Grenzen zwischen den kegelférmigen Kratern bilden
werden. Diese Struktur ist mit einfachen geometrischen Mitteln auffindbar. Man
zieht Verbindungslinien von einem Loch zu allen anderen Lochern und trigt
durch den Mittelpunkt jeder Linie eine senkrechte Gerade — die so genannte
Mittelsenkrechte — zu jeder anderen Linie ab. Dadurch entsteht ein Netz von
Mittelsenkrechten. Das kleinste konvexe Gebiet, welches das gegebene Loch enthilt
und von Linien dieses Netzes begrenzt wird, nennt man Voronoi-Zelle. Eine
derartige Zelle ist ein Polygon. Zusammen mit den anderen Voronoi-Zellen
parkettiert sie die Ebene, wobei jede Zelle einen zentralen Punkt enthilt (das
Vakuum bzw. Loch) und jeder andere Punkt in dieser Zelle niher zu diesem
zentralen Punket ist als zu jedem anderen zentralen Punkt der anderen Zellen. Was
Callans Krater betrifft, so wachsen sie als umgedrehte Kegel unter einem
einheitlichen kritischen Winkel und treffen iiber den Kanten der durch die Lécher
definierten Voronoi-Zellen aufeinander, wo sie stets gleich hoch sind.



56 Gerhard Wagner

Abbildung 2 Voronoi-Tesselierung

Dass ausgerechnet ein Astronom auf die Ahnlichkeit von Callans Staublandschaft
mit einer Voronoi-Tesselierung aufmerksam wurde, hat seinen Grund in neuen
Erkenntnissen iiber die Verteilung der Materie im Weltraum, die ebenfalls
voronoiartig organisiert sein soll. Webster wies darauf hin, dass die Verteilung der
Galaxien im Universum einem solchen Modell entspricht, denn sie spiegeln in
ihrer Position zueinander eine dreidimensionale Version dieser Tesselierung wider:
«It has been found that the galaxies have a foam-like distribution in which they
inhabit thin sheets at the boundaries between huge voids» (Webster, 1998, 430).
Auch das lisst sich mit einfachen geometrischen Mitteln erkliren. Statt der Locher
in einer Ebene stellt man sich Punkte in einem dreidimensionalen Raum vor,
sodass die Mittelsenkrechte zwischen zwei Léochern durch eine Ebene zwischen
zwei Punkten ersetzt wird. Wenn man sich nun solche Ebenen zu allen Verbindungs-
linien eines bestimmten Punktes mit allen anderen Punkten denkt, dann ergibt
sich die Voronoi-Zelle dieses Punktes. Sie ist das kleinste konvexe Gebiet, das
diesen Punkt umgibt und von Teilen dieser Ebenen begrenzt wird. Bei dieser
Zelle handelt es sich um einen Polyeder, das heisst um einen Korper, der von
ebenen Flichen begrenzt wird: «Kiirzlich haben nun die Astronomen herausge-
funden, dass die grossriumige Verteilung der Materie im Weltraum einem Netz
aus solchen Polyedern folgt. So wie es aussieht, liegen die meisten Galaxienhaufen
auf den Grenzflichen benachbarter Voronoi-Zellen. Dieses Muster nennen die
Kosmologen das Voronoi-Schaum-Modell des Universums, denn es sieht aus wie
ein gigantisches Schaumbad» (Stewart, 1999, 144; Weygaert, 2003). Fiir Kemp
war diese Entdeckung ein Beleg dafiir, dass Callan mit seinem Kunstwerk ein



Soziale Schaume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 57

«grundsitzliches Ordnungsmuster» erschlossen hatte, «das sich in den kleinsten
zelluliren Strukturen ebenso wiederfindet wie in den weitrdumigsten Konfigura-
tionen, die wir uns vorstellen konnen» (Kemp, 2004, 386). Diese Ahnlichkeit
ldsst seines Erachtens keinen Zweifel an der Existenz struktureller Intuitionen.

2 Sloterdijk ante portas

Nun sind Mathematiker und Naturwissenschaftler dabei, die Produkte ihrer Intui-
tionen auf die Strukturen der sozialen Wirklichkeit zu iibertragen. Voronoiartige
Tesselierungen soll es auch in geographischen und 6kologischen Kontexten geben,
selbstorganisierte Kritikalitidt sogar in 6konomischen Kontexten (Meller, 1994;
Bak, 1996; Lux und Marchesi, 1999; Okabe, Boots und Sugihara, 2000). In der
Philosophie hat Peter Sloterdijk im Rahmen seiner dreibindigen pluralen Sphiro-
logie ein Buch mit dem Titel Schiume publiziert, das auf einer affinen strukturellen
Intuition zu basieren scheint (Sloterdijk, 1998; 1999; 2004). Sloterdijk méchte
mit Hilfe der Schaum-Metapher nicht nur die Frage beantworten, wie das soziale
Band beschaffen ist, das die Individuen mit dem zusammenhilt, was die Soziologie
Gesellschaft nennt; es geht ihm auch um eine adiquate Theorie des modernen
Individualismus (Sloterdijk, 2004, 251-252). Zwar geht er auf voronoiartige
Tesselierungen und selbstorganisierte Kritikalitit nicht ein. Dafiir schliesst er sich
den naturwissenschaftlichen Theorien an, die den Schaum im Sinne Kemps als
ein grundsitzliches Ordnungsmuster begreifen, das sich in den kleinsten zelluliren
Strukturen ebenso wiederfindet wie in den weitriumigsten Konfigurationen des
Universums.

In abend- wie morgenlindischen Mythologien als Fruchtbarkeitsmetapher
in Gebrauch — was Kiinstler etwa zur Darstellung der schaumgeborenen Venus
inspirierte —, hat der Schaum die Zellbiologie erreicht (Sloterdijk, 2004, 40-48 u.
51-54). Nambhafte Vertreter wie Lynn Margulis, die mit der seriellen Endosymbion-
tentheorie (SET) hervorgetreten ist (Margulis, 1970; 1981), erkliren die Entstehung
von Zellen mit Hinweis auf die «schaumigen Chemikalien» eines Ur-Ozeans:
«zellihnliche, von einer Membran umihiillte Blasen bilden sich ganz von selbst,
wenn man ein Gemisch aus Ol und Wasser schiittelt. In der Friihzeit der noch
unbelebten Erde sorgten solche blasenférmigen Hohlrdume fiir eine Trennung
von Innen und Aussen. Solche Vorstufen des Lebens [...] wurden chemisch immer
komplizierter [...] und entwickelten die Fihigkeit zur Selbsterhaltung» (Margulis,
1999, 107 u. 92; Morowitz, 1985; 1992).

Die moderne Physik definiert Schaum als ein Vielkammersystem von Gasein-
schiissen in feste und fliissige Materialien, deren Zellen durch filmartige Winde
getrennt sind: «Die Anstosse zur wissenschaftlichen Erforschung schaumiger
Strukturen gehen auf den belgischen Physiker Joseph Antoine Ferdinand Plateau



58 Gerhard Wagner

Abbildung 3 Vom Blasenfloss zum Polyedernetz nach Frei Otto

zuriick, der um die Mitte des 19. Jahrhunderts einige der wichtigsten, bis heute
anerkannten Gesetze fiir die Geometrie von Schiumen formulierte — Gesetze, die
ein Minimum an Ordnung in das scheinbare Chaos schaumiger Blasen-Agglo-
merationen trugen. Mit ihrer Hilfe liessen sich Schiume als Spannungsskulpturen
aus Filmhiuten exakt beschreiben. Sie besagen, dass die Ecken einer Schaumblase
oder besser eines Schaumpolygons durch exakt drei Filmwinde gebildet werden;
dass je zwei dieser Winde immer in einem Winkel von 120 Grad zusammentreffen;
und dass stets genau vier Ecken von Schaumzellen in einem Punkt konvergieren»
(Sloterdijk, 2004, 48—49). Im 20. Jahrhundert konnte man zeigen, dass Schiume
Prozesse sind, die zu hoherer Stabilitit und Inklusividic fiihren: «Einen alten
Schaum erkennt man daran, dass seine Blasen gréosser sind als die in jungen
Schiumen — weil platzende junge Zellen gewissermassen in ihre Nachbarn hinein
sterben und diesen ihr Volumen hinterlassen. Je nasser und jiinger ein Schaum
ist, desto kleiner, runder, beweglicher und autonomer sind die in ihm zusammen-
geballten Blasen; je trockener und ilter hingegen, desto grosser werden die
iiberlebenden Zellen, desto stirker wirken diese aufeinander ein, desto mehr machen
sich bei der gegenseitigen Deformation der vergrésserten Blasen die Plateauschen



Soziale Schaume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 59

Gesetze der Nachbarschaftsgeometrie geltend» (Sloterdijk, 2004, 50). Dieses
Schaum-Modell labil-stabiler Polyeder wird in der heutigen Physik «<immer hiufiger
fiir die Beschreibung spontaner Raumbildungen sowohl in den kleinsten
Dimensionen wie auch fiir mittelweltliche Phinomene und schliesslich auch fiir
Prozesse von galaktischen, ja kosmischen Ausmassen herangezogen» (Sloterdijk,
2004, 50-51; Perkowitz, 2000).

Fiir Sloterdijk ist die Schaum-Metapher fruchtbar genug, um sie auf den
Bereich der sozialen Wirklichkeit zu iibertragen. Die Struktur dessen, was die
Soziologie Gesellschaft nennt, kann seines Erachtens als «Agglomeration von Blasen»
im Sinne «sphirischer Nachbarschaften» beschrieben werden, in denen «jede einzelne
Zeller einen selbsterginzenden Kontext bildet (umgangssprachlich: eine Welt,
einen Ort), einen intimen, von dyadischen und pluripolaren Resonanzen gespannten
Sinn-Raum oder einen <Haushalt, der in seiner jeweils eigenen, nur von ihm und
in ihm selbst erlebbaren Animation schwingt. Jeder dieser Haushalte, jede dieser
Symbiosen und Allianzen ist ein Bezichungen-Treibhaus sui generis» (Sloterdijk,
2004, 55). Gesellschaft ist folglich ein Aggregat aus Mikrosphiren verschiedenen
Formats, «die wie die einzelnen Blasen in einem Schaumberg aneinander grenzen
und sich iiber- und untereinander schieben, ohne fiireinander wirklich erreichbar
noch voneinander effektiv trennbar zu sein» (Sloterdijk, 2004, 59). Im Schaum
gilt das Prinzip der «Ko-Isolation», denn ein und dieselbe Wand dient jeweils
zwei oder mehreren Blasen als Grenze, die sie gleichzeitig trennt und verbindet:
«Solche von beiden Seiten angeeigneten Winde sind die urspriinglichen Interfa-
ces. Wenn im physikalisch realen Schaum die Einzelblase an eine Mehrheit von
Nachbarkugeln grenzt und von diesen durch Raumteilung mitkonditioniert wird,
lisst sich hieraus ein Denkbild fiir die Deutung sozialer Assoziationen ableiten:
Auch im menschlichen Feld sind die einzelnen Zellen durch reziproke Isolationen,
Trennungen und Immunisierungen miteinander verklebt. Es gehort zu den Beson-
derheiten dieser Region von Gegenstinden, dass die Vielfach-Ko-Isolation der
Blasen-Haushalte in ihren multiplen Nachbarschaften ebenso gut als Abschliessung
wie als Weltoffenheit beschrieben werden kann. Der Schaum bildet daher ein
paradoxes Interieur, in dem der grosste Teil der umgebenden Mit-Blasen von
meinem Standort aus zugleich benachbart und unerreichbar, verbunden und
entriickt sind» (Sloterdijk, 2004, 56-57).

Dieses Prinzip der Ko-Isolation liegt quer zu den in der Soziologie eingeiibten
Grundbegriffen wie etwa Gemeinschaft und Gesellschaft, die Ferdinand Ténnies
prigte: «Die Theorie der Gesellschaft konstruiert einen Kreis von Menschen,
welche, wie in Gemeinschaft, auf friedliche Art nebeneinander leben und wohnen,
aber nicht wesentlich verbunden, sondern wesentlich getrennt sind, und wihrend
dort verbunden bleibend trotz aller Trennungen, hier getrennt bleiben trotz aller
Verbundenheit» (Tonnies, 1979, 34). Wie Max Webers Begriffe «Vergemeinschaf-
tung» und «Vergesellschaftung» (Weber, 1980, 21-23) referieren Ténnies’ Begriffe



60 Gerhard Wagner

Gemeinschaft und Gesellschaft idealtypisch auf zwei verschiedene soziale Gebilde,
die sich als Pole eines Kontinuums begreifen lassen. In der sozialen Wirklichkeit
haben wir es indessen immer mit Mischungsverhiltnissen zu tun, das heisst mit
héchst komplexen und vielfiltigen Gebilden, die sich aus gemeinschaftlichen und
gesellschaftlichen Komponenten zusammensetzen. Fiir diese Gebilde, in denen
Verbundenheit und Getrenntheit nebeneinander bestehen kénnen, hat Ténnies
keine eigenen Begriffe entwickelt. Auch an den «sozialen Bezugsgebilden», die
gewissermassen Anniherungen der reinen Begriffe Gemeinschaft und Gesellschaft
an die soziale Wirklichkeit darstellen, ist nur der «mehr gemeinschaftliche oder
mehr gesellschaftliche Charakter» erkennbar (Ténnies, 1981, 261). Hier kommt
die Metapher des Schaums sinnvoll ins Spiel, denn im Schaum sind die Menschen,
die auf friedliche Art nebeneinander leben und wohnen, wesentlich verbunden
und wesentlich getrennt. Sie sind zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft. Der
Schaum ist ihr positiv bestimmter Ort — ein Ort, den Tonnies’ Begriffe nicht
erreichen.

Folgt man der klassischen Definition von Ténnies, wird Gemeinschaft durch
«drei Arten von Verhiltnissen» gestiftet: «1. durch das Verhiltnis zwischen einer
Mutter und ihrem Kinde; 2. durch das Verhiltnis zwischen Mann und Weib als
Gatten, wie dieser Begriff im natiirlichen oder allgemein-animalischen Sinne zu
verstehen ist; 3. zwischen den als Geschwister, d. i. zum wenigsten als Sprossen
desselben miitterlichen Leibes sich Kennenden» (Tdnnies, 1979, 7). Das erste
Verhiltnis ist als «Gemeinschaft des Blutes» der Prototyp fiir «Verwandtschaft»;
das zweite ist als «Gemeinschaft des Ortes» der Prototyp fiir «Nachbarschaft»; und
das dritte ist als «Gemeinschaft des Geistes» der Prototyp fiir «Freundschaft» (T6nnies,
1979, 12). Ausgehend von der Beziehung zwischen Mutter und Kind, die fiir ihn
das wesentliche Verbundensein idealtypisch zum Ausdruck bringt, entwickelt
Ténnies eine Genealogie des Gemeinschaftstheorems nach dem Prinzip vegetativ-
animalisch-mental (Merz-Benz, 1995). Auch Sloterdijk hilt an dieser an der Mutter-
Kind-Beziehung abgelesenen Vorstellung einer Vorgingigkeit der Dyade vor dem
einzelnen Individuum fest. Allerdings misst er der Abstammung, die ja im
Wesentlichen die Gemeinschaft des Blutes stiftet, keine weitere Bedeutung zu.
Fiir ihn ist die Blutsverwandtschaft lediglich ein «Tropfen in einem Meer aus
Distanzen», das in Form der Geschlechterdifferenz in jeden Familienverband
hinein brandet und die Frage nach der «Koexistenz als Synthesis des Nicht-
Verwandten» hochspiilt — mithin auch die Frage nach der Integration der «grossen
Riume der Vielfalt und der Nicht-Nihe in ein Verbindendes» (Sloterdijk, 2004,
263-264). Diese Fragen hat Ténnies mit Hilfe des Begriffs Gesellschaft bearbeitet.
Dabei hatte er die im 17. Jahrhundert entstandene biirgerliche Gesellschaft vor
Augen, die fiir ihn das wesentliche Getrenntsein idealtypisch zum Ausdruck bringt.
Hier ist ein jeder «fiir sich allein» und «im Zustande der Spannung gegen alle
iibrigen. Die Gebiete ihrer Titigkeit und ihrer Macht sind mit Schiirfe gegeneinander



Soziale Schaume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 61

abgegrenzt, so dass jeder dem anderen Berithrungen und Eintritt verwehre, als
welche gleich Feindseligkeiten geachtet werden. Solche negative Haltung ist das
normale und immer zugrundeliegende Verhiltnis dieser Macht-Subjekte gegen-
einander [...] Keiner wird fiir den anderen etwas tun und leisten, keiner dem
anderen etwas gonnen und geben wollen, es sei denn um einer Gegenleistung
oder Gegengabe willen, welche er seinem Gegebenen wenigstens gleich achtet»
(Ténnies, 1979, 34).

Angesichts der mit dem Aufstieg der biirgerlichen Gesellschaft im 18. und
19. Jahrhundert drohenden Totalisierung gesellschaftlicher auf Kosten gemeinschaft-
licher Bezichungen wollte Ténnies die gemeinschaftlichen Bedingungen der
Maéglichkeit gesellschaftlicher Beziechungen ergriinden. Die Einheit der sozialen
Wirklichkeit war das zentrale Thema seiner Soziologie, das seine Begriffsbildung
motivierte. Es gelang ihm dabei aber nicht, den Ubergang von Gemeinschaft zu
Gesellschaft angemessen zu konzeptualisieren. In seiner Darstellung bleiben gesell-
schaftliche Beziechungen stets kompensatorisch. Sie stellen gleichsam kiinstlich
nach, was im Zuge der Modernisierung mit dem naturwiichsigen gemeinschaftlichen
Zusammenhalt verloren gegangen ist. Dieser Umstand ist dafiir verantwortlich,
dass Tonnies’ Begriffssystem zwar ausgesprochen differenziert ist hinsichtlich der
Erfassung der gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen Komponenten der sozialen
Lebensformen, aber keine Begriffe enthilt, um die sozialen Gebilde selbst in
ihrem Nebeneinander von Verbundenheit und Getrenntheit zu erfassen. Es fehlen
schlichtweg die kategorialen Voraussetzungen fiir die Erfassung der Mischverhilt-
nisse von Gemeinschaft und Gesellschaft, die sich im Imaginationshorizont der
Schaum-Metapher abzeichnen.

3 Fussnoten zu Platon

Sloterdijk rollt diese Grundbegrifflichkeit noch einmal grundsitzlich auf, wobei
er zwangsliufig auf Ténniessche Begriffe und Denkfiguren stésst. Diese bleiben
bei ihm zwar unerkannt, ihre Nennung ist jedoch hilfreich, um seine Argumenta-
tion zu erldutern. Sloterdijk erinnert daran, dass es sich bei der Vorstellung isolierter
Einzelmenschen um eine Fiktion handelt, die bereits Platon seinen chrlcgungen
hinsichtlich der Bildung einer Gesellschaft aus Vereinzelten nach einer grossen
Flut zugrunde gelegt hatte (Sloterdijk, 2004, 266-268). Diese Vorstellung eines
«Neu-Starts» wurde in der Zeit der nachreformatorischen Religions- und Biirger-
kriege zur Grundlage der modernen Vertragstheorien, deren prominentestes Beispiel
der Leviathan von Thomas Hobbes ist, auf den Tonnies mit Grund referiert.
Hobbes wollte eine Antwort auf die Frage finden, wie der Kriegszustand beendet
werden konnte (Koselleck, 1973), indem er sich darauf verlegte, «das Koexistieren
dn Gesellschafv als den Ausdruck von Interessen der Gesellschafter zu interpretieren»



62 Gerhard Wagner

(Sloterdijk, 2004, 269). Denn wo man mit Interessen rechnen kann, muss man
«keine tiefen Verbundenheiten vor dem Beitritt zum Vertrag» unterstellen
(Sloterdijk, 2004, 275). Indem er dem Souverin neben der Friedenssicherung die
Aufgabe zusprach, das Eigentum zu schiitzen, wurde er zum Vordenker des
Besitzindividualismus, der sich in den nichsten Jahrhunderten verwirklichte. Im
Schutz des absolutistischen Staates entstand eine Eigentumsmarktgesellschaft, welche
nur aus Tauschbeziehungen konkurrierender Individuen bestehen wollte, die ihre
Identitit weder mit Blick auf ihre Stellung als Biirger im Staat noch mit Blick auf
religise, stindische oder korporative Bindungen, sondern ausschliesslich «possessiv»
begreifen sollten, das heisst mit Blick auf alles, was sie sich aneignen konnten:
«Die Beziehung zum Besitzen [...] wurde in die Natur des Individuums zuriickinter-
pretiert. Das Individuum ist, so meinte man, insoweit frei, als es Eigentiimer
seiner Person und seiner Fihigkeiten ist. Das menschliche Wesen ist Freiheit von
der Abhingigkeit vom Willen anderer, und Freiheit ist Funktion des Eigentums.
Die Gesellschaft wird zu einer Anzahl freier und gleicher Individuen, die zueinander
in Beziehung stehen als Eigentiimer ihrer eigenen Fihigkeiten und dessen, was sie
durch deren Anwendung erwerben. Die Gesellschaft besteht aus Tauschbeziehungen
zwischen Eigentiimern. Der Staat wird zu einem kalkulierten Mittel zum Schutz
dieses Eigentums und der Aufrechterhaltung einer geordneten Tauschbeziehung»
(Macpherson, 1973, 297 u. 15).

Diese biirgerliche oder Tauschgesellschaft, in der jeder als maitre et posses-
seur des eigenen Lebens ein Kaufmann ist (Ténnies, 1979, 44), sollte im 19.
Jahrhundert die Soziologie auf den Plan rufen, die aber nur mit einer Antwort
aufwarten konnte, welche ebenfalls bis zu Platon zuriickverfolgt werden kann.
Sloterdijk erinnert daran, dass Platon auf die Frage, wie sich die aus der Ordnung
ausscherenden Individuen integrieren lassen, mit einer «Ganzheitsdoktrin»
antwortete: «Was diesem Argument seine Kraft verlieh, war die subversive
Einfiihrung des teleologischen Prinzips in den Weltbegriff, wonach das
Zusammensein der seienden Dinge im Universum durch einen alldurchgreifenden
Zweckzusammenhang bestimmt sei, so wie in Baukunstwerken jedes Detail an
seinem Platz steht und an lebenden Kérpern jedes Organ uneigenniitzig seinen
Beitrag zur gesunden Eudimonie des Ganzen leistet» (Sloterdijk, 2004, 283).
Diesen Zweckzusammenhang konnte man am besten mit der Organismus-Metapher
plausibel machen, wie die Fabel vom Aufstand der Glieder gegen den Magen
zeigt, die der rémische Konsul Menenius Agrippa der meuternden Plebs erzihlte:
«Der lebendige Korper ist die Bildfalle, in die das friithholistische Denken nicht
nicht laufen konnte» (Sloterdijk, 2004, 286). Die Falle schnappte zu. Der Kérper
dominierte als «absolute Metapher» (Blumenberg, 1960, 10; Merz-Benz und Wa-
gner, 2006) das Ordnungsdenken der Antike und des Mittelalters und wurde im
19. Jahrhundert zum soziologischen Gegengift gegen die Theorien der Politischen
Okonomie, die das Loblied der biirgerlichen Gesellschaft in physiokratischer oder



Soziale Schdume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 63

utilitaristischer Stimmlage skandierten. Auguste Comte schrieb 1822 / 1824 gegen
das biirgerliche Plidoyer fiir einen Nachtwichterstaat: «Die Regierung, welche
bei jedem regelmissigen Zustand der Dinge das Haupt der Gesellschaft, der Fiihrer
und Aktor der allgemeinen Betitigung ist, wird in diesen Lehren systematisch
jeder Betitigungsmdoglichkeit beraubt. Entfernt von jeder erheblichen Teilnahme
an dem Gesamtleben des sozialen Korpers wird sie auf eine absolut negative
Titigkeit beschrinkt. Man meint sogar, dass iiberhaupt die Wirkung der sozialen
Gesamtheit auf ihre Glieder sich strikt auf die Erhaltung der éffentlichen Ruhe
beschrinken miisse [...] Die Regierung wird nicht mehr als das Oberhaupt der
Gesellschaft betrachtet, dessen Zweck ist, alle individuellen Betitigungen zu
harmonisieren und auf ein allgemeines Ziel zu richten. Sie wird als ein natiirlicher
Feind der Gesellschaft angesehen, der sich in ihrer Mitte eingenistet hat und
gegen dessen Eingriffe die Gesellschaft sich durch die Garantien schiitzen muss,
die sie sich gesichert hat» (Comte, 1973, 41-42). In der Soziologie hat sich die
Ganzheitsdoktrin in vielfiltigen Variationen funkrtionalistischer und systemtheore-
tischer Provenienz etabliert, denen die fortwihrende, durch den Globalisierungs-
prozess noch einmal verstirkte politisch-skonomische Herausforderung in Form
der Vertragstheorie und der Rational-Choice-Doktrin offenbar nichts anhaben
konnte.

Fiir Sloterdijk sind beide Traditionen von Grund auf falsch: «<Man hat es bei
der Vertragslehre wie beim Holismus mit Hyperbeln von ausgeprigter konstrukti-
vistischer Riicksichtslosigkeit zu tun, die dadurch beeindrucken, dass sie der allcig-
lichen Erfahrung abschworen und sie durch Ausarbeitung einer abstrakten Metapher
ersetzen» (Sloterdijk, 2004, 287). So begeht der Kontrakrualist den Fehler, die
Menschen auf eine «abstrakte Mehrzahl vernunftbegabter Willenspunkte» zu
reduzieren, aus denen Biirger werden, wenn es ihren Interessen konveniert: «Mit
bewusster Ubereilung nimmt der Kontraktualist Zuflucht zu der Vorstellung einer
willentlichen Einheitsbildung, von der sich nie wird sagen lassen, wo, wann und
in welchem Medium sie vollzogen und sie geerdet werden kénnte — weshalb es
nicht verwundert, dass es noch keinem Archivar gelungen ist, den Aktenschrank
zu entdecken, in dem der Gesellschaftsvertrag aufbewahrt wird» (Sloterdijk, 2004,
288). Der Kontraktualist halluziniert eine urspriingliche Versammlung, in der es
den Menschen irgendwann gefillt, «aus ihrem vorvertraglichen Modus auszutreten,
um sich in den Schutz gemeinsamer Gesetze zu begeben. Das exquisite Nirgendwo,
in dem der Vertrag geschlossen wird, zieht den Blick von der situativen Verfasstheit
des Zusammenseins und seiner eigensinnigen Raumdynamik ab» (Sloterdijk, 2004,
288-289). Sloterdijk anerkennt durchaus, dass das Individuum nicht in der
Gesellschaft aufgeht. Er bezieht sich dabei auf Georg Simmels zweites soziologisches
a priori, demzufolge «jedes Element einer Gruppe nicht nur Gesellschafisteil, sondern
ausserdem noch etwas ist» (Simmel, 1992, 51). Doch anstatt dieses «ausserdem»
individualistisch zu verkiirzen, begreift er es mit Gabriel Tarde als «une sociétér



64 Gerhard Wagner

(Tarde, 1999, 58) und folgert daraus: «Wenn menschliche Individuen an einer
aussergesellschaftlichen Dimension teilhaben, dann, aus der Sicht von Tarde, weil
sie selber Resultate von prisozialen Assoziationen, von Zellengesellschaften und
Teilchengesellschaften sind, die eigengesetzlichen Modalititen des Zusammen-
gesetztseins unterstehen. Um Menschen aus der «Gesellschaft von ihresgleichen
partiell herauszudrehen, ist es also nicht nétig, ihre Selbstheit einsamkeitsmeta-
physisch zu iiberhshen. Sie sind auf der interpersonalen Ebene aspektweise desozial
und asozial [...], weil sie auf anderen Ebenen und auf andere Weise sozial, vielheitlich
und zusammengesetzt sind» (Sloterdijk, 2004, 297-298). Statt von Individuen als
Resultaten von prisozialen Assoziationen kénnte man freilich auch von Individuen
als Resultaten von prirationalen Sozialformen sprechen, womit man wieder bei
Tonnies wire.

Allein, auch der Holismus verfihrt riicksichtlos: «Wihrend die Vertrags-
schimire gefilschte und entfirbte Einzelne in einem imaginiren Nexus sammelt,
fiigt das Organismusphantasma reale Einzelne in einem gefilschten, grotesk
simplifizierten «Ganzen> zusammen» (Sloterdijk, 2004, 291). Fiir Sloterdijk stellt
der Holismus gleichwohl das kleinere Ubel dar, denn er geht von Einzelnen aus,
die insofern real sind, als sie nicht fiktiv-vereinzelt, sondern immer schon mit
anderen zusammen leben. Durchaus im Sinne von Ténnies — und Comte — erinnert
Sloterdijk an die Studien des Psychoanalytikers Béla Grunberger, die er bereits im
ersten Band seiner Sphiren-Trilogie vorgestellt hat (Grunberger, 1988). Grunberger
hat eine Theorie der «friihen Mutter-Kind-Kommunion» vorgelegt, in der er
diese soziale Beziehung als eine «<Monade» im Sinne einer «<Form» bezeichnet, «die
eine einende Behilterfunktion ausiibt; die Eins fungiert gleichsam als die Gestalt-
Kapsel, die die Zwei beherbergt» (Sloterdijk, 1998, 355). Wihrend Ténnies diese
«bi-polare Matrize» als Basis einer genealogischen Entwicklung nach dem Prinzip
vegetativ-animalisch-mental begreift, vermeidet es Sloterdijk, alle sozialen
Bezichungen aus der blutsgemeinschaftlichen Mutter-Kind-Beziehung ableiten
zu wollen, zumal dieses Verfahren letztlich auch nicht den Ubergang von Gemein-
schaft zu Gesellschaft erkliren kann. Grunberger folgend, ist diese Matritze fiir
Sloterdijk variabel besetzbar: «Wo immer Individuen ihre imaginire Perfektion in
Raumgemeinschaft mit dem idealen Anderen geniessen, macht sich das monadische
Motiv geltend» (Sloterdijk, 1998, 355). Diese grosse Variabilitit gestattet es Sloter-
dijk, sein Augenmerk auf die Synthesis des Nicht-Verwandten zu lenken, die eben
dadurch méglich wird, dass auch Menschen ohne verwandtschaftlichen Hintergrund
die Matrize besetzen kénnen: wie zum Beispiel eine Mutter und ihr adoptiertes
Kind, ein Liebespaar, ein Analytiker und sein Patient oder sogar der virtuelle
Held eines Computerspiels und sein Spieler. Hier liegt stets eine «stabile Zwei-
Einigkeits-Form» vor (Sloterdijk, 1998, 355), die Sloterdijk als das Muster fiir die
Blasen im Gesellschaft genannten Schaum begreift: «Was hier die Blase genannt
wird, ist der Ort der starken Beziehung, deren Merkmal darin besteht, dass Menschen



Soziale Schaume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 65

Abbildung 4 By Ellen von Unwerth

im Nihe-Raum ein psychisches Verhiltnis reziproker Beherbergung bilden»
(Sloterdijk, 2004, 302). Dabei ist «das Aufeinander-hin-Existieren der nahe
Vereinigten jeweils als das eigentliche Agens der Raumbildung wirksam» (Sloterdijk,
2004, 56).

Diese starken Beziehungen sind Sloterdijk zufolge die Bedingung der Moglichkeit
von Gesellschaft iiberhaupt: «Wenn Menschen in «Gesellschaft koexistieren kénnen,
dann nur deswegen, weil sie andernorts bereits zusammengefiigt und aufeinander
bezogen sind. [...] Man muss also, um auf menschentypische Weise «in Gesellschaft:
zu sein, ein psychisches Zusammenseinkénnen bereits mitbringen. Ohne ein vor-
heriges psychotopisches Tuning wiren die Versammelten nicht versammelbar —
oder ihre Assoziationen wiren nie etwas anderes als Autistenkongresse, den Gruppen



66 Gerhard Wagner

frierender Igel vergleichbar, als welche Schopenhauer die «biirgerliche Gesellschafv
charakterisiert hat. Nur weil es eine psychische Raumbildung alias Kommunikation
vor der sozialen Assoziation gibt, sind Partizipationen an weiteren Versammlungen
moglich» (Sloterdijk, 2004, 305). Dieses «vor» ist keineswegs genealogisch zu
verstehen. Das psychotopische tuning wird nicht in der leiblichen Mutter-Kind-
Beziehung ein fiir allemal erworben. Weil sich, wie Simmel betonte, fortwihrend
soziale Beziehungen kniipfen und l6sen, wieder aufgenommen, fallen gelassen
und durch andere ersetzt werden (Simmel, 1992, 33), wird auch das psychotopische
tuning in vielfiltigen Monadenformen kontinuiert — etwa durch Adoption bei
Verlust der leiblichen Mutter. Diese Formen lassen sich allesamt als «symbiotische
Einheiten» begreifen (Sloterdijk, 2004, 59). Das wird am «Paar» besonders deutlich.
Margulis hat bereits auf den Zusammenhang von Sexualitit und Symbiose hinge-
wiesen: «Sexuelle Vorginge, die Vereinigung von Wesen, die einander anziehen,
sind vermutlich ebenso entstanden wie die ersten Symbiosen» (Margulis, 1999,
111). Zwar erlaubrt die Sexualitit stets ein Ausbrechen aus der Verbindung, weswegen
man in ihr eine besondere Form der «zyklischen Symbiose» sehen kann, wihrend
bei der Symbiose der Paarungsakt der «Dauerzustand» ist (Margulis, 1999, 128-
129). Dennoch kann man Sexualpartner als Symbionten begreifen, deren «wesent-
lichess Verbundensein jenseits des Paarungsakts sich durchaus im Ténniesschen
Sinne aus ortlicher und geistiger Nihe ergibt, die das psychotopische tuning konti-
nuiert.

Der Symbiosebegriff erlaubt es auch, iiber Grunberger hinauszugehen und
zu behaupten, dass Blasen nicht auf Dyaden beschrinkt sein miissen, sondern
auch «multipolar» sein kénnen wie Haushalte, Betriebe, Verbinde, Mannschaften
oder Uberlebensgemeinschaften (Sloterdijk, 2004, 61). Blasen sind also in der
Tat zwischen den Begriffen Gemeinschaft und Gesellschaft oder Vergemeinschaftung
und Vergesellschaftung anzusiedeln. Sie beinhalten Beziehungen, die sowohl auf
subjektiv gefiihlter (emotionaler oder traditionaler) Zusammengehdorigkeit als auch
auf einem rational (wert- oder zweckrational) motivierten Interessenausgleich oder
einer ebensolchen Interessenverbindung basieren kénnen. Entscheidend sind jedoch
die 6rtliche und geistige Nihe in einem selbsterginzenden Kontext. Diese Nihe
in den Blasen stiftet das wesentliche Verbundensein, das als transzendentale
Vorausserzung jenes wesentliche Verbundensein zwischen den Blasen erméglicht,
das zugleich ein wesentliches Getrenntsein ist. Die Ganzheitsdoktrin verkennt
diesen paradoxen Zusammenhang zwischen den Blasen, indem sie ihn «einer
gewaltritigen Uberintegration unterwirft, als wiren ihre Nachbarschaften und
Verkehrsformen in Analogie zur Kooperation der Zellen und Organe in einem
Tierkorper zu begreifen. Auf ihre Weise zerstort die organizistische Ideologie den
Sinn fiir die urspriingliche Eigenrdumlichkeit des Zusammenseins; sie presst die
benachbarten Hiuser, die Mikrosphiren, die Paare, die Mannschaften und Vereine,
die Populationen und Konvente, die Belegschaften und Klassen in einen



Soziale Schaume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 67

vereinfachten Hyperkdrper zusammen» (Sloterdijk, 2004, 291-292). Diese
gewalttitige Uberintegration stellt fiir Sloterdijk eine Art Selbsthypnose dar, wie
sie in friihen Kulturen verbreitet war, in denen man die Vielen unter einem symbo-
lischen Schirm versammelte, der iiber ihren Képfen ein coelum nostrum — ein
Himmelsdach aus Gemeinsamkeiten — erzeugte: «Was sind Metaphysik und
Hochreligion anderes als grosse Schirmmachereien?» (Sloterdijk, 2004, 264)
Dieser iiberkommenen Auffassung hilt Sloterdijk seine Theorie der Gesell-
schaft als einer «Zusammensetzung aus Zusammensetzungen» ohne «Zentralsymbol»
entgegen (Sloterdijk, 2004, 301 u. 62). Demzufolge ist Gesellschaft als eine Asso-
ziation «aus Riume-Vielheiten und Prozess-Vielheiten verstehbar, deren Zellen
weder wirklich vereint noch wirklich getrennt sein kénnen» (Sloterdijk, 2004,

Abbildung 5 Kisho Kurakawa, Nakagin Capsule Tower, Tokyo




68 Gerhard Wagner

57). Wie der Schaum aus Blasen, besteht die Gesellschaft aus ko-isolierten Vielheiten,
die «selbstbeziiglich verfasste Mikrokontinente» darstellen, welche weniger mit-
einander kommunizieren als einander nachahmen: «Wie sehr sie auch vorgeben,
mit Anderem und Ausserem verbunden zu sein, sie runden sich doch zunichst
nur jeweils in sich selber ab. Weltbildend sind die symbiotischen Einheiten je in
sich und fiir sich — neben benachbarten Weltbildner-Gruppen, die auf ihre Weise
das gleiche tun und mit denen sie unter dem Prinzip der Ko-Isolation zu einem
interaktiven Verbund zusammengezogen sind. Thre Ahnlichkeiten untereinander
scheinen den Schluss zuzulassen, sie stiinden untereinander in reger Kommunikation
und seien fiireinander weit gedffnet; in Wahrheit gleichen sie einander meistens
nur aufgrund ihrer Entstehung in gemeinsamen Nachahmungswellen und aufgrund
analoger Medien-Ausstattungen. Operativ haben sie miteinander meistens so gut
wie nichts zu tun» (Sloterdijk, 2004, 59-60). Sloterdijk folgt also einmal mehr
Tarde, um die Genese des «Ahnlichkeitsbands» zu erkliren, das die Blasen aneinander
haften lisst: Dieses Band «stellt sich weder durch gemeinsame Inspiration noch
durch sprachlichen Verkehr her, sondern aufgrund einer mimetischen Anstreckung,
kraft welcher sich ein modus vivend:, eine Art und Weise, den Lebensraum zu
entwerfen und zu sichern, in einer Population ausbreitet. Wie Gabriel Tarde sagt,
ist die Nachahmung eine Fernzeugung — une génération a distance. Nachbarn> heissen

jetzt die Anwender analoger Immunisierungsstrategien, gleicher Kreativititsmuster,
verwandter Uberlebenskiinste» (Sloterdijk, 2004, 259; Tarde, 2003, 60).

4 Die Schaume leben ...

Sloterdijk liefert eine Fiille an Beispielen, um diese connected isolation zu illustrieren.
Dass er sich dafiir vor allem der Architektur bedient, liegt nahe. Dabei gilt ihm
das Apartment als die «zellulire Weltblase» schlechthin, aus deren massenhafter
Wiederholung sozialer Schaum entsteht (Sloterdijk, 2004, 569). Im Apartmenthaus
ist sozusagen idealtypisch eine Vielheit selbstbeziiglicher «Wohn-Zellen» neben-
und iibereinander gestapelt, deren Ko-Isolation sich durch die gemeinsamen Winde
ergibt, die den Bewohnern nur mehr oder weniger akustische Immunitit garantieren.
Ausserdem erlaubt die zunehmende riumliche Dichte Einblicke in die Nachbar-
zellen, sodass die Bewohner in einer fortwihrenden Autonomie-Illusion leben.
Das Einpersonenapartment fillt keineswegs aus dem Rahmen. Das allein lebende
Individuum wie etwa der bekennende Single ist fiir Sloterdijk bloss eine Symbiose
mit sich selbst und seinem Environment (Sloterdijk, 2004, 582). Man braucht
nicht viel Phantasie, um dieses Muster auf Wohngebiete mit Ein- und Mehrfamilien-
hiuser sowie auf Biiroanlagen auszudehnen. Unsere Zeit, in der erstmals in der
Geschichte die Mehrheit der Menschen in Stidten lebt, macht diese Vorstellung
so genannter foam cities tiglich evidenter: «Von jeder Stelle im Schaum aus tun



Soziale Schaume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 69

sich Ausblicke ins Angrenzende auf, umfassende Ubersichten stehen nicht zur Ver-
fiigung — im anspruchvollsten Fall werden innerhalb einer Blase Ubertreibungen
formuliert, die in vielen Nachbarblasen brauchbar sind. Nachrichten sind selektiv
tibertragbar, Ausginge ins Ganze gibt es nicht. Fiir die Theorie, die das Im-
Schaum-Sein als primire Lagebestimmung akzeptiert, sind abschliessende Super-
Visionen auf die Eine Welt nicht nur unerreichbar, sondern unméglich — und
recht verstanden auch nicht wiinschbar» (Sloterdijk, 2004, 62). Mit der Zeit der
«Globen» (Sloterdijk, 1999) ist auch das weite Uberblicke suchende Weltbild des
«Panoramas» (Sternberger, 1974) vorbei: «Die Eine Kugel ist implodiert, nun gut
— die Schiume leben» (Sloterdijk, 2004, 26). Im Schaum gibt es keinen einheitlichen
Ursprung, kein Zentrum und keine Peripherie, er ist perspektivisch, pluralistisch,
multifokal, unendlich leicht und in einem nicht-holistischen Sinne flach!

Diese Flachheit lisst sich explizieren, wenn man Sloterdijks Referenz auf die
Rhizom-Metapher von Gilles Deleuze und Félix Guattari nachgeht: «Schiume
sind Binnenraum-Rhizome, deren Nachbarschaftprinzip vor allem in lateralen
Annexbildungen, in flachen Kondominien oder ko-isolierten Assoziationen zu
finden ist. Durch Ko-Isolation integrierte Raum-Vielheiten sind Inselgruppen
wie den Kykladen oder den Bahamas vergleichbar, auf denen zugleich ihnliche
und autochthone Kulturen gedeihen» (Sloterdijk, 2004, 302). Wie die Kriechwurzel,
von der sich die Rhizom-Metapher herleitet, haben auch Schiume weder einen
einheitlichen Ursprung noch ein Zentrum. Jede Blase kann mit jeder anderen
kommunizieren, sei sie noch so verschieden. Da dieses Gebilde dauernd in Bewegung
ist, verindert es sich in dem Masse, in dem sich die Konnexion des Heterogenen
fortsetzt, wobei die jeweilige Fluchtlinie der Blasen, «auf der sie sich verindern,
indem sie sich mit anderen verbinden», die Vielfalt von aussen im Sinne eines
«Konsistenzplans» definiert (Deleuze und Guattari, 1977, 15). Dieser Plan ist
keine Einheit, die zu den Dimensionen der Vielfalt im Sinne einer emergenten,
iibergeordneten Dimension «<hinzugefiigt» wird (n + 1), sondern eine solche, die
im Gegenteil immer wieder von der Vielfalt «abgezogen» werden muss (n — 1),
um die «Flachheit» des Gebildes zu wahren (Deleuze und Guattari, 1977, 11 u.
34). Die Formulierung n — 1 besitzt selbst multiple Bedeutung: Einerseits wird in
einer schaumigen Mannigfaltigkeit der einzelnen Blase besondere Beachtung
geschenkt, andererseits soll jeder zentralisierende und vereinheitlichende Apparat
abgewiesen werden — man muss das Eine «abziehen». Das zeigt auch der Umstand,
dass ein Schaum, dessen Blasen an manchen Stellen platzen, an anderen Stellen
entlang anderer Fluchtlinien weitere Blasen werfen kann. Hier zeigt sich erneut,
dass Tonnies” genealogische Perspektive, die dem klassischen Stammbaumdenken
verpflichtet ist, die Konnexion des Heterogenen, die auch der Symbiosebegriff
zum Ausdruck bringt, nicht erfassen kann.



70 Gerhard Wagner

5  Soziologie als Aphrologie

Es ist hier nicht méglich, Sloterdijks Theorie in ihrer Komplexitit erschépfend
darzustellen. Trotz der Kiirze der Skizze diirfte aber klar geworden sein, dass wir
es ebenfalls mit einer strukturellen Intuition im Sinne Kemps zu tun haben.
Sloterdijk hat mit Hilfe einer im ordnungstheoretischen Sinne bestens ausgewiesenen
Metapher eine Theorie vorgelegt, die iiber den gingigen soziologischen Diskurs
weit hinausgeht. Ohne den individualistischen Halluzinationen der Kontraktualisten
und Rational-Choice-Theoretiker aufzusitzen (Rawls, 1971; Coleman, 1990), die
auch die Theorie des kommunikativen Handelns nicht iiberwinden konnte (Haber-
mas, 1981), macht er mit der Abkehr vom holistischen Denken ernst. Wihrend
Niklas Luhmann mit seiner Systemtheorie letztlich der Kérpermetapher verhaftet
bleibt und die Gesellschaft im Sinne eines unriumlichen Kommunikationsprozesses
begreift, der sich in Teilsysteme differenziert (Luhmann, 1997), besinnt sich
Sloterdijk auf die soziologische Klassik. Er unterzieht die eingeiibte Unterscheidung
zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft einer Revision, erinnert an die lingst
vergessene Theorie der Nachahmung und entwickelt das Ganze raumsoziologisch
weiter (Simmel, 1992). Dementsprechend fiillen die Versammelten den Raum
nicht einfach nur, sondern sind kraft ihres Zusammenseins selbst raumbildend:
«Sie sind ineinander verschrinke und bilden im Modus gegenseitiger Beherbergung
und reziproker Evokation einen psychosozialen Ort eigenen Typs» (Sloterdijk,
2004, 307). In diesen selbstwolbenden Behiltern kommen die Kommunikations-
medien nicht zu kurz. Vielmehr sorgen die analogen Medienausstattungen fiir
eine telekommunikative Integration der Nicht-Versammelten durch Verihnlichung,
wobei diese Fernzeugung selbst in Blasen erzeugt wird, die sich ihrerseits nicht
sonderlich voneinander unterscheiden (man lese nur einmal das Fernsehprogramm).

Neuere soziologische Studien scheinen diese Handhabung der Soziologie als
Aphrologie zu stiitzen. So zieht Aafke Komter in ihrer Neuvermessung des Solidari-
titsbegriffs den Schluss, dass sich in den letzten hundert Jahren die Bedeutung
von Solidaritit grundlegend gewandelt hat: weg von Emile Durkheims holistischem
Paradigma organischer Solidaritit (Durkheim, 1988) zu einer segmentierten Solida-
ritit, die nicht mit Durkheims mechanischer Solidaritit verwechselt werden darf.
Unterschiedliche separate Segmente verbinden sich mit anderen Segmenten, aber
nicht notwendigerweise wegen ihrer wechselseitigen Abhingigkeit, sondern durch
freie Wahl: «The different, formal and informal, organizational frameworks of
human activity have become less interwoven. They no longer form an <organic
whole from which solidarity arises automatically, as it were, but have become
independent, autonomously functioning segments» (Komter, 2004, 211). Ein
weiterer Aspekt der Anschlussfihigkeit der Schaum-Metapher ergibt sich durch
Hinweis auf die von Sloterdijk nicht beriicksichtigten Voronoi-Strukturen. Die
Polyeder, die einen Schaum im Sinne eines Vielkammersystems bilden, beinhalten



Soziale Schaume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 71

einen zentralen Punkt, den man macht- bzw. herrschaftstheoretisch interpretieren
kann. So wie jede Partikel, die niher zum zentralen Punkt einer Zelle als zu jedem
anderen zentralen Punke der anderen Zellen ist, von erstgenanntem Punkt angezogen
wird, befindet sich in den Blasen jeder Mensch im Einflussbereich des Machtzen-
trums, das ihm am nichsten liegt. Tonnies’ Hinweis, dass «das Vatertum am
reinsten die Idee der Herrschaft im gemeinschaftlichen Sinne» begriindet (Ténnies,
1979, 9 u. 11-12), macht bereits darauf aufmerksam, dass Niheverhiltnisse keines-
wegs symmetrisch sein miissen.

Wie auch immer, die Theorie sozialer Schiume ist eine Theorie fiir die
massendemokratische Postmoderne. Wihrend der Holismus und selbst die
Theoretiker der biirgerlichen Gesellschaft — Stichwort: «unsichtbare Hand» (Smith,
1994, 316-317) — ein «synthetisch-harmonisierendes» Weltbild vertreten, in dem
die Individuen zwar in vielfachem Gegensatz zueinander stehen konnen, in ihrer
Gesamtheit gleichwohl ein gesetzmissiges Ganzes bilden, zeichnet sich das
postmoderne Denken durch seinen «analytisch-kombinatorischen» Zuschnitt aus:
Hier kann von Harmonie, welche «auf mehr oder weniger festen Beziechungen
zwischen Teilen und Ganzem beruht, keine Rede sein; es kommen nur Kombina-
tionen vor, die stindig durch neue und prinzipiell gleichwertige ersetzt werden.
Alles kann und darf im Prinzip mit allem kombiniert werden, denn alles befindet
sich auf derselben Ebene, und es gibt keinen ontologischen Hintergrund, der den
Vorrang bestimmter Kombinationen vor anderen sicherstellen wiirde» (Kondylis,
1991, 15-16). In dieser Welt ohne Dach, in die die Kilte des leeren Raums ein-
dringt, haben die individualisierten Elementarteilchen Techniken der coolness
entwickelt, die es ihnen erméglichen, ihre nackte Haut zu Markte zu tragen, ohne
sich dabei ums Erfrieren zu kiimmern (Beck, 1986; Houellebecq, 2001; Poschards,
2000). Sloterdijk fiihrt sie zuriick in die Treibhauswirme der Blasen, in die sie
zumindest Harmonie-Illusionen hineinkopieren kénnen. Das erinnert zwar auch
an die Romantik der Soziologie des 19. Jahrhunderts, schmilert den heuristischen
Wert des heiteren Denkbildes Schaum aber nicht.

6 Literatur

Aurenhammer, Franz und Rolf Klein (2000), Voronoi diagrams, in: Jérg-Riidiger Sack und Jorge
Urrutia, Hrsg., Handbook of Computional Geometry, Amsterdam, North-Holland, 201-290.

Bak, Per (1996), How Nature Works. The Science of Self-Organized Criticality, New York, Copernicus
Press.

Beck, Ulrich (1986), Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt am Main,
Suhrkamp.

Blumenberg, Hans (1960), Paradigmen zu einer Metaphorologie, Archiv fiir Begriffsgeschichte, 6, 7—
142.



72 Gerhard Wagner

Coleman, James S. (1990), Foundations of Social Theory, Cambridge, Mass., The Belknap Press of
Harvard University Press.

Comte, Auguste (1973), Plan der wissenschafilichen Arbeiten, die fiir eine Reform der Gesellschafi
notwendig sind, Miinchen, Hanser.

Deleuze, Gilles und Félix Guattari (1977), Rhizom, Berlin, Merve.

Grunberger, Béla (1988), Narziss und Anubis. Die Psychoanalyse jenseits der Triebtheorie, Stuttgart,
Klett-Cotta.

Habermas, Jiirgen (1981), Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde., Frankfurt am Main, Suhrkamp.
Houellebecq, Michel (2001), Elementarteilchen, Miinchen, List.
Kemp, Martin (1997), Callan’s canyons, Narure 390, 565.

Kemp, Martin (2004), Wissen in Bildern. Intuitionen in Kunst und Wissenschaft, in: Christa Maar
und Herbert Burda, Hrsg., Iconic Turn. Die neue Macht der Bilder, Kéln, DuMont, 382-406.

Komter, Aafke (2004), Social Solidarity and the Gift, Cambridge, Cambridge University Press.

Kondylis, Panajotis (1991), Der Niedergang der biirgerlichen Denk- und Lebensform. Die liberale
Moderne und die massendemokratische Postmoderne, Weinheim, VCH Acta humaniora.

Koselleck, Reinhart (1973), Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der biirgerlichen Welt,
Frankfurt am Main, Suhrkamp.
Luhmann, Niklas (1997), Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bde., Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Lux, Thomas und Michele Marchesi (1999), Scaling and criticality in a stochastic multi-agent model
of a financial market, Nature 397, 498-500.

Macpherson, C.B. (1973), Die polz‘tische Theorie des Besitzindividualismus. Von Hobbes bis Locke,
Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Margulis, Lynn (1970), Origin of Eucaryotic Cells. Evidence and Research Implications for a Theory of
the Origin and Evolution of Microbial, Plant, and Animal Cells on the Precambrian Earth, New
Haven, Yale University Press.

Margulis, Lynn (1981), Symbiosis in Cell Evolution, Life and its Environment on the Early Earth, San
Francisco, Freeman.

Margulis, Lynn (1999), Die andere Evolution, Heidelberg, Berlin, Spektrum.

Merz-Benz, Peter-Ulrich (1995), Tiefsinn und Scharfsinn. Ferdinand Ténnies’ begriffliche Konstitution
der Sozialwelt, Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Merz-Benz, Peter-Ulrich und Gerhard Wagner (2006), Die Gesellschaft als sozialer Korper. Zur
Sozio-Logik metaphorischer Transfiguration. Jahrbuch fiir Soziologiegeschichte: forthcoming.

Moller, Jesper (1994), Lectures on Random Voronoi Tessellations, Berlin, Springer,

Morowitz, Harald J. (1985), Mayonnaise and the Origin of Life. Thoughts of Minds and Molecules,
Woodbridge, Ox Bow Press.

Morowitz, Harald J. (1992), Beginning of Cellular Life, New Haven, Yale University Press.

Okabe, Atsuyuki; Barry Boots und Kokichi Sugihara (2000), Spatial Tessellations. Concepts and
Applications of Voronoi Diagrams, New York, Wiley.

Perkowitz, Sidney (2000), Universal Foam. From Cappucino to the Cosmos, New York, Wolker.
Poschardt, Ulf (2002), Cool, Reinbek, Rowohlt.

Rawls, John (1971), A Theory of Justice, Cambridge, Mass., The Belknap Press of Harvard University
Press.

Simmel, Georg (1992), Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung.
Gesamtausgabe, Bd. 11, Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Sloterdijk, Peter (1998), Sphiren. Plurale Sphirologie, Bd. : Blasen, Frankfurt am Main, Suhrkamp.



Soziale Schaume. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 73

Sloterdijk, Peter (1999), Sphiiren. Plurale Sphirologie, Bd. 2: Globen, Frankfurt am Main, Suhrkamp.
Sloterdijk, Peter (2004), Sphiiren. Plurale Sphirologie, Bd. 3: Schiume, Frankfurt am Main, Suhrkamp,
Smith, Adam (1994), Theorie der ethischen Gefiible, Hamburg, Meiner.

Sternberger, Dolf (1974), Panorama oder Ansichten vom 19. Jahrhundert, Frankfurt am Main, Suhrkamp.
Stewart, Ian (1999), Krater, Kunst und Kegelschnitte, Spektrum der Wissenschaft (Mai), 144.

Tarde, Gabriel (1999), Monadologie et sociologie, Paris, Institut Synthélabo.

Tarde, Gabriel (2003), Die Gesetze der Nachahmung, Frankfurc am Main, Suhrkamp.

Ténnies, Ferdinand (1979), Gemeinschaft und Gesellschafi. Grundbegriffe der reinen Soziologie, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Ténnies, Ferdinand (1981), Einfiibrung in die Soziologie, Stuttgart, Enke.
Valdez, Sarah (2001), Jonathan Callan at Nicole Klagsbrun, Art in America (Mirz), 134.

Weber, Max (1980), Soziologische Grundbegriffe, in: ders., Wirtschaft und Gesellschafi. Grundriss der
verstehenden Soziologie, Tiibingen, Mohr, 1-30.

Webster, Adrian (1998), Callan’s canyons and Voronoi’s cells, Nature 391, 430.

Weygaert, Rien van de (2003), The cosmic foam: stochastic geometry and spatial clustering across
the universe, in: Eric D. Feigelson und G. Jogesh Babu, Hrsg., Statistical Challenges in Modern
Astronomy, New York, Springer, 175-196.

7 Bildnachweis

Abb. 1: Kemp (2004, 384).

Abb. 2: Meller (1994, 4).

Abb. 3: Sloterdijk (2004, 51).

Abb. 4: heep://www.parisetudiant.com/loisirs/article. php?article=198.
Abb. 5: Sloterdijk (2004, 571).






	Soziale Schäume : zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft

