
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 32 (2006)

Heft: 1

Artikel: Die Überwindung des Individuums und das Theorem von Gemeinschaft
und Gesellschaft : Ferdinand Tönnies und der Kommunitarismus

Autor: Merz-Benz, Peter-Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Swiss Journal of Sociology, 32 (1), 2006, 27-52 27

Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von
Gemeinschaft und Gesellschaft - Ferdinand Tönnies und der
Kommunitarismus

Peter-Ulrich Merz-Benz*

«Gemeinschaft und Gesellschaft» ist eines der bekanntesten und nach dem mit
ihm Gemeinten auch eines der bedeutendsten Begriffspaare der Soziologie. Geprägt
von Ferdinand Tönnies zu Beginn der 1880-er Jahre ist es spätestens seit 1912,
dem Erscheinen der zweiten Auflage von Tönnies' gleichnamigem Werk,1 aus
dem Kanon der soziologischen Grundbegriffe oder, besser, der soziologischen
Kategorien nicht mehr wegzudenken.2 «Gemeinschaft und Gesellschaft» steht für
nichts Geringeres als die Vermittlung von vernünftiger und vorvernünftiger Sphäre
der Sozialwelt - für einen Grundzug der Sozialwelt schlechthin. Denn bei allen

Möglichkeiten vernunftorientierten Handelns ist unser Zusammenleben immer
auch begründet in Tätigkeiten, die der Sphäre des Alogischen entstammen. Und
dasselbe gilt für die Ordnungen unseres Zusammenlebens: die sozialen Gebilde.

Vernünftige und vorvernünftige Sphäre der Sozialwelt stehen in einem sowohl
konstitutiven als auch historischen Zusammenhang - und diesen Sachverhalt hat
Tönnies auf den Begriff zu bringen versucht.

Dieses Sachverhalts war sich die Soziologie zwar stets gewahr - und sei es bloss

unterschwellig, als einer latenten Aufgabenstellung soziologischen Denkens —, und
auch die zahllosen Missverständnisse, ja bewussten Missdeutungen, denen das Begriffs-

paar Gemeinschaft und Gesellschaft ausgesetzt war (vgl. Käsler, 1991, 519 ff.),
konnten seiner Bedeutung nichts anhaben. Nichtsdestotrotz aber ist es immer wieder

aus dem Bewusstsein des Faches verschwunden, ja zeitweise richtiggehend in
Vergessenheit geraten.3 Gerade in der Theorie der Moderne, die als ihren Leitfaden

* Prof. Peter-Ulrich Merz-Benz, Soziologisches Institut der Universität Zürich, Andreasstrasse
15, 8050 Zürich, Tel.: (41) (0)44 635 23 73; E-Mail: merz-benz@soziologie.unizh.ch.

1 Zur Entwicklung der Begrifflichkeit «Gemeinschaft und Gesellschaft» im Werk von Ferdinand
Tönnies vgl. Bickel, 1991, Erster Teil, bes. 58 ff.; Merz-Benz, 1995, 182 ff., 423 ff.

2 Wie Dirk Käsler in seiner Untersuchung zu den Entstehungs-Milieus der deutschen Soziologie
von 1909 bis 1934 gezeigt hat, «benannte» «Gemeinschaft vs. Gesellschaft» «das zentrale
Thema dergesamten frühen deutschen Soziologie» (Käsler, 1984, 311). Hier ist indes gleich eine
Korrektur anzubringen, muss es doch statt «Gemeinschaft vs. Gesellschaft» «Gemeinschaft und
Gesellschaft» heissen. Diese Korrektur ist unbedingt erforderlich, da die Rede von «Gemeinschaft
vs. Gesellschaft» den Intentionen von Tönnies zuwiderläuft und vielmehr ihrerseits zu den —

wie ironischerweise wiederum Käsler festgestellt hat - zahlreichen das «Schicksal» des

Tönniesschen Werks bestimmenden «Missverständnissen» und «falschen Lesarten» gehört
(vgl. Käsler, 1991, 519).

3 Verantwortlich hierfür zeichneten nicht zuletzt prominente und dementsprechend umfassend

rezipierte und akzeptierte Urteile wie dasjenige von René König, welcher Tönnies aus der
Soziologie in die «Geschichts- und Sozialphilosophie» verbannte — beim Begriff des «sozialen



28 Peter-Ulrich Merz-Benz

erklärtermassen die Rationalität reklamiert, gab es für die Thematik der Vermittlung
von vernünftiger und vorvernünftiger Sphäre der Sozialwelt keinen Platz.4 Erst in
jüngerer Zeit, in den 1990-er Jahren hat die Soziologie wieder begonnen, sich an
das Begriffspaar Gemeinschaft und Gesellschaft und das mit ihm Vorgedachte zu
erinnern. Und langsam gewinnt die Denkfigur einer in ihrem modus existendi in
einem Neben- und Miteinander von rationalen und prärationalen Elementen
bestehenden sozialen Wirklichkeit im soziologischen Denken erneut Gestalt.
Verantwortlich dafür ist der Kommunitarismus, näherhin der Kommunitarismus
soziologischer Prägung, wie er von Amitai Etzioni sowie von der Gruppe um
Robert N. Bellah vertreten wird.

Eines gilt es allerdings gleich hinzuzufügen: Das Verhältnis, wie es sich
eröffnet zwischen der Kritik des Kommunitarismus am Modus unseres
gegenwärtigen Zusammenlebens und dem Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft,

war bisher nicht Gegenstand von Untersuchungen, geschweige dass von Seiten der

Kommunitaristen selbst ein Bezug zu Tönnies hergestellt worden wäre, der den

an die Rezeption einer Theorie zu stellenden systematischen Ansprüchen genügt.5
Damit blieb eine hervorragende Gelegenheit, das Problempotenzial des kommunita-
ristischen Denkens weiter auszuschöpfen und die involvierten Begriffe und
Denkfiguren in ihrem Inhalt und in ihrem Aufbau zu reflektieren, ungenutzt. Mit
den nachstehenden Erörterungen soll ein erster Schritt zur Beseitigung dieses

Versäumnisses getan werden — und zwar auf folgende Weise: Zunächst gilt es

diejenigen begrifflichen und theoretischen Voraussetzungen freizulegen, auf die
die Kommunitaristen sich in den von ihnen entwickelten Denkansätzen zwar
stützen, ohne sie aber zu thematisieren. Daraufhin wird das Theorem von Gemeinschaft

und Gesellschaft in den so eröffneten Diskurs gleichsam eingesetzt, auf dass

bestimmbar werde, was bis anhin unerreicht und mithin ungeklärt geblieben ist.

Verhältnisses», einem Grundbegriff des Theorems von Gemeinschaft und Gesellschaft, soll es

sich gar um einen ontologischen Begriff handeln - und ihm noch dazu unterstellte, in das

«Verhältnis von Theorie und Empirie» vor allem mit dem Begriff der «sozialen Wesenheit»
eine normative Setzung «hineingeschmuggelt» zu haben (König, 1958, 91; König, 1987,138 f.,
147, 189).

4 Daran vermochten auch die eingehenden Bemühungen der Ferdinand-Tönnies-Gesellschaft,
die in den Jahren 1980, 1984 und 1987 eigentliche Tönnies-Kongresse durchführte, von
denen vorab der dritte sich grossen Zuspruchs erfreute, nichts zu ändern (vgl. Clausen und
Pappi, 1981; Clausen et al., 1985; Clausen und Schlüter, 1990). Ihnen war in Sachen Etablierung
des Tönniesschen Werks in den Diskurszusammenhängen der Gegenwartssoziologie ebenso

wenig Erfolg beschieden wie einschlägigen Unternehmungen im Umkreis der Ferdinand-
Tönnies-Gesellschaft, etwa dem von der Ferdinand-Tönnies-Forschungsstelle an der Universität
Hamburg durchgeführten Kolloquium «Lokalkultur und Weltgesellschaft», mit dem der
thematische Bezug zur Theorie der Moderne ausdrücklich gesucht wurde (vgl. Deichsel und
Fechner, 1987).

5 In seiner Einleitung zu dem von ihm 1998 herausgegebenen Sammelband «The Essential
Communitarian Reader» verweist Etzioni zwar sowohl aufTönnies als auch aufdessen Hauptwerk
«Gemeinschaft und Gesellschaft»; diese beiden Verweise sind in ihrer Pauschalität allerdings



Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 29

1 Die Rückgewinnung der Gemeinschaft als soziale Lebensform

1.1 Das Ich+Wir-Paradigma von Amitai Etzioni

Es ist die erklärte Absicht von Amitai Etzioni, eine neue «Sichtweise des Menschen
und der Gesellschaft» zu begründen. Gemeint ist das von ihm so genannte «new

synthesizing paradigm, that of the I&We, and the deontological ethics, that are
involved» (Etzioni, 1988, x). Dieses neue Paradigma

"sees individuals as able to act rationally and on their own, advancing
their selfor <I>, but their ability to do so is deeply affected by how well they

are anchored within a sound community and sustained by a firm moral
and emotivepersonal underpinning — a community they perceive as theirs,

as a <We>, rather than as an imposed restraining <they>. " (Etzioni, 1988,
ix-x; Etzioni, 1994, 10)6

Das «Ich+Wir»-Paradigma ist im Dialog zweier anderer Paradigmen entstanden,
dem «utilitarischen, rationalistisch-individualistischen, neoklassischen» oder - wie

man ohne weiteres auch sagen kann — neoliberalen «Paradigma» und dem
«sozialkonservativen Paradigma». Das erstere geht vom Individuum aus, das für sich,

einzig den eigenen Nützlichkeitskriterien verpflichtet, seine Ziele setzt und diese

in rationalem, kalkuliert-strategischem Handeln zu verwirklichen sucht, während
das zweitere im Individuum ein moralisches «Mangelwesen» sieht, das oft «irrational
handelt» und zur Kontrolle seiner Impulse notwendig einer «starken Autorität»
bedarf (vgl. Etzioni, 1988, ix, 6-7; Etzioni, 1994, 9 f., 27-29). Beide Paradigmen
sind unmittelbar aufeinander bezogen, ja sie setzen sich in ihrer Einseitigkeit
buchstäblich <gegen>-seitig voraus. Der «untersozialisierten» Sichtweise des

Menschen, wie sie die Neoklassiker vertreten, steht die dementsprechend «übersozialisierte»

Sichtweise der Konservativen gegenüber (vgl. Etzioni, 1988, 6—7, 13—14;

Etzioni, 1994, 27 ff., 40 ff.). Ganz anders verhält es sich mit der Stellung des

Ich+Wir-Paradigmas. Dieses wird mit Bezug auf die anderen beiden Paradigmen
von Etzioni zwar als «synthetisierend» qualifiziert — und aufwesentliche Elemente
der Begriffe des Individuums und des individuellen Handelns trifft dies auch

fraglos zu -; doch das, was seinen Charakter effektiv ausmacht, kommt damit
nicht in den Blick. Etzioni verkennt in einem entscheidenden Punkt die Logik

vielsagend (vgl. Etzioni, 1998, ixf.). Ein wahres Zerrbild von Tönnies' Theorem von Gemeinschaft
und Gesellschaft vermittelt Alan Wolfe (vgl. 1989, 187 ff.)

6 Von neuer «Sichtweise von Mensch und Gesellschaft» ist an der betreffenden Stelle lediglich in
der deutschen Übersetzung die Rede (Etzioni, 1994, 10). Dies geschieht jedoch durchaus in
Übereinstimmung mit Etzionis Argumentationsgang, begreift Etzioni doch das Verhältnis von
Individuum und Gesellschaft (society) als grösstmöglichen Gegensatz zwischen zwei letztlich
unvermittelbaren Grössen, um die Erörterung des sozialen Eingebundenseins von Individuen
daraufhin konsequenterweise in den Rahmen des Verhältnisses von Individuum und Gemeinschaft



30 Peter-Ulrich Merz-Benz

seiner eigenen Argumentation, denn in Wahrheit steht das Ich+Wir-Paradigma
jenseits des Dialogs von neoklassischem und sozial-konservativem Paradigma. Im
Ich+Wir-Paradigma ist vielmehr nichts Geringeres vorgedacht als die Möglichkeitsbedingung

der Vermittlung von Individuum und Gesellschaft, die Grundbestimmung

von Sozialität, auf die hin über den Begriff des Eigeninteresses ebenso wie
über denjenigen der sozialen Verpflichtung erst sinnvoll befunden werden kann.7

Darüber kann auch der Umstand nicht hinwegtäuschen, dass Etzioni in seinen

Untersuchungen dem neoklassischen Paradigma und dabei in erster Linie der
neoklassischen Ökonomie sein besonderes Augenmerk widmet, ja in seinen Ausführungen

wesentlich von den Grundprinzipien der neoklassischen Ökonomie ausgeht.
Dass er auf diese Weise verfährt, hat rein strategische Bedeutung. Denn was in
Wahrheit zur Disposition steht ist gleichsam die Golddeckung des neoklassischen

Paradigmas: Das autonome Individuum, das rational, allein nach dem Prinzip der

Nutzenmaximierung über sein Handeln entscheidet. Der eigentliche Gegenstand
der Erörterungen ist mithin die «menschliche Natur», präziser: die soziale Natur
des Menschen (vgl. Etzioni, 1988, xii, 6, 22; Etzioni, 1994, 14, 27, 56). Es geht —

wie es an anderer Stelle heisst - um «the social philosophical foundation» des

Ich+Wir-Paradigmas (vgl. Etzioni, 1988, 8; Etzioni, 1994, 31).
Etzioni zufolge beruht das neoklassische Paradigma aufdrei Grundannahmen:

1) "people seek to maximize one utility"; 2) "people render decisions rationally";
3) "the individual is the decision-making unit" (Etzioni, 1988, 4; Etzioni, 1994,
24). Diese Grundannahmen sind, wie Etzioni in seinen Untersuchungen zu zeigen
sucht, einseitig und damit für die begriffliche Bestimmung menschlichen Handelns
unzureichend; sie bedürfen der Veränderung, um schliesslich in ihrer Gesamtheit

aufzugehen im Begriff der "responsive community". Entgegen der ersten
Grundannahme verfolgen Menschen "at least two irreducible 'utilities'"; und
dementsprechend haben sie "two sources of valuation: pleasure and morality".8

(community) zu stellen. Für Etzioni gilt: Das Individuum lebt in der Gemeinschaft und durch
sie. In der Gesellschaft hat es höchstens einen Platz.

7 In dem von Etzioni vorgeschlagenen «Konfrontationsmuster für Paradigmen» kommt dies
bereits deutlich zum Ausdruck. Etzioni hält fest: "The approach followed here is one of
codetermination: It encompasses factors that form society and personality, as well as neoclassical
factors that form markets and rational decision-making. Moreover, we can go beyond suggesting
that both approaches need to be synthesized; we can specify to some extent how they are related to
one another: The paradigm advanced here seeks to characterize the context within which the
forces that the neoclassical approach focuses on are played out, a context that sets limits and
provides direction to those forces" (Etzioni, 1988,3-4; Etzioni, 1994, 23 f.; zweite Hervorhebung
v. mir, PUMB). An anderer Stelle vertritt Etzioni die Ansicht, "that the neoclassical paradigm
[...] needs to be integrated into one that is more encompassing" (Etzioni, 1988, 1; Etzioni,
1994, 19). Bei der Bestimmung der zwischen den beiden Paradigmen bestehenden Beziehung,
einer Beziehung, die überdies erklärtermassen zu seiner Synthese (aus-)gestaltet werden soll, ist
die Frage nach der Möglichkeit einer solchen Synthese zumindest implizit vorausgesetzt.

8 Wie Etzioni aufzeigt, sind es tatsächlich die Vertreter des neoklassischen Paradigmas selbst, die
durch die Erweiterung des Nutzenkonzepts und insbesondere die Einführung des Begriffs des



Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 31

Anstelle der zweiten Annahme ist davon auszugehen, "that people typically select

means, not just goals, first and foremost on the basis of their values and emotions.
Far from always 'intruding on' or 'twisting' rational deliberations, values and

emotions render some decision-making more effective". Und die dritte
Grundannahme hat der Voraussetzung zu weichen, "that social collectivities [...]
are the prime decision-making units. Individual decision-making often reflects, to
a significant extent, collective attributes and processes. Individual decisions do

occur, but largely within the context set by various collectivities" (Etzioni, 1988,
4, x-xi; Etzioni, 1994, 24 f., 12 f.; vgl. erläuternd Etzioni, 1988, 36 ff, 93 ff.,
136 ff. u. 185 ff.; Etzioni, 1994, 81 ff., 179 ff., 253 ff. u. 337 ff.).

Von entscheidender Bedeutung ist der Begriff der relativen Rationalität.9
Seine Bestimmung führt direkt zu den Begriffen der Gemeinschaft respektive der

deontologischen Ethik und ist vor allem dazu angetan, den Blick auf die von
Etzioni nicht thematisierten Implikationen des Gemeinschaftsbegriffs zu lenken.

Wie Etzioni zu Recht betont, ist der homo oeconomicus kein biologisch-psychologisches

Wunder, das seine Präferenzen gleichsam jenseits aller erzieherischen
Einflüsse und Sozialisationserfahrungen empfangen hat und dementsprechend
unberührt von allen gesellschaftlichen Kräften seine Entscheidungen fällen kann.
Wäre er dies, sprich: wiese er tatsächlich nur ein Mindestmass an sozialer Verankerung

auf, wäre er den verschiedenartigen gesellschaftlichen Geschehnissen praktisch
ausgeliefert und in seiner Freiheit, auch und gerade der Freiheit, nach eigenen
Präferenzen entscheiden zu können, aufs höchste bedroht. Die Sache verhält sich

vielmehr umgekehrt: "... individuals who are bonded into comprehensive and

stable relationships, and into cohesive groups and communities, are much more
able to make sensible choices, to render judgement, and be free" (Etzioni, 1988,
10; Etzioni, 1994, 35; Hervorhebung weggelassen, PUMB).10 Die Rationalität
der von den Individuen getroffenen Entscheidungen ist eine relative Rationalität
und - wie zu betonen ist - eine per se relative Rationalität. Bloss davon zu sprechen,
die Entscheidungsrationalität des Individuums würde durch dessen zeitweiliges
Eingebundensein in Gruppen und Gemeinschaften relativiert, trifft die Sache

nicht. Die Menschen verfolgen "goals they acquire from their communities, and

«interdependenten Nutzens» (inter-dependent utility) der Aufgliederung der Bewertungsmassstäbe

gleichsam vorarbeiten (vgl. Etzioni, 1988, 25 ff.; Etzioni, 1994, 62 ff.).
9 Dieser Begriff wird von Etzioni zwar nicht explizit verwendet. Im Vorwort von «Jenseits des

Egoismus-Prinzips» spricht er lediglich an einer Stelle von »relativ rationalen Entscheidungen»
("relatively rational decision-making") (Etzioni, 1988, xi; Etzioni, 1994, 13). Nichtsdestoweniger
ist der mit relativer Rationalität gemeinte systematische Sachverhalt ein zentraler Bestandteil
seiner Argumentation.

10 Alexis de Tocqueville, auf den Etzioni sich hier beruft, ist allerdings als Gewährsmann ungeeignet,
bleibt doch bei ihm das Verhältnis von «natürlichen Assoziationen» (associations naturelles),
welche die natürlichen Gemeinschaften zusammenhalten, und «freien Assoziationen» (associations
libres), mittels deren wiederhergestellt werden soll, was durch die Zerstörung der natürlichen
Gemeinschaften an Bindungen verloren gegangen war, weitgehend ungeklärt (vgl. Tocqueville,



32 Peter-Ulrich Merz-Benz

inner moral and emotive developments"; über ihre Entscheidungen bestimmen
die «normativ-affektiven Faktoren», wie sie die Bestandsvoraussetzungen der Gemeinschaft

repräsentieren, und auf diese Weise gewinnt der Gemeinschaftsbegriff seine

herausragende systematische Bedeutung (Etzioni, 1988, 14; Etzioni, 1994, 41,
11; Hervorhebung v. mir, PUMB). Relativ ist diese Form der Rationalität daher

insofern, als mit ihr die uneingeschränkte Entscheidungsrationalität des

Individuums aufgehoben wird zugunsten der handlungsleitenden Bestimmung immer
schon vorgegebener Gemeinschaftsziele. Die Rationalität, wie sie mit dem modus
existendi der Sozialform Gemeinschaft zusammenfällt und mithin die Rationalität
des Bestands der Gemeinschaft selbst ausmacht, bleibt dagegen unangetastet.

Dementsprechend vertritt Etzioni den Standpunkt einer «deontologischen
Ethik», wonach Handlungen dann moralisch richtig sind, wenn "they conform to a

relevant principle or duty" (Etzioni, 1988, 12; Etzioni, 1994, 39). Die Moralität
einer Handlung bemisst sich weder nach ihren Zielen, noch nach ihren Folgen;
was zählt ist einzig die allem Handeln voranstehende Wahrnehmung der in und
mit den Gemeinschaften gegebenen moralischen Pflichten. Etzioni bezeichnet
sich zwar selbst als «gemässigten Deontologen», der - zumindest «in zweiter Linie» —

auch die Handlungsfolgen berücksichtigt und sich damit «dem Standpunkt der

gemässigten Utilitaristen» annähert, die ihrerseits als Moralitätskriterium auch

«Absichten» zulassen, zumindest - wiederum - als zweites Kriterium. Doch hat
dies primär theoriestrategische Bedeutung, indem für ihn eine gemässigte deon-

tologische Sichtweise "provides the foundations for inclusion of neoclassical

concepts and findings as a subset [of the I&We paradigm, PUMB]" (Etzioni, 1988,
13; Etzioni, 1994, 40).

In seiner Thematisierung des Rationalitätsbegriffs geht Etzioni schliesslich
noch einen Schritt weiter - einen Schritt, der ihn endgültig in den Bereich jenseits
des Dialogs von neoklassischem und sozial-konservativem Paradigma führt. Damit
werden die von ihm verkannten Konsequenzen seiner eigenen Argumentation
schliesslich vollends offenbar. Die Grundlagen unseres gesamten Wissens; "...
ideas and practices, but also the frameworks of thinking, what is considered

factual, and logic itself' [are] "to be found in the particular culture to which a

person belongs" (Etzioni, 1988, 13, 14; Etzioni, 1994, 41). Insofern sind die

Grundlagen unseres Wissens - wie Etzioni gleich hinzufügt - "beyond the scope
of deductive and inductive reasons [...] neither rational nor irrational but rather
nonrational" (Etzioni, 1988, 14; Etzioni, 1994, 41; Etzioni zitiert hier Shweder

und Levine, 1984, 28)." Dieses kulturalistische Wissensverständnis bezeichnet er

1987 II, 164, 432; Tocqueville, 19871, 285; Fach, 1992,44 ff.; Merz-Benz, 2005, 173 ff.; vgl.
zudem Eisenstadt, 1988).

11 Genau gesagt bezieht sich Etzioni auf den Aufsatz von Richard A. Shweder, der den

beziehungsreichen Titel trägt: "Anthropology's romantic rebellion against the enlightment, or
there's more to thinking than reason and evidence" (Shweder 1984; Hervorhebung v. mir,
PUMB). Im Zitat bei Etzioni steht anstelle von "inductive reasons" fälschlicherweise "intuitive



Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 33

als "what has been called the 'romantic' view" und stellt diese Sichtweise dem

aufklärerischen Denken gegenüber. Beide sieht er zudem als idealtypische
Verkörperungen der Prinzipien und Grundannahmen derjenigen beiden Paradigmen

- des neoklassischen und des sozial-konservativen Paradigmas -, die im Ich+Wir-
Paradigma zusammengebracht werden sollen, wobei er vorgibt, mit dem Ich+Wir-
Paradigma einen «Mittelweg» zu beschreiten. Dann aber folgt ein für sich genommen
zwar beiläufiger, aufs Ganze des Argumentationsgangs gesehen jedoch ebenso

problematischer wie gleichzeitig erläuterungsreicher Zusatz: die mit dem Ich+Wir-
Paradigma vertretene Sichtweise stelle - so heisst es — einen Mittelweg dar, «although
it is closer to the romantic pole than to that of enlightment» (Etzioni, 1988, 14;

Etzioni, 1994, 41).
In diesem Zusatz tritt hervor, was sich 1) mit dem Begriff der relativen, die

Bestandsvoraussetzungen der Gemeinschaft repräsentierenden Rationalität, 2) mit
der deontologischen Ethik, sprich: der moralischen Inpflichtnahme des Handelns

zugunsten der Ziele der Gemeinschaft sowie 3) mit der Konfundierung von
Gemeinschaft und Kultur mehr und mehr abzeichnete: dass Etzioni mit seinem

Ich+Wir-Paradigma einem fundamentalen (Selbst-)Missverständnis unterliegt. Denn

was er als Grundprinzip des «Ich+Wir», der «zur Verantwortung fähige[n] Gemeinschaft»

ausgibt, steht im Widerspruch zu seiner gesamten bisherigen Argumentation.

"Individuals and community are both completely essential, and hence have the

samefundamentalstanding"(Etzioni, 1988, 9; Etzioni, 1994, 32) - diese Bestimmung
findet im vorstehend entwickelten Gemeinschaftsbegriff und insbesondere in den

mit diesem Begriffverbundenen Implikationen für das Verhältnis von Gemeinschaft
und Individuum keine Entsprechung. Wiederum ist es ein eher beiläufiger Zusatz,
im vorliegenden Fall ein Einschub, in dem hervortritt, worum es beim Ich+Wir-
Paradigma in Wahrheit geht. «Die Kernidee» der "responsive community" oder,

was dasselbe bedeutet, der "social philosophical foundation" [of the] "'I&We'
view" ist - so hält Etzioni fest - "the assumption of creative tension and perpetual
search for balance between two primary forces - those of the individual, and those

of the community, to which they are members" (Etzioni, 1988, 8; Etzioni, 1994,
31). Die Vorstellung einer dem autonomen Individuum gegenüberstehenden ihrerseits

autonomen Gemeinschaft ist indes ebenso fiktiv wie die Vorstellung vom
autonomen <einsamen> Individuum. Das Individuum ist auch als Individuum
Mitglied der Gemeinschaft, von der es umgeben ist, die es einschliesst. Und die
Gemeinschaft wiederum realisiert sich nirgends anders als im Tätigsein ihrer

Mitglieder. Die Individualität aber, wie sie den Individuen als Mitgliedern einer

Gemeinschaft in je besonderem Masse zukommt, erhält ihre Ausprägung in und
vermittels der Gemeinschaft. Insofern sind Individuum und Gemeinschaft nicht

reasons"; diesen gerade im vorliegenden thematischen Kontext verfänglichen Fehler habe ich

korrigiert.



34 Peter-Ulrich Merz-Benz

gleich ursprünglich.12 Tatsächlich ist im Verhältnis von Individuum und Gemeinschaft

nichts weniger als die Möglichkeitsbedingung der Vermittlung von Individuum

und Gesellschaft schlechthin mitgedacht, die Grundbestimmung von Sozialität,

auf die hin über den Begriff des Eigeninteresses ebenso wie über denjenigen
der sozialen Verpflichtung erst sinnvoll befunden werden kann. Mit der relativen
Rationalität, der deontologischen Ethik sowie dem kulturellen Vermitteltsein unseres

Denkens und unserer Wirklichkeitsauffassung und schliesslich der responsive
Community führt Etzionis Argumentation unmittelbar aufdiese apriorische Voraussetzung

von Sozialität zurück; diese wird von ihm aber nicht zum Thema gemacht,
sondern verbleibt im Stand einer Implikation. Etzioni selbst nennt als Anlass für
die Entwicklung des Ich+Wir-Paradigmas Probleme der Handlungserklärung, doch

geht es dabei an keiner Stelle bloss um die Erweiterung des Varianzbereichs von
Variablen, sprich: die Hinzunahme bisher ungenannter Ursachen. Auf der
Traktandenliste stehen in Wahrheit die Denkbarkeitsbedingungen von
Handlungserklärungen, behandelt wird die Konstitution des zwischen den Entscheidungsträgern

von Handlungen bestehenden Sozialverhältnisses. Den Diskurs hierüber

gilt es allerdings erst zu eröffnen.

1.2 Das Theorem der «Erinnerungsgemeinschaften» - Robert N. Bellah und seine

Gruppe

Robert N. Bellah und seine Gruppe verfolgen grundsätzlich dieselbe Intention
wie Etzioni, beschreiten jedoch einen gänzlich anderen Weg. Gegenstand ihrer
Bemühungen ist die «soziale Ökologie» (vgl. Bellah et al., 1985, 284, 287 ff.;
Bellah et al., 1987, 322, 325 ff.) oder, präziser, die Bestimmung der «subtle ties

that bind human beings to one another» und mithin des Gleichgewichtszustandes
im Ökosystem des Sozialen - und dieser wiederum ist analog dem, was mit dem

Ich+Wir-Paradigma «denkbar und darstellbar» gemacht werden soll. Das
verselbständigte Konkurrenzprinzip als - vermeintlich — einziges Konstituens des Handelns

zurückzuholen, wiedereinzubinden in den Begriff eines Handelns, das primär in
der Verantwortung um das soziale Ganze begründet ist - das ist das Ziel. Und im
Prinzip dasselbe will auch Etzioni, wenn er die Gemeinschaft und die mit ihr
verbundenen moralischen Verpflichtungen als diejenigen Entscheidungsträger
einzusetzen sucht, die dem autonomen Individuum in seinem nützlichkeitsorien-
tierten, kalkulierten Handeln noch vorgeordnet sind.

Bei der Bestimmung des Gemeinschaftsbegriffs eröffnen sich indes gravierende
Unterschiede. Anders als bei Etzioni wird Gemeinschaft bei Bellah und seiner

Gruppe nicht über GemeinschaftszzV/e bestimmt, Ziele, die mit der Sozialform
selbst gegeben sind und denen für die Gemeinschaftsmitglieder verpflichtender

12 Einen ausgezeichneten Beleg hierfür liefert Etzioni selbst mit seiner Beschreibung der
Internalisierung von Werten als Teil des Sozialisierungsprozesses (vgl. Etzioni, 1988, 45 ff.;
Etzioni, 1994, 98 ff.).



Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 35

Charakter zukommt. Und ebenso wenig bleibt der Gemeinschaftsbegriff — wie
dies bei Etzioni der Fall ist - als solcher in das Verhältnis von Individuum und es

umgebender Gemeinschaft eingebunden respektive ist Gemeinschaft ausschliesslich

gedacht als Gegenstück zum Individuum und setzen sich daher Individuum und
Gemeinschaft wechselseitig voraus. Bellah und seine Gruppe besitzen vielmehr
einen positiv bestimmten Begriff von Gemeinschaft als Gemeinschafilichkeit, als

Gemeinschaftlichkeit des Handelns jenseits von Zielen und Inhalten. Gemeinschaftlichkeit

ist für sie unmittelbar ein Konstituens des Zusammenlebens selbst. Erst
in ihr - und einzig in ihr — ist begründet, was soziale Bindung und Verantwortung,
sprich: ein Handeln nach sozial-ökologischen Prinzipien ausmacht.

Deutlich wird dies an den «Gewohnheiten des Herzens» (habits of the heart),13

wie sie in den so genannten «Erinnerungsgemeinschaften» (Communities of
Memory) aufgehoben sein sollen. Dazu heisst es:

"Communities, in the sense in which we are using the term, have a history
— in an important sense they are constituted by their past — and for this

reason we can speak ofa real community as a <community ofmemory), one
that does notforget its past. In order not to forget thatpast, a community
is involved in retelling its story, its constitutive narrative, and in so doing,
it offers examples ofthe men and women who have embodiedand exemplified
the meaning of the community. " (Bellah et al., 1985, 153; Bellah et al.,
1987, 185)

Worauf es ankommt ist, die Gemeinschaften ihre «stories of collective history and

exemplary individuals» erzählen zu lassen, aufdass die Menschen sich erneut - oder

überhaupt erst - als «ausgebildet» erfahren (constituted), als in und mit den Gemeinschaften

geworden. Und was für die Menschen daraus resultiert, ist eine umso
«tiefere Identifikation» mit sich als Person. An dieser (Selbst-)Erzählung der
Gemeinschaften wollen Bellah und seine Gruppe mitwirken, durch historisch-
sozialwissenschaftliche Forschung bestimmend und freilegend, was die Tradition
an vorbildhaften Verkörperungen dessen, was Gemeinschaft sein kann, bereithält.
Die Aufmerksamkeit gilt der «Good Society», wie sie in den verschiedensten
Bereichen unseres Zusammenlebens noch immer, wenngleich unerkannt, präsent
ist. Sie soll wiederum - in den unterschiedlichsten Konkretionen - zur Konstituente
unseres Handelns aufrücken (vgl. Bellah et al., 1991).14

13 Der Ausdruck «Gewohnheiten des Herzens» stammt wiederum von Tocqueville (1987 I, 432).
14 Bellah und seine Gruppe betreiben nach eigener Einschätzung «Social science as public

philosophy» (Bellah et al., 1985, 297 ff.; Bellah et al., 1987, 339 ff.). Eine solche
Sozialwissenschaft kann nicht «wertfrei» sein. Sie bewegt sich in den Traditionen der Gesellschaft,
der sie angehört, gleichgültig, ob sie sich dessen bewusst ist oder nicht; sie muss sich daher

zwangsläufig auf die Sozialordnungen, die sie untersucht, auch einlassen, sprich: akzeptieren,
dass im Prozess der Sozialforschung "the analysis of evidence and moral reasoning [...] are



36 Peter-Ulrich Merz-Benz

Menschen erfahren sich aber nicht nur dadurch als in Gemeinschaften
«ausgebildet», indem sie deren Erzählungen hören. Sie erlernen durch die Teilnahme

an den (noch) bestehenden gemeinschaftlichen Lebensformen darüber hinaus eine

«zweite Sprache» neben der ersten Sprache, der Sprache des selbstbewussten
Individuums. Gemeinschaft wird gelebt in «rituellen, ästhetischen und ethischen
Bräuchen» (practices), und diese wiederum definieren "the patterns of loyality and

obligation that keep the community alive" (Bellah et al., 1985, 154; Bellah et al.,

1987, 186). Wer diese Muster kennt, der vermag sich auch in der sozialen
Wirklichkeit jenseits des individualistischen Handelns zurechtzufinden. Die Sprache
der Tradition und der Bindungen in Erinnerungsgemeinschaften ist eine Sprache,
die immer schon da ist, die wir uns im Zuge von Sozialisationsprozessen ebenso

aneignen, wie sie uns gleichsam angeeignet wird und die wir ganz selbstverständlich

dann gebrauchen, "when the language of the radically separate self does not seem

adequate" (Bellah et al., 1985, 154; Bellah et al., 1987, 187). Wenn von einer

Sprache die Rede ist, dann stellt sich allerdings die Frage nach dem Allgemeinheitsgrad

ihrer Begriffe und Denkfiguren und dementsprechend nach ihrem

Anwendungsbereich. Und in dieser Hinsicht bleibt bei der Sprache der

Erinnerungsgemeinschaften ein zentraler Punkt im Unklaren: Sind die Loyalitäts- und

Verpflichtungsmuster übertragbar auf Gemeinschaften verschiedenster Art oder sind sie in
bestimmte konkrete Gemeinschaften eingebunden, diese verkörpernd und von
diesen nur sehr bedingt ablösbar? Im zweiten Fall erschöpfte sich das Erlernen der
zweiten Sprache im Hineinleben in vorgegebene traditionelle Gemeinschaften.15

Mit dem Verhältnis von erster und zweiter Sprache stellt sich allerdings
auch bei Bellah und seiner Gruppe das bereits von Etzioni her bekannte Problem

simultaneously operative". Was ihren Standpunkt im Hinblick aufdie T raditionen der modernen
Gesellschaft und der US-amerikanischen Gesellschaft im besonderen angeht, halten Bellah
und seine Gruppe fest: "Our society has been deeply influenced by the traditions of modern
individualism. We have taken the position that our most important task today is the recovery
of the insights of the older biblical and republican traditions. [We] are grounded in a social
scientific tradition that has insisted on an idea of society as a reality in itself, not as merely
derived from the agreement of individuals" (Bellah et al., 1985, 303; Bellah et al., 1987,
345 f.).

15 Mit den Loyalitäts- und Verpflichtungsmustern von Gemeinschaft(en) (patterns of loyality
and obligation that keep the community alive) geben Bellah und seine Gruppe gleichsam eine

Antwort auf ein bereits früher festgestelltes ungeklärtes Problem bei Tocqueville. Eine
entsprechende Bezugnahme findet sich bei ihnen zwar nicht, der systematische Zusammenhang
ist indes offenkundig. Wie früher bereits - in einer Anmerkung zu Etzioni - konstatiert, sollte

Tocqueville in Gestalt von «freien Assoziationen» (associations libres), praktiziert durch die

Bürger, wieder hergestellt werden, was mit der Zerstörung der natürlichen Gemeinschaften
und mithin dem Verschwinden der «natürlichen Assoziationen» (associations naturelles) verloren

gegangen war (vgl. Tocqueville, 1987 II, 164, 432; Tocqueville, 1987 I, 285; Fach, 1992,
44 ff.; Merz-Benz, 2005, 173 ff.). Über die «Kunstfertigkeit», deren es zur Erstellung eines
Netzes von «freien Assoziationen» bedarf, macht Tocqueville indes keine näheren Angaben -
weder über ihre Herkunft, noch über ihren Charakter. Auf diesem Hintergrund erweist sich
die Bestimmung von «Loyalitäts- und Verpflichtungsmustern einer Gemeinschaft» bei näherem
Hinsehen als ein Unterfangen, so etwas wie das spezifisch Gemeinschaftliche in die Gegenwart



Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 37

der Vermittlung von Individuum und Gemeinschaft oder, wie es im vorliegenden
Fall präziser heissen muss, von individualistischen und gemeinschaftlichen
Lebensformen. Dass die Menschen an beiden Lebensformen teilhaben, ja beide
Lebensformen verkörpern, stets ebenso «ausgebildetes» Selbst wie « [Selbst-] bewusstes

Individuum» sind, versteht sich. Worauf es ankommt, ist diesen Sachverhalt denkbar
und darstellbar zu machen. Dabei gilt es zunächst Folgendes zu beachten: Das

Selbst des Individuums, das Selbst, wie es «rvöllig unabhängig» von anderen
Menschen existiert», «das seine <Werte> frei wählt» (Bellah et al., 1987, 111; Bellah

et al., 1985, 83), ja das nur um seiner selbst willen besteht - dieses

"empty self[...] is an analytic concept, a limit toward which we tend, but
not a concrete reality. A completely empty selfcould not exist except in the

theory of radical individualism. It is theoretically imaginable but
performatively impossible. The constituted self is also an analytic concept,
a limit that is never quite reached. It is true that we are all children of
specific parents, born in a particular locality, inheritors of those group
histories, and citizens ofthis nation. All ofthese things tell us who we are
in important ways. But we live in a society that encourages us to cut free
from the past, to define our own selves, to choose the groups with which we
wish to identify. " (Bellah et al., 1985, 154; Bellah et al., 1987, 187)

Mit einem Wort: "[We] live somewhere between the empty and the constituted
self' (Bellah et al., 1985, 154; Bellah et al., 1987, 187).16 Und «diese Spannung
kann» — wie es gleich anschliessend heisst — «be invigorating, helping to keep both
individual and community vital and self-critical» (Bellah et al., 1985, 154; Bellah

et al., 1987, 187). Wer nun aber das kritische Potenzial, das in dieser Spannung
liegt, auszuschöpfen sucht - sei es als Handelnder oder sei es als Sozialwissenschaftler,
der in seinem Begriff der sozialen Wirklichkeit dies für den Handelnden vorsieht -,
der kommt nicht umhin, die Vermittlung von individualistischen und
gemeinschaftlichen Lebensformen und darin eingeschlossen die Vermittlung von ausgebildetem

und leerem Selbst als Möglichkeitsbedingung immer schon vorauszusetzen.
Dieses Apriori der Sozialität wird allerdings — wie bei Etzioni — auch bei Bellah
und seiner Gruppe nirgends zum Thema gemacht.

hinüberzuretten, auf dass es dort erneut, durch die sich als «ausgebildet» begreifenden Menschen,
zum Sprechen gebracht werde. Die «Gewohnheiten des Herzens» wären damit primär als

inhaltsneutral zu begreifen, als unabhängig von den von einer bestimmten Gemeinschaft
ausgehenden moralischen Verpflichtungen bestehende Beweggründe zu gemeinschaftlichem
Handeln überhaupt.

16 Mit der Feststellung, dass es sich beim «leeren Selbst» undbzim «ausgebildeten Selbst» (empty
self and constituted self) gleichermassen um analytische Kategorien handelt, denen keine
Realitäten entsprechen, wird nicht nur der bei Etzioni bestehende Irrtum korrigiert, einzig die

Vorstellung eines autonomen, <einsamen> Individuums und nicht auch diejenige seines

Gegenstücks, der autonomen Gemeinschaft besitze fiktiven Charakter. Darüber hinaus ist die



38 Peter-Ulrich Merz-Benz

Immerhin steht fest, dass die angestrebte Erneuerung der gemeinschaftlichen
Lebensweise und mit ihr des Gemeinsinns zwar aus dem Geiste der
Erinnerungsgemeinschaften heraus geschehen soll, es sich dabei aber nicht um die erneute
moralische Inpflichtnahme des Individuums durch die Gemeinschaft oder gar um
die Wiedereinführung traditioneller Werte handeln kann. Gegen jeden «Neotradi-
tionalismus», jedes Zurückkehren-Wollen zur Vergangenheit setzen Bellah und seine

Gruppe vielmehr das Bemühen, "to [recover] a genuine tradition, one that is

always self-revising and in a state of development" (Bellah et ah, 1985, 283;
Bellah et ah, 1987, 321). Es gilt, das Potenzial an Gemeinschaftlichkeit, wie es in
den Loyalitäts- und Verpflichtungsmustern von Gemeinschaft(en) enthalten ist,

auszuschöpfen zuhanden der fortwährenden Generierung sozialer Strukturen.
"Human beings and their societies are deeply interrelated, and the actions we take
have enormous ramifications for the lives of others" (Bellah et ah, 1985, 284;
Bellah et ah, 1987, 322). Mit anderen Worten: Gesellschaft erscheint als ein
Geflecht unauflöslicher Wechselbeziehungen zwischen Menschen —

Wechselbeziehungen, die fortwährend, in unterschiedlichen und im Verlaufder Entwicklung
sich verändernden Graden eine Objektivierung erfahren und zu Verhaltensmustern

gerinnen. Die subtilen Bindungen, wie sie durch die Gemeinschaften verkörpert
werden, bilden neben den individualistischen Formen des Zusammenwirkens das

zweite Konstituens dieser Wechselbeziehungen. Und im Verhältnis der beiden
Konstituenzien das Gleichgewicht herzustellen ist die Aufgabe der sozialen Ökologie.
In diesem Kontext, Wechselbeziehungen institutionalisierend, wieder umbildend,
Anschlüsse zwischen ganzen Komplexen objektivierter Wechselbeziehungen
erstellend, entfalten die Erinnerungsgemeinschaften als Gestaltungsprinzipien
sozialer Realität ihre Wirkung. Erinnerungsgemeinschaften sind nichts anderes
als Möglichkeitsbedingungen zur Konstituierung der Sozialverhältnisse, durch
die Realität vermittelt und in ihr, im Handeln der Menschen und mithin prinzipiell
der Reflexion zugänglich, auch eingesetzt. Erinnerungsgemeinschaften zum Erzählen

zu bringen, ihre Sprache zu pflegen bedeutet das Präsenthalten des Gemeinschaftlichen

als Repertoire dessen, was die soziale Wirklichkeit für uns, die wir sie in
unserem Handeln fortwährend hervorbringen, (auch) sein kann. Indes wird die

systematische Bestimmung der Erinnerungsgemeinschaften von Bellah und seiner

Gruppe kaum je aus ihrer impliziten Fassung <befreit> und aufden Begriffgebracht;
und auch das in der Vermittlung von individualistischen und gemeinschaftlichen
Lebensformen mitgedachte Apriori der Sozialität bleibt unthematisiert. Den Diskurs
hierüber gilt es erst zu eröffnen.

Argumentation bei Bellah und seiner Gruppe auch frei von Hypostasierungen einzelner
Sachverhalte der sozialen Wirklichkeit zu einer Art Entitäten höherer Ordnung, indem dem individualistischen

«leeren» Selbst nicht die Gemeinschaft, sondern das «ausgebildete» Selbst
gegenübersteht, das Selbst, wie es die gemeinschaftliche Lebensform repräsentiert.



Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 39

2 Ferdinand Tönnies' Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft

2.1 Die Wirklichkeit der Sozialformen

In Tönnies' Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft ist vorgedacht, was bei

Etzioni ebenso wie bei Bellah und seiner Gruppe fehlt respektive stillschweigend

vorausgesetzt wird: ein Begriffvon Sozialität. Es ist dies ein Begriffder «Verbindung»
als solcher - ein Begriff, der folgerichtig, weil auf die spezifischen Charakterzüge
der Sozialformen selbst konzentriert - auf «das [jeweilige] Verhältnis selber» in
seinen realen Verkörperungen und in seinem Konstruiertsein -, auch eine Bestimmung

des Gemeinschaftlichen an der Gemeinschaft und des Gesellschaftlichen an
der Gesellschaft enthält (vgl. Tönnies, 1979, 3). Tönnies' Begriff der Sozialform
Gemeinschaft (und dasselbe gilt für den Begriff der Gesellschaft) ist weit davon

entfernt, bloss eine Zusammenstellung von Merkmalen empirisch vorfindlicher
Gemeinschaften zu sein, sei es als Typen- oder gar als Allgemeinbegriff; und
ebenso wenig wird bei Tönnies die begriffliche Bestimmung von Gemeinschaft

zurückgenommen auf die Wertbestimmtheit von Handlungszielen, auf in die

Wirklichkeit des Handelns hineingeltende und dieses leitende Prinzipien oder

schlichtweg aufQualitäten der Handlungsmotivation. Sozialformen sind bei Tönnies

stets im modus existendi gedacht, jenseits aller Bestimmungen des sie konstituierenden

Handelns. Dies darfnun aber wiederum nicht dahingehend missverstanden

werden, als betrachte Tönnies die Sozialgebilde entweder als höherstufige Personen,
die ein Eigenleben führen, oder als für sich bestehende Endtäten höherer Ordnung.17
Dass Menschen mit den Gebilden der Sozialwelt «als mit Wirklichkeiten verkehren»,
sich selbst und andere dabei als Teile, als Mitglieder von Sozialformen begreifend,
beruht Tönnies zufolge vielmehr einzig darauf, dass sie diese als «vorgeschriebene»
oder doch «vorgedachte Formen» für sich gelten, das heisst für sich «wollen und
handeln lassen» (Tönnies, [1931] 1981, 10). In dieser Bestehensbedingung liegt
für Tönnies «der soziologische Sinn [...] menschlicher Verhältnisse und
Verbindungen» (Tönnies, 1979, 6).

Was bedeutet dies für die kommunitaristische «Sichtweise von Mensch und
Gesellschaft»? Eigeninteresse und soziale Verpflichtung entfalten sich ausschliesslich

innerhalb und unter der Voraussetzung von Sozialformen. Individualistisches
Handeln erfolgt auf andere Individuen hin - Individuen, für die vorausgesetzt
wird, dass sie in derselben Weise eines rational kalkulierenden und im Prinzip
nützlichkeitsorientierten Handelns fähig sind und dieses zudem an denselben

Nützlichkeitskriterien bemessen. Soziale Verpflichtungen werden auf ein Gemeinwesen

hin wahrgenommen - ein Gemeinwesen, für das vorausgesetzt wird, dass es

diese Verpflichtungen für die ihm angehörenden Mitglieder repräsentiert oder,

präziser noch, verkörpert. In beiden Fällen wird damit eine gemeinsame «Wirklich-

17 In diesem Punkt vertritt Tönnies dieselbe Ansicht wie Max Weber (vgl. 1973, 439).



40 Peter-Ulrich Merz-Benz

keit» immer schon mitgedacht als Möglichkeitsbedingung sozialen Tuns und
Handelns. Und dies ist auch die Wirklichkeit, die Tönnies mit seinem Begriff des

sozialen «Verhältnisses selber» als einer «vorgedachten» oder sogar «vorgeschriebenen
Form» benannt hat.18 So gesehen handelt Tönnies tatsächlich - wie Etzioni dies
als Gegenstand seiner Erörterungen vorsieht - von der «menschlichen Natur»
respektive, präziser noch, von der sozialen Natur des Menschen (vgl. Etzioni,
1988, xii, 6, 22; Etzioni, 1994, 14, 27, 56).

2.2 Die Wirklichkeit der Gemeinschaft: eine prärationale Form sozialen

Zusammenhalts

Die spezifischen Charakterzüge der Sozialformen, die Charakterzüge, die das soziale

«Verhältnis selber» annehmen kann, bestehen folgerichtig in ihrem Konstituiertsein
als «Artefakte». Im vorliegenden Zusammenhang von Artefakten zu sprechen,
erscheint indes zu Recht erläuterungsbedürftig. Dass die rationalen, kritisch
aufweisbaren Konstrukte, wie sie die «Verbindungen» der «autonomen» Individuen
ausmachen, unter diesen Begriff fallen, ist wohl unstrittig. Aber wie verhält es sich

mit den - wie es bei Etzioni heisst - «normativ-affektiven Faktoren», den

Repräsentanten einer die Mitglieder einer Gemeinschaft verbindenden, ja gleichsam
einschliessenden «Gefühlswelt» (Etzioni, 1988, 14; Etzioni, 1994, 41, 11)? Und
dieselbe Frage stellt sich bezüglich der - gemäss Bellah und seiner Gruppe - die

Mitglieder von Gemeinschaften verbindenden «Loyalitäts- und Verpflichtungsmuster»

(Bellah et al., 1985, 154; Bellah et al., 1987, 186). Die kommunitaristische
«Sichtweise von Mensch und Gesellschaft» hält hierfür keine Antwort(en) bereit,
was wiederum seinen Grund im Fehlen eines Begriffs von Sozialität hat. Tönnies
dagegen stellt nicht nur klar fest, dass es sich in beiden Fällen um Artefakte
handelt (vgl. Tönnies, 1979, XXXIII f.). Auch der Artefaktcharakter gemeinschaftlicher

Sozialformen erhält bei ihm eine explizite Bestimmung. Die vorgedachte
Wirklichkeit gemeinschaftlichen Tuns und Handelns ist gegeben in und mit den

«Banden der Familie, des Landes und der Stadt, des Aberglaubens und Glaubens,
der angeerbten und überlieferten Formen, der Gewohnheit und Pflicht» (Tönnies,
1979, 182). Doch mitnichten erschöpft sich Gemeinschaft in materialen

Verkörperungen; ihrem «soziologischen Sinn» nach ist Gemeinschaft für Tönnies — anders

als für die Romantiker - kein «empirisches Datum» (Friedrich Schlegel) (Tönnies,
1979, 6; Schlegel, 1964 [KA XIII], 110). Es sind vielmehr «naive Anschauung

18 An dieser Stelle ist auf eine äusserst beziehungsreiche Ironie hinzuweisen: So übt Max Adler in
seiner Bestimmung der «erkenntniskritische[n] Tatsache des «Sozial-Apriori» an Tönnies
vehement Kritik, wobei er diesen zwar missversteht, indem er der Unterscheidung von
Gemeinschaft und Gesellschaft schlicht eine metaphysische Begründung unterstellt, dabei
aber genau das anmahnt, was bei Tönnies eben nicht bloss «eigentlich geahnt und gesucht»,
sondern tatsächlich auf den Begriff gebracht wird: «dass schon mit dem denkenden und
wollenden Einzelwesen die Vergesellschaftung [oder allgemein: die Sozialität; PUMB] gegeben
ist» (Adler, 1936, 205 u. 185).



Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 41

und künstlerische Phantasie, volklicher Glaube und begeisterte Dichtung», welche

die «Erscheinungen», näherhin die materialen Verkörperungen von Gemeinschaft

erst «zu lebendigen [gestalten]»; was sie zusammenhält, ja ausmacht, sind
«Verständnis und Eintracht», wobei Verständnis für die zwischen den

Gemeinschaftsmitgliedern sich vollziehenden «Beziehungen und Wirkungen», Eintracht
für die gemeinschaftliche Wirklichkeit in ihrer «gesamten Kraft und Natur» steht

(Tönnies, 1979, 6 u. 18). Womit Tönnies hier argumentiert, ist eine prärationale
Form sozialen Zusammenhalts, ja, mehr noch, eine prärationale Gesamtform der
zwischen Menschen bestehenden «Verhältnisse und Verbindungen». Sie wird von
den Menschen intuitiv gedacht - und bisweilen auch nur empfunden oder erfühlt —

als Einheit, als etwas eigenständiges, das sie wie von sich aus umschliesst und in
ihrem Handeln ebenso wie durch dieses hindurch selbst Präsenz gewinnt und sich

erhält. Gemeinschaft wird in der Gemeinschaft vollzogen, ja fortwährend hergestellt,
im selbstverständlichen Zusammenwirken ihrer Mitglieder auf das Gemeinschaftsganze

hin, ohne dass dabei die Gemeinschaft je Thema wäre. Das Prinzip der

gemeinschaftlichen Wirklichkeit ist das Prinzip der Selbsterhaltung - und dies ist

gemeint, wenn Tönnies davon spricht, dass «Gemeinschaft selber als ein lebendiger
Organismus [...] verstanden werden soll». Und «organisch» ist die Wirklichkeit
der Gemeinschaft auch insofern, als sie keine explizite Fassung besitzt, sondern
vielmehr «nur im Zusammenhange mit der gesamten [sozialen; PUMB]
Wirklichkeit, die [ihre] Beschaffenheit und [ihre] Bewegungen bestimmt, gedacht werden
kann» (Tönnies, 1979, 4).

2.3 Die Wirklichkeit der Gesellschaft: eine rationale Form sozialen Zusammenhalts

Die Wirklichkeit der Gemeinschaft liegt mithin jenseits der in einer Gemeinschaft

verfolgten Ziele; und ebenso wenig fällt sie zusammen mit den das Handeln der

Gemeinschaftsmitglieder bestimmenden Wertorientierungen, Prinzipien oder

Motiven. Doch wie verhält es sich mit den Artefakten, welche die «Verbindungen»
der «autonomen» Individuen ausmachen? Tatsächlich gilt es für sie das Entsprechende

noch aufzuweisen respektive gilt es ihren Begriff als einer vom Handeln
der Individuen unabhängigen Wirklichkeit erst zu bestimmen. Bisher war lediglich
die Rede davon, individualistisches Handeln erfolge auf andere Individuen hin -
Individuen, für die vorausgesetzt wird, dass sie in derselben Weise eines rational
kalkulierenden und im Prinzip nützlichkeitsorientierten Handelns fähig sind und
dieses zudem an denselben Nützlichkeitskriterien bemessen. Aufdiese Voraussetzung
aber kommt es gerade an; es ist ihre Explikation, die ansteht, denn mit ihr wird
nichts Geringeres ausgesagt, als dass die Gesellschaft sich nicht in der Gesellschaft
der Individuen erschöpft. In der kommunitaristischen «Sichtweise von Mensch
und Gesellschaft» ist eine solche Wirklichkeit der Gesellschaft jenseits der

Wirklichkeit der handelnden Individuen bekanntlich zwar mitgedacht; aufgrund
eines Selbstmissverständnisses der Kommunitaristen gerät sie jedoch nicht zum



42 Peter-Ulrich Merz-Benz

Thema. Vielmehr übernimmt Etzioni mit dem neoklassischen Paradigma, das ja
immerhin zu einem Teil des Ich+Wir-Paradigmas aufrücken soll, auch gleichzeitig
die Auffassung, wonach der Begriff einer Sozialform - unabhängig von deren

Charakter - "is often seen as the result of the aggregation of individual rational
decisions" (Etzioni, 1988, 1; Etzioni, 1994, 20). "The neo-classical paradigm"

- wie es an anderer Stelle heisst - "either does not recognize collectivities at all, or
sees them as aggregates of individuals" (Etzioni, 1988, 5, 8; Etzioni, 1994, 26,
31). Und Bellah und seine Gruppe begreifen die Sozialwelt jenseits der
Gemeinschaften ohnehin bloss als Welt, die von der «Kultur der Vereinzelung»
("culture of separation") geprägt ist, in der die Menschen nichts anderes sind als

"a mass of interchangeable fragments within an aggregate" und in der "the public
good is usually identified with the sum of private benefits" (Bellah et al., 1985,

277, 281, 335; Bellah et al., 1987, 315, 319, 369).
Bei Tönnies besitzt das Artefakt einer vom Handeln unabhängigen gesellschaftlichen

Wirklichkeit seine klare begriffliche Bestimmung. Diese besteht im Kern
in einem Grundgedanken der Marxschen Warenwerttheorie, der jedoch bei Tönnies
eine erkenntniskritische Wendung erhält und in diesem Verständnis geeignet ist

zur «allgemeinen Beschreibung der bürgerlichen Gesellschaft) oder <Tauschgesell-
schaft»> (Tönnies, 1979, 44), der — wie es aktualiter heissen muss - Gesellschaft
als «Aggregat» der autonomen, ihr Handeln nach utilitaristischen und rationalistischen

Kriterien ausrichtenden Individuen. Die vorzunehmende Bestimmung beginnt
mit der Feststellung, wonach beim Tausch «jeder Akt des Gebens und Empfangens
[...] einen sozialen Willen implicite mitsetzt». Dies ist die Möglichkeitsbedingung
des Tauschens schlechthin. «Nun aber ist [eine im Rahmen eines Tauschvorgangs
vollzogene; PUMB] Aktion nicht denkbar ohne ihren Grund oder Zweck, d. i.
die angenommene Gegengabe, und folglich, da diese Aktion ebenso bedingt ist, so

kann keine der anderen vorgehen, sie müssen in der Zeit zusammenfallen, oder

- denselben Gedanken anders auszudrücken die Annahme ist gleich der Hingabe
eines angenommenen Ersatzes; so dass der Tausch selber, als vereinigter und

einziger Akt, Inhalt des fingierten Tauschwillens ist. In bezug auf denselben Willen
sind die ausgetauschten Güter oder Werte gleich» (Tönnies, 1979, 35). Der
«verallgemeinerte» Tauschwille, wie er gedacht werden muss als das Artefakt der

«bürgerlichen Gesellschaft» oder eben «Tauschgesellschaft» schlechthin, ist

folgerichtig auch der «Massstab [in] der denkenden Vergleichung», auf den hin
«eine Sache überhaupt als gesellschafilicher Wert gelte[n]» kann (Tönnies, 1979,
36 u. 37). Es bedarf des Tausch/»rinzips als der Möglichkeitsbedingung für die

Bestimmung eines «allgemeinen gesellschaftlichen Gutes»; denn «dazu ist nur
erforderlich, dass [eine Sache] auf der einen Seite im Ausschluss gegen andere

gehabt, auf der anderen von irgendeinem Exemplar der menschlichen Gattung
begehrt werde; alle ihre übrige Beschaffenheit ist schlechthin gleichgültig» (Tönnies,
1979, 37). Der gesellschaftliche Wert ist mithin eine «objektive Qualität» und



Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 43

nicht mit «Nützlichkeit» gleichzusetzen. «Dass [eine Sache] eine gewisse Menge
von Wert habe, heisst [...] niemals, dass sie mit so grosser Nützlichkeit angetan
sei» (Tönnies, 1979, 37). Ob ein Gut für sie von Nutzen ist oder nicht, können
die Handelnden erst entscheiden, wenn der Charakter dieses Guts als gesellschaftlicher

Wert gegeben ist. Anders ausgedrückt: Gesellschaftliche Güter sind die

Voraussetzung dafür, dass Individuen, die selbstgesetzte Ziele verfolgen und ihr
Handeln nach utilitaristischen und rationalistischen Kriterien ausrichten, überhaupt
zusammenkommen und Teil derselben sozialen Wirklichkeit sein können. Dass

gesellschaftliche Sozialformen ihrem Begriff nach das Resultat einer Aggregierung
von individuellen rationalen Entscheidungen sind, ist prinzipiell ausgeschlossen;
bei gemeinschaftlichen Sozialformen verbietet sich eine entsprechende Auffassung
geradezu. Gesellschaftliche Sozialformen stellen vielmehr eigene Wirklichkeiten,
Artefakte dar, aufdie hin individualistisch-utilitaristisch-rationalistisches Handeln
erst möglich wird. Gesellschaftliche Sozialformen sind - nach der einschlägigen
erkenntniskritischen Formulierung - das, was beim Zusammenhandeln der

autonomen Individuen «immer schon» mitgedacht ist. Dieser Sachverhalt besitzt
bei Tönnies seine begriffliche Bestimmung.

2.4 Die Vermittlung gemeinschaftlicher und gesellschaftlicher Sozialformen

Eine entscheidende — vielleicht sogar die entscheidende - Frage für die Begründung
der kommunitaristischen «Sichtweise von Mensch und Gesellschaft» steht allerdings
noch immer offen: Wie sind die gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen
Sozialformen respektive die sie konstituierenden Artefakte vermittelt? Dass ein
solches Vermittlungsverhältnis besteht, ist in den begrifflichen und theoretischen

Grundlagen der kommunitaristischen Sozialtheorie impliziert; der Sachverhalt
selbst aber bleibt unthematisiert. Bei Tönnies wiederum ist die Vermittlung von
gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen Sozialformen vorgedacht, allerdings in
einer Fassung, die für die Soziologie - die zeitgenössische ebenso wie die heutige -
ungewöhnlich ist und auf einem Schritt beruht, der in dieser Konsequenz im Fach

Soziologie ansonsten nicht unternommen worden ist. Tönnies begreift die

Vermittlung von gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen Sozialformen nicht
bloss als Verhältnis zweier in ihrer Konstitution verschiedenartiger Artefakte,
sondern gleichzeitig als in und mit der Konstitution dieser Artefakte stattfindenden

Ubergang vom prärationalen zum rationalen Modus. Es ist der rationale Modus,
der sich im Zuge der Konstitution der Artefakte aus dem prärationalen gleichsam
hervorbildet, und erst dies schafft die eigentliche Vermittlung. Der Weg führt
von einer Wirklichkeit der in und mit den materialen Verkörperungen von
Gemeinschaft intuitiv gedachten oder erfühlten «Verhältnisse und Verbindungen»
zwischen Menschen - einer Wirklichkeit, deren Logik mit den Sozialverhältnissen
selbst gegeben ist - zu einer Wirklichkeit, die für sich besteht, als kritisch
aufgewiesene, losgelöst von den konkreten Sozialverhältnissen, einzig ihrer imma-



44 Peter-Ulrich Merz-Benz

nenten Logik verpflichtet. Analog dazu geht die Entscheidungsrationalität, die als

relative die Bestandsvoraussetzungen der Gemeinschaft(en) repräsentiert, in eine

Entscheidungsrationalität über, die explizit gegeben ist und die losgelöste Rationalität
des autonomen Individuums ausmacht. Was auf diese Weise vermittelt wird,
entspricht dem, was im Ich+Wir-Paradigma zusammenkommen sollte: a) "relatively
rational decision-making", [by] "individuals who are bonded into comprehensive
and stable relationships, and into cohesive groups and communities", getragen
durch die Voraussetzung, "that social collectivities [communities; PUMB] are the

prime time decision-units" (Etzioni, 1988, xi, 10, 4; Etzioni, 1994, 13, 35, 24);
und b) "[decision-making by] individuals [who are seen] as able to act rationally,
and on their own", getragen durch die Voraussetzung "that the individual is the

decision-making unit" (Etzioni, 1988, ix, 4; Etzioni, 1994, 10, 24; die Einschöbe

stammen von mir; PUMB). Ebenso ermöglicht erst die Vermittlung von
gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen Sozialformen respektive von gemeinschaftsspezifischer

und individualistischer Entscheidungsrationalität die Beherrschung
der beiden «sozialen) Sprachen, von denen bei Bellah und seiner Gruppe die Rede

ist: die Sprache derjenigen Menschen, die nach der eigenen Logik ihrer
Gemeinschaftsgebundenheit, ihres «Ausgebildetseins» in Gemeinschaften, über ihr Handeln
entscheiden, und die Sprache des selbstbewussten, allein über sich und sein Tun
befindenden Individuums. Bellah und seine Gruppe erachten diese beiden Sprachen
selbstverständlich als zwei Sprachen derselben sozialen Wirklichkeit; der Unterschied

liegt einzig in ihrer Adäquatheit gegenüber den verschiedenartigen sozialen Gebilden.
Die Vermittlung von gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen Sozialformen

respektive der sie konstituierenden Artefakte ist dabei aber stets vorausgesetzt.
Mit den im prärationalen Modus konstituierten Artefakten der Gemeinschaft
besteht zudem eine Vorgabe, mittels deren auch die Sprache der
Erinnerungsgemeinschaften in einer Weise anwendbar gemacht werden kann, wie dies der

Intention von Bellah und seiner Gruppe entspricht. Denn als Artefakte erweisen
sich die Loyalitäts- und Verpflichtungsmuster von Gemeinschaften tatsächlich als

von ihren Verkörperungen in konkreten Gemeinschaften ablösbar und mithin
fassbar als Ausdruck von Gemeinschaftlichkeit.

2.5 Gemeinschaftliche und gesellschaftliche Sozialformen als «Artefakte von

psychischer Substanz»: die Willenstheorie

Zum Begriff gemeinschaftlicher und gesellschaftlicher Sozialformen gehört indes

ein weiteres, bisher nicht benanntes Element. Sozialgebilde sollen - wie
beansprucht - weder als höherstufige Personen, noch als eigenständige Entitäten höherer

Ordnung missverstanden werden. Worum es geht ist vielmehr ihre begriffliche
Bestimmung als von den Mitgliedern gemeinsam in Geltung gesetzte,
«vorgeschriebene» oder doch «vorgedachte Formen». Die konsequente Ausgestaltung
dieses Begriffs bedingt allerdings, dass es gelingt, ein zusätzliches mögliches Missver-



Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 45

ständnis zu vermeiden: die Hypostasierung von Sozialformen zu gemeinsamen
geistigen Vorstellungen - wie immer diese konstituiert sein mögen. Tönnies trägt
diesem Erfordernis Rechnung durch die Verbindung von Sozialtheorie und
Psychologie. «Alle sozialen Gebilde sind Artefakte von psychischer Substanz, ihr
soziologischer Begriff muss zugleich psychologischer Begriff sein» (Tönnies, 1979,

XXXIV). Mit Psychologismus hat dies allerdings nichts zu tun. Die Absicht, die

Sozialformen auf Bewusstseinstatsachen zurückzuführen, liegt Tönnies vollkommen
fern." Der psychologische Begriff sozialer Gebilde ist vielmehr der Begriff einer

inhaltsunabhängigen «geistigen Wirkung», einer der Aufrechterhaltung der
Sozialformen voranstehenden «Disposition» (Tönnies, 1979, 73). Diesem Begriffverleiht
Tönnies mit seiner Willenstheorie, näherhin mit seinem Theorem von Wesenwille
und Kürwille eine systematische Gestalt. Das Theorem von Gemeinschaft und
Gesellschaft und dasjenige von Wesenwille und Kürwille sind «untrennbar». «Zwei

Typen sozialer Verhältnisse - zwei Typen individueller Willensgestaltungen [...]»
(Tönnies, 1979, XXXIII). Und wie im Zuge der Konstitution der sozialen Artefakte
der rationale Modus sich aus dem prärationalen gleichsam hervorbildet, so verhält
es sich dementsprechend mit dem Kürwillen und seiner Herkunft aus dem Wesenwillen.

Der Kürwille steht für die geistige Wirkung, wie sie die psychische Substanz
der rationalen, gesellschaftlichen Sozialformen ausmacht. Der Kürwille zeichnet
verantwortlich für die Aufrechterhaltung der Artefakte verstanden als «Verbindungen»

der «autonomen Individuen». «Kürwille ist ein Gebilde des Denkens

selber, welchem daher nur in Beziehung auf seinen Urheber - das Subjekt des

Denkens - eigentliche Wirklichkeit zukommt; wenn auch diese von anderen erkannt
und als solche anerkannt werden kann» (Tönnies, 1979, 73; Hervorhebung
weggelassen, PUMB). Und dementsprechend handelt es sich beim Artefakt einer

gesellschaftlichen Sozialform um eine Wirklichkeit, die für sich besteht, losgelöst

von den konkreten Sozialverhältnissen, als rational konstruierte ausschliesslich

dem Kriterium der Rationalität und mithin ihrer immanenten Logik verpflichtet.
Wie aber das menschliche Tätigsein in all seinen Auftretensformen Gegenstand
des individualistisch-utilitaristisch-rationalistischen Handelns sein kann, ja dieses

sogar sich selber zu beherrschen vermag, so verhält es sich mit dem Kürwillen in
bezug auf die übrigen geistigen Wirkungen, «die Mannigfaltigkeit der Gefühle,
Triebe, Begierden». «Das Denken [...] wirft sich zum Herrn auf; es wird der

Gott, welcher von aussen einer trägen Masse Bewegung mitteilt. So muss es selber

als von dem ursprünglichen Willen (daraus es doch hervorgegangen ist) abgelöst
und frei gedacht werden, Willen und Wünsche in sich darstellend und enthaltend,

19 Auch in diesem Punkt unterliegt Max Adler einem Irrtum, wenn er Tönnies vorhält, es « [fehle]
an einer Ableitung der Sozialformen der Gemeinschaft und Gesellschaft aus den doch bloss der
individuellen Psychologie angehörigen Formen des Wesens- und Kürwillens» (Adler, 1936,
184 u. 204).



46 Peter-Ulrich Merz-Benz

anstatt in ihnen dargestellt und enthalten zu werden» (Tönnies, 1979, 91; Hervorhebung

v. mir, PUMB).
Der Wesenwille steht für die geistige Wirkung, wie sie die psychische Substanz

der prärationalen, gemeinschaftlichen Sozialformen ausmacht. Der Wesenwille
zeichnet verantwortlich für die Aufrechterhaltung der Artefakte verstanden als in
und mit der Gemeinschaft bestehende «Verbindungen» ihrer Mitglieder. «Wesenwille

ist das psychologische Äquivalent des menschlichen Leibes, oder das Prinzip
der Einheit des Lebens, sofern dieses unter derjenigen Form der Wirklichkeit
gedacht wird, welcher das Denken selbst angehört [...]». Der Wesenwille «involviert
das Denken, wie der Organismus diejenigen Zellen des grossen Gehirns enthält,
deren Erregungen als dem Denken entsprechende physiologische Tätigkeiten
vorgestellt werden müssen [...]» (Tönnies, 1979, 73; Hervorhebung weggelassen,

PUMB). Der Wesenwille ist das Sinnbild für die Selbsterneuerung des Lebens -
eine geistige Wirkung, die ihr eigener Zweck ist und an der das Denken ebenso

teilhat wie es darin aufgeht. Wie der Kürwille stellt auch der Wesenwille ein

«zusammenhängendes Ganzes vor, worin die Mannigfaltigkeit der Gefühle, Triebe,
Begierden ihre Einheit hat; welche Einheit aber» nicht als eine «gemachte», rational
konstruierte, sondern «als eine reale oder natürliche [...] verstanden werden muss»
(Tönnies, 1979, 73). Die Selbsterneuerung des Lebens erscheint nicht als abstraktes

Prinzip. Sie ist vielmehr zu denken unter einer bestimmten Wirklichkeitsform,
und da es sich beim Wesenwillen um eine geistige Wirkung handelt, muss auch
das Denken dieser Wirklichkeitsform selbst angehören. Das Denken ist nur in
Entsprechung zu physiologischen Tätigkeiten bestimmbar, was aber gerade nicht
heisst, dass das Denken in physiologischen Tätigkeiten, gleichsam in der empirischen
Wirklichkeit des Gehirns aufgeht. Der Wesenwille und mit ihm, als in ihm
eingeschlossen, das Denken bildet eine eigene «psychische Realität und psychische
Kausalität», eine Wirklichkeit im Organismus und durch diesen hindurch (Tönnies,
1979, 74); zum Organismus in seiner materialen, physiologischen Gegebenheit
besteht nicht mehr als eine Äquivalenzbeziehung. Biologismen jedwelcher Art
steht Tönnies völlig fern.20 Von hier aus wird - mehr noch als bisher - deutlich,
was gemeint ist mit der Bestimmung, die Artefakte der Gemeinschaften seien im
prärationalen Modus konstituiert. Die Artefakte der gemeinschaftlichen
Sozialformen bestehen in und mit diesen Sozialformen selbst, als Ausdruck ihrer fort-

20 Mit seinem Begriff der Selbsterneuerung des Lebens als einer geistigen Wirkung, die zwar im
Material der physiologischen Tätigkeiten geschieht, in diesem Material aber nicht aufgeht und
daher gerade nicht als Selbsterneuerung des Lebens im Sinne einer Selbsterneuerung des

Materials der physiologischen Tätigkeiten missverstanden werden darf - mit diesem Begriff,
vertritt Tönnies erstaunlicherweise bereits dieselbe systematische Argumentation wie sehr viel
später Francisco Varela in seiner gegenüber Luhmann angemahnten Unterscheidung der
Kategorien der Autopoiese und der Autonomie. Die geistige Wirkung des Wesenwillens beruht
demnach - ausgedrückt in Anlehnung an die Terminologie Varelas - wesentlich aufder Identität
der Eigenschaften <seiner> Bestandteile auf der einen und des durch sie konstituierten Raumes,
der Artefakte der Gemeinschaft auf der anderen Seite (vgl. Varela, [1981] 1987, 121 ff.).



Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 47

währenden Selbsterneuerung, sprich: ihres Vollzogenwerdens in Gestalt von
«angeerbten und überlieferten Formen, [...] Gewohnheit [en] und Pflicht[en]»
(Tönnies, 1979, 182). Auf diese Weise realisiert sich die geistige Wirkung, für die
der Wesenwille steht, und erweist sich mithin auch die Konstitution der
gemeinschaftlichen Artefakte als psychologisches Äquivalent des menschlichen Leibes -
wiederum ohne dass diese Wirkung im materialen Bestehen der gemeinschaftlichen
Sozialformen aufgehen würde. Tönnies argumentiert durchaus mit der Analogie
von Organismus und Sozialform, doch lässt er sich mitnichten in den Sog der in
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts weit verbreiteten organizistischen Soziologie
ziehen. Auch ist - wie einmal mehr deutlich wird — Gemeinschaft für ihn tatsächlich
kein «empirisches Datum» (Friedrich Schlegel) (Tönnies, 1979, 6; Schlegel, 1964

[KA XIII], 110).

2.6 Die Neuformulierung der Problemstellung des Kommunitarismus und das

vergessene Paradoxon der Soziologie

Das Gemeinschaftliche an der Gemeinschaft und das Gesellschaftliche an der
Gesellschaft sind in der Tat nichts anderes als je besondere «geistige Wirkungen»,
«Dispositionen zu Tätigkeiten», welche im Vollzug von gemeinsam «vorgeschriebenen»

oder doch «vorgedachten» Wirklichkeiten terminieren.21 Bei diesen Wirklichkeiten

handelt es sich um Artefakte, welche entsprechend der ihnen voranstehenden

Wirkung je besonders konstituiert sind und auch nur in je besonderen Formen
der Wirklichkeit respektive materialen Verkörperungen gedacht werden können.
In und mit der Konstitution dieser Artefakte findet ein Ubergang vom prärationalen
zum rationalen Modus statt; es ist der rationale Modus, der sich im Zuge der

Konstitution der Artefakte aus dem prärationalen gleichsam hervorbildet, und
erst dies macht das zwischen den Artefakten bestehende Vermittlungsverhältnis
aus. Vor diesem Hintergrund lässt sich nunmehr die Problemstellung des

Kommunitarismus neu formulieren, auf diese Weise den Diskurs des Kommunitarismus
mit Tönniesschen Mitteln zu einem - wenngleich nur vorläufigen - Abschluss

bringend.

21 Es ist das zentrale Merkmal der Entwicklung der Gemeinschaftsthematik und insbesondere des

Gemeinschaftsbegriffs in der Soziologie, dass im Übergang von Tönnies zu Weber und Parsons
der Gemeinschaftsbegriff ein Höchstmass an Differenziertheit gewinnt - am Ende steht die
Gemeinschaft verstanden als Bestimmungsfall der pattern variables - und gleichzeitig einen
entscheidenden Verlust erleidet: Zum einen wird «Gemeinschaft» <zurückgenommen> auf die
Wertbestimmtheit von Handlungszielen oder - damit eng zusammenhängend - auf in die
Wirklichkeit des Handelns hineingeltende Prinzipien; zum andern wird Gemeinschaft mit
einer bestimmten Qualität sozialer Beziehungen und letztlich gar mit der diese Beziehungen
aufrechterhaltenden Handlungsmotivation identifiziert. Was verloren geht ist das Verständnis
von Gemeinschaft als Ausdruck einer spezifischen geistigen Wirkung respektive Disposition
zu Tätigkeiten, mit einem Wort: was verloren geht ist gerade das Gemeinschaftliche an der
Gemeinschaft (vgl. Merz-Benz, 2005, 177 f.)



48 Peter-Ulrich Merz-Benz

Ausgangspunkt ist eine Äusserung von Tönnies, mit der dieser die von
Wilhelm Wundt vorgenommene Darstellung seiner Unterscheidung von Wesenwille
und Kürwille vehement zurückweist. In dieser Äusserung gerät auch das Verhältnis

von Sozialtheorie und Psychologie und ebenso dasjenige von Willenstheorie oder,
näherhin, von Wesenwille und physiologischer Tätigkeit unvermittelt wieder zum
Thema. Wundt zufolge «dürfte» die Unterscheidung von Wesenwille und Kürwille
der «geläufigeren in einfaches oder triebartiges und zusammengesetztes Wollen
oder Wahl entsprechen» (Wundt, 1893—1895 II, 599), woraufTönnies entgegnet:

«Das <triebartige Wollen> istfür mich nur die Keimform des < Wesenivillens>;

zu diesem gehört nicht allein <zusammengesetztes Wollen> der allerkompli-
ziertesten Arten, sondern darin entfaltet, ja verwirklicht er erst sein Wesen

als menschlicher Wille; denn die natürlichen Triebe> der Menschen habe

ich niemals ihren Willen genannt, sondern ich denke Willen immer als

appetitus rationalis — als appetitus aber nicht sowohl das Streben (oder

Widerstreben) etwas zu tun, sondern das diesem zu Grunde liegende positive

oder negative Verhältnis zum Nicht-Ich, welches Verhältnis erst durch

Begleitung und Mitwirkung des Denkens zum Wesenwillen wird. Ich

sage: dieser verwirklicht sich erst im zusammengesetzten Willen denn so

fasse ich die gesamte Ideenwelt des schaffenden Menschen, des Künstlers
oder des ethischen Genies, als Ausdruck seines Wesenwillens, aber auch

jede freie Handlung, insofern sie eben aus den wesentlichen Richtungen
seines Geistes, Gemütes oder Gewissens hervorgeht. Daher: als Wesenwillen

in sozialer Determination und als Gemeinschaft verstehe und zerlege ich,

was Hegel die konkrete Substanz des Volksgeistes nennt, etwas so weit über
die <sozialen Triebe> sich Erhebendes, dass es die gesamte Kultur eines

Volkes bestimmt und trägt.» (Tönnies, 1979, XXXIV)22

Wesenwille und Gemeinschaft sind für Tönnies Grundbegriffe respektive
Kategorien, mittels deren ein sozialer Sachverhalt analytisch zerlegt und anschliessend

begrifflich fassbar gemacht werden soll. Erschwert wird diese Aufgabe allerdings
durch den Umstand, dass es um die begriffliche Fassbarmachung eines prärationalen
Sachverhalts geht: von Sozialformen als Artefakte, die bloss intuitiv gedacht, erfühlt

22 Dieses Zitat entstammt einer längeren Anmerkung zur Rezension von «Vierkandt, Alfred,
Naturvölker und Kulturvölker. Ein Beitrag zur Sozialpsychologie. Leipzig 1896». Diese Rezension
bildet einen Teil des «3. Jahresberichts über Erscheinungen der Soziologie aus den Jahren 1895
bis 1896», erschienen im «Archiv für systematische Philosophie, Bd. IV (1898)»; das Zitat
steht auf S. 487 f. Dieses Zitat hat Tönnies nachmals zu Zwecken der Erläuterung in die
«Vorrede zur zweiten Auflage» von Gemeinschaft und Gesellschaft übernommen, und in dieser
Version findet es auch in der vorliegenden Arbeit Verwendung. Einzig was die Hervorhebungen
angeht, beziehe ich mich aufden Wiederabdruck des vorhin erwähnten «3. Jahresberichts über
Erscheinungen der Soziologie aus den Jahren 1895 bis 1896» im dritten Band von Tönnies'
Soziologische[n] Studien und Kritiken (vgl. Tönnies, 1929, 268).



Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 49

oder empfunden werden. Mit einem Wort: es gilt, mit rationalen Mitteln etwas

auf den Begriff zu bringen, das selbst nicht rationalen, sondern vielmehr
prärationalen Charakters ist und - was das Entscheidende ist - dessen prärationaler
Charakter durch die begriffliche Darstellung nicht zerstört werden soll. Genau
dies hat Tönnies im Blick, wenn er festhält: «Naive Anschauung und künstlerische

Phantasie, volklicher Glaube und begeisterte Dichtung gestalten die Erscheinungen
zu lebendigen; das Künstlich-Tätige, nämlich Fingieren, hat Wissenschaft damit

gemein. Aber sie macht auch das Lebendige tot, um seine Verhältnisse und

Zusammenhänge zu erfassen [...]» (Tönnies, 1979, 6). «Zustände und Kräfte
werden zu Bewegungen [kausalen Wirkungsverhältnissen, PUMB]», und diese

wiederum werden dargestellt «als Mengen geleisteter Arbeit und das ist ausgegebener
Arbeitskraft oder Energie». Ziel ist es, «alle Vorgänge als gleichartig zu begreifen
und als aufgleiche Weise ineinander verwandelbar aneinander zu messen» (Tönnies,
1979, 6).

Selbstverständlich bezieht sich Tönnies hier auf das Ideal der modernen
Naturwissenschaft, wie er es bereits - gleichsam in keimhafter Gestalt - im
«erkenntnisstheoretischen Denken» von Thomas Hobbes ausgedrückt sieht (vgl.
Tönnies, 1879, passim; Merz-Benz, 1995, 73 ff.). Seine Kritik aber gilt der
wissenschaftlichen Begriffsbildung schlechthin, sprich: der Übertragung realer
Sachverhalte in Kategorien der mathematischen Bewegungslehre, weshalb sie sich

in ihrem prinzipiellen Gehalt denn auch ohne weiteres auf die gegenwärtige
soziologische Begriffsbildung übertragen lässt. Was Tönnies vorschwebte, war
eine Begriffswissenschaft - eine Wissenschaft auch und gerade der Grundbegriffe
der reinen Soziologie -, die immer auch Tatsachenwissenschaft ist, indem sie in
ihrer demonstrativen Kompetenz, in dem, was sie im Auseinanderhervorgehen
von Begriffen zu zeigen vermag, unmittelbar dem Konstitutionsprinzip der

Wirklichkeit gehorcht. Für die Soziologie aber heisst dies nichts Geringeres, als

dass der Übergang vom prärationalen zum rationalen Modus, wie er in der

Konstitution der Wirklichkeit(en) der Sozialformen, der Artefakte stattfindet, als

solcher in die Begriffe eingehen, eine begriffliche Fassung erhalten muss. «Aber die

Tendenzen und Notwendigkeiten des organischen Werdens und Vergehens», wie
sie als Inbegriff des Bestehens in fortwährender Selbsterneuerung die Wirklichkeit
der gemeinschaftlichen Sozialformen ausmachen, «können nicht durch mechanische

Mittel [die Begrifflichkeiten der modernen Naturwissenschaft, PUMB] verstanden
werden. Hier ist der Begriff selber eine Realität, lebendig, sich verändernd und
sich entwickelnd, als Idee des individuellen Wesens. Wenn hier Wissenschaft

hineingreift, so verwandelt sie ihre eigene Natur, wird aus diskursiver und rationaler

zu intuitiver und dialektischer Ansicht [...]» (Tönnies, 1979, 6). Die «Gegenstände»
der Wissenschaft «sind Gedankendinge, sind Constructionen» (Tönnies, 1979,

XX) - analog den Artefakten der gesellschaftlichen Sozialformen: «rational und
durch sich selber evident» (Tönnies, 1979, 102). Diese Artefakte wiederum aber



50 Peter-Ulrich Merz-Benz

sind in ihrem Konstituiertsein nichts anderes als «hochentwickelte Modifikationen»
des Wesenwillens (Tönnies, 1979, 100). Einen sozialen Sachverhalt analytisch
zerlegen und anschliessend begrifflich fassbar machen kann daher nichts anderes

heissen, als ihn in seinem Konstuiertsein zu erschliessen und im Begriff zu
rekonstruieren, sprich, wenn es um gemeinschaftliche Sozialformen geht: den

Begriff als prärationale Realität zu rekonstruieren als wirklichkeitsunabhängiges,
in seinem Bestehen einzig seiner immanenten Logik verpflichtetes «Gedankending».
Das aber bedeutet nichts anderes, als dass das Rationalitätsvermögen eine Vorstufe
seiner selbst rekonstruiert - etwas, von dem es doch selbst nur eine Modifikation
darstellt.23 Dieses Unterfangen ist nichts weniger als ein Paradoxon. Die Soziologie
befindet sich gleichsam mitten in den Begriffen, den Begriffen, wie sie ihr in den

Sozialformen und durch sie vermittelt werden, und ihre Aufgabe besteht darin,
das, was als «Lebendiges», als intuitiv gedachtes, gefühltes oder empfundenes
Artefakt die Wirklichkeit der Sozialformen ausmacht, auf seine «äusserste»

Modifikation hin zu Ende zu denken: sein Bestehen als rationales, rein begriffliches
Konstrukt.

Diese paradoxe Aufgabe entspricht der zentralen Problemstellung der
Kommunitaristen: Es ist die Intention von Bellah und seiner Gruppe, das Potenzial an

Gemeinschaftlichkeit, wie es in den Loyalitäts- und Verpflichtungsmustern von
Gemeinschaft(en) enthalten ist, auszuschöpfen zuhanden der fortwährenden

Generierung sozialer Strukturen. Dies aber bedingt nichts anderes als die Erschliessung

sowie Reflexion der in den Erinnerungsgemeinschaften konstituierten und
mithin prärationalen Sozialverhältnisse. Und dasselbe gilt für den Versuch Etzionis,

gemeinschaftsorientiertes Handeln und mit ihm die Vorstellung einer «responsive

Community», deren Bestandsvoraussetzungen relativ rational sind, in werthaften
und emotionalen Bindungen bestehen und noch dazu die Charakterzüge einer
bestimmten Kultur repräsentieren, begrifflich zu rekonstruieren als Teil eines

neuen wissenschaftlichen Paradigmas.
Diese paradoxe Aufgabe stellt so etwas wie ein vergessenes Paradoxon der

Soziologie dar. Nicht nur erscheint mit ihm die Soziologie als Teil ihres
Gegenstandes, sondern im Streben nach rationalen begrifflichen Konstrukten erweist sie

sich zudem als Produkt der in und mit ihrem Gegenstand gegebenen, ja in ihm
sich hervorbildenden Möglichkeit der Rationalität von Sozialformen schlechthin.

Mit dem Kommunitarismus wird dieses Paradoxon wiederum zu einem Thema
der Soziologie, doch erst im «Rückgriff» auf Tönnies vermag es benannt und als

solches reflektiert zu werden, damit den Diskurs der Soziologie insgesamt
weiterbringend.

23 Das ist auch der Punkt, in welchem sich der Tönniessche Begriff soziologischer Erkenntnis
von demjenigen, wie er seit Alfred Schütz mit der so genannten «Rekonstruktiven Sozialforschung»
verbunden ist, grundsätzlich unterscheidet (vgl. Schütz, 1971, 6 f.; Bohnsack, 2000, 20 ff).



Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 51

3 Literatur

Adler, Max (1936), Das Rätsel der Gesellschaft. Zur Erkenntnis-kritischen Grundlegung der

Sozialwissenschaft, Wien: Saturn.

Bellah, Robert N.; Richard Madsen, William M. Sullivan, Ann Swidler und Steven M. Tipton
(1985), Habits of the Heart. Individualism and Commitment in American Life, Berkeley, Los

Angeles und London: University of California Press.

Bellah, Robert N.; Richard Madsen, William M. Sullivan, Ann Swidler und Steven M. Tipton
(1987), Gewohnheiten des Herzens. Individualismus und Gemeinsinn in der amerikanischen

Gesellschaft, Köln: Bund-Verlag.

Bellah, Robert N.; Richard Madsen, William M. Sullivan, Ann Swidler und Steven M. Tipton
(1987), The Good Society, New York: Knopf.

Bickel, Cornelius (1991), Ferdinand Tönnies. Soziologie als skeptische Aufklärung zwischen Historismus
und Rationalismus, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Bohnsack, Ralf (2000), Rekonstruktive Sozialforschung. Einfuhrung in die Methodologie und Praxis

qualitativer Forschung, Opladen: Leske und Budrich.

Deichsel, Alexander und Rolf Fechner (1987), Hrsg., Lokalkultur und Weltgesellschaft — Aspekte der
Moderne. Eine Dokumentation des Colloquiums in der Akademie Sankelmark, Hamburg:
Fechner.

Clausen, Lars und Franz Urban Pappi (1981), Hrsg., Ankunft bei Tönnies. Soziologische Beiträge zum
125. Geburtstag von Ferdinand Tönnies, Kiel: Mühlau.

Clausen, Lars; Volker von Borries, Wolf R. Dombrowsky und Hans-Werner Prahl (1985), Hrsg.,
Tönnies heute. Zur Aktualität von Ferdinand Tönnies, Kiel: Mühlau.

Clausen, Lars und Carsten Schlüter (1990), Hrsg., Hundert Jahre «Gemeinschaft und Gesellschaft».
Ferdinand Tönnies in der internationalen Diskussion, Opladen: Leske + Budrich.

Eisenstadt, Abraham S. (1988), Hrsg., Reconsidering Tocqueville's democracy in America, Brunswick:
Rutgers University Press.

Etzioni, Amitai (1988), The Moral Dimension. Toward a New Economics, New York: The Free Press.

Etzioni, Amitai (1994), Jenseits des Egoismus-Prinzips. Ein neues Bild von Wirtschaft, Politik und
Gesellschaft, Stuttgart: Schäffer-Poeschel.

Etzioni, Amitai (1998), Introduction, in: Amitai Etzioni, Hrsg., The Essential Communitarian Reader,
Lanham: Rowman & Littlefield, ix-xxiv.

Fach, Wolfgang (1992), Der Zeuge Tocqueville, in: Christel Zahlmann, Hrsg., Kommunitarismus in
der Diskussion. Eine streitbare Einführung, Berlin, Rotbuch Verlag, 42—47.

Käsler, Dirk (1984), Die frühe deutsche Soziologie 1909 bis 1934 und ihre Entstehungs-Milieus. Eine
wissenschaftssoziologische Untersuchung, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Käsler, Dirk (1991), Erfolg eines Missverständnisses? Zur Wirkungsgeschichte von «Gemeinschaft
und Gesellschaft» in der frühen deutschen Soziologie, in: Lars Clausen und Carsten Schlüter,
Hrsg., HundertJahre «Gemeinschaft und Gesellschaft». Ferdinand Tönnies in der internationalen
Diskussion, Opladen, Leske + Budrich, 517-526.

König, René (1958), Artikel «Geschichts- und Sozialphilosophie», in: René König, Hrsg., Fischer
Lexikon: Soziologie, Frankfurt am Main, S. Fischer, 88-96.

König, René (1987), Ferdinand Tönnies, in: René König, Soziologie in Deutschland. Begründer,
Verfechter, Verächter, München und Wien, Hanser, 122—197.

Merz-Benz, Peter-Ulrich (1995), Tiefsinn und Scharfsinn. Ferdinand Tönnies' begriffliche Konstitution
der Sozialwelt, Frankfurt am Main: Suhrkamp.



52 Peter-Ulrich Merz-Benz

Merz-Benz, Peter-Ulrich (2005), Das Wiederauffinden von Gemeinschaft — Der Ausgang des

Neoliberalismus und die Frage nach dem sozialen Zusammenhalt, in: Kurt Imhof und Thomas
S. Eberle, Hrsg., Triumph und Elend des Neoliberalismus, Zürich, Seismo, 169-183.

Schlegel, Friedrich (1964), Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. KA XIII: Dreizehnter Band (Zweite
Abteilung: Schriften aus dem Nachlass): Philosophische Vorlesungen (1800—1807). Zweiter Teil,
München, Paderborn und Wien: Schöningh; Zürich: Thomas Verlag.

Schütz, Alfred (1971), Wissenschaftliche Interpretation und Alltagsverständnis menschlichen Handelns,
in: Alfred Schütz, Gesammelte Aufsätze I: Das Problem der sozialen Wirklichkeit, Den Haag,
Martinus Nijhoff, 3-54.

Shweder, Richard A. und Robert A. Levine (1984), Hrsg., Culture Theory. Essays on Mind, Seifand
Emotion, Cambridge: Cambridge University Press, 1984.

Shweder, Richard A. (1984), Anthropology's romantic rebellion against the enlightment, or there's

more to thinking than reason and evidence, in: Richard A. Shweder und Robert A. Levine,
Hrsg., Culture Theory. Essays on Mind, Selfand Emotion, Cambridge: Cambridge University
Press, 1984, 27-66.

Tocqueville, Alexis de ([1835/1840] 1987), Über die Demokratie in Amerika, Band I u. II, Zürich:
Manesse.

Tönnies, Ferdinand (1879), Anmerkungen über die Philosophie des Hobbes. Erster Artikel,
Vierteljahrsschriftfür wissenschaftliche Philosophie, Dritter Jahrgang, 453-466.

Tönnies, Ferdinand (1929), Neuere soziologische Literatur. 3. Jahresbericht über Erscheinungen der

Soziologie aus den Jahren 1895 und 1896, in: Ferdinand Tönnies, Soziologische Studien und
Kritiken. Dritte Sammlung, Jena, Gustav Fischer.

Tönnies, Ferdinand (1979), Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft [Neudruck der 8. Auflage Leipzig: Buske 1935].

Tönnies, Ferdinand (1981 [1931]), Einfuhrung in die Soziologie. Mit einer Einführung von Rudolf
Heberle. 2., unveränderte Auflage, Stuttgart: Enke.

Varela, Francisco J. ([1981] 1987), Autonomie und Autopoiese, in: Siegfried J. Schmidt, Hrsg., Der
Diskurs des Radikalen Konstruktivismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 119-132.

Weber, Max (1973), Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Vierte, erneut durchgesehene Auflage,
herausgegeben von Johannes Winckelmann, Tübingen: Mohr.

Wolfe, Alan (1989), Whose Keeper? Social Science and Moral Obligation, Berkeley, Los Angeles und
London: University of California Press.

Wundt, Wilhelm (1893-1895), Logik. Eine Untersuchung der Principien der Erkenntniss und der
Methoden wissenschaftlicher Forschung. Band I: Erkenntnisslehre. Band II (1.2): Methodenlehre,

Stuttgart: Enke.


	Die Überwindung des Individuums und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft : Ferdinand Tönnies und der Kommunitarismus

