Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 32 (2006)

Heft: 1

Artikel: Die Uberwindung des Individuums und das Theorem von Gemeinschaft
und Gesellschaft : Ferdinand Tonnies und der Kommunitarismus

Autor: Merz-Benz, Peter-Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Swiss Journal of Sociology, 32 (1), 2006, 27-52 27

Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von
Gemeinschaft und Gesellschaft — Ferdinand Tonnies und der
Kommunitarismus

Peter-Ulrich Merz-Benz"

«Gemeinschaft und Gesellschaft» ist eines der bekanntesten und nach dem mit
ihm Gemeinten auch eines der bedeutendsten Begriffspaare der Soziologie. Geprigt
von Ferdinand Tonnies zu Beginn der 1880-er Jahre ist es spitestens seit 1912,
dem Erscheinen der zweiten Auflage von Ténnies’ gleichnamigem Werk,' aus
dem Kanon der soziologischen Grundbegriffe oder, besser, der soziologischen
Kategorien nicht mehr wegzudenken.? «<Gemeinschaft und Gesellschaft» steht fiir
nichts Geringeres als die Vermittlung von verniinftiger und vorverniinftiger Sphire
der Sozialwelt — fiir einen Grundzug der Sozialwelt schlechthin. Denn bei allen
Maglichkeiten vernunftorientierten Handelns ist unser Zusammenleben immer
auch begriindet in T4tigkeiten, die der Sphire des Alogischen entstammen. Und
dasselbe gilt fiir die Ordnungen unseres Zusammenlebens: die sozialen Gebilde.
Verniinftige und vorverniinftige Sphire der Sozialwelt stehen in einem sowohl
konstitutiven als auch historischen Zusammenhang — und diesen Sachverhalt hat
Tonnies auf den Begriff zu bringen versucht.

Dieses Sachverhalts war sich die Soziologie zwar stets gewahr — und sei es bloss
unterschwellig, als einer latenten Aufgabenstellung soziologischen Denkens —, und
auch die zahllosen Missverstindnisse, ja bewussten Missdeutungen, denen das Begriffs-
paar Gemeinschaft und Gesellschaft ausgesetzt war (vgl. Kisler, 1991, 519 ff.),
konnten seiner Bedeutung nichts anhaben. Nichtsdestotrotz aber ist es immer wie-
der aus dem Bewusstsein des Faches verschwunden, ja zeitweise richtiggehend in
Vergessenheit geraten.? Gerade in der Theorie der Moderne, die als ihren Leitfaden

* Prof. Peter-Ulrich Merz-Benz, Soziologisches Institut der Universitit Ziirich, Andreasstrasse

15, 8050 Ziirich, Tel.: (41) (0)44 635 23 73; E-Mail: merz-benz@soziologie.unizh.ch.

1 Zur Entwicklung der Begrifflichkeit «Gemeinschaft und Gesellschaft» im Werk von Ferdinand
Tonnies vgl. Bickel, 1991, Erster Teil, bes. 58 ff.; Merz-Benz, 1995, 182 ff., 423 ff.

2 Wie Dirk Kisler in seiner Untersuchung zu den Entstehungs-Milieus der deutschen Soziologie
von 1909 bis 1934 gezeigt hat, «benannte» «Gemeinschaft vs. Gesellschaft» «das zentrale
Thema der gesamten friihen deutschen Soziologie» (Kisler, 1984, 311). Hier ist indes gleich eine
Korrektur anzubringen, muss es doch statt «Gemeinschaft vs. Gesellschaft» «Gemeinschaft und
Gesellschaft» heissen. Diese Korrektur ist unbedingt erforderlich, da die Rede von «Gemeinschaft
vs. Gesellschaft» den Intentionen von Ténnies zuwiderliuft und vielmehr ihrerseits zu den —
wie ironischerweise wiederum Kisler festgestellt hat — zahlreichen das «Schicksal» des
Tonniesschen Werks bestimmenden «Missverstindnissen» und «falschen Lesarten» gehort
(vgl. Kisler, 1991, 519).

3 Verantwortlich hierfiir zeichneten nicht zuletzt prominente und dementsprechend umfassend
rezipierte und akzeptierte Urteile wie dasjenige von René Konig, welcher Tonnies aus der
Soziologie in die «Geschichts- und Sozialphilosophie» verbannte — beim Begriff des «sozialen



28 Peter-Ulrich Merz-Benz

erklirtermassen die Rationalitit reklamiert, gab es fiir die Thematik der Vermitdung
von verniinftiger und vorverniinftiger Sphire der Sozialwelt keinen Platz.? Erst in
jiingerer Zeit, in den 1990-er Jahren hat die Soziologie wieder begonnen, sich an
das Begriffspaar Gemeinschaft und Gesellschaft und das mit ihm Vorgedachte zu
erinnern. Und langsam gewinnt die Denkfigur einer in ihrem modus existendi in
einem Neben- und Miteinander von rationalen und prirationalen Elementen beste-
henden sozialen Wirklichkeit im soziologischen Denken erneut Gestalt. Verant-
wortlich dafiir ist der Kommunitarismus, niherhin der Kommunitarismus
soziologischer Prigung, wie er von Amitai Etzioni sowie von der Gruppe um
Robert N. Bellah vertreten wird.

Eines gilt es allerdings gleich hinzuzufiigen: Das Verhiltnis, wie es sich
erdffnet zwischen der Kritik des Kommunitarismus am Modus unseres gegen-
wirtigen Zusammenlebens und dem Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft,
war bisher nicht Gegenstand von Untersuchungen, geschweige dass von seiten der
Kommunitaristen selbst ein Bezug zu Tonnies hergestellt worden wire, der den
an die Rezeption einer Theorie zu stellenden systematischen Anspriichen geniigt.’
Damit blieb eine hervorragende Gelegenheit, das Problempotenzial des kommunita-
ristischen Denkens weiter auszuschépfen und die involvierten Begriffe und
Denkfiguren in ihrem Inhalt und in ihrem Aufbau zu reflektieren, ungenutze. Mit
den nachstehenden Erérterungen soll ein erster Schritt zur Beseitigung dieses
Versiumnisses getan werden — und zwar auf folgende Weise: Zunichst gilt es
diejenigen begrifflichen und theoretischen Voraussetzungen freizulegen, auf die
die Kommunitaristen sich in den von ihnen entwickelten Denkansitzen zwar
stiitzen, ohne sie aber zu thematisieren. Daraufhin wird das Theorem von Gemein-
schaft und Gesellschaft in den so erdffneten Diskurs gleichsam eingesetzt, auf dass
bestimmbar werde, was bis anhin unerreicht und mithin ungeklirt geblieben ist.

Verhilenisses», einem Grundbegriff des Theorems von Gemeinschaft und Gesellschaft, soll es
sich gar um einen ontologischen Begriff handeln — und ihm noch dazu unterstellte, in das
«Verhiltnis von Theorie und Empirie» vor allem mit dem Begriff der «sozialen Wesenheit»
eine normative Setzung «hineingeschmuggelt» zu haben (Kénig, 1958, 91; Konig, 1987,138 f.,
147, 189).

4 Daran vermochten auch die eingehenden Bemiihungen der Ferdinand-Ténnies-Gesellschaft,
die in den Jahren 1980, 1984 und 1987 eigentliche Ténnies-Kongresse durchfiihrte, von
denen vorab der dritte sich grossen Zuspruchs erfreute, nichts zu indern (vgl. Clausen und
Pappi, 1981; Clausen et al., 1985; Clausen und Schliiter, 1990). Ihnen war in Sachen Etablierung
des Tonniesschen Werks in den Diskurszusammenhingen der Gegenwartssoziologie ebenso
wenig Erfolg beschieden wie einschligigen Unternehmungen im Umkreis der Ferdinand-
Ténnies-Gesellschaft, etwa dem von der Ferdinand-Tonnies-Forschungsstelle an der Universitit
Hamburg durchgefiihrten Kolloquium «Lokalkultur und Weltgesellschaft», mit dem der
thematische Bezug zur Theorie der Moderne ausdriicklich gesucht wurde (vgl. Deichsel und
Fechner, 1987).

5 In seiner Einleitung zu dem von ihm 1998 herausgegebenen Sammelband «The Essential
Communitarian Reader» verweist Etzioni zwar sowohl auf Ténnies als auch auf dessen Hauptwerk
«Gemeinschaft und Gesellschaft»; diese beiden Verweise sind in ihrer Pauschalitit allerdings



Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 29

1 Die Riickgewinnung der Gemeinschaft als soziale Lebensform

1.1 Das Ich+Wir-Paradigma von Amitai Etzioni

Es ist die erklirte Absicht von Amitai Etzioni, eine neue «Sichtweise des Menschen
und der Gesellschaft» zu begriinden. Gemeint ist das von ihm so genannte «new
synthesizing paradigm, that of the 1&We, and the deontological ethics, that are
involved» (Etzioni, 1988, x). Dieses neue Paradigma

“sees individuals as able to act rationally and on their own, advancing
their self or s, but their ability to do so is deeply affected by how well they
are anchored within a sound community and sustained by a firm moral
and emotive personal underpinning — a community they perceive as theirs,
as a We, rather than as an imposed restraining they.” (Etzioni, 1988,
ix-x; Etzioni, 1994, 10)°

Das «Ich+Wir»-Paradigma ist im Dialog zweier anderer Paradigmen entstanden,
dem «utilitarischen, rationalistisch-individualistischen, neoklassischen» oder — wie
man ohne weiteres auch sagen kann — neoliberalen «Paradigma» und dem «sozial-
konservativen Paradigma». Das erstere geht vom Individuum aus, das fiir sich,
einzig den eigenen Niitzlichkeitskriterien verpflichtet, seine Ziele setzt und diese
in rationalem, kalkuliert-strategischem Handeln zu verwirklichen sucht, wihrend
das zweitere im Individuum ein moralisches «Mangelwesen» sieht, das oft «irrational
handelt» und zur Kontrolle seiner Impulse notwendig einer «starken Autoritit»
bedarf (vgl. Etzioni, 1988, ix, 6-7; Etzioni, 1994, 9 f., 27-29). Beide Paradigmen
sind unmittelbar aufeinander bezogen, ja sie setzen sich in ihrer Einseitigkeit
buchstiblich «gegen»-seitig voraus. Der «untersozialisierten» Sichtweise des Men-
schen, wie sie die Neoklassiker vertreten, steht die dementsprechend «iibersozia-
lisierte» Sichtweise der Konservativen gegeniiber (vgl. Etzioni, 1988, 6-7, 13-14;
Etzioni, 1994, 27 ff., 40 ff.). Ganz anders verhilt es sich mit der Stellung des
Ich+Wir-Paradigmas. Dieses wird mit Bezug auf die anderen beiden Paradigmen
von Etzioni zwar als «synthetisierend» qualifiziert — und auf wesentliche Elemente
der Begriffe des Individuums und des individuellen Handelns trifft dies auch
fraglos zu —; doch das, was seinen Charakter effektiv ausmacht, kommt damit
nicht in den Blick. Etzioni verkennt in einem entscheidenden Punkt die Logik

vielsagend (vgl. Etzioni, 1998, ixf.). Ein wahres Zerrbild von Ténnies’ Theorem von Gemeinschaft
und Gesellschaft vermittelt Alan Wolfe (vgl. 1989, 187 ff.)

6 Von neuer «Sichtweise von Mensch und Gesellschaft» ist an der betreffenden Stelle lediglich in
der deutschen Ubersetzung die Rede (Etzioni, 1994, 10). Dies geschieht jedoch durchaus in
Ubereinstimmung mit Etzionis Argumentationsgang, begreift Etzioni doch das Verhiltnis von
Individuum und Gesellschaft (society) als grosstméglichen Gegensatz zwischen zwei letzelich
unvermittelbaren Gréssen, um die Erdrterung des sozialen Eingebundenseins von Individuen
daraufhin konsequenterweise in den Rahmen des Verhiltnisses von Individuum und Gemeinschaft



30 Peter-Ulrich Merz-Benz

seiner eigenen Argumentation, denn in Wahrheit steht das Ich+Wir-Paradigma
jenseits des Dialogs von neoklassischem und sozial-konservativem Paradigma. Im
Ich+Wir-Paradigma ist vielmehr nichts Geringeres vorgedachrt als die Moglichkeits-
bedingung der Vermittlung von Individuum und Gesellschaft, die Grundbestim-
mung von Sozialitit, auf die hin {iber den Begriff des Eigeninteresses ebenso wie
iiber denjenigen der sozialen Verpflichtung erst sinnvoll befunden werden kann.”
Dariiber kann auch der Umstand nicht hinwegtiuschen, dass Etzioni in seinen
Untersuchungen dem neoklassischen Paradigma und dabei in erster Linie der
neoklassischen Okonomie sein besonderes Augenmerk widmet, ja in seinen Ausfiih-
rungen wesentlich von den Grundprinzipien der neoklassischen Okonomie ausgeht.
Dass er auf diese Weise verfihrt, hat rein strategische Bedeutung. Denn was in
Wahrheit zur Disposition steht ist gleichsam die Golddeckung des neoklassischen
Paradigmas: Das autonome Individuum, das rational, allein nach dem Prinzip der
Nutzenmaximierung iiber sein Handeln entscheidet. Der eigentliche Gegenstand
der Erérterungen ist mithin die «menschliche Natur», priziser: die soziale Natur
des Menschen (vgl. Etzioni, 1988, xii, 6, 22; Etzioni, 1994, 14, 27, 56). Es geht —
wie es an anderer Stelle heisst — um «the social philosophical foundation» des
Ich+Wir-Paradigmas (vgl. Etzioni, 1988, 8; Etzioni, 1994, 31).

Etzioni zufolge beruht das neoklassische Paradigma auf drei Grundannahmen:
1) “people seek to maximize one utility”; 2) “people render decisions rationally”;
3) “the individual is the decision-making unit” (Etzioni, 1988, 4; Etzioni, 1994,
24). Diese Grundannahmen sind, wie Etzioni in seinen Untersuchungen zu zeigen
sucht, einseitig und damit fiir die begriffliche Bestimmung menschlichen Handelns
unzureichend; sie bediirfen der Verinderung, um schliesslich in ihrer Gesamtheit
aufzugehen im Begriff der “responsive community”. Entgegen der ersten
Grundannahme verfolgen Menschen “at least two irreducible ‘utilities™; und
dementsprechend haben sie “two sources of valuation: pleasure and morality”.®

(community) zu stellen. Fiir Etzioni gile: Das Individuum lebt in der Gemeinschaft und durch
sie. In der Gesellschaft hat es hochstens einen Platz.

7 In dem von Etzioni vorgeschlagenen «Konfrontationsmuster fiir Paradigmen» kommt dies
bereits deutlich zum Ausdruck. Erzioni hilt fese: “The approach followed here is one of
codetermination: It encompasses factors that form society and personality, as well as neoclassical
factors that form markerts and rational decision-making. Moreover, we can go beyond suggesting
that both approaches need to be synthesized; we can specify to some extent how they are related to
one another: The paradigm advanced here seeks to characterize the context within which the
forces that the neoclassical approach focuses on are played out, a context that sets limits and
provides direction to those forces” (Etzioni, 1988, 3-4; Etzioni, 1994, 23 {.; zweite Hervorhebung
v. mir, PUMB). An anderer Stelle vertrite Etzioni die Ansicht, “that the neoclassical paradigm
[...] needs to be integrated into one that is more encompassing” (Etzioni, 1988, 1; Etzioni,
1994, 19). Bei der Bestimmung der zwischen den beiden Paradigmen bestehenden Beziehung,
einer Beziehung, die iiberdies erklirtermassen zu seiner Synthese (aus-)gestaltet werden soll, ist
die Frage nach der Maglichkeit einer solchen Synthese zumindest implizit vorausgesetzt.

8 Wie Etzioni aufzeigt, sind es tatsichlich die Vertreter des neoklassischen Paradigmas selbst, die
durch die Erweiterung des Nutzenkonzepts und insbesondere die Einfithrung des Begriffs des



Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 31

Anstelle der zweiten Annahme ist davon auszugehen, “that people typically select
means, not just goals, first and foremost on the basis of their values and emotions.
Far from always ‘intruding on’ or ‘twisting’ rational deliberations, values and
emotions render some decision-making more effective”. Und die dritte
Grundannahme hat der Voraussetzung zu weichen, “that social collectivities [...]
are the prime decision-making units. Individual decision-making often reflects, to
a significant extent, collective attributes and processes. Individual decisions do
occur, but largely within the context set by various collectivities” (Etzioni, 1988,
4, x-xi; Etzioni, 1994, 24 f., 12 f.; vgl. erlduternd Etzioni, 1988, 36 ff., 93 ff,,
136 ff. u. 185 ff.; Etzioni, 1994, 81 ff., 179 ff., 253 ff. u. 337 ff.).

Von entscheidender Bedeutung ist der Begriff der relativen Rationalitit.’
Seine Bestimmung fiihrt direkt zu den Begriffen der Gemeinschaft respektive der
deontologischen Ethik und ist vor allem dazu angetan, den Blick auf die von
Etzioni nicht thematisierten Implikationen des Gemeinschaftsbegriffs zu lenken.
Wie Etzioni zu Recht betont, ist der homo oeconomicus kein biologisch-psycho-
logisches Wunder, das seine Priferenzen gleichsam jenseits aller erzieherischen
Einfliisse und Sozialisationserfahrungen empfangen hat und dementsprechend
unberiihrt von allen gesellschaftlichen Kriften seine Entscheidungen fillen kann.
Wire er dies, sprich: wiese er tatsichlich nur ein Mindestmass an sozialer Veranke-
rung auf, wire er den verschiedenartigen gesellschaftlichen Geschehnissen praktisch
ausgeliefert und in seiner Freiheit, auch und gerade der Freiheit, nach eigenen
Priferenzen entscheiden zu kénnen, aufs hochste bedroht. Die Sache verhilt sich
vielmehr umgekehrt: “... individuals who are bonded into comprehensive and
stable relationships, and into cohesive groups and communities, are much more
able to make sensible choices, to render judgement, and be free” (Etzioni, 1988,
10; Etzioni, 1994, 35; Hervorhebung weggelassen, PUMB)." Die Rationalitit
der von den Individuen getroffenen Entscheidungen ist eine relative Rationalitit
und — wie zu betonen ist — eine per se relative Rationalitit. Bloss davon zu sprechen,
die Entscheidungsrationalitit des Individuums wiirde durch dessen zeitweiliges
Eingebundensein in Gruppen und Gemeinschaften relativiert, triffc die Sache
nicht. Die Menschen verfolgen “goals they acquire from #heir communities, and

«interdependenten Nutzens» (inter-dependent utility) der Aufgliederung der Bewertungs-
massstibe gleichsam vorarbeiten (vgl. Etzioni, 1988, 25 ff.; Etzioni, 1994, 62 ft.).

9 Dieser Begriff wird von Etzioni zwar nicht explizit verwendet. Im Vorwort von «Jenseits des
Egoismus-Prinzips» spricht er lediglich an einer Stelle von »relativ rationalen Entscheidungen»
(“relatively rational decision-making”) (Etzioni, 1988, xi; Etzioni, 1994,13). Nichtsdestoweniger
ist der mit relativer Rationalitit gemeinte systematische Sachverhalt ein zentraler Bestandteil
seiner Argumentation.

10 Alexis de Tocqueville, auf den Etzioni sich hier beruft, ist allerdings als Gewihrsmann ungeeignet,
bleibt doch bei ihm das Verhiltnis von «natiirlichen Assoziationen» (associations naturelles),
welche die natiirlichen Gemeinschaften zusammenhalten, und «freien Assoziationen» (associations
libres), mittels deren wiederhergestellt werden soll, was durch die Zerstérung der natiirlichen
Gemeinschaften an Bindungen verloren gegangen war, weitgehend ungeklirt (vgl. Tocqueville,



32 Peter-Ulrich Merz-Benz

inner moral and emotive developments”; iiber ihre Entscheidungen bestimmen
die «normativ-affektiven Faktoren», wie sie die Bestandsvoraussetzungen der Gemein-
schaft reprisentieren, und auf diese Weise gewinnt der Gemeinschaftsbegriff seine
herausragende systematische Bedeutung (Etzioni, 1988, 14; Etzioni, 1994, 41,
11; Hervorhebung v. mir, PUMB). Relativ ist diese Form der Rationalitit daher
insofern, als mit ihr die uneingeschrinkte Entscheidungsrationalitit des Indi-
viduums aufgehoben wird zugunsten der handlungsleitenden Bestimmung immer
schon vorgegebener Gemeinschaftsziele. Die Rationalitit, wie sie mit dem modus
existendi der Sozialform Gemeinschaft zusammenfillt und mithin die Rationalitit
des Bestands der Gemeinschaft selbst ausmacht, bleibt dagegen unangetastet.

Dementsprechend vertritt Etzioni den Standpunkt einer «deontologischen
Ethik», wonach Handlungen dann moralisch richtig sind, wenn “they conform to a
relevant principle or duty” (Etzioni, 1988, 12; Etzioni, 1994, 39). Die Moralitit
einer Handlung bemisst sich weder nach ihren Zielen, noch nach ihren Folgen;
was zihle ist einzig die allem Handeln voranstehende Wahrnehmung der in und
mit den Gemeinschaften gegebenen moralischen Pflichten. Etzioni bezeichnet
sich zwar selbst als «gemiissigten Deontologen», der — zumindest «in zweiter Linie» —
auch die Handlungsfolgen beriicksichtigt und sich damit «dem Standpunke der
gemiissigten Utilitaristen» annihert, die ihrerseits als Moralititskriterium auch
«Absichten» zulassen, zumindest — wiederum — als zweites Kriterium. Doch hat
dies primir theoriestrategische Bedeutung, indem fiir ihn eine gemissigte deon-
tologische Sichtweise “provides the foundations for inclusion of neoclassical con-
cepts and findings as a subset [of the I&We paradigm, PUMB]” (Etzioni, 1988,
13; Etzioni, 1994, 40).

In seiner Thematisierung des Rationalititsbegriffs geht Etzioni schliesslich
noch einen Schritt weiter — einen Schritt, der ihn endgiiltig in den Bereich jenseits
des Dialogs von neoklassischem und sozial-konservativem Paradigma fiihrt. Damit
werden die von ihm verkannten Konsequenzen seiner eigenen Argumentation
schliesslich vollends offenbar. Die Grundlagen unseres gesamten Wissens: “
ideas and practices, but also the frameworks of thinking, what is considered
factual, and logic itself” [are] “to be found in the particular culture to which a
person belongs” (Etzioni, 1988, 13, 14; Etzioni, 1994, 41). Insofern sind die
Grundlagen unseres Wissens — wie Etzioni gleich hinzufiigt — “beyond the scope
of deductive and inductive reasons [...] neither rational nor irrational but rather
nonrational” (Etzioni, 1988, 14; Etzioni, 1994, 41; Etzioni zitiert hier Shweder
und Levine, 1984, 28).!"" Dieses kulturalistische Wissensverstindnis bezeichnet er

1987 11, 164, 432; Tocqueville, 1987 1, 285; Fach, 1992, 44 ff.; Merz-Benz, 2005, 173 ff.; vgl.
zudem Eisenstadt, 1988).

11  Genau gesagt bezieht sich Etzioni auf den Aufsatz von Richard A. Shweder, der den
bezichungsreichen Titel trigt: “Anthropology’s romantic rebellion against the enlightment, or
there’s more to thinking than reason and evidence” (Shweder 1984; Hervorhebung v. mir,
PUMB). Im Zitat bei Etzioni steht anstelle von “inductive reasons” filschlicherweise “intuitive



Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 33

als “what has been called the ‘romantic’ view” und stellt diese Sichtweise dem
aufklirerischen Denken gegeniiber. Beide sieht er zudem als idealtypische
Verkorperungen der Prinzipien und Grundannahmen derjenigen beiden Paradigmen
— des neoklassischen und des sozial-konservativen Paradigmas —, die im Ich+Wir-
Paradigma zusammengebracht werden sollen, wobei er vorgibt, mit dem Ich+Wir-
Paradigma einen «Mittelweg» zu beschreiten. Dann aber folgt ein fiir sich genommen
zwar beildufiger, aufs Ganze des Argumentationsgangs gesehen jedoch ebenso
problematischer wie gleichzeitig erliuterungsreicher Zusatz: die mit dem Ich+Wir-
Paradigma vertretene Sichtweise stelle — so heisst es — einen Mittelweg dar, «although
it is closer to the romantic pole than to that of enlightment» (Etzioni, 1988, 14;
Etzioni, 1994, 41).

In diesem Zusatz tritt hervor, was sich 1) mit dem Begriff der relativen, die
Bestandsvoraussetzungen der Gemeinschaft reprisentierenden Rationalitit, 2) mit
der deontologischen Ethik, sprich: der moralischen Inpflichtnahme des Handelns
zugunsten der Ziele der Gemeinschaft sowie 3) mit der Konfundierung von
Gemeinschaft und Kultur mehr und mehr abzeichnete: dass Etzioni mit seinem
Ich+Wir-Paradigma einem fundamentalen (Selbst-)Missverstindnis unterliegt. Denn
was er als Grundprinzip des «Ich+Wir», der «zur Verantwortung fihige[n] Gemein-
schaft» ausgibt, steht im Widerspruch zu seiner gesamten bisherigen Argumenta-
tion. “Individuals and community are both completely essential, and hence have the
same fundamental standing” (Etzioni, 1988, 9; Etzioni, 1994, 32) — diese Bestimmung
findet im vorstehend entwickelten Gemeinschaftsbegriff und insbesondere in den
mit diesem Begriff verbundenen Implikationen fiir das Verhiltnis von Gemeinschaft
und Individuum keine Entsprechung. Wiederum ist es ein eher beiliufiger Zusatz,
im vorliegenden Fall ein Einschub, in dem hervortritt, worum es beim Ich+Wir-
Paradigma in Wahrheit geht. «Die Kernidee» der “responsive community” oder,
was dasselbe bedeutet, der “social philosophical foundation” [of the] “I&We’
view” ist — so hilt Etzioni fest — “the assumption of creative tension and perpetual
search for balance between two primary forces — those of the individual, and those
of the community, to which they are members” (Etzioni, 1988, 8; Etzioni, 1994,
31). Die Vorstellung einer dem autonomen Individuum gegeniiberstehenden ihrer-
seits autonomen Gemeinschaft ist indes ebenso fiktiv wie die Vorstellung vom
autonomen <insamen> Individuum. Das Individuum ist auch als Individuum
Mitglied der Gemeinschaft, von der es umgeben ist, die es einschliesst. Und die
Gemeinschaft wiederum realisiert sich nirgends anders als im Titigsein ihrer
Mitglieder. Die Individualitit aber, wie sie den Individuen als Mitgliedern einer
Gemeinschaft in je besonderem Masse zukommt, erhilt ihre Ausprigung in und
vermittels der Gemeinschaft. Insofern sind Individuum und Gemeinschaft nicht

reasons”’; diesen gerade im vorliegenden thematischen Kontext verfinglichen Fehler habe ich
korrigiert. ‘



34 Peter-Ulrich Merz-Benz

gleich urspriinglich.'? Tatsichlich ist im Verhilenis von Individuum und Gemein-
schaft nichts weniger als die Méglichkeitsbedingung der Vermittlung von Indivi-
duum und Gesellschaft schlechthin mitgedacht, die Grundbestimmung von Soziali-
tit, auf die hin iiber den Begriff des Eigeninteresses ebenso wie iiber denjenigen
der sozialen Verpflichtung erst sinnvoll befunden werden kann. Mit der relativen
Rationalitit, der deontologischen Ethik sowie dem kulturellen Vermitteltsein unseres
Denkens und unserer Wirklichkeitsauffassung und schliesslich der responsive
community fiihrt Etzionis Argumentation unmittelbar auf diese apriorische Voraus-
setzung von Sozialitit zuriick; diese wird von ihm aber nicht zum Thema gemacht,
sondern verbleibt im Stand einer Implikation. Etzioni selbst nennt als Anlass fiir
die Entwicklung des Ich+Wir-Paradigmas Probleme der Handlungserklirung, doch
geht es dabei an keiner Stelle bloss um die Erweiterung des Varianzbereichs von
Variablen, sprich: die Hinzunahme bisher ungenannter Ursachen. Auf der
Traktandenliste stehen in Wahrheit die Denkbarkeitsbedingungen von Handlungs-
erklirungen, behandelt wird die Konstitution des zwischen den Entscheidungs-
trigern von Handlungen bestehenden Sozialverhiltnisses. Den Diskurs hieriiber
gilt es allerdings erst zu eréffnen.

1.2 Das Theorem der «Erinnerungsgemeinschaften» — Robert N. Bellah und seine
Gruppe

Robert N. Bellah und seine Gruppe verfolgen grundsitzlich dieselbe Intention
wie Etzioni, beschreiten jedoch einen ginzlich anderen Weg. Gegenstand ihrer
Bemiihungen ist die «soziale Okologie» (vgl. Bellah et al., 1985, 284, 287 ff;
Bellah et al., 1987, 322, 325 ff.) oder, priziser, die Bestimmung der «subtle ties
that bind human beings to one another» und mithin des Gleichgewichtszustandes
im Okosystem des Sozialen — und dieser wiederum ist analog dem, was mit dem
Ich+Wir-Paradigma «denkbar und darstellbar» gemacht werden soll. Das verselb-
stindigte Konkurrenzprinzip als — vermeintlich — einziges Konstituens des Handelns
zuriickzuholen, wiedereinzubinden in den Begriff eines Handelns, das primir in
der Verantwortung um das soziale Ganze begriindet ist — das ist das Ziel. Und im
Prinzip dasselbe will auch Etzioni, wenn er die Gemeinschaft und die mit ihr
verbundenen moralischen Verpflichtungen als diejenigen Entscheidungstriger
einzusetzen sucht, die dem autonomen Individuum in seinem niitzlichkeitsorien-
tierten, kalkulierten Handeln noch vorgeordnet sind.

Bei der Bestimmung des Gemeinschaftsbegriffs eroffnen sich indes gravierende
Unterschiede. Anders als bei Etzioni wird Gemeinschaft bei Bellah und seiner
Gruppe nicht iiber Gemeinschaftsziele bestimmt, Ziele, die mit der Sozialform
selbst gegeben sind und denen fiir die Gemeinschaftsmitglieder verpflichtender

12 Einen ausgezeichneten Beleg hierfiir liefert Etzioni selbst mit seiner Beschreibung der
Internalisierung von Werten als Teil des Sozialisierungsprozesses (vgl. Etzioni, 1988, 45 ff.;

Etzioni, 1994, 98 ff.).



Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 35

Charakter zukommt. Und ebenso wenig bleibt der Gemeinschaftsbegriff — wie
dies bei Etzioni der Fall ist — als solcher in das Verhiltnis von Individuum und es
umgebender Gemeinschaft eingebunden respektive ist Gemeinschaft ausschliesslich
gedacht als Gegenstiick zum Individuum und setzen sich daher Individuum und
Gemeinschaft wechselseitig voraus. Bellah und seine Gruppe besitzen vielmehr
einen positiv bestimmten Begriff von Gemeinschaft als Gemeinschafilichkeit, als
Gemeinschaftlichkeit des Handelns jenseits von Zielen und Inhalten. Gemeinschaft-
lichkeit ist fiir sie unmittelbar ein Konstituens des Zusammenlebens selbst. Erst
in ihr — und einzig in ihr — ist begriindet, was soziale Bindung und Verantwortung,
sprich: ein Handeln nach sozial-okologischen Prinzipien ausmacht.

Deutlich wird dies an den «Gewohnheiten des Herzens» (habits of the heart),?
wie sie in den so genannten «Erinnerungsgemeinschaften» (Communities of
Memory) aufgehoben sein sollen. Dazu heisst es:

“Communities, in the sense in which we are using the term, have a bistory
— in an important sense they are constituted by their past — and for this
reason we can speak of a real community as a «community of memory, one
that does not forget its past. In order not to forget that past, a community
is involved in retelling its story, its constitutive narrative, and in so doing,
it offers examples of the men and women who have embodied and exemplified
the meaning of the community.” (Bellah et al., 1985, 153; Bellah et al.,
1987, 185)

Worauf es ankommt ist, die Gemeinschaften ihre «stories of collective history and
exemplary individuals» erzihlen zu lassen, auf dass die Menschen sich erneut — oder
iiberhaupt erst — als «ausgebildet» erfahren (constituted), als in und mit den Gemein-
schaften geworden. Und was fiir die Menschen daraus resultiert, ist eine umso
«tiefere Identifikation» mit sich als Person. An dieser (Selbst-)Erzihlung der
Gemeinschaften wollen Bellah und seine Gruppe mitwirken, durch historisch-
sozialwissenschaftliche Forschung bestimmend und freilegend, was die Tradition
an vorbildhaften Verkérperungen dessen, was Gemeinschaft sein kann, bereithilt.
Die Aufmerksamkeit gilt der «Good Society», wie sie in den verschiedensten
Bereichen unseres Zusammenlebens noch immer, wenngleich unerkannt, prisent
ist. Sie soll wiederum — in den unterschiedlichsten Konkretionen — zur Konstituente
unseres Handelns aufriicken (vgl. Bellah et al., 1991)."

13 Der Ausdruck «Gewohnheiten des Herzens» stammt wiederum von Tocqueville (1987 I, 432).

14 Bellah und seine Gruppe betreiben nach eigener Einschitzung «Social science as public
philosophy» (Bellah et al., 1985, 297 ff.; Bellah et al., 1987, 339 ff.). Eine solche
Sozialwissenschaft kann nicht «wertfrei» sein. Sie bewegt sich in den Traditionen der Gesellschaft,
der sie angehért, gleichgiiltig, ob sie sich dessen bewusst ist oder nicht; sie muss sich daher
zwangsliufig auf die Sozialordnungen, die sie untersucht, auch einlassen, sprich: akzeptieren,
dass im Prozess der Sozialforschung “the analysis of evidence and moral reasoning [...] are



36 Peter-Ulrich Merz-Benz

Menschen erfahren sich aber nicht nur dadurch als in Gemeinschaften «aus-
gebildet», indem sie deren Erzahlungen héren. Sie erlernen durch die Teilnahme
an den (noch) bestehenden gemeinschaftlichen Lebensformen dariiber hinaus eine
«zweite Sprache» neben der ersten Sprache, der Sprache des selbstbewussten Indi-
viduums. Gemeinschaft wird gelebt in «rituellen, dsthetischen und ethischen Briu-
chen» (practices), und diese wiederum definieren “the patterns of loyality and
obligation that keep the community alive” (Bellah et al., 1985, 154; Bellah et al.,
1987, 186). Wer diese Muster kennt, der vermag sich auch in der sozialen Wirk-
lichkeit jenseits des individualistischen Handelns zurechtzufinden. Die Sprache
der Tradition und der Bindungen in Erinnerungsgemeinschaften ist eine Sprache,
die immer schon da ist, die wir uns im Zuge von Sozialisationsprozessen ebenso
aneignen, wie sie uns gleichsam angeeignet wird und die wir ganz selbstverstindlich
dann gebrauchen, “when the language of the radically separate self does not seem
adequate” (Bellah et al., 1985, 154; Bellah et al., 1987, 187). Wenn von einer
Sprache die Rede ist, dann stellt sich allerdings die Frage nach dem Allgemein-
heitsgrad ihrer Begriffe und Denkfiguren und dementsprechend nach ihrem
Anwendungsbereich. Und in dieser Hinsicht bleibt bei der Sprache der Erinnerungs-
gemeinschaften ein zentraler Punkt im Unklaren: Sind die Loyalitits- und Verpflich-
tungsmuster iibertragbar auf Gemeinschaften verschiedenster Art oder sind sie in
bestimmte konkrete Gemeinschaften eingebunden, diese verkérpernd und von
diesen nur sehr bedingt ablésbar? Im zweiten Fall erschopfte sich das Erlernen der
zweiten Sprache im Hineinleben in vorgegebene traditionelle Gemeinschaften."

Mit dem Verhiltnis von erster und zweiter Sprache stellt sich allerdings
auch bei Bellah und seiner Gruppe das bereits von Etzioni her bekannte Problem

simultaneously operative”. Was ihren Standpunkt im Hinblick auf die Traditionen der modernen
Gesellschaft und der US-amerikanischen Gesellschaft im besonderen angeht, halten Bellah
und seine Gruppe fest: “Our society has been deeply influenced by the traditions of modern
individualism. We have taken the position that our most important task today is the recovery
of the insights of the older biblical and republican traditions. [We] are grounded in a social
scientific tradition that has insisted on an idea of society as a reality in itself, not as merely
derived from the agreement of individuals” (Bellah et al., 1985, 303; Bellah etal., 1987,
345 f£.).

15  Mit den Loyalitits- und Verpflichtungsmustern von Gemeinschaft(en) (patterns of loyality
: and obligation that keep the community alive) geben Bellah und seine Gruppe gleichsam eine
Antwort auf ein bereits frither festgestelltes ungeklirtes Problem bei Tocqueville. Eine
entsprechende Bezugnahme findet sich bei ihnen zwar nicht, der systematische Zusammenhang
ist indes offenkundig. Wie friiher bereits — in einer Anmerkung zu Etzioni — konstatiert, sollte
Tocqueville in Gestalt von «freien Assoziationen» (associations libres), praktiziert durch die
Biirger, wieder hergestellt werden, was mit der Zerstorung der natiirlichen Gemeinschaften
und mithin dem Verschwinden der «natiirlichen Assoziationen» (associations naturelles) verloren
gegangen war (vgl. Tocqueville, 1987 II, 164, 432; Tocqueville, 1987 I, 285; Fach, 1992,
44 ff.; Merz-Benz, 2005, 173 ff.). Uber die «Kunstfertigkeit», deren es zur Erstellung eines
Netzes von «freien Assoziationen» bedarf, macht Tocqueville indes keine niheren Angaben —
weder iiber ihre Herkunft, noch iiber ihren Charakter. Auf diesem Hintergrund erweist sich
die Bestimmung von «Loyalitits- und Verpflichtungsmustern einer Gemeinschaft» bei niherem
Hinsehen als ein Unterfangen, so etwas wie das spezifisch Gemeinschaftliche in die Gegenwart



Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 37

der Vermittlung von Individuum und Gemeinschaft oder, wie es im vorliegenden
Fall priziser heissen muss, von individualistischen und gemeinschaftlichen
Lebensformen. Dass die Menschen an beiden Lebensformen teilhaben, ja beide
Lebensformen verkdrpern, stets ebenso «ausgebildetes» Selbst wie «[Selbst-]bewusstes
Individuumb» sind, versteht sich. Worauf es ankommt, ist diesen Sachverhalt denkbar
und darstellbar zu machen. Dabei gilt es zunichst Folgendes zu beachten: Das
Selbst des Individuums, das Selbst, wie es «véllig unabhingigr von anderen
Menschen existiert», «das seine <Werte frei wihle» (Bellah et al., 1987, 111; Bellah
et al., 1985, 83), ja das nur um seiner selbst willen besteht — dieses

“empty self [...] is an analytic concept, a limit toward which we tend, but
not a concrete reality. A completely empty self could not exist except in the
theory of radical individualism. It is theoretically imaginable but
performatively impossible. The constituted self is also an analytic concept,
a limit that is never quite reached. It is true that we are all children of
specific parents, born in a particular locality, inheritors of those group
histories, and citizens of this nation. All of these things tell us who we are
in important ways. But we live in a society that encourages us to cut free

from the past, to define our own selves, to choose the groups with which we
wish to identify.” (Bellah et al., 1985, 154; Bellah et al., 1987, 187)

Mit einem Wort: “[We] live somewhere between the empty and the constituted
self” (Bellah et al., 1985, 154; Bellah et al., 1987, 187).' Und «diese Spannung
kann» — wie es gleich anschliessend heisst — «be invigorating, helping to keep both
individual and community vital and self-critical» (Bellah et al., 1985, 154; Bellah
etal., 1987, 187). Wer nun aber das kritische Potenzial, das in dieser Spannung
liegt, auszuschépfen sucht — sei es als Handelnder oder sei es als Sozialwissenschaftler,
der in seinem Begriff der sozialen Wirklichkeit dies fiir den Handelnden vorsieht —,
der kommt nicht umhin, die Vermittlung von individualistischen und gemein-
schaftlichen Lebensformen und darin eingeschlossen die Vermittlung von ausgebil-
detem und leerem Selbst als Méglichkeitsbedingung immer schon vorauszusetzen.
Dieses Apriori der Sozialitit wird allerdings — wie bei Etzioni — auch bei Bellah
und seiner Gruppe nirgends zum Thema gemacht.

hiniiberzuretten, auf dass es dort erneut, durch die sich als «ausgebildet» begreifenden Menschen,
zum Sprechen gebracht werde. Die «Gewohnheiten des Herzens» wiren damit primir als
inhaltsneutral zu begreifen, als unabhingig von den von einer bestimmten Gemeinschaft
ausgechenden moralischen Verpflichtungen bestehende Beweggriinde zu gemeinschaftlichem
Handeln iiberhaupt.

16  Mit der Feststellung, dass es sich beim «leeren Selbst» und beim «ausgebildeten Selbst» (empty
self and constituted self) gleichermassen um analytische Kategorien handelt, denen keine
Realititen entsprechen, wird nicht nur der bei Etzioni bestehende Irrtum korrigiert, einzig die
Vorstellung eines autonomen, <einsamen> Individuums und nicht auch diejenige seines
Gegenstiicks, der autonomen Gemeinschaft besitze fiktiven Charakeer. Dariiber hinaus ist die



38 Peter-Ulrich Merz-Benz

Immerhin steht fest, dass die angestrebte Erneuerung der gemeinschaftlichen
Lebensweise und mit ihr des Gemeinsinns zwar aus dem Geiste der Erinnerungs-
gemeinschaften heraus geschehen soll, es sich dabei aber nicht um die erneute
moralische Inpflichtnahme des Individuums durch die Gemeinschaft oder gar um
die Wiedereinfiihrung traditioneller Werte handeln kann. Gegen jeden «Neotradi-
tionalismus», jedes Zuriickkehren-Wollen zur Vergangenheit setzen Bellah und seine
Gruppe vielmehr das Bemiihen, “to [recover] a genuine tradition, one that is
always self-revising and in a state of development” (Bellah etal., 1985, 283;
Bellah et al., 1987, 321). Es gilt, das Potenzial an Gemeinschaftlichkeit, wie es in
den Loyalitits- und Verpflichtungsmustern von Gemeinschaft(en) enthalten ist,
auszuschdpfen zuhanden der fortwihrenden Generierung sozialer Strukturen.
“Human beings and their societies are deeply interrelated, and the actions we take
have enormous ramifications for the lives of others” (Bellah et al., 1985, 284;
Bellah et al., 1987, 322). Mit anderen Worten: Gesellschaft erscheint als ein
Geflecht unaufléslicher Wechselbeziehungen zwischen Menschen — Wechsel-
beziehungen, die fortwihrend, in unterschiedlichen und im Verlauf der Entwicklung
sich verindernden Graden eine Objektivierung erfahren und zu Verhaltensmustern
gerinnen. Die subtilen Bindungen, wie sie durch die Gemeinschaften verksrpert
werden, bilden neben den individualistischen Formen des Zusammenwirkens das
zweite Konstituens dieser Wechselbeziehungen. Und im Verhiltnis der beiden
Konstituenzien das Gleichgewicht herzustellen ist die Aufgabe der sozialen Okologie.
In diesem Kontext, Wechselbeziehungen institutionalisierend, wieder umbildend,
Anschliisse zwischen ganzen Komplexen objektivierter Wechselbeziehungen
erstellend, entfalten die Erinnerungsgemeinschaften als Gestaltungsprinzipien
sozialer Realitit ihre Wirkung. Erinnerungsgemeinschaften sind nichts anderes
als Méglichkeitsbedingungen zur Konstituierung der Sozialverhiltnisse, durch
die Realitit vermittelt und in ihr, im Handeln der Menschen und mithin prinzipiell
der Reflexion zuginglich, auch eingesetzt. Erinnerungsgemeinschaften zum Erzihlen
zu bringen, ihre Sprache zu pflegen bedeutet das Prisenthalten des Gemeinschaft-
lichen als Repertoire dessen, was die soziale Wirklichkeit fiir uns, die wir sie in
unserem Handeln fortwihrend hervorbringen, (auch) sein kann. Indes wird die
systematische Bestimmung der Erinnerungsgemeinschaften von Bellah und seiner
Gruppe kaum je aus ihrer impliziten Fassung befreit und auf den Begriff gebracht;
und auch das in der Vermittlung von individualistischen und gemeinschaftlichen
Lebensformen mitgedachte Apriori der Sozialitit bleibt unthematisiert. Den Diskurs
hieriiber gilt es erst zu erdffnen.

Argumentation bei Bellah und seiner Gruppe auch frei von Hypostasierungen einzelner Sach-
verhalte der sozialen Wirklichkeit zu einer Art Entititen héherer Ordnung, indem dem individua-
listischen «leeren» Selbst nicht die Gemeinschaft, sondern das «ausgebildete» Selbst gegen-
iibersteht, das Selbst, wie es die gemeinschaftliche Lebensform reprisentiert.



Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 39

2 Ferdinand Tonnies' Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft

2.1 Die Wirklichkeit der Sozialformen

In Ténnies’ Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft ist vorgedacht, was bei
Etzioni ebenso wie bei Bellah und seiner Gruppe fehlt respektive stillschweigend
vorausgesetzt wird: ein Begriff von Sozialitit. Es ist dies ein Begriff der «Verbindungy
als solcher — ein Begriff, der folgerichtig, weil auf die spezifischen Charakeerziige
der Sozialformen selbst konzentriert — auf «das [jeweilige] Verhiltnis selber» in
seinen realen Verkérperungen und in seinem Konstruiertsein —, auch eine Bestim-
mung des Gemeinschaftlichen an der Gemeinschaft und des Gesellschaftlichen an
der Gesellschaft enthilt (vgl. Ténnies, 1979, 3). Ténnies’ Begriff der Sozialform
Gemeinschaft (und dasselbe gilt fiir den Begriff der Gesellschaft) ist weit davon
entfernt, bloss eine Zusammenstellung von Merkmalen empirisch vorfindlicher
Gemeinschaften zu sein, sei es als Typen- oder gar als Allgemeinbegriff; und
ebenso wenig wird bei Ténnies die begriffliche Bestimmung von Gemeinschaft
zuriickgenommen auf die Wertbestimmtheit von Handlungszielen, auf in die
Wirklichkeit des Handelns hineingeltende und dieses leitende Prinzipien oder
schlichtweg auf Qualititen der Handlungsmotivation. Sozialformen sind bei Ténnies
stets im modus existendi gedacht, jenseits aller Bestimmungen des sie konstituie-
renden Handelns. Dies darf nun aber wiederum nicht dahingehend missverstanden
werden, als betrachte Ténnies die Sozialgebilde entweder als hoherstufige Personen,
die ein Eigenleben fiihren, oder als fiir sich bestehende Entititen héherer Ordnung."
Dass Menschen mit den Gebilden der Sozialwelt «als mit Wirklichkeiten verkehren»,
sich selbst und andere dabei als Teile, als Mitglieder von Sozialformen begreifend,
beruht Ténnies zufolge vielmehr einzig darauf, dass sie diese als «vorgeschriebene»
oder doch «vorgedachte Formen» fiir sich gelten, das heisst fiir sich «wollen und
handeln lassen» (T'énnies, [1931] 1981, 10). In dieser Bestehensbedingung liegt
fiir Tonnies «der soziologische Sinn [...] menschlicher Verhiltnisse und Verbin-
dungen» (Tonnies, 1979, 6).

Was bedeutet dies fiir die kommunitaristische «Sichtweise von Mensch und
Gesellschaft»? Eigeninteresse und soziale Verpflichtung entfalten sich ausschliesslich
innerhalb und unter der Voraussetzung von Sozialformen. Individualistisches
Handeln erfolgt auf andere Individuen hin — Individuen, fiir die vorausgesetzt
wird, dass sie in derselben Weise eines rational kalkulierenden und im Prinzip
niitzlichkeitsorientierten Handelns fihig sind und dieses zudem an denselben
Niitzlichkeitskriterien bemessen. Soziale Verpflichtungen werden auf ein Gemein-
wesen hin wahrgenommen — ein Gemeinwesen, fiir das vorausgesetzt wird, dass es
diese Verpflichtungen fiir die ihm angehérenden Mitglieder reprisentiert oder,
priziser noch, verkorpert. In beiden Fillen wird damit eine gemeinsame «Wirklich-

17 In diesem Punke vertritt Ténnies dieselbe Ansicht wie Max Weber (vgl. 1973, 439).



40 Peter-Ulrich Merz-Benz

keit» immer schon mitgedacht als Méglichkeitsbedingung sozialen Tuns und
Handelns. Und dies ist auch die Wirklichkeit, die Ténnies mit seinem Begriff des
sozialen «Verhiltnisses selber» als einer «vorgedachten» oder sogar «vorgeschriebenen
Form» benannt hat.'® So gesehen handelt Ténnies tatsichlich — wie Etzioni dies
als Gegenstand seiner Erérterungen vorsieht — von der «menschlichen Natur»
respektive, priziser noch, von der sozialen Natur des Menschen (vgl. Etzioni,
1988, xii, 6, 22; Etzioni, 1994, 14, 27, 56).

2.2 Die Wirklichkeit der Gemeinschaft: eine prarationale Form sozialen
Zusammenhalts

Die spezifischen Charakterziige der Sozialformen, die Charakterziige, die das soziale
«Verhiltnis selber» annehmen kann, bestehen folgerichtig in ihrem Konstituiertsein
als «Artefakte». Im vorliegenden Zusammenhang von Artefakten zu sprechen,
erscheint indes zu Recht erliuterungsbediirftig. Dass die rationalen, kritisch
aufweisbaren Konstrukte, wie sie die «Verbindungen» der «autonomen» Individuen
ausmachen, unter diesen Begriff fallen, ist wohl unstrittig. Aber wie verhilt es sich
mit den — wie es bei Etzioni heisst — «normativ-affektiven Faktoren», den
Reprisentanten einer die Mitglieder einer Gemeinschaft verbindenden, ja gleichsam
einschliessenden «Gefiithlswelt» (Etzioni, 1988, 14; Etzioni, 1994, 41, 11)? Und
dieselbe Frage stellt sich beziiglich der — gemiss Bellah und seiner Gruppe — die
Mitglieder von Gemeinschaften verbindenden «Loyalitits- und Verpflichtungs-
muster» (Bellah et al., 1985, 154; Bellah et al., 1987, 186). Die kommunitaristische
«Sichtweise von Mensch und Gesellschaft» hilt hierfiir keine Antwort(en) bereit,
was wiederum seinen Grund im Fehlen eines Begriffs von Sozialitit hat. Ténnies
dagegen stellt nicht nur klar fest, dass es sich in beiden Fillen um Artefakte
handelt (vgl. Toénnies, 1979, XXXIII f.). Auch der Artefaktcharakter gemeinschaft-
licher Sozialformen erhilt bei ihm eine explizite Bestimmung. Die vorgedachte
Wirklichkeit gemeinschaftlichen Tuns und Handelns ist gegeben in und mit den
«Banden der Familie, des Landes und der Stadt, des Aberglaubens und Glaubens,
der angeerbten und iiberlieferten Formen, der Gewohnheit und Pflicht» (Ténnies,
1979, 182). Doch mitnichten erschépft sich Gemeinschaft in materialen Verkor-
perungen; ihrem «soziologischen Sinn» nach ist Gemeinschaft fiir Ténnies — anders
als fiir die Romantiker — kein «empirisches Datum» (Friedrich Schlegel) (Ténnies,
1979, 6; Schlegel, 1964 [KA XIII], 110). Es sind vielmehr «naive Anschauung

18 An dieser Stelle ist auf eine dusserst bezichungsreiche Ironie hinzuweisen: So iibt Max Adler in
seiner Bestimmung der «erkenntniskritische[n] Tatsache des «Sozial-Apriori» an Ténnies
vehement Kritik, wobei er diesen zwar missversteht, indem er der Unterscheidung von
Gemeinschaft und Gesellschaft schlicht eine metaphysische Begriindung unterstellt, dabei
aber genau das anmahnt, was bei Tonnies eben nicht bloss «eigentlich geahnt und gesuchw,
sondern tatsichlich auf den Begriff gebracht wird: «dass schon mit dem denkenden und
wollenden Einzelwesen die Vergesellschaftung [oder allgemein: die Sozialitit; PUMB] gegeben
ist» (Adler, 1936, 205 u. 185).



Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 41

und kiinstlerische Phantasie, volklicher Glaube und begeisterte Dichtungy, wel-
che die «Erscheinungen», niherhin die materialen Verkdrperungen von Gemein-
schaft erst «zu lebendigen [gestalten]»; was sie zusammenhilt, ja ausmacht, sind
«Verstindnis und Eintracht», wobei Verstindnis fiir die zwischen den Gemein-
schaftsmitgliedern sich vollziehenden «Beziehungen und Wirkungen», Eintracht
fiir die gemeinschaftliche Wirklichkeit in ihrer «gesamten Kraft und Natur» steht
(Tonnies, 1979, 6 u. 18). Womit Toénnies hier argumentiert, ist eine prirationale
Form sozialen Zusammenhalts, ja, mehr noch, eine prirationale Gesamtform der
zwischen Menschen bestehenden «Verhiltnisse und Verbindungen». Sie wird von
den Menschen intuitiv gedacht — und bisweilen auch nur empfunden oder erfiihlt —
als Einheit, als etwas eigenstindiges, das sie wie von sich aus umschliesst und in
ihrem Handeln ebenso wie durch dieses hindurch selbst Prisenz gewinnt und sich
erhilt. Gemeinschaft wird 7z der Gemeinschaft vollzogen, ja fortwihrend hergestellt,
im selbstverstindlichen Zusammenwirken ihrer Mitglieder auf das Gemeinschafts-
ganze hin, ohne dass dabei die Gemeinschaft je Thema wire. Das Prinzip der
gemeinschaftlichen Witklichkeit ist das Prinzip der Selbsterhaltung — und dies ist
gemeint, wenn Ténnies davon spricht, dass «Gemeinschaft selber als ein lebendiger
Organismus [...] verstanden werden soll». Und «organisch» ist die Wirklichkeit
der Gemeinschaft auch insofern, als sie keine explizite Fassung besitzt, sondern
vielmehr «nur im Zusammenhange mit der gesamten [sozialen; PUMB] Wirk-
lichkeit, die [ihre] Beschaffenheit und [ihre] Bewegungen bestimmt, gedacht werden
kann» (Ténnies, 1979, 4).

2.3 Die Wirklichkeit der Gesellschaft: eine rationale Form sozialen Zusammenhalts

Die Wirklichkeit der Gemeinschaft liegt mithin jenseits der in einer Gemeinschaft
verfolgten Ziele; und ebenso wenig fillt sie zusammen mit den das Handeln der
Gemeinschaftsmitglieder bestimmenden Wertorientierungen, Prinzipien oder
Motiven. Doch wie verhilt es sich mit den Artefakten, welche die «Verbindungen»
der «autonomen» Individuen ausmachen? Tatsichlich gilc es fiir sie das Entspre-
chende noch aufzuweisen respektive gilt es ihren Begriff als einer vom Handeln
der Individuen unabhingigen Wirklichkeit erst zu bestimmen. Bisher war lediglich
die Rede davon, individualistisches Handeln erfolge auf andere Individuen hin —
Individuen, fiir die vorausgesetzt wird, dass sie in derselben Weise eines rational
kalkulierenden und im Prinzip niitzlichkeitsorientierten Handelns fihig sind und
dieses zudem an denselben Niitzlichkeitskriterien bemessen. Auf diese Voraussetzung
aber kommt es gerade an; es ist ihre Explikation, die ansteht, denn mit ihr wird
nichts Geringeres ausgesagt, als dass die Gesellschaft sich nicht in der Gesellschaft
der Individuen erschépft. In der kommunitaristischen «Sichtweise von Mensch
und Gesellschaft» ist eine solche Wirklichkeit der Gesellschaft jenseits der
Wirklichkeit der handelnden Individuen bekanntlich zwar mitgedacht; aufgrund
eines Selbstmissverstindnisses der Kommunitaristen gerit sie jedoch nicht zum



42 Peter-Ulrich Merz-Benz

Thema. Vielmehr iibernimmt Etzioni mit dem neoklassischen Paradigma, das ja
immerhin zu einem Teil des Ich+Wir-Paradigmas aufriicken soll, auch gleichzeitig
die Auffassung, wonach der Begriff einer Sozialform — unabhingig von deren
Charakter — “is often seen as the result of the aggregation of individual rational
decisions” (Etzioni, 1988, 1; Etzioni, 1994, 20). “The neo—classical paradigm”
— wie es an anderer Stelle heisst — “either does not recognize collectivities at all, or
sees them as aggregates of individuals” (Etzioni, 1988, 5, 8; Etzioni, 1994, 26,
31). Und Bellah und seine Gruppe begreifen die Sozialwelt jenseits der
Gemeinschaften ohnehin bloss als Welt, die von der «Kultur der Vereinzelung»
(“culture of separation”) geprigt ist, in der die Menschen nichts anderes sind als
“a mass of interchangeable fragments within an aggregate” und in der “the public
good is usually identified with the sum of private benefits” (Bellah et al., 1985,
277, 281, 335; Bellah et al., 1987, 315, 319, 369).

Bei Tonnies besitzt das Artefakt einer vom Handeln unabhingigen gesellschaft-
lichen Wirklichkeit seine klare begriffliche Bestimmung. Diese besteht im Kern
in einem Grundgedanken der Marxschen Warenwerttheorie, der jedoch bei Ténnies
eine erkenntniskritische Wendung erhilt und in diesem Verstindnis geeignet ist
zur «allgemeinen Beschreibung der «biirgerlichen Gesellschaft> oder (Tauschgesell-
schafo» (Tonnies, 1979, 44), der — wie es aktualiter heissen muss — Gesellschaft
als «Aggregat» der autonomen, ihr Handeln nach utilitaristischen und rationalisti-
schen Kiriterien ausrichtenden Individuen. Die vorzunehmende Bestimmung beginnt
mit der Feststellung, wonach beim Tausch «jeder Akt des Gebens und Empfangens
[...] einen sozialen Willen implicite mitsetzt». Dies ist die Moglichkeitsbedingung
des Tauschens schlechthin. «Nun aber ist [eine im Rahmen eines Tauschvorgangs
vollzogene; PUMB] Aktion nicht denkbar ohne ihren Grund oder Zweck, d. i.
die angenommene Gegengabe, und folglich, da diese Aktion ebenso bedingt ist, so
kann keine der anderen vorgehen, sie miissen in der Zeit zusammenfallen, oder
— denselben Gedanken anders auszudriicken —: die Annahme ist gleich der Hingabe
eines angenommenen Ersatzes; so dass der Tausch selber, als vereinigter und
einziger Akt, Inhalt des fingierten Tauschwillens ist. In bezug auf denselben Willen
sind die ausgetauschten Giiter oder Werte gleich» (Tonnies, 1979, 35). Der «verall-
gemeinerte» Tauschwille, wie er gedacht werden muss als das Artefakt der
«biirgerlichen Gesellschaft» oder eben «Tauschgesellschaft» schlechthin, ist
folgerichtig auch der «Massstab [in] der denkenden Vergleichung», auf den hin
«eine Sache iiberhaupt als gesellschafilicher Wert gelte[n]» kann (Tonnies, 1979,
36 u. 37). Es bedarf des Tauschprinzips als der Moglichkeitsbedingung fiir die
Bestimmung eines «allgemeinen gesellschaftlichen Gutes»; denn «dazu ist nur
erforderlich, dass [eine Sache] auf der einen Seite im Ausschluss gegen andere
gehabt, auf der anderen von irgendeinem Exemplar der menschlichen Gattung
begehrt werde; alle ihre iibrige Beschaffenheit ist schlechthin gleichgiiltig» (Ténnies,
1979, 37). Der gesellschaftliche Wert ist mithin eine «objektive Qualitit» und



Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 43

nicht mit «Niitzlichkeit» gleichzusetzen. «Dass [eine Sache] eine gewisse Menge
von Wert habe, heisst [...] niemals, dass sie mit so grosser Niitzlichkeit angetan
sei» (Tdnnies, 1979, 37). Ob ein Gut fiir sie von Nutzen ist oder nicht, kénnen
die Handelnden erst entscheiden, wenn der Charakter dieses Guts als gesellschaft-
licher Wert gegeben ist. Anders ausgedriickt: Gesellschaftliche Giiter sind die
Voraussetzung dafiir, dass Individuen, die selbstgesetzte Ziele verfolgen und ihr
Handeln nach utilitaristischen und rationalistischen Kriterien ausrichten, iiberhaupt
zusammenkommen und Teil derselben sozialen Wirklichkeit sein kénnen. Dass
gesellschaftliche Sozialformen ihrem Begriff nach das Resultat einer Aggregierung
von individuellen rationalen Entscheidungen sind, ist prinzipiell ausgeschlossen;
bei gemeinschaftlichen Sozialformen verbietet sich eine entsprechende Auffassung
geradezu. Gesellschaftliche Sozialformen stellen vielmehr eigene Wirklichkeiten,
Artefakte dar, auf die hin individualistisch-utilitaristisch-rationalistisches Handeln
erst moglich wird. Gesellschaftliche Sozialformen sind — nach der einschligigen
erkenntniskritischen Formulierung — das, was beim Zusammenhandeln der
autonomen Individuen «immer schon» mitgedacht ist. Dieser Sachverhalt besitzt
bei Ténnies seine begriffliche Bestimmung.

2.4 Die Vermittlung gemeinschaftlicher und gesellschaftlicher Sozialformen

Eine entscheidende — vielleicht sogar die entscheidende — Frage fiir die Begriindung
der kommunitaristischen «Sichtweise von Mensch und Gesellschaft» steht allerdings
noch immer offen: Wie sind die gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen
Sozialformen respektive die sie konstituierenden Artefakte vermittelt? Dass ein
solches Vermittlungsverhiltnis besteht, ist in den begrifflichen und theoretischen
Grundlagen der kommunitaristischen Sozialtheorie impliziert; der Sachverhalt
selbst aber bleibt unthematisiert. Bei Tonnies wiederum ist die Vermittlung von
gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen Sozialformen vorgedacht, allerdings in
einer Fassung, die fiir die Soziologie — die zeitgendssische ebenso wie die heutige —
ungewdhnlich ist und auf einem Schritt beruht, der in dieser Konsequenz im Fach
Soziologie ansonsten nicht unternommen worden ist. Ténnies begreift die
Vermittlung von gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen Sozialformen nicht
bloss als Verhiltnis zweier in ihrer Konstitution verschiedenartiger Artefakete,
sondern gleichzeitig als in und mit der Konstitution dieser Artefakte stattfindenden
Ubergang vom prirationalen zum rationalen Modus. Es ist der rationale Modus,
der sich im Zuge der Konstitution der Artefakte aus dem prirationalen gleichsam
hervorbildet, und erst dies schafft die eigentliche Vermittlung. Der Weg fiihrt
von einer Wirklichkeit der in und mit den materialen Verkdrperungen von
Gemeinschaft intuitiv gedachten oder erfiihlten «Verhiltnisse und Verbindungen»
zwischen Menschen — einer Wirklichkeit, deren Logik mit den Sozialverhiltnissen
selbst gegeben ist — zu einer Wirklichkeit, die fiir sich besteht, als kritisch auf-
gewiesene, losgelost von den konkreten Sozialverhiltnissen, einzig ihrer imma-



44 Peter-Ulrich Merz-Benz

nenten Logik verpflichtet. Analog dazu geht die Entscheidungsrationalitit, die als
relative die Bestandsvoraussetzungen der Gemeinschaft(en) reprisentiert, in eine
Entscheidungsrationalitit iiber, die explizit gegeben ist und die losgelste Rationalitit
des autonomen Individuums ausmacht. Was auf diese Weise vermittelt wird,
entspricht dem, was im Ich+Wir-Paradigma zusammenkommen sollte: a) “relatively
rational decision-making”, [by] “individuals who are bonded into comprehensive
and stable relationships, and into cohesive groups and communities”, getragen
durch die Voraussetzung, “that social collectivities [communities; PUMB] are the
prime time decision-units” (Etzioni, 1988, xi, 10, 4; Etzioni, 1994, 13, 35, 24);
und b) “[decision-making by] individuals [who are seen] as able to act rationally,
and on their own”, getragen durch die Voraussetzung “that the individual is the
decision-making unit” (Etzioni, 1988, ix, 4; Etzioni, 1994, 10, 24; die Einschiibe
stammen von mir; PUMB). Ebenso erméglicht erst die Vermittlung von gemein-
schaftlichen und gesellschaftlichen Sozialformen respektive von gemeinschafts-
spezifischer und individualistischer Entscheidungsrationalitit die Beherrschung
der beiden «sozialen> Sprachen, von denen bei Bellah und seiner Gruppe die Rede
ist: die Sprache derjenigen Menschen, die nach der eigenen Logik ihrer Gemein-
schaftsgebundenheit, ihres «Ausgebildetseins» in Gemeinschaften, tiber ihr Handeln
entscheiden, und die Sprache des selbstbewussten, allein iiber sich und sein Tun
befindenden Individuums. Bellah und seine Gruppe erachten diese beiden Sprachen
selbstverstindlich als zwei Sprachen derselben sozialen Wirklichkeit; der Unterschied
liegt einzig in ihrer Addquatheit gegeniiber den verschiedenartigen sozialen Gebilden.
Die Vermittlung von gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen Sozialformen
respektive der sie konstituierenden Artefakte ist dabei aber stets vorausgesetzt.
Mit den im prirationalen Modus konstituierten Artefakten der Gemeinschaft
besteht zudem eine Vorgabe, mittels deren auch die Sprache der Erinnerungs-
gemeinschaften in einer Weise anwendbar gemacht werden kann, wie dies der
Intention von Bellah und seiner Gruppe entspricht. Denn als Artefakte erweisen
sich die Loyalitits- und Verpflichtungsmuster von Gemeinschaften tatsichlich als
von ihren Verkorperungen in konkreten Gemeinschaften ablésbar und mithin
fassbar als Ausdruck von Gemeinschaftlichkeit.

2.5 Gemeinschaftliche und gesellschaftliche Sozialformen als «Artefakte von
psychischer Substanz»: die Willenstheorie

Zum Begriff gemeinschaftlicher und gesellschaftlicher Sozialformen gehért indes
ein weiteres, bisher nicht benanntes Element. Sozialgebilde sollen — wie bean-
sprucht — weder als hoherstufige Personen, noch als eigenstindige Entititen hoherer
Ordnung missverstanden werden. Worum es geht ist vielmehr ihre begriffliche
Bestimmung als von den Mitgliedern gemeinsam in Geltung gesetzte,
«vorgeschriebene» oder doch «vorgedachte Formen». Die konsequente Ausgestaltung
dieses Begriffs bedingt allerdings, dass es gelingt, ein zusitzliches mégliches Missver-



Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 45

stindnis zu vermeiden: die Hypostasierung von Sozialformen zu gemeinsamen
geistigen Vorstellungen — wie immer diese konstituiert sein mégen. Tonnies trigt
diesem Erfordernis Rechnung durch die Verbindung von Sozialtheorie und Psy-
chologie. «Alle sozialen Gebilde sind Artefakte von psychischer Substanz, ihr
soziologischer Begriff muss zugleich psychologischer Begriff sein» (Tonnies, 1979,
XXXIV). Mit Psychologismus hat dies allerdings nichts zu tun. Die Absicht, die
Sozialformen auf Bewusstseinstatsachen zuriickzufiihren, liegt Ténnies vollkommen
fern." Der psychologische Begriff sozialer Gebilde ist vielmehr der Begriff einer
inhaltsunabhingigen «geistigen Wirkungy, einer der Aufrechterhaltung der Sozial-
formen voranstehenden «Disposition» (T'dnnies, 1979, 73). Diesem Begriff verleiht
To6nnies mit seiner Willenstheorie, niherhin mit seinem Theorem von Wesenwille
und Kiirwille eine systematische Gestalt. Das Theorem von Gemeinschaft und
Gesellschaft und dasjenige von Wesenwille und Kiirwille sind «untrennbar. «Zwei
Typen sozialer Verhiltnisse — zwei Typen individueller Willensgestaltungen [...]»
(Ténnies, 1979, XXXIII). Und wie im Zuge der Konstitution der sozialen Artefakee
der rationale Modus sich aus dem prirationalen gleichsam hervorbildet, so verhilt
es sich dementsprechend mit dem Kiirwillen und seiner Herkunft aus dem Wesen-
willen.

Der Kiirwille steht fiir die geistige Wirkung, wie sie die psychische Substanz
der rationalen, gesellschaftlichen Sozialformen ausmacht. Der Kiirwille zeichnet
verantwortlich fiir die Aufrechterhaltung der Artefakte verstanden als «Verbin-
dungen» der «autonomen Individuen». «Kiirwille ist ein Gebilde des Denkens
selber, welchem daher nur in Beziehung auf seinen Urheber — das Subjekt des
Denkens — eigentliche Wirklichkeit zukommt; wenn auch diese von anderen erkannt
und als solche anerkannt werden kann» (Ténnies, 1979, 73; Hervorhebung
weggelassen, PUMB). Und dementsprechend handelt es sich beim Artefakt einer
gesellschaftlichen Sozialform um eine Wirklichkeit, die fiir sich besteht, losgeldst
von den konkreten Sozialverhiltnissen, als rational konstruierte ausschliesslich
dem Kriterium der Rationalitit und mithin ihrer immanenten Logik verpflichtet.
Wie aber das menschliche Titigsein in all seinen Auftretensformen Gegenstand
des individualistisch-utilitaristisch-rationalistischen Handelns sein kann, ja dieses
sogar sich selber zu beherrschen vermag, so verhilt es sich mit dem Kiirwillen in
bezug auf die iibrigen geistigen Wirkungen, «die Mannigfaltigkeit der Gefiihle,
Triebe, Begierden». «Das Denken [...] wirft sich zum Herrn auf; es wird der
Gott, welcher von aussen einer trigen Masse Bewegung mitteilt. So muss es selber
als von dem urspriinglichen Willen (daraus es doch hervorgegangen ist) abgeldst
und frei gedacht werden, Willen und Wiinsche in sich darstellend und enthaltend,

19 Auch in diesem Punkt unterliegt Max Adler einem Irrtum, wenn er Ténnies vorhiilt, es «[fehle]
an einer Ableitung der Sozialformen der Gemeinschaft und Gesellschaft aus den doch bloss der
individuellen Psychologie angehérigen Formen des Wesens- und Kiirwillens» (Adler, 1936,
184 u. 204).



46 Peter-Ulrich Merz-Benz

anstatt in ihnen dargestellt und enthalten zu werden» (Ténnies, 1979, 91; Hervor-
hebung v. mir, PUMB).

Der Wesenwille steht fiir die geistige Wirkung, wie sie die psychische Substanz
der prirationalen, gemeinschaftlichen Sozialformen ausmacht. Der Wesenwille
zeichnet verantwortlich fiir die Aufrechterhaltung der Artefakte verstanden als in
und mit der Gemeinschaft bestehende «Verbindungen» ihrer Mitglieder. «Wesen-
wille ist das psychologische Aquivalent des menschlichen Leibes, oder das Prinzip
der Einheit des Lebens, sofern dieses unter derjenigen Form der Wirklichkeit
gedacht wird, welcher das Denken selbst angehért [...]». Der Wesenwille «involviert
das Denken, wie der Organismus diejenigen Zellen des grossen Gehirns enthiilt,
deren Erregungen als dem Denken entsprechende physiologische Titigkeiten
vorgestellt werden miissen [...]» (Ténnies, 1979, 73; Hervorhebung weggelassen,
PUMB). Der Wesenwille ist das Sinnbild fiir die Selbsterneuerung des Lebens —
eine geistige Wirkung, die ihr eigener Zweck ist und an der das Denken ebenso
teilhat wie es darin aufgeht. Wie der Kiirwille stelle auch der Wesenwille ein
«zusammenhingendes Ganzes vor, worin die Mannigfaltigkeit der Gefiihle, Triebe,
Begierden ihre Einheit hat; welche Einheit aber» nicht als eine «gemachte», rational
konstruierte, sondern «als eine reale oder natiirliche [...] verstanden werden muss»
(Tonnies, 1979, 73). Die Selbsterneuerung des Lebens erscheint nicht als abstraktes
Prinzip. Sie ist vielmehr zu denken unter einer bestimmten Wirklichkeitsform,
und da es sich beim Wesenwillen um eine geistige Wirkung handelt, muss auch
das Denken dieser Wirklichkeitsform selbst angehéren. Das Denken ist nur in
Entsprechung zu physiologischen Titigkeiten bestimmbar, was aber gerade nicht
heisst, dass das Denken in physiologischen Titigkeiten, gleichsam in der empirischen
Wirklichkeit des Gehirns aufgeht. Der Wesenwille und mit ihm, als in ihm
eingeschlossen, das Denken bildet eine eigene «psychische Realitit und psychische
Kausalitdt», eine Wirklichkeit im Organismus und durch diesen hindurch (Ténnies,
1979, 74); zum Organismus in seiner materialen, physiologischen Gegebenheit
besteht nicht mehr als eine Aquivalenzbezichung. Biologismen jedwelcher Art
steht Ténnies vollig fern.® Von hier aus wird — mehr noch als bisher — deutlich,
was gemeint ist mit der Bestimmung, die Artefakte der Gemeinschaften seien im
prirationalen Modus konstituiert. Die Artefakte der gemeinschaftlichen Sozial-
formen bestehen in und mit diesen Sozialformen selbst, als Ausdruck ihrer fort-

20 Mitseinem Begriff der Selbsterneuerung des Lebens als einer geistigen Wirkung, die zwar im
Material der physiologischen Titigkeiten geschieht, in diesem Material aber nicht aufgeht und
daher gerade nicht als Selbsterneuerung des Lebens im Sinne einer Selbsterneuerung des
Materials der physiologischen Titigkeiten missverstanden werden darf — mit diesem Begriff,
vertritt Tonnies erstaunlicherweise bereits dieselbe systematische Argumentation wie sehr viel
spiter Francisco Varela in seiner gegeniiber Luhmann angemahnten Unterscheidung der
Kategorien der Autopoiese und der Autonomie. Die geistige Wirkung des Wesenwillens beruht
demnach — ausgedriickt in Anlehnung an die Terminologie Varelas — wesentlich auf der Identitit
der Eigenschaften «seinen Bestandteile auf der einen und des durch sie konstituierten Raumes,
der Artefakte der Gemeinschaft auf der anderen Seite (vgl. Varela, [1981] 1987, 121 ff.).



Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 47

wihrenden Selbsterneuerung, sprich: ihres Vollzogenwerdens in Gestalt von
«angeerbten und iiberlieferten Formen, [...] Gewohnheit[en] und Pflicht[en]»
(Tonnies, 1979, 182). Auf diese Weise realisiert sich die geistige Wirkung, fiir die
der Wesenwille steht, und erweist sich mithin auch die Konstitution der gemein-
schaftlichen Artefakte als psychologisches Aquivalent des menschlichen Leibes —
wiederum ohne dass diese Wirkung im materialen Bestehen der gemeinschaftlichen
Sozialformen aufgehen wiirde. Ténnies argumentiert durchaus mit der Analogie
von Organismus und Sozialform, doch lisst er sich mitnichten in den Sog der in
der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts weit verbreiteten organizistischen Soziologie
ziehen. Auch ist — wie einmal mehr deutlich wird — Gemeinschaft fiir ihn tatsichlich
kein «empirisches Datum» (Friedrich Schlegel) (T'énnies, 1979, 6; Schlegel, 1964
[KA XIII], 110).

2.6 Die Neuformulierung der Problemstellung des Kommunitarismus und das
vergessene Paradoxon der Soziologie

Das Gemeinschaftliche an der Gemeinschaft und das Gesellschaftliche an der
Gesellschaft sind in der Tat nichts anderes als je besondere «geistige Wirkungen»,
«Dispositionen zu Titigkeiten», welche im Vollzug von gemeinsam «vorgeschrie-
benen» oder doch «vorgedachten» Wirklichkeiten terminieren.?! Bei diesen Wirklich-
keiten handelt es sich um Artefakte, welche entsprechend der ihnen voranstehenden
Wirkung je besonders konstituiert sind und auch nur in je besonderen Formen
der Wirklichkeit respektive materialen Verkorperungen gedacht werden kdnnen.
In und mit der Konstitution dieser Artefakte findet ein Ubergang vom prirationalen
zum rationalen Modus statt; es ist der rationale Modus, der sich im Zuge der
Konstitution der Artefakte aus dem prirationalen gleichsam hervorbildet, und
erst dies macht das zwischen den Artefakten bestehende Vermittlungsverhiltnis
aus. Vor diesem Hintergrund lisst sich nunmehr die Problemstellung des Kommu-
nitarismus neu formulieren, auf diese Weise den Diskurs des Kommunitarismus
mit Ténniesschen Mitteln zu einem — wenngleich nur vorlidufigen — Abschluss

bringend.

21 Esistdaszentrale Merkmal der Entwicklung der Gemeinschaftsthematik und insbesondere des
Gemeinschaftsbegriffs in der Soziologie, dass im Ubergang von Tonnies zu Weber und Parsons
der Gemeinschafisbegriff ein Hochstmass an Differenziertheit gewinnt — am Ende steht die
Gemeinschaft verstanden als Bestimmungsfall der pattern variables — und gleichzeitig einen
entscheidenden Verlust erleidet: Zum einen wird «Gemeinschaft» zuriickgenommen» auf die
Wertbestimmtheit von Handlungszielen oder — damit eng zusammenhingend — auf in die
Wirklichkeit des Handelns hineingeltende Prinzipien; zum andern wird Gemeinschaft mit
einer bestimmten Qualitit sozialer Bezichungen und letztlich gar mit der diese Bezichungen
aufrechterhaltenden Handlungsmotivation identifiziert. Was verloren geht ist das Verstindnis
von Gemeinschaft als Ausdruck einer spezifischen geistigen Wirkung respektive Disposition
zu Titigkeiten, mit einem Wort: was verloren geht ist gerade das Gemeinschaftliche an der
Gemeinschaft (vgl. Merz-Benz, 2005, 177 £.)



48 Peter-Ulrich Merz-Benz

Ausgangspunkt ist eine Ausserung von Tonnies, mit der dieser die von
Wilhelm Wundt vorgenommene Darstellung seiner Unterscheidung von Wesenwille
und Kiirwille vehement zuriickweist. In dieser Ausserung gerit auch das Verhilenis
von Sozialtheorie und Psychologie und ebenso dasjenige von Willenstheorie oder,
niherhin, von Wesenwille und physiologischer Ti4tigkeit unvermittelt wieder zum
Thema. Wundt zufolge «diirfte» die Unterscheidung von Wesenwille und Kiirwille
der «geldufigeren in einfaches oder triebartiges und zusammengesetztes Wollen
oder Wahl entsprechen» (Wundt, 1893-1895 II, 599), worauf Tonnies entgegnet:

«Das «triebartige Wollen> ist fiir mich nur die Keimform des (Wesenwillens:;
zu diesem gehort nicht allein cusammengesetztes Wollen> der allerkompli-
ziertesten Arten, sondern darin entfaltet, ja verwirklicht er erst sein Wesen
als menschlicher Wille; denn die atiirlichen Triebe> der Menschen habe
ich niemals ihren Willen genannt, sondern ich denke Willen immer als
appetitus rationalis — als appetitus aber nicht sowohl das Streben (oder
Widerstreben) etwas zu tun, sondern das diesem zu Grunde liegende posi-
tive oder negative Verhiiltnis zum Nicht-Ich, welches Verhiltnis erst durch
Begleitung und Mitwirkung des Denkens zum Wesenwillen wird. Ich
sage: dieser verwirklicht sich erst im zusammengesetzten Willen ... denn so
fasse ich die gesamte Ideenwelt des schaffenden Menschen, des Kiinstlers
oder des ethischen Genies, als Ausdruck seines Wesenwillens, aber auch
jede freie Handlung, insofern sie eben aus den wesentlichen Richtungen
seines Geistes, Gemiites oder Gewissens hervorgeht. Dabher: als Wesenwillen
in sozialer Determination und als Gemeinschaft verstehe und zerlege ich,
was Hegel die konkrete Substanz des Volksgeistes nennt, etwas so weit iiber
die «ozialen Trieber sich Erbebendes, dass es die gesamte Kultur eines
Volkes bestimmt und trigt.» (Tonnies, 1979, XXXIV)*

Wesenwille und Gemeinschaft sind fiir Ténnies Grundbegriffe respektive Kate-
gorien, mittels deren ein sozialer Sachverhalt analytisch zerlegt und anschliessend
begrifflich fassbar gemacht werden soll. Erschwert wird diese Aufgabe allerdings
durch den Umstand, dass es um die begriffliche Fassbarmachung eines prirationalen
Sachverhalts geht: von Sozialformen als Artefakte, die bloss intuitiv gedacht, erfiihlt

22 Dieses Zitat entstammt einer lingeren Anmerkung zur Rezension von «Vierkandt, Alfred,
Naturvilker und Kulturvélker. Ein Beitrag zur Sozialpsychologie. Leipzig 1896». Diese Rezension
bildet einen Teil des «3. Jahresberichts iiber Erscheinungen der Soziologie aus den Jahren 1895
bis 1896», erschienen im «Archiv fiir systematische Philosophie, Bd. IV (1898)»; das Zitat
steht auf S. 487 f. Dieses Zitat hat Ténnies nachmals zu Zwecken der Erliuterung in die
«Vorrede zur zweiten Auflage» von Gemeinschaft und Gesellschaft iibernommen, und in dieser
Version findet es auch in der vorliegenden Arbeit Verwendung, Einzig was die Hervorhebungen
angeht, beziehe ich mich auf den Wiederabdruck des vorhin erwihnten «3. Jahresberichts iiber
Erscheinungen der Soziologie aus den Jahren 1895 bis 1896» im dritten Band von Ténnies’
Soziologische[n] Studien und Kritiken (vgl. Ténnies, 1929, 268).



Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 49

oder empfunden werden. Mit einem Wort: es gilt, mit rationalen Mitteln etwas
auf den Begriff zu bringen, das selbst nicht rationalen, sondern vielmehr
prirationalen Charaketers ist und — was das Entscheidende ist — dessen prirationaler
Charakter durch die begriffliche Darstellung nicht zerstort werden soll. Genau
dies hat Ténnies im Blick, wenn er festhilt: «Naive Anschauung und kiinstlerische
Phantasie, volklicher Glaube und begeisterte Dichtung gestalten die Erscheinungen
zu lebendigen; das Kiinstlich-Titige, nimlich Fingieren, hat Wissenschaft damit
gemein. Aber sie macht auch das Lebendige tot, um seine Verhiltnisse und
Zusammenhinge zu erfassen [...]» (Toénnies, 1979, 6). «Zustinde und Krifte
werden zu Bewegungen [kausalen Wirkungsverhiltnissen, PUMB]», und diese
wiederum werden dargestellt «als Mengen geleisteter Arbeit und das ist ausgegebener
Arbeitskraft oder Energie». Ziel ist es, «alle Vorginge als gleichartig zu begreifen
und als auf gleiche Weise ineinander verwandelbar aneinander zu messen» (Tonnies,
1979, 6).

Selbstverstindlich bezieht sich Ténnies hier auf das Ideal der modernen
Naturwissenschaft, wie er es bereits — gleichsam in keimhafter Gestalt — im
«erkenntnisstheoretischen Denken» von Thomas Hobbes ausgedriickr sieht (vgl.
Tonnies, 1879, passim; Merz-Benz, 1995, 73 ff.). Seine Kritik aber gilt der
wissenschaftlichen Begriffsbildung schlechthin, sprich: der Ubertragung realer
Sachverhalte in Kategorien der mathematischen Bewegungslehre, weshalb sie sich
in ihrem prinzipiellen Gehalt denn auch ohne weiteres auf die gegenwirtige
soziologische Begriffsbildung iibertragen lisst. Was Tonnies vorschwebte, war
eine Begriffswissenschaft — eine Wissenschaft auch und gerade der Grundbegriffe
der reinen Soziologie —, die immer auch Tatsachenwissenschaft ist, indem sie in
ihrer demonstrativen Kompetenz, in dem, was sie im Auseinanderhervorgehen
von Begriffen zu zeigen vermag, unmittelbar dem Konstitutionsprinzip der
Wirklichkeit gehorcht. Fiir die Soziologie aber heisst dies nichts Geringeres, als
dass der Ubergang vom prirationalen zum rationalen Modus, wie er in der
Konstitution der Wirklichkeit(en) der Sozialformen, der Artefakte stattfindet, a/ls
solcher in die Begriffe eingehen, eine begriffliche Fassung erhalten muss. «Aber die
Tendenzen und Notwendigkeiten des organischen Werdens und Vergehens», wie
sie als Inbegriff des Bestehens in fortwihrender Selbsterneuerung die Wirklichkeit
der gemeinschaftlichen Sozialformen ausmachen, «kénnen nicht durch mechanische
Mittel [die Begrifflichkeiten der modernen Naturwissenschaft, PUMB] verstanden
werden. Hier ist der Begriff selber eine Realitit, lebendig, sich verindernd und
sich entwickelnd, als Idee des individuellen Wesens. Wenn hier Wissenschaft
hineingreift, so verwandelt sie ihre eigene Natur, wird aus diskursiver und rationaler
zu intuitiver und dialektischer Ansicht [...]» (Ténnies, 1979, 6). Die «Gegenstinde»
der Wissenschaft «sind Gedankendinge, sind Constructionen» (Tonnies, 1979,
XX) — analog den Artefakten der gesellschaftlichen Sozialformen: «rational und
durch sich selber evident» (Ténnies, 1979, 102). Diese Artefakte wiederum aber



50 Peter-Ulrich Merz-Benz

sind in ihrem Konstituiertsein nichts anderes als «<hochentwickelte Modifikationen»
des Wesenwillens (Ténnies, 1979, 100). Einen sozialen Sachverhalt analytisch
zerlegen und anschliessend begrifflich fassbar machen kann daher nichts anderes
heissen, als ihn in seinem Konstuiertsein zu erschliessen und im Begriff zu
rekonstruieren, sprich, wenn es um gemeinschaftliche Sozialformen geht: den
Begriff als prirationale Realitit zu rekonstruieren als wirklichkeitsunabhingiges,
in seinem Bestehen einzig seiner immanenten Logik verpflichtetes «Gedankendingy.
Das aber bedeutet nichts anderes, als dass das Rationalititsvermogen eine Vorstufe
seiner selbst rekonstruiert — etwas, von dem es doch selbst nur eine Modifikation
darstellt.”? Dieses Unterfangen ist nichts weniger als ein Paradoxon. Die Soziologie
befindet sich gleichsam mitten in den Begriffen, den Begriffen, wie sie ihr in den
Sozialformen und durch sie vermittelt werden, und ihre Aufgabe besteht darin,
das, was als «Lebendiges», als intuitiv gedachtes, gefiihltes oder empfundenes
Artefakt die Wirklichkeit der Sozialformen ausmacht, auf seine «iusserste»
Modifikation hin zu Ende zu denken: sein Bestehen als rationales, rein begriffliches
Konstrukt.

Diese paradoxe Aufgabe entspricht der zentralen Problemstellung der Kommu-
nitaristen: Es ist die Intention von Bellah und seiner Gruppe, das Potenzial an
Gemeinschaftlichkeit, wie es in den Loyalitits- und Verpflichtungsmustern von
Gemeinschaft(en) enthalten ist, auszuschépfen zuhanden der fortwihrenden
Generierung sozialer Strukturen. Dies aber bedingt nichts anderes als die Erschlies-
sung sowie Reflexion der in den Erinnerungsgemeinschaften konstituierten und
mithin prirationalen Sozialverhiltnisse. Und dasselbe gilt fiir den Versuch Etzionis,
gemeinschaftsorientiertes Handeln und mit ihm die Vorstellung einer «responsive
community», deren Bestandsvoraussetzungen relativ rational sind, in werthaften
und emotionalen Bindungen bestehen und noch dazu die Charakterziige einer
bestimmten Kultur reprisentieren, begrifflich zu rekonstruieren als Teil eines
neuen wissenschaftlichen Paradigmas.

Diese paradoxe Aufgabe stellt so etwas wie ein vergessenes Paradoxon der
Soziologie dar. Nicht nur erscheint mit ihm die Soziologie als Teil ihres Gegen-
standes, sondern im Streben nach rationalen begrifflichen Konstrukten erweist sie
sich zudem als Produkt der in und mit ihrem Gegenstand gegebenen, ja in ihm
sich hervorbildenden Méglichkeit der Rationalitit von Sozialformen schlechthin.
Mit dem Kommunitarismus wird dieses Paradoxon wiederum zu einem Thema
der Soziologie, doch erst im «Riickgriff> auf Ténnies vermag es benannt und als
solches reflektiert zu werden, damit den Diskurs der Soziologie insgesamt weiter-

bringend.

23 Das ist auch der Punkt, in welchem sich der Ténniessche Begriff soziologischer Erkenntnis
von demjenigen, wie er seit Alfred Schiitz mit der so genannten «Rekonstruktiven Sozialforschung»
verbunden ist, grundsitzlich unterscheider (vgl. Schiitz, 1971, 6 f.; Bohnsack, 2000, 20 ff.).



Die Uberwindung des Individualismus und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft 51

3 Literatur

Adler, Max (1936), Das Ritsel der Gesellschaft. Zur Erkenntnis-kritischen Grundlegung der
Sozialwissenschaft, Wien: Saturn.

Bellah, Robert N.; Richard Madsen, William M. Sullivan, Ann Swidler und Steven M. Tipton
(1985), Habits of the Heart. Individualism and Commitment in American Life, Berkeley, Los
Angeles und London: University of California Press.

Bellah, Robert N.; Richard Madsen, William M. Sullivan, Ann Swidler und Steven M. Tipton
(1987), Gewohnheiten des Herzens. Individualismus und Gemeinsinn in der amerikanischen
Gesellschaft, Koln: Bund-Verlag.

Bellah, Robert N.; Richard Madsen, William M. Sullivan, Ann Swidler und Steven M. Tipton
(1987), The Good Society, New York: Knopf.

Bickel, Cornelius (1991), Ferdinand Ténnies. Soziologie als skeptische Auflirung zwischen Historismus
und Rationalismus, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Bohnsack, Ralf (2000), Rekonstruktive Sozialforschung. Einflibrung in die Methodologie und Praxis
qualitativer Forschung, Opladen: Leske und Budrich.

Deichsel, Alexander und Rolf Fechner (1987), Hrsg., Lokalkultur und Weltgesellschaft — Aspekte der
Moderne. Eine Dokumentation des Colloquiums in der Akademie Sankelmark, Hamburg:
Fechner.

Clausen, Lars und Franz Urban Pappi (1981), Hrsg., Ankunft bei Ténnies. Soziologische Beitrige zum
125. Geburtstag von Ferdinand Tinnies, Kiel: Miihlau.

Clausen, Lars; Volker von Borries, Wolf R. Dombrowsky und Hans-Werner Prahl (1985), Hrsg.,
Tinnies heute. Zur Aktualitit von Ferdinand Ténnies, Kiel: Miihlau.

Clausen, Lars und Carsten Schliiter (1990), Hrsg., Hundert Jahre «Gemeinschafi und Gesellschafi».

Ferdinand Ténnies in der internationalen Diskussion, Opladen: Leske + Budrich.

Eisenstadt, Abraham S. (1988), Hrsg., Reconsidering Tocqueville’s democracy in America, Brunswick:
Rutgers University Press.

Etzioni, Amitai (1988), The Moral Dimension. Toward a New Economics, New York: The Free Press.

Etzioni, Amitai (1994), Jenseits des Egoismus-Prinzips. Ein neues Bild von Wirtschaft, Politik und
Gesellschaft, Stuttgart: Schiiffer-Poeschel.

Etzioni, Amitai (1998), Introduction, in: Amitai Etzioni, Hrsg., The Essential Communitarian Reader,
Lanham: Rowman & Littlefield, ix—xxiv.

Fach, Wolfgang (1992), Der Zeuge Tocqueville, in: Christel Zahlmann, Hrsg., Kommunitarismus in
der Diskussion. Eine streitbare Einfiihrung, Betlin, Rotbuch Verlag, 42-47.

Kisler, Dirk (1984), Die friihe deutsche Soziologie 1909 bis 1934 und ihre Entstehungs-Milieus. Eine
wissenschafissoziologische Untersuchung, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Kisler, Dirk (1991), Erfolg eines Missverstindnisses? Zur Wirkungsgeschichte von «Gemeinschaft
und Gesellschaft» in der frithen deutschen Soziologie, in: Lars Clausen und Carsten Schliiter,
Hrsg., Hundert Jahre « Gemeinschaft und Gesellschaft». Ferdinand Tonnies in der internationalen
Diskussion, Opladen, Leske + Budrich, 517-526.

Koénig, René (1958), Artikel «Geschichts- und Sozialphilosophie», in: René Kénig, Hrsg., Fischer
Lexikon: Soziologie, Frankfurt am Main, S. Fischer, 88-96.

Konig, René (1987), Ferdinand Tonnies, in: René Konig, Soziologie in Deutschland. Begriinder,
g g g g
Verfechter, Verichter, Miinchen und Wien, Hanser, 122-197.

Merz-Benz, Peter-Ulrich (1995), Tiefsinn und Scharfsinn. Ferdinand Tinnies’ begriffliche Konstitution
der Sozialwelt, Frankfurt am Main: Suhrkamp.



52 Peter-Ulrich Merz-Benz

Merz-Benz, Peter-Ulrich (2005), Das Wiederauffinden von Gemeinschaft — Der Ausgang des
Neoliberalismus und die Frage nach dem sozialen Zusammenhalt, in: Kurt Imhof und Thomas
S. Ebetle, Hrsg., Triumph und Elend des Neoliberalismus, Ziirich, Seismo, 169-183.

Schlegel, Friedrich (1964), Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. KA XIII: Dreizehnter Band (Zweire
Abteilung: Schrifien aus dem Nachlass): Philosophische Vorlesungen (1800-1807). Zweiter Teil,
Miinchen, Paderborn und Wien: Schoningh; Ziirich: Thomas Verlag.

Schiitz, Alfred (1971), Wissenschaftliche Interpretation und Alltagsverstindnis menschlichen Handelns,
in: Alfred Schiitz, Gesammelte Aufsiitze I: Das Problem der sozialen Wirklichkeit, Den Haag,
Martinus Nijhoff, 3-54.

Shweder, Richard A. und Robert A. Levine (1984), Hrsg., Culture Theory. Essays on Mind, Self and
Emotion, Cambridge: Cambridge University Press, 1984.

Shweder, Richard A. (1984), Anthropology’s romantic rebellion against the enlightment, or there’s
more to thinking than reason and evidence, in: Richard A. Shweder und Robert A. Levine,
Hrsg., Culture Theory. Essays on Mind, Self and Emotion, Cambridge: Cambridge University
Press, 1984, 27-66.

Tocqueville, Alexis de ([1835/1840] 1987), Uber die Demokratie in Amerika, Band 1 u. 11, Ziirich:
Manesse.

Tonnies, Ferdinand (1879), Anmerkungen iiber die Philosophie des Hobbes. Erster Artikel,
Vierteljahrsschrift fiir wissenschafiliche Philosophie, Dritter Jahrgang, 453-466.

Ténnies, Ferdinand (1929), Neuere soziologische Literatur. 3. Jahresbericht iiber Erscheinungen der
Soziologie aus den Jahren 1895 und 1896, in: Ferdinand Ténnies, Soziologische Studien und
Kritiken. Dritte Sammlung, Jena, Gustav Fischer.

Tonnies, Ferdinand (1979), Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft [Neudruck der 8. Auflage Leipzig: Buske 1935].

Tonnies, Ferdinand (1981 [1931]), Einfiibrung in die Soziologie. Mit einer Einfiihrung von Rudolf
Heberle. 2., unverinderte Auflage, Stutcgare: Enke.

Varela, Francisco J. ([1981] 1987), Autonomie und Autopoiese, in: Siegfried J. Schmidt, Hrsg., Der
Diskurs des Radikalen Konstruktivismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 119-132.

Weber, Max (1973), Gesammelte Aufsiitze zur Wissenschafislehre. Vierte, erneut durchgesehene Auflage,
herausgegeben von Johannes Winckelmann, Tiibingen: Mohr.

Wolfe, Alan (1989), Whose Keeper? Social Science and Moral Obligation, Berkeley, Los Angeles und
London: University of California Press.

Wundt, Wilhelm (1893-1895), Logik. Eine Untersuchung der Principien der Erkenntniss und der
Methoden wissenschafilicher Forschung, Band I: Evkenntnisslehre. Band II (1.2): Methodenlehre,
Stuctgart: Enke.



	Die Überwindung des Individuums und das Theorem von Gemeinschaft und Gesellschaft : Ferdinand Tönnies und der Kommunitarismus

