Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 32 (2006)

Heft: 1

Artikel: In memoriam Ferdinand Ténnies (1855-1936)
Autor: Salomon, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814421

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Swiss Journal of Sociology, 32 (1), 2006, 7-20 7

In memoriam Ferdinand Tonnies (1855-1936)*

Albert Salomon t**

Die moderne Soziologie in Deutschland ist nicht denkbar ohne das grundlegende
Werk von Ténnies. Zwar hatten sich im Laufe des 19. Jahrhunderts bereits andere
auf die soziologische Spur begeben — etwa Marx und Schiffle —, dabei aber die
soziologische mit einer geschichtsphilosophischen Fragestellung verquicke. Tonnies’
besondere Leistung ist es, die Soziologie aus dieser Verbindung befreit und sie als
eine eigenstindige Sozialwissenschaft begriindet zu haben. Ein Zeichen der Aner-
kennung fiir die Sonderstellung seines Werkes erhielt er erst wenige Tage vor
seinem Tod, als ihm anlisslich seines 80. Geburtstages ein Buch (Albrecht et al.,
1936) iiberreicht wurde, zu dem Wissenschaftler aus aller Welt — aus Griechenland,
Japan, Irtalien, den Niederlanden, England, der Schweiz ebenso wie aus Deutsch-
land — Texte beigesteuert hatten. Dass seinem Werk auch in den Vereinigten
Staaten grosse Bedeutung beigemessen wird, belegen Beitriige von Boas und Soro-
kin. Zudem weisen Texte von Historikern, etwa von Meinecke, oder von
Philosophen wie Lowith und Schmalenbach, den die Grenzen der Soziologie
iiberschreitenden philosophischen Gehalt seines Denkens aus. Aber all dieser Wert-
schidtzung zum Trotz sollte man sich nicht iiber den tatsichlichen Einfluss von
Ténnies’ Werk tiuschen. Denn zwar haben es weder Max Weber noch Vierkandt
oder die jiingere Generation versiumt, die von ihm eingefiihrten soziologischen
Begriffe zu rezipieren — Schmalenbachs Erginzung von Ténnies’ Kategorien
Gemeinschaft und Gesellschaft durch das Konzept des Bundes belegt dies am
nachdriicklichsten (Schmalenbach, 1922) —, aber weder die formale noch die
historische Soziologie haben sich in die Richtung entwickelt, die er mit seinem
Werk vorgegeben hatte. Ténnies war ein Einzelkimpfer, auch angesichts des
Ruhmes, der ihm zu Zeiten der Weimarer Republik zuteil wurde. Dies wirft eine
interessante Frage auf: Warum gelang es ihm nicht, eine soziologische Schule
hervorzubringen, obwohl er eine genuin soziologische Art des Denkens initiierte?

Schon 1887, als die erste Ausgabe von Gemeinschaft und Gesellschaft — mit
dem Untertitel Abhandlung des Communismus und des Socialismus als empirischer
Culturformen — erschien, war Ténnies jener Einzelkimpfer. In diesem ersten Ver-
such, zwischen den transhistorischen und den historisch bedingten Elementen

g Hinweise zum Autor und zu diesem erstmals in deutscher Sprache veréffentlichten Beitrag
sind den editorischen Bemerkungen von C. Hirpfer im Anschluss an diesen Text zu entnehmen.

* Albert Salomon (1891-1966), 1910-1921 Studium in Berlin, Freiburg und Heidelberg, 1926-
1931 Dozent an der Deutschen Hochschule fiir Politik in Berlin, 1928-1931 Herausgeber der
Zeitschrift Die Gesellschaft, 1931-1933 Professor fiir Soziologie am Berufspidagogischen Institut
in Kéln, 1935-1966 Professor fiir Soziologie an der New School for Social Research in New
York.



8 Albert Salomon

innerhalb eines sozialen Gefiiges zu differenzieren, analysierte er zum einen den
Prozess, der vom agrarischen Kommunismus der Friithgeschichte bis zur modernen
kapitalistischen Gesellschaft fiihrte, inklusive der darin enthaltenen sozialistischen
Elemente. Zugleich aber ging er der Geschichte auf den Grund und entdeckte mit
Gemeinschaft und Gesellschaft transhistorische soziologische Kategorien, die mit
historisch gegebenen Auffassungen wie Kommunismus und Sozialismus korrelierten;
beide Kategorien konnten somit als allgemeine Typen sozialer Ordnung gelten.
Die sozialen Bande innerhalb einer Gemeinschaft bilden demnach natiirlich gegebe-
ne, emotionale Beziehungen, welche die gesamte soziale Existenz umfassen. Thre
soziologische Struktur kennzeichnen gegenseitige Sympathie und Abhingigkeit.
Dagegen bezeichnet der Typus der Gesellschaft eine Form sozialer Ordnung, in
dem Privatleute — isolierte Individuen — zu einem Kollektiv verbunden sind, das
durch utilitaristisch begrenzte Beziehungsformen geprigt ist. Tonnies war der
erste, der die Spannung zwischen dem Historischen und dem Transhistorischen
in soziologische Begriffe fasste. Spiter charakterisierte er deren epistemologische
Struktur, indem er sie als Idealtypen im Sinne Max Webers kennzeichnete; am
Anfang aber steht seine Betonung des transhistorischen Charakters soziologischer
Begriffe.

Als es 1887 erschien, beeindruckte Tonnies’ anregendes Buch niemanden.
Der Zeitgeist in Deutschland akzeptierte die soziologische Methode nichg;
Treitschkes bekanntes Pamphlet gegen die Soziologie zeigt nachdriicklich den
Widerstand, der aus akademischen Kreisen dem Gedanken einer autonomen
Sozialwissenschaft entgegenschlug, die man glaubte, den Politischen Wissenschaften
zurechnen zu miissen. Dazu kommt, dass sich Vertreter der historischen Schule
der Okonomie, vor allem Schmoller und Adolf Wagner, in dusserst produktiver
Weise in Richtung einer soziologischen Methode bewegten, wihrend im Rahmen
der Jurisprudenz Gierke, vergleichbar mit Maine und Maitland in England, mit
seiner Genossenschaftstheorie eine soziologische Herangehensweise an das Recht
entwickelte. Von den ersten beiden Binden seines Werkes iiber das deutsche
Genossenschaftsrecht (Gierke, 1868, 1873), einige Jahre vor Gemeinschaft und
Gesellschaft erschienen, war Ténnies grundlegend beeinflusst. Gierke hatte zunichst
eine griindliche Untersuchung iiber die Rationalisierungstendenzen der modernen
Gesellschaft im Zuge der Ausbreitung des Kapitalismus und der Naturrechtslehre
vorgelegt. Dies hatte dazu gefiihrt, auch andere Formen der sozialen Organisation
ins Visier zu nehmen, von denen man annahm, dass sie nicht durch Niitzlichkeits-
erwigungen gegliedert seien und man sie nur aus ihrer inneren Logik heraus ver-
stehen konne. Jedenfalls ist es durchaus folgerichtig, dass Gierke spiiter, als er sich
kritisch mit dem ersten Entwurf zum Deutschen biirgerlichen Recht auseinander-
setzte, die diesem Entwurf zugrunde liegende romisch-rationalistische Auffassung
der Gesellschaft dem Ténniesschen Gemeinschaftsbegriff entgegenstellte.



In memoriam Ferdinand Tonnies (1855—1936) 9

Dies ist nur ein Beleg dafiir, wie die zersetzenden Tendenzen der modernen
Industriegesellschaft einen Trend zur Soziologie férderten, ohne dass dabei politische
Fragen oder der Status der Soziologie als Wissenschaft eine Rolle gespielt hitten.
Tarsichlich ist die Frage, was mit dem Menschen und seiner sozialen Existenz
geschehen sei, der intellektuelle Widerhall der damaligen sozialen Unruhe und
des Unbehagens daran. Hier trafen sich der konservative Gierke und der fortschrire-
liche Ténnies — verbunden in ihrer kritischen Haltung gegeniiber der modernen
Sozialordnung — in der Analyse ihrer Entwicklung und ihrer Grundsitze. Gerade
aber weil jener Trend zur Soziologie in die Methoden der Okonomie, der Politischen
Wissenschaft und der Jurisprudenz einfloss, wurde Ténnies’ Versuch, die Soziologie
als eine eigenstindige Wissenschaft zu etablieren, keine Wiirdigung zuteil.

Unbeeindrucke davon ging er daran, die Probleme des sozialen Lebens mit
einer deskriptiven Methode zu erfassen, die er spiter als empirische Soziologie
bezeichnete. Mit den Mitteln der Statistik analysierte er — sozialstrukturell diffe-
renzierend — die wichtigsten Tendenzen in den sittlichen Fragen des Lebens, etwa
hinsichtlich Heirat, Kriminalitit oder Selbstmord, wobei er die verschiedenen
Pfade derselben Verhaltensmuster in lindlichen Gebieten, kleinen und grossen
Stidten herausarbeitete. Dieser empirischen Soziologie blieb er Zeit seines Lebens
treu und bereicherte auf diese Weise die Methoden der Sozialstatistik mit neuen
Korrelationsbegriffen.

Es dauerte 25 Jahre, bis er der ersten Auflage von Gemeinschaft und Gesellschaft
eine iiberarbeitete Neuausgabe folgen liess. Mit dieser konnte er nun einen grossen
Erfolg verbuchen, der allerdings auf einem Missverstindnis beruhte. Es war die
Zeit des Aufstiegs der Jugendbewegung, die insbesondere unter Studenten Anhinger
gewann; sie begriissten Ténnies’ Buch als den wissenschaftlichen Ausdruck ihrer
eigenen antirationalistischen Stimmungen und ihrer Begeisterung fiir die vitalen
Lebenskrifte. Dieser Fehldeutung folgten Jahre spiter jene Kollegen, die ihm
vorwatfen, er habe die Vorstellung der Gemeinschaft der Vorstellung der Gesellschaft
vorgezogen, ja er habe es versiumt, seinen soziologischen Begriffen eine objektive
Grundlage zu geben. Jeden Kenner von Ténnies’ Werk muss dieser Vorwurf in
Erstaunen versetzen. In seiner Epoche gab es kaum jemanden, der so ausgeprigt
wie er einen wissenschaftlichen Rationalismus verkérperte, und nichts diirfte ihm
fremder gewesen sein als der emotionale Antrieb und die Irrationalitit, die von
der Jugendbewegung vertreten wurden.

Vielleicht noch erstaunlicher als diese Fehldeutung ist es, dass die sozialisti-
schen Intellektuellen sein Werk tiberhaupt nicht so verstanden. Denn Ténnies
betrachtete den Sozialismus nicht nur als die logische Konsequenz, worauf die die
moderne Gesellschaft aufgrund ihrer Voraussetzungen zusteuern werde, sondern
integrierte in seine eigenen Arbeiten iiberdies jene 6konomischen und soziologischen
Vorstellungen von Marx, von denen er iiberzeugt war. Sein Verstindnis von
Soziologie sorgte allerdings dafiir, dass sich aus Marx” Gedanken eine neue Art des



10 Albert Salomon

Denkens herausformte, die dessen Anhingern seltsam anmuten musste — vielleicht
ist das der Grund dafiir, dass Ténnies’ Denkansatz so fremd, so subjektiv war,
dass niemand ihm bereitwillig folgte. Wihrend des 19. Jahrhunderts entwickelten
sich die Soziologie und ihre Methoden in Wechselbeziehung mit der Arbeiterbewe-
gung, mit den sozialen Problemen, welche die zerstorerischen Krifte der Industrie-
gesellschaft aufwarfen. In deren Kritik fanden die Konservativen ebenso wie die
Fortschrittlichen eine Basis, auf der sie eine neue Art der wissenschaftlichen Betrach-
tung des Soziallebens entwarfen. Einige Haupttendenzen von Ténnies’ Soziologie
finden sich schon in den Marxschen Friihschriften. Die Idee einer urspriinglichen
Demokratie oder spiter der klassenlosen Gesellschaft dhneln sehr Ténnies’
Vorstellung von Gemeinschaft, der Koinzidenz des 6ffentlichen und des privaten
Lebens wie in der polis des antiken Griechenland.

Ganz dhnlich lisst sich auch Gierkes Genossenschafistheorie nur verstehen,
wenn man sie als einen Versuch betrachtet, den auf der Grundlage von Atomismus
und Individualismus argumentierenden Theorien der modernen, rationalistisch
und kapitalistisch organisierten Gesellschaft eine organische Theorie autonomer
Gruppen entgegenzusetzen, die damit zugleich in Kontrast zu den mechanistischen
Theorien einiger westlicher Soziologen stand. Auch Durkheim, der iibrigens
Gemeinschaft und Gesellschaft rezensiert hatte, gibt ein eindrucksvolles Beispiel
dafiir, was den Zeitgeist damals bewegte (Durkheim, 1889). In De la division du
travail social unterschied er 1893 zwei Formen der sozialen Ordnung, wobei er
die primitive Variante als mechanisch und die moderne, geprigt von sozialer
Differenzierung und Stratifikation, als organisch kennzeichnete. Bereits Sorokin
hat darauf hingewiesen, dass Durkheim damit Ténnies’ Begriffe in ihr Gegenteil
verkehrte (Sorokin, 1928, 491). Diese Verkehrung erklirt sich aus seinem positi-
vistischen Idealismus, der ihn annehmen liess, dass erst die im Zuge der Moderne
wachsenden sozialen Interdependenzen eine organische Solidaritit unter den Men-
schen stiften wiirden, der er entsprechend die Beziehungen in primitiven Gesell-
schaften als mechanisch geformt gegeniiberstellte. Fiir Ténnies waren — gerade
umgekehrt — die Zweck-Mittel-basierten Beziehungen der modernen Gesellschaft
mechanistisch, wihrend ihm die Gemeinschaft fiir die Einbindung der Individuen
in einen organischen Zusammenhang stand, als dessen Mitglieder sie durch gemein-
same, nicht-utilitaristische Werte miteinander verbunden seien. Jedenfalls steht
Toénnies mit seinem Werk keineswegs ausserhalb des Zeitgeistes, dem er jedoch
auf sehr eigene Weise Ausdruck verleiht.

Er selbst erklirte die Ablehnung der Soziologie Spencers zum Ausgangspunke
seiner eigenen soziologischen Arbeit. Zwar stimmte er Spencer darin zu, dass es
Aufgabe der Soziologie sei, den Lauf der Geschichte zu analysieren; aber er verwei-
gerte sich der Einseitigkeit, die Spencers Analyse der unterschiedlichen Lebensformen
und -verliufe prigte. Im Gegenteil strebte er danach, die unterschiedlichen Typen
sozialer Ordnung und die inneren Bande der verschiedenen Verhaltensmuster aus



In memoriam Ferdinand Tonnies (1855—1936) "

sich heraus zu verstehen, als Ergebnisse der Entwicklungsméglichkeiten der mensch-
lichen Natur.

Dabei zeugt seine Explikation des Willens als Grundlage von Gemeinschaft
wie von Gesellschaft von einem unprizisen Begriffsgebrauch. «Wesenswille» und
«Kiirwille» bezeichnen fiir ihn zwei unterschiedliche Aspekte der einen menschlichen
Natur. Wihrend er ersteren durch ein Ubergewicht der transrationalen Elemente
des Menschseins charakeerisiert sieht, spiegelt letzterer eine Prioritit der Vernunft
wider. Indem er diese Begriffe auf die Psychologie zuriickfiihrte, missverstand er
ihre epistemologische Struktur. Denn tatsichlich reprisentieren sie einen — im
Sinne Husserls — genuin phinomenologischen Beschreibungsmodus; wenn man
so will, eine Art Sozialphinomenologie avant la lettre. Dies bedeutet aber nichts
anderes, als dass seine soziologische Analyse in einem philosophischen Wissen
iiber die Natur des Menschen wurzelte. So ist es auch kein Zufall, dass er als
Uberschrift fiir das Kapitel, das sich mit den Formen des Willens beschiftigt, von
Spinoza die Zeile Voluntas atque intellectus unum et idem sunt entlehnte, mithin
also die Voraussetzung aufgriff, von der die Sozialphilosophen des 17. Jahrhunderts
typischerweise ausgegangen waren; nicht ohne Grund war das hchste Kompliment,
mit dem er seine Bewunderung fiir einen Gelehrten auszudriicken pflegte, ihn mit
Hobbes, Grotius oder Pufendorf zu vergleichen. Mochte er soziologisch zwischen
verschiedenen Typen sozialer Verhaltensmuster differenzieren, die sich je nach
Lebensumstinden und abhingig von den unterschiedlichen Formen der sozialen
Ordnung wandeln — die menschliche Natur blieb fiir ihn jederzeit ein- und dieselbe.
Die Aufgabe des Soziologen ist es demnach, innerhalb der sozialen Beziechungen
die bleibenden, naturhaft gegebenen Tendenzen zu entdecken. In diesem Sinne
bestand Tonnies mit Nachdruck darauf, dass Formen sowohl der Gemeinschaft
als auch der Gesellschaft in unterschiedlicher Ausprigung innerhalb einer einzigen
Sozialordnung enthalten sein kénnten. In seinem letzten Buch, dem 1935
erschienenen Geist der Neuzeir, erprobte er seine Begriffe mit Blick auf den Prozess
der westlichen Geschichte. Er selbst bezeichnete dieses Verfahren als eine
theoriegeleitete «angewandte Soziologie». Indem er dabei die Strukturbegriffe
Gemeinschaft und Gesellschaft mit den formalen Beziehungsbegriffen der Gruppe
und der Assoziation verband, offenbarte sich die Fruchtbarkeit seines Ansatzes. Er
korrelierte die 6konomischen, politischen und intellektuellen Schichtungen mit
soziologischen Grundbegriffen wie Individualismus, Herrschaft und Assoziation.
Dadurch war es ihm méglich, die soziale Funktion dieser Verhaltensweisen jenseits
von historisch bedingten Formen und Inhalten herauszuarbeiten.

Jene Verhaltensweisen bringen immer wiederkehrende Urphinomene zum
Ausdruck, in denen sich das Wesen der menschlichen Natur spiegelt. Dies ist der
Grundgedanke, der T6nnies sein ganzes Werk hindurch bewegte, von Gemeinschaft
und Gesellschaft bis zum Geist der Neuzeit: nimlich den Versuch zu unternehmen,
das anthropologische, konomische und historische Wissen seiner Zeit in ein



12 Albert Salomon

System soziologischer Begriffe zu integrieren, die Welt der Institutionen und
Organisationen in Formen sozialen Verhaltens aufzulésen. Diese sollten die
unterschiedlichen Funktionen der menschlichen Natur verstindlich machen, die
Einheit ebenso wie die Komplexitit des menschlichen Daseins abbilden. Im Gegen-
satz zum radikalen Agnostizismus und Nominalismus, den Max Weber vertrat,
basiert Ténnies’ Werk auf einer philosophischen Anthropologie, was ihn mit den
grossen Vertretern der Naturrechtslehre verbindet. Der Zweck, zu dem er Soziologie
betrieb, war es, auf empirischem Wege die Charakteristik der menschlichen Natur
herauszuarbeiten, in welcher Art sozialer Beziehungen auch immer sie sich im
Laufe der Geschichte darstellen mag. Die Leidenschaft seines wissenschaftlichen
Rationalismus liess ihn Religion und Theologie bekimpfen, seine Zustimmung
galt dem Sikularismus der Naturrechtslehre, dem Gedanken einer im Menschen
verkorperten Einheit von Natur, Wille und Vernunft, gleichwohl im Bewusstsein
von deren wechselnder Konstellation. Tiefer schiirfend als Historismus und
Relativismus, galt sein Denken einem natiirlichen System sozialer Verhaltensmuster.
Soziologie, verstanden als eine moderne, wissenschaftlich begriindete Variante
der Naturrechtslehre — dies kennzeichnet die Besonderheit seines Werkes und
ebenso das, was die Isolation seines Denkens ausmachte. Mit Fug und Recht kann
man sein Werk eine unzeitgemisse Betrachtung nennen, da keiner der Soziologen,
die seine Begriffe aufgriffen, in der Lage war, den philosophischen Hintergrund
seines soziologischen Ansatzes nachzuvollzichen. Die in allen Wissenschaften
aufkommende analytische Tendenz sorgte dafiir, dass der wahre wissenschaftliche
Kern seiner Vorstellungen in ein Biindel von Erzihlungen aufgeldst wurde, deren
Einheit herzustellen niemand mehr imstande war. Und dies ist der Grund fiir die
seltsame Einsamkeit, die ihn noch zu Zeiten der Weimarer Republik, auf dem
Héhepunkt von Ruhm und Ehre, umgab. Am besten lisst sich die Kraft seines
Geistes, die ihn allen zeitgendssischen Tendenzen zu Desintegration und Abstraktion
widerstehen liess, auf den Punkt bringen, wenn man ihn als eine Kombination
der wissenschaftlichen Leistungen des 19. Jahrhunderts mit dem sozialen Rationalis-
mus des 17. Jahrhunderts und — nicht zu vergessen — der Vitalitit seines friesischen
Temperaments versteht.

Auf jene Kombination lisst sich Ténnies gesamtes Werk zuriickfiihren.
Man kann sagen, dass er — einmal abgesehen von seinen Beitrigen zur Sozial-
statistik — wiihrend seines ganzen Lebens dem einmal eingeschlagenen Weg treu
blieb und die Grundgedanken aus Gemeinschaft und Gesellschaft in allen spiteren
Biichern und Aufsitzen weiterentwickelte. So widmete er sich mit seiner Unter-
suchung iiber Volksweisen dem Wandel der Ausdrucksmittel und -formen in
Gemeinschaftsstrukturen im Zuge der sozialen Entwicklung, und so versuchte er,
die Typik der Gesellschaft anhand seiner Studien iiber die 6ffentliche Meinung,
den Fortschritt oder iiber Religion nachzuvollziehen (Tonnies, 1922; 1924; 1926a;



In memoriam Ferdinand T6nnies (1855-1936) 13

1926b; 1929). Dieser Haupttrend seines Denkens bleibt bei all seinen Bildungs-
erlebnissen — ob Marxismus, Naturrecht oder Romantizismus — evident.

In seiner Analyse der Entwicklung der modernen Sozialwelt, der Bezichungen
zwischen Kapital und Arbeit, folgte er den Ideen, die Marx in Das Kapital ausgefiihre
hatte. Sein ganzes Werk, egal ob es gerade um Gemeinschaft oder Gesellschaft
geht, kann als eine Bestitigung dafiir gelesen werden, dass fiir ihn die Grundgedan-
ken des Historischen Materialismus die ergiebigste Methode darstellen, um den
sozialen Prozess zu erkliren. Seine Ubereinstimmung beschrinkte sich indes auf
die eher simple Deutung, dass die 6konomische Entwicklung die Formen deter-
miniere, die die politischen Institutionen, das intellektuelle und geistige Leben
annihmen, dass eine Wechselwirkung zwischen den verschiedenen Schichten be-
stehe, die das soziale Dasein konstituierten. So machte ihn diese Ubereinstimmung
mit Marx keinesfalls zum Marxisten. Im Gegenteil ist nichts charakteristischer fiir
Tonnies’ Denken, als dass er dessen Gedanken einer Transformation unterzog.
Diese wird schon dadurch belegt, dass er immer wieder, wenn es ihm darum ging,
die Grundgedanken des Historischen Materialismus zu erliutern, mit der Bemer-
kung begann, bereits Schiller als Vertreter des Idealismus habe sehr wohl gewusst,
dass die Fihigkeit des Menschen zu geistiger und intellektueller Entwicklung von
seinem materiellen und 6konomischen Status abhinge. Er zitierte dafiir aus Schillers
beriihmtem Brief an den Herzog von Augustenburg, dass der Mensch zuerst geges-
sen haben miisse, um zu den Héhen geistiger Titigkeit fortschreiten zu kénnen,
dass die Massen gezwungen seien, ihr Interesse zuerst ihren 6konomischen und
materiellen Noten zuzuwenden. In diesem Sinne wollte T6énnies das Feld der
Okonomie weder historisch noch abstrake als den Nenner verstanden wissen, auf
den das soziale Leben in seiner Tortalitit gebracht werden kénnte. Thm ging es
vielmehr darum herauszuarbeiten, dass man das soziale Dasein aus seinen natiirlichen
Grundlagen heraus verstehen miisse. Empirisch betrachtet geht es um einen Begriff
der Sorge als einer natiirlichen Form sozialer Selbsterhaltung, als solche einer der
Siulen, die das Wesen des Menschen ausmachen und insofern einen Rahmen der
menschlichen Existenz bilden. Dies definiert den eigentiimlichen Charakter von
Tonnies’ Marx-Interpretation: gelten zu lassen, dass der Okonomie eine iiberwilti-
gende Rolle fiir das Sozialleben zukommt, die 6konomischen Verhaltensmuster
selbst aber als Ausdruck natiirlicher Lebensfunktionen zu betrachten. Seine Sozio-
logie war so angelegt, dass an die Stelle einer wesenhaften Okonomie die Natur-
haftigkeit der sozialen Verhiltnisse trat; wihrend Marx die menschliche Natur
okonomisiert hatte, naturalisierte umgekehrt Tonnies das Feld der Okonomie.
Sein Verdienst ist es, auf die Verbindung aufmerksam gemacht zu haben, die im
Marxschen Werk Historismus und Naturrechtslehre eingegangen sind.

Wie immer man auch letzdich den Marxschen Einfluss bewerten mag, um
zum Kern von Ténnies’ Denken vorzustossen, muss man seine Affinitit zu Hob-
bes und dessen Sikularisierung des Naturrechts beriicksichtigen. Sein ganzes Leben



14 Albert Salomon

iiber widmete er sich der Publikation unveréffentlichter Arbeiten von Hobbes
und der Edition seiner Briefe (Hobbes, 1889a; 1889b; 1926; Ténnies, 1890). In
der Hoftnung, die Ideen dieses grossen Sozialphilosophen, dem sich die erste
soziologische Analyse iiber den Aufstieg der kapitalistischen Gesellschaft verdankt,
wiederbeleben zu kénnen, verfasste er unzihlige Artikel iiber ihn und zudem eine
Biographie (Tonnies, 1896; 1925; 1904; 1906; 1910 / 1911a; 1911 / 1912b;
1911/ 1912¢; 1930). Vor Tonnies hatte niemand erkannt, dass Hobbes’ politische
Schriften eine genuin soziologische Theorie der modernen Gesellschaft enthalten,
basierend auf einer rationalen Naturrechtslehre. Man muss diese Lehre im Zusam-
menhang mit der revolutioniren Entwicklung der modernen Industriegesellschaft
sehen, sie ist ihr herausragender intellektueller Ausdruck. Es ist das Anliegen
dieser Theorie, den modernen Staatskorper als Ausdruck eines kollektiven Willens
zu verstehen, der das Wollen einer Vielfalt atomisierter Individuen unter dem
Gesichtspunkt der Niitzlichkeit in sich vereint, indem er mittels Zustimmung
oder Gehorsam eine durch Frieden, Sicherheit und Vernunft geprigte Ordnung
herstellt. Die sozialen Verhaltensmuster sind hier durch Zweck-Mittel-Beziehungen
geprigt; die Beziehungen werden in diesem Sinne durch Rechtsvertrige oder
Konventionen geregelt, selbst das soziale Prestige einzelner Gruppierungen bemisst
sich — anders als die Sitten einer Gemeinschaft — nach solchen rationalen Massstiben.
In dieser streng individualistischen und sikularen Ausrichtung seiner Naturrechts-
lehre unterscheidet sich Hobbes von seinen eher theologisch oder metaphysisch
argumentierenden Pendants auf dem Kontinent. Ténnies sah allerdings auch die
Grenzen der Hobbesschen Sozialphilosophie, dass nimlich sein Ansatz auf histo-
rischen Bedingungen beruhte und somit nur beziiglich der modernen Industrie-
gesellschaft Giiltigkeit beanspruchen konnte, nicht jedoch hinsichtlich des Mittel-
alters, des grossten Teils der antiken Welt oder der primitiven Vilker. Zwar
erkannte er die Naturrechtslehre in ihrer allgemeinen Form als ein Stiick Soziologie
an, lehnte es aber ab, sie wie Hobbes in seiner rationalen Gestalt zu verabsolutieren.
Stattdessen sprach er sich dafiir aus, neben diese auf die moderne Gesellschaft
bezogene, rationalistische Lehre ein Gemeinschaftsnaturrecht zu stellen. Das
Grundmotiv fiir die soziologische Theorie wire hier nicht der Kampf aller gegen
alle, sondern Symphatie, wechselseitige Toleranz und Friedfertigkeit. Diese Voraus-
setzung hat Konsequenzen fiir die in diesem System geltenden Normen. Es existiert
eine Wechselbeziehung zwischen sozialen Rechten und Pflichten, der gegenseitigen
Verantwortung, die durch die jeweilige Funktion innerhalb des Gesellschaftskérpers
vorgegeben ist, und einem Gerechtigkeitsbegriff, der mehr vom Gedanken der
angemessenen Verteilung der allgemeinen Rechte und weniger von den formalen
Prinzipien einer Tauschgesellschaft ausgeht. Man hat es also mit einer Koinzidenz
von Sittlichkeit und Gesetz zu tun; von hier fiihrt der Weg zum Sozialismus, zu
verstehen als Verwirklichung der Normen der Gemeinschaft.



In memoriam Ferdinand Ténnies (1855-1936) 15

Tonnies beschiftigte sich eingehend mit der soziologischen Theorie hinter
der Naturrechtslehre. Er sah darin den grossen Versuch, fiir die Beschreibung der
sozialen Verhiltnisse anstelle des Relativismus der historischen Welt ein System
allgemeiner Begriffe zu setzen — nicht im Sinne einer nominalistischen Ordnung,
sondern als empirische Formel der Ausstrahlungen und Schichten der menschlichen
Natur. Die Eigenheit von Ténnies” soziologischem Denken besteht darin, eine
Sozialphilosophie in der Tradition der Naturrechtslehre — jedoch mit den Mitteln
des 19. Jahrhunderts — wiedereinfiihren zu wollen.

Die beiden beschriebenen Motive dieses Denkens, Hobbes und Marx, Natur-
rechtslehre und Historischer Materialismus, hat kiirzlich schon Aron in seiner
glinzenden Darstellung iiber die Soziologie in Deutschland in den Blick genommen
(Aron, 1936, 20-25). Doch der ganzen Komplexitit wird man erst dann gewahr,
wenn man sie im Lichte eines dritten Motivs betrachtet. In seinem bekannten
Vorwort zur ersten Ausgabe von Gemeinschaft und Gesellschaft betonte Tonnies
neben dem Einfluss von Marx, Gierke, Maine und Morgan auch den von Bachofen.
In Das Mutterrecht von 1861 hatte Bachofen als erster die Wechselbeziehungen
zwischen den 6konomischen Verhiltnissen in den frithen, agrarisch geprigten
Kulturen und einer matriarchalischen Sozialordnung untersucht, was allerdings
nur einen Aspekt dieser Arbeit darstellt. Ténnies beeindruckte denn auch mehr
etwas anderes, das Bachofen zum Vorschein brachte. An seinem ganzen Werk
lisst sich das Bemiihen ablesen, Bachofens grundlegenden Gedanken dariiber
weiterzuentwickeln, dass die Mutter-Kind-Beziehung sowohl die soziale Ordnung
als auch die menschlichen Verhaltensmuster formt. Seine Leitdifferenz, das wirkliche,
organische Leben (Gemeinschaft) einerseits, und die ideale, mechanistische
Sozialordnung (Gesellschaft) andererseits, adaptierte das Schema von Bachofens
Definition von Mutterrecht versus Vaterrecht. Seine profunde Untersuchung iiber
die organischen Beziehungen zwischen Mutter und Kind, Mann und Frau, Bruder
und Schwester sowie die sozialen Verhaltensmuster, die er daraus ableitete — natiirliche
Distanz, Frémmigkeit, Hingabe und Briiderlichkeit —, korrespondieren mit Bach-
ofens eigenen Intentionen. (Anzumerken ist, dass Ténnies Bachofen nicht zitierte
und auch nicht auf einzelne Biicher verwies; es hat aber den Anschein, als habe er
lediglich Das Mutterecht zur Kenntnis genommen, nicht dagegen Das lykische
Volk von 1862 oder den Versuch iiber die Gribersymbolik der Alten von 1859.) In
diesem Sinne ist seine Aussage zu verstehen, dass «die Wurzeln der Familie unsichtbar
und metaphysisch sind, als hitten sie thren Ursprung in der Erde, abstammend
von einem gemeinsamen Vorfahren.»'

Die gleiche Herangehensweise an den organischen Sozialprozess liegt auch
seiner affirmativen Haltung zu Adam Miillers Definition des Volkes als einer in

1 Im Original als wértliches Zitat aus Gemeinschaft und Gesellschafi gekennzeichnet, aber in
dieser Form nicht auffindbar. Stellen auf die sich Salomon beziehen kénnte sind: Ténnies,
1978, 187; 208.



16 Albert Salomon

der gegenwirtigen Generation verkorperten Einheit einstiger und zukiinftiger
Familien zugrunde.

Man kann all die beschriebenen Gedanken auf einen romantischen Kern
zuriickfiihren; zugleich aber wire nichts absurder, als Ténnies zum Romantiker
zu erkliren. Zwar schrieb er jenen naturhaften, organischen Prozessen und dem
daraus entstehenden Typus sozialen Verhaltens, dessen soziologische Relevanz so
ganz und gar anders gelagert ist als die von rein rationalen Zweck-Mittel-Bezie-
hungen, durchaus einen allgemeinen Wert zu. Aber in seinen eigenen Ansichten
war Ténnies unberiihrt davon; geprigt vom Anspruch rationaler Erkenntnis bewegte
er sich jenseits solcher emotionalen Auswiichse. Dieser Anspruch aber, zu verstehen,
welcher Art die aus solchen emotionalen Kriften gewachsenen sozialen Bande
sind, zeichnet gerade den Widerpart des Romantikers aus, der diese Krifte zwar
selbst verkérpert, sie aber nicht zu verstehen oder zu erkliren vermag. Ténnies
war sich, anders als der genuine Romantizismus, im Klaren dariiber, dass alles,
was mit der Gemeinschaft zusammenhingt, das ganze Selbstverstindnis der
Menschen, wie es sich in Sitten, in der Religion oder in der Dichtung ausdriickt,
an eindeutige soziale Bedingungen gekniipft ist und sich verindert, wenn diese
sich dndern. Seine Kategorien sind eben nicht historisch bedingt, sondern
soziologisch. Er betonte dies wiederholte Male: dass seine Begriffe allgemeine
soziologische Begriffe und darum transhistorischen Charakters seien. Eben weil
dies so ist, ist es moglich, dass sich innerhalb einer einzigen sozialen Ordnung
sowohl Gemeinschaftliches als auch Gesellschaftliches manifestiert. Selbst noch
fiir den Fall der Familie ist es denkbar, dass sie eine Kombination beider Elemente
darstellt. Dies ist der Grund dafiir, dass es soziologischen Begriffen dieser Art, die
gleichzeitig historisch und transhistorisch sind, an Eindeutigkeit mangeln muss.
Bei genauem Hinsehen lisst sich diese methodologische Schwierigkeit auch bei
Max Weber feststellen, insbesondere in den Kapiteln iiber die Typen der Herrschaft.
Wenn man, wie Ténnies, der Meinung ist, dass das Leben in jedem Augenblick
und in jeder seiner Schichten historischen Bedingungen unterliegt, dabei aber
soziologische Begriffe einfiihrt, welche die Grenzen der Historie iiberschreiten, so
setzt dies die Idee von der Kontinuitit der menschlichen Natur voraus, die selbst
nicht mehr empirisch erfasst werden kann. In diesem Sinne basieren T6nnies’
soziologische Begriffe auf einer philosophischen Idee.

Ausgehend von der Voraussetzung der Kontinuitit der menschlichen Natur
war es ihm moglich, die organischen Bezichungen in Zeit (Sippe, Familie, Na-
tion) und Raum (Nachbarschaft, Kleinstadt) nicht allein als primitiv und als
historisch bedingt ins Auge zu fassen, sondern ebenso die in ihnen enthaltenen
allgemein giiltigen und dauerhaften Elemente. Darum war die Zerstérung bzw.
die gehemmte Entfaltung dieser Art Beziehungen im Rahmen der modernen
Sozialordnung, in der rational geprigten Industriegesellschaft, fiir ihn eine
empirische Frage, nicht eine der Essenz. Seine unterschiedlichen Untersuchungen



In memoriam Ferdinand Tonnies (1855-1936) 17

iiber die Typik der innerhalb einer Gemeinschaft wirkenden Krifte — Sitten,
Volksweisen, Religion — erkliren deren Umwandlung in gesellschaftliche Formen
zu einem zwangsliufigen, unvermeidlichen Produke sich rationalisierender Willens-
beziehungen, was wiederum aus der Industrialisierung und den sozialen Verhilt-
nissen in den Grossstidten resultiert (T'énnies, 1909; 1926b; 1933). Es handelt
sich dabei also nicht etwa um die Zerstorung gemeinschaftlicher Bande, sondern
um deren notwendige — wenngleich tragische — Transformation. Aufgrund seiner
philosophischen Pridisposition war Tonnies der Uberzeugung, dass im Rahmen
der rational geprigten Gesellschaft neue Formen transrationaler Bezichungen ent-
stehen miissten; deren Weg werde darum mit logischer Konsequenz zum Sozialismus
fithren, wie auch immer dessen Verwirklichung konkret aussehen moge. Im Zuge
dieses Prozesses werde es dann allerdings zu einer Zerstérung simtlicher traditioneller
Formen organischer Sozialbeziehungen kommen, und ebenso der intellektuellen
und spirituellen Lebensformen, die sie verkorpern. Diese Uberzeugung, dass der
historische Hintergrund der westlichen Kultur sich auflose, entspringt seinem
eigenen radikalen Rationalismus. Sowohl das griechisch-romische Erbe als auch
das christliche Bekenntnis sieht er im Niedergang begriffen, ihren Sturz sieht er
mit dem Ubergang zum Sozialismus zusammenfallen. Die Kraft eines aufgeklirten,
wissenschaftlichen Bewusstseins werde eine auf Wissenschaft griindende Ethik
anstelle organischer, transrationaler Formen der Hingabe und des Glaubensbekennt-
nisses zur geistigen Grundlage des sozialen Lebens machen — darin komme es zur
Synthese zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft. Auch auf dem Feld der Okono-
mie entstiinden Institutionen, die beiderlei Strukturen zusammenfiihren und zu
einem neuen Typus sozialer Organisation weiterentwickeln wiirden, etwa Asso-
ziationen von Produzenten und Konsumenten. Es lasse sich letztlich nicht
ausschliessen, dass die westliche Kultur in der Epoche des Ubergangs durch eine
Reihe von Katastrophen erschiittert werden kénnte; aber auf lange Sicht werde,
einhergehend mit der Verwirklichung des Sozialismus, eine neue Art der
Gemeinsamkeit entstehen, weil im Zuge der neuen Ordnung auch die menschlichen
Willensbeziehungen sich wandelten, so dass eine neue Basis fiir die sozialen
Verhaltensmuster gelegt werde. |
Wenn also Gabriel Marcel Ténnies Kulturpessimismus unterstelle, so liegt
er falsch (Marcel, 1935, 352). Eher haben wir es mit dem melancholischen Opti-
mismus eines passionierten Rationalisten zu tun. Allerdings hat Marcel — in Uberein-
stimmung mit Schmalenbach (1922, passim) und Colm (1931, passim) — auf ein
wichtiges Problem bei Ténnies hingewiesen. Er sieht nimlich deutlich die Grenzen
seines Gemeinschaftsbegriffs. Organische Beziehungen wie die der Familie, der
patriarchalen Formen oder einer religiosen Haltung, die in der Erfahrung natiirlicher
Hingabe in der Mutter-Beziechung griinden, reprisentieren demnach keinesfalls
die einzige Form von Gemeinschaft. Eine ganz andere Form entsteht aus einer



18 Albert Salomon

geistigen Verbindung, wie sie etwa die Akademie Platons, die Girten Epikurs, die
frithchristlichen Gemeinden oder einige Arten von Sekten verkérpern.

Man konnte sich geneigt fiihlen, jene dargestellte Entwicklung von der
Gemeinschaft iiber die Gesellschaft zu einer neuen Gemeinschaft als eine sozio-
logische Wiedergeburt Hegelscher oder Marxscher Dialektik zu halten. Doch
ginge eine solche Interpretation fehl. Zwar ging fiir Ténnies der Lauf der Geschichte
mit der Entfaltung der Vernunft einher, die aber in Wechselbeziehung steht mit
organischen und emotionalen Momenten, die in der Natur des Menschen griinden.
Dies beschreibt einen langsamen, aber kontinuierlichen Fortschritt, der die Richtung
der Vervollkommnung menschlichen Lebens nimmt. Diese Sicht der Dinge ist
weder dialektisch noch romantisch; vergleichen lisst sie sich héchstens mit der
Naturrechtslehre des 17. Jahrhunderts. Es geht darum, das Transrationale? als
Teil der einen menschlichen Natur zu verstehen: «Der Denkende muss das unbe-
wusst schaffende im menschlichen, sozialen und individuellen Geiste erkennen,
und Vernunft nicht nur in dem finden, was der Form nach verniinftig ist.»
(Tonnies, 1909, 92). Jene komplexe Einheit aus Vernunft, Wille und Natur
kennzeichnet Ténnies’ Denkweise am besten.

Es gibt eine weitere Passage, die belegt, wie umfassend seine Vernunftidee
war, und gleichzeitig seine Kritik der gesellschaftsimmanenten Vernunft demon-
striert: «Je mehr wir freier von der Sitte und freier in der Sitte werden, desto mehr
bediirfen wir der bewussten Ethik, d. h. aber der Erkenntnis dessen, was den
Menschen zum Menschen macht: der Selbstbejahung der Vernunft; und die Ver-
nunft muss eben aufhéren, eine wesentlich analytische Potenz zu sein; sie muss zu
freudigem Schaffen der Gemeinschaft sich entwickeln. Erst dadurch wird sie als
«des Menschen allerhdchste Krafts sich bewihren, oder vielmehr erst dazu werden.»
(Tonnies, 1909, 94). Dies verdeutlicht noch einmal Ténnies’ Grundhaltung: So
unterschiedlich sich das soziale Erscheinungsbild der menschlichen Natur auch
abhiingig von Konstellation oder Ordnung darstellen mag, bleibt sie doch jederzeit
dieselbe. Ohne diese Voraussetzung zu beriicksichtigen, lisst sich Ténnies’ Leistung
nicht in Ginze verstehen. Man muss den Versuch erkennen, das, was das 19.
Jahrhundert iiber Geschichte, Okonomie und Psychologie wusste, in einem sozio-
logischen Begriffs- und Kategoriensystem zusammenzufassen, dessen empirischer
Gegenstand die soziale Entwicklung der menschlichen Natur sein sollte. So loste
er die Spannungen innerhalb von Institutionen und Organisationen in Begriffe
sozialer Beziehungen auf — Soziologie sollte die dynamische und wissenschaftliche
Form einer modernen Naturrechtslehre annehmen.

Hier schliesst sich der Kreis und die Griinde seines Einzelkimpfertums
werden ersichtlich. Das 19. Jahrhundert hatte den Glauben an Kraft und Vitalitic
der Naturrechtslehre gebrochen und zwei andere Arten zu denken, die wissenschaft-
lich-positivistische und historistisch-romantische, hervorgebracht. Thr Gegensatz

2 Christian Janentzky verwendete als Erster den Begriff «trans-rational» (Janentzky, 1922, 11).



In memoriam Ferdinand T6nnies (1855-1936) 19

steht fiir die wachsende Spannung innerhalb der intellektuellen und geistigen
Struktur des Menschen. Wihrend die wissenschaftliche Art zu denken der Kom-
plexitit des Lebens durch Abstraktion und Diversifizierung beizukommen suchte,
um nominalistische Grossen zu erzeugen, kam die historistische Variante nicht
iiber Relativismus und Kontingenz hinaus. Weder die eine noch die andere war in
der Lage, das soziale Dasein in seiner ganzen Komplexitit nachzuvollziehen, weil
weder die eine noch die andere iiber ein entsprechendes integratives Prinzip verfiigte.
Und darum waren auch weder die Vertreter der einen noch die der anderen Art zu
denken in der Lage, Tonnies zu verstehen.

Seinen Zeitgenossen war die grosse Einheit und Vollstindigkeit, die sein
Werk widerspiegelt, fremd. Nichts bestitigt diesen Eindruck mehr, als eine Ana-
lyse seines literarischen Stils. Denn obwohl er sich mit den Sozialwissenschaften
und der Philosophie beschiftigt hatte, sind seinem Stil keinerlei Einfliisse irgendeiner
Person oder irgendeiner wissenschaftlichen Schule anzumerken. Seine Schriften
sind reich an neuen, einfallsreichen Wortfindungen — Ausdruck eines kreativen
Geistes, der Denken und Erfahrung zur Synthese zu bringen wusste. Andererseits
finden sich bei Ténnies auch viele fremdartig wirkende und rationalistische
Ausdriicke, dhnlich denen der Philosophen des 17. Jahrhunderts. Tatsichlich war
er, insofern er aufs Schirfste die Spannung zwischen einem radikalen Rationalismus
und den transrationalen Kriften des Menschseins verkorperte, ein geistiger Sohn
jener Epoche — die Erbschaft, die er antrat, war ein wissenschaftlicher Rationalismus,
der als solcher eine Passion ist. Nicht umsonst war Toénnies ein Nachkomme
friesischer Bauern. Sie, die an der Grenze zu Dinemark lebten, waren die einzigen
unter den Bauern Deutschlands, die niemals Leibeigene waren oder in Abhingigkeit
von Gutsherrn standen. Der Nachdruck, den er auf eine gemeinschaftliche Ordnung
legte, kann auch als der Versuch verstanden werden, die dauerhaften Werte, die er
in deren Sozialverhalten vorfand, auf intellektuellem Wege zu tradieren. Es war
die Einheit eines wissenschaftlichen Rationalismus hochster Giite auf der einen
Seite und des Wissens um die transrationalen Krifte, die bei der Kniipfung der
sozialen Bande beteiligt sind, auf der anderen, und es war ebenso die Spannung
zwischen diesen beiden Elementen, die ein so reiches Verstindnis der Variationen
und Potenzialititen sozialer Beziehungen méglich machten. Es war dies auch die
Anregung, eine allgemeine Theorie des sozialen Daseins zu schaffen, um der
Entfaltung der menschlichen Natur eine Basis zu geben.

Literatur

Albrecht, Gerhard et al., Hrsg. (1935), Reine und angewandte Soziologie. Eine Festgabe fiir Ferdinand
Ténnies zu seinem achtzigsten Geburtstage am 26. Juli 1935, Leipzig: Buske.

Aron, Raymond (1936), La Sociologie Allemande Contemporaine, Paris: Presses Universitaires de
France.



20 Albert Salomon

Colm, Gerhard (1931), Masse, in: Alfred Vierkandt, Hrsg., Handwéirterbuch der Soziologie, Stuttgart:
Enke, 353-359.

Durkheim, Emile (1889), Ferdinand Ténnies. Gemeinschaft und Gesellschaft. Abhandlung des
Communismus und des Socialismus als empirischer Culturformen, Revue Philosophique de la
France et de letranger, 4, 27, 416-422.

Gierke, Otto von (1868), Rechtsgeschichte der deutschen Genossenschafi, Berlin: Weidmann.
Gierke, Otto von (1873), Geschichte des deutschen Kirperschafisbegriffs, Berlin: Weidmann.

Hobbes, Thomas (1889a), The Elements of Law Natural and Politic, herausgegeben und eingeleitet
von Ferdinand Ténnies, London: Simpkin, Marshall and Co.

Hobbes, Thomas (1889b), Behemoth, or the Long Parliament, herausgegeben von Ferdinand Ténnies,
Plymouth und London: Frank Cass & Co.

Hobbes, Thomas (1926), Naturrecht und allgemeines Staatsrecht in den Anfangsgriinden, herausgegeben
und eingeleitet von Ferdinand Ténnies, Essen: Hobbing.

Janentzky, Christian (1922), Mystik und Rationalismus, Miinchen und Leipzig: Duncker und Humblot.
Marcel, Gabriel (1935), Etre et Avoir, Paris: Editions Montaigne.

Schmalenbach, Herman (1922), Uber die Kategorie des Bundes, Die Dioskuren. Jahrbuch fiir Geistes-
wissenschaften, 1, Miinchen, 35-105.

Sorokin, Pitirim A. (1928), Contemporary Sociological Theories, New York und Evanston: Harper &
Row.

Ténnies, Ferdinand (1890), Siebzehn Briefe des Thomas Hobbes an Samuel Sorbiére, nebst Briefen
Sorbitre’s, Mersenne’s u. Aa., Archiv fiir Geschichte der Philosophie, 3, 58-71 u. 192-232.

Tonnies, Ferdinand (1896), Hobbes, Leben und Lebre, Stuttgart: Frommann.

Tbonnies, Ferdinand (1904), Hobbes-Analekten, Archiv fiir Geschichte der Philosophie, N.E., 17, 291—
317.

Tonnies, Ferdinand (1906), Hobbes-Analekten 11, Archiv fiir Geschichte der Philosophie, N.F., 19,
153-175.

Tonnies, Ferdinand (1909), Die Sitte, Frankfurt: Riitten & Loening.

Tonnies, Ferdinand (1910 / 1911a), Hobbes’ Naturrecht, Archiv fiir Rechts- und Wirtschafisphilosophie,
3, 4, 395-410.

Tonnies, Ferdinand (1910/1911b), Hobbes’ Naturrecht, Archiv fiir Rechts- und Wirtschafisphilosophie,
1, 5, 129-136.

Tonnies, Ferdinand (1910/1911c), Hobbes’ Naturrecht, Archiv fiir Rechts- und Wirtschafisphilosophie,
2,5, 283-293.

Tonnies, Ferdinand (1922), Kritik der dffentlichen Meinung, Berlin: Springer.

Tonnies, Ferdinand (1924), Seziologische Studien und Kritiker. Erste Sammlung, Jena: Fischer.
Tonnies, Ferdinand (1925), Hobbes, Leben und Lebre, dritte, vermehrte Auflage, Stuttgart: Frommann.
Tonnies, Ferdinand (1926a), Soziologische Studien und Kritiker. Zweite Sammlung, Jena: Fischer.
Ténnies, Ferdinand (1926b), Foreschritt und soziale Entwicklung, Karlsruhe: Braun.

Ténnies, Ferdinand (1929), Soziologische Studien und Kritiker. Dritte Sammlung, Jena: Fischer.

Ténnies, Ferdinand (1930), Die Lehre von den Volksversammlungen und die Urversammlung in
Hobbes’ Leviathan, Zeitschrift fiir die gesamie Staatswissenschaft, 1, 89, 1-22.,

Ténnies, Ferdinand (1933), Sitte und Gedichtnis, in: Heinz Sauermann (Hrsg.), Probleme Deutscher
Soziologie. Gedichtnisgabe fiir Karl Dunkmann, Berlin: Junker und Diinnhaupt, 7-17.

Tonnies, Ferdinand (1978), Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie, Neudruck
der achten Auflage, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.



	In memoriam Ferdinand Tönnies (1855-1936)

