
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 32 (2006)

Heft: 1

Artikel: In memoriam Ferdinand Tönnies (1855-1936)

Autor: Salomon, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Swiss Journal of Sociology, 32 (1), 2006, 7-20 7

In memoriam Ferdinand Tönnies (1855-1936)*

Albert Salomon t"

Die moderne Soziologie in Deutschland ist nicht denkbar ohne das grundlegende
Werk von Tönnies. Zwar hatten sich im Laufe des 19. Jahrhunderts bereits andere

auf die soziologische Spur begeben - etwa Marx und Schaffte -, dabei aber die

soziologische mit einer geschichtsphilosophischen Fragestellung verquickt. Tönnies'
besondere Leistung ist es, die Soziologie aus dieser Verbindung befreit und sie als

eine eigenständige Sozialwissenschaft begründet zu haben. Ein Zeichen der

Anerkennung für die Sonderstellung seines Werkes erhielt er erst wenige Tage vor
seinem Tod, als ihm anlässlich seines 80. Geburtstages ein Buch (Albrecht et ab,

1936) überreicht wurde, zu dem Wissenschaftler aus aller Welt - aus Griechenland,

Japan, Italien, den Niederlanden, England, der Schweiz ebenso wie aus Deutschland

- Texte beigesteuert hatten. Dass seinem Werk auch in den Vereinigten
Staaten grosse Bedeutung beigemessen wird, belegen Beiträge von Boas und Soro-
kin. Zudem weisen Texte von Historikern, etwa von Meinecke, oder von
Philosophen wie Löwith und Schmalenbach, den die Grenzen der Soziologie
überschreitenden philosophischen Gehalt seines Denkens aus. Aber all dieser

Wertschätzung zum Trotz sollte man sich nicht über den tatsächlichen Einfluss von
Tönnies' Werk täuschen. Denn zwar haben es weder Max Weber noch Vierkandt
oder die jüngere Generation versäumt, die von ihm eingeführten soziologischen
Begriffe zu rezipieren - Schmalenbachs Ergänzung von Tönnies' Kategorien
Gemeinschaft und Gesellschaft durch das Konzept des Bundes belegt dies am
nachdrücklichsten (Schmalenbach, 1922) -, aber weder die formale noch die
historische Soziologie haben sich in die Richtung entwickelt, die er mit seinem

Werk vorgegeben hatte. Tönnies war ein Einzelkämpfer, auch angesichts des

Ruhmes, der ihm zu Zeiten der Weimarer Republik zuteil wurde. Dies wirft eine
interessante Frage auf: Warum gelang es ihm nicht, eine soziologische Schule

hervorzubringen, obwohl er eine genuin soziologische Art des Denkens initiierte?
Schon 1887, als die erste Ausgabe von Gemeinschafi und Gesellschaft — mit

dem Untertitel Abhandlung des Communismus und des Socialismus als empirischer
Culturformen - erschien, war Tönnies jener Einzelkämpfer. In diesem ersten
Versuch, zwischen den transhistorischen und den historisch bedingten Elementen

Hinweise zum Autor und zu diesem erstmals in deutscher Sprache veröffentlichten Beitrag
sind den editorischen Bemerkungen von C. Härpfer im Anschluss an diesen Text zu entnehmen.

** Albert Salomon (1891-1966), 1910-1921 Studium in Berlin, Freiburg und Heidelberg, 1926-
1931 Dozentan der Deutschen Hochschule für Politik in Berlin, 1928-1931 Herausgeber der
Zeitschrift Die Gesellschaft, 1931-1933 Professor für Soziologie am Berufspädagogischen Institut
in Köln, 1935-1966 Professor für Soziologie an der New School for Social Research in New
York.



8 Albert Salomon

innerhalb eines sozialen Gefiiges zu differenzieren, analysierte er zum einen den

Prozess, der vom agrarischen Kommunismus der Frühgeschichte bis zur modernen

kapitalistischen Gesellschaft führte, inklusive der darin enthaltenen sozialistischen
Elemente. Zugleich aber ging er der Geschichte auf den Grund und entdeckte mit
Gemeinschaft und Gesellschaft transhistorische soziologische Kategorien, die mit
historisch gegebenen Auffassungen wie Kommunismus und Sozialismus korrelierten;
beide Kategorien konnten somit als allgemeine Typen sozialer Ordnung gelten.
Die sozialen Bande innerhalb einer Gemeinschaft bilden demnach natürlich gegebene,

emotionale Beziehungen, welche die gesamte soziale Existenz umfassen. Ihre

soziologische Struktur kennzeichnen gegenseitige Sympathie und Abhängigkeit.
Dagegen bezeichnet der Typus der Gesellschaft eine Form sozialer Ordnung, in
dem Privatleute - isolierte Individuen - zu einem Kollektiv verbunden sind, das

durch utilitaristisch begrenzte Beziehungsformen geprägt ist. Tönnies war der

erste, der die Spannung zwischen dem Historischen und dem Transhistorischen
in soziologische Begriffe fasste. Später charakterisierte er deren epistemologische
Struktur, indem er sie als Idealtypen im Sinne Max Webers kennzeichnete; am

Anfang aber steht seine Betonung des transhistorischen Charakters soziologischer
Begriffe.

Als es 1887 erschien, beeindruckte Tönnies' anregendes Buch niemanden.
Der Zeitgeist in Deutschland akzeptierte die soziologische Methode nicht;
Treitschkes bekanntes Pamphlet gegen die Soziologie zeigt nachdrücklich den

Widerstand, der aus akademischen Kreisen dem Gedanken einer autonomen
Sozialwissenschaft entgegenschlug, die man glaubte, den Politischen Wissenschaften
zurechnen zu müssen. Dazu kommt, dass sich Vertreter der historischen Schule

der Ökonomie, vor allem Schmoller und Adolf Wagner, in äusserst produktiver
Weise in Richtung einer soziologischen Methode bewegten, während im Rahmen
der Jurisprudenz Gierke, vergleichbar mit Maine und Maitland in England, mit
seiner Genossenschaftstheorie eine soziologische Herangehensweise an das Recht
entwickelte. Von den ersten beiden Bänden seines Werkes über das deutsche
Genossenschaftsrecht (Gierke, 1868, 1873), einige Jahre vor Gemeinschaft und
Gesellschaft erschienen, war Tönnies grundlegend beeinflusst. Gierke hatte zunächst
eine gründliche Untersuchung über die Rationalisierungstendenzen der modernen
Gesellschaft im Zuge der Ausbreitung des Kapitalismus und der Naturrechtslehre

vorgelegt. Dies hatte dazu geführt, auch andere Formen der sozialen Organisation
ins Visier zu nehmen, von denen man annahm, dass sie nicht durch Nützlichkeitserwägungen

gegliedert seien und man sie nur aus ihrer inneren Logik heraus
verstehen könne. Jedenfalls ist es durchaus folgerichtig, dass Gierke später, als er sich
kritisch mit dem ersten Entwurf zum Deutschen bürgerlichen Recht auseinandersetzte,

die diesem Entwurf zugrunde liegende römisch-rationalistische Auffassung
der Gesellschaft dem Tönniesschen Gemeinschaftsbegriff entgegenstellte.



In memoriam Ferdinand Tönnies (1855-1936) 9

Dies ist nur ein Beleg dafür, wie die zersetzenden Tendenzen der modernen

Industriegesellschaft einen Trend zur Soziologie förderten, ohne dass dabei politische
Fragen oder der Status der Soziologie als Wissenschaft eine Rolle gespielt hätten.
Tatsächlich ist die Frage, was mit dem Menschen und seiner sozialen Existenz

geschehen sei, der intellektuelle Widerhall der damaligen sozialen Unruhe und
des Unbehagens daran. Hier trafen sich der konservative Gierke und der fortschrittliche

Tönnies - verbunden in ihrer kritischen Haltung gegenüber der modernen

Sozialordnung - in der Analyse ihrer Entwicklung und ihrer Grundsätze. Gerade

aber weil jener Trend zur Soziologie in die Methoden der Ökonomie, der Politischen
Wissenschaft und der Jurisprudenz einfloss, wurde Tönnies' Versuch, die Soziologie
als eine eigenständige Wissenschaft zu etablieren, keine Würdigung zuteil.

Unbeeindruckt davon ging er daran, die Probleme des sozialen Lebens mit
einer deskriptiven Methode zu erfassen, die er später als empirische Soziologie
bezeichnete. Mit den Mitteln der Statistik analysierte er - sozialstrukturell
differenzierend - die wichtigsten Tendenzen in den sittlichen Fragen des Lebens, etwa
hinsichtlich Heirat, Kriminalität oder Selbstmord, wobei er die verschiedenen
Pfade derselben Verhaltensmuster in ländlichen Gebieten, kleinen und grossen
Städten herausarbeitete. Dieser empirischen Soziologie blieb er Zeit seines Lebens

treu und bereicherte auf diese Weise die Methoden der Sozialstatistik mit neuen

Korrelationsbegriffen.
Es dauerte 25 Jahre, bis er der ersten Auflage von Gemeinschaft und Gesellschaft

eine überarbeitete Neuausgabe folgen liess. Mit dieser konnte er nun einen grossen
Erfolg verbuchen, der allerdings auf einem Missverständnis beruhte. Es war die

Zeit des Aufstiegs der Jugendbewegung, die insbesondere unter Studenten Anhänger

gewann; sie begrüssten Tönnies' Buch als den wissenschaftlichen Ausdruck ihrer

eigenen antirationalistischen Stimmungen und ihrer Begeisterung für die vitalen
Lebenskräfte. Dieser Fehldeutung folgten Jahre später jene Kollegen, die ihm
vorwarfen, er habe die Vorstellung der Gemeinschaft der Vorstellung der Gesellschaft

vorgezogen, ja er habe es versäumt, seinen soziologischen Begriffen eine objektive
Grundlage zu geben. Jeden Kenner von Tönnies' Werk muss dieser Vorwurf in
Erstaunen versetzen. In seiner Epoche gab es kaum jemanden, der so ausgeprägt
wie er einen wissenschaftlichen Rationalismus verkörperte, und nichts dürfte ihm
fremder gewesen sein als der emotionale Antrieb und die Irrationalität, die von
der Jugendbewegung vertreten wurden.

Vielleicht noch erstaunlicher als diese Fehldeutung ist es, dass die sozialistischen

Intellektuellen sein Werk überhaupt nicht so verstanden. Denn Tönnies
betrachtete den Sozialismus nicht nur als die logische Konsequenz, worauf die die
moderne Gesellschaft aufgrund ihrer Voraussetzungen zusteuern werde, sondern

integrierte in seine eigenen Arbeiten überdies jene ökonomischen und soziologischen

Vorstellungen von Marx, von denen er überzeugt war. Sein Verständnis von
Soziologie sorgte allerdings dafür, dass sich aus Marx' Gedanken eine neue Art des



10 Albert Salomon

Denkens herausformte, die dessen Anhängern seltsam anmuten musste - vielleicht
ist das der Grund dafür, dass Tönnies' Denkansatz so fremd, so subjektiv war,
dass niemand ihm bereitwillig folgte. Während des 19. Jahrhunderts entwickelten
sich die Soziologie und ihre Methoden in Wechselbeziehung mit der Arbeiterbewegung,

mit den sozialen Problemen, welche die zerstörerischen Kräfte der
Industriegesellschaft aufwarfen. In deren Kritik fanden die Konservativen ebenso wie die

Fortschrittlichen eine Basis, aufder sie eine neue Art der wissenschaftlichen Betrachtung

des Soziallebens entwarfen. Einige Haupttendenzen von Tönnies' Soziologie
finden sich schon in den Marxschen Frühschriften. Die Idee einer ursprünglichen
Demokratie oder später der klassenlosen Gesellschaft ähneln sehr Tönnies'
Vorstellung von Gemeinschaft, der Koinzidenz des öffentlichen und des privaten
Lebens wie in der polis des antiken Griechenland.

Ganz ähnlich lässt sich auch Gierkes Genossenschaftstheorie nur verstehen,

wenn man sie als einen Versuch betrachtet, den auf der Grundlage von Atomismus
und Individualismus argumentierenden Theorien der modernen, rationalistisch
und kapitalistisch organisierten Gesellschaft eine organische Theorie autonomer
Gruppen entgegenzusetzen, die damit zugleich in Kontrast zu den mechanistischen
Theorien einiger westlicher Soziologen stand. Auch Dürkheim, der übrigens
Gemeinschaft und Gesellschaft rezensiert hatte, gibt ein eindrucksvolles Beispiel
dafür, was den Zeitgeist damals bewegte (Dürkheim, 1889). In De la division du

travail social unterschied er 1893 zwei Formen der sozialen Ordnung, wobei er
die primitive Variante als mechanisch und die moderne, geprägt von sozialer

Differenzierung und Stratifikation, als organisch kennzeichnete. Bereits Sorokin
hat darauf hingewiesen, dass Dürkheim damit Tönnies' Begriffe in ihr Gegenteil
verkehrte (Sorokin, 1928, 491). Diese Verkehrung erklärt sich aus seinem
positivistischen Idealismus, der ihn annehmen liess, dass erst die im Zuge der Moderne
wachsenden sozialen Interdependenzen eine organische Solidarität unter den
Menschen stiften würden, der er entsprechend die Beziehungen in primitiven
Gesellschaften als mechanisch geformt gegenüberstellte. Für Tönnies waren - gerade

umgekehrt - die Zweck-Mittel-basierten Beziehungen der modernen Gesellschaft

mechanistisch, während ihm die Gemeinschaft für die Einbindung der Individuen
in einen organischen Zusammenhang stand, als dessen Mitglieder sie durch gemeinsame,

nicht-utilitaristische Werte miteinander verbunden seien. Jedenfalls steht
Tönnies mit seinem Werk keineswegs ausserhalb des Zeitgeistes, dem er jedoch
auf sehr eigene Weise Ausdruck verleiht.

Er selbst erklärte die Ablehnung der Soziologie Spencers zum Ausgangspunkt
seiner eigenen soziologischen Arbeit. Zwar stimmte er Spencer darin zu, dass es

Aufgabe der Soziologie sei, den Laufder Geschichte zu analysieren; aber er verweigerte

sich der Einseitigkeit, die Spencers Analyse der unterschiedlichen Lebensformen

und -Verläufe prägte. Im Gegenteil strebte er danach, die unterschiedlichen Typen
sozialer Ordnung und die inneren Bande der verschiedenen Verhaltensmuster aus



In memoriam Ferdinand Tönnies (1855-1936) 11

sich heraus zu verstehen, als Ergebnisse der Entwicklungsmöglichkeiten der menschlichen

Natur.
Dabei zeugt seine Explikation des Willens als Grundlage von Gemeinschaft

wie von Gesellschaft von einem unpräzisen Begriffsgebrauch. «Wesenswille» und
«Kürwille» bezeichnen für ihn zwei unterschiedliche Aspekte der einen menschlichen

Natur. Während er ersteren durch ein Ubergewicht der transrationalen Elemente
des Menschseins charakterisiert sieht, spiegelt letzterer eine Priorität der Vernunft
wider. Indem er diese Begriffe auf die Psychologie zurückführte, missverstand er
ihre epistemologische Struktur. Denn tatsächlich repräsentieren sie einen — im
Sinne Husserls - genuin phänomenologischen Beschreibungsmodus; wenn man
so will, eine Art Sozialphänomenologie avant la lettre. Dies bedeutet aber nichts
anderes, als dass seine soziologische Analyse in einem philosophischen Wissen
über die Natur des Menschen wurzelte. So ist es auch kein Zufall, dass er als

Überschrift für das Kapitel, das sich mit den Formen des Willens beschäftigt, von
Spinoza die Zeile Voluntas atque intellectus unum et idem sunt entlehnte, mithin
also die Voraussetzung aufgriff, von der die Sozialphilosophen des 17. Jahrhunderts
typischerweise ausgegangen waren; nicht ohne Grund war das höchste Kompliment,
mit dem er seine Bewunderung für einen Gelehrten auszudrücken pflegte, ihn mit
Hobbes, Grotius oder Pufendorf zu vergleichen. Mochte er soziologisch zwischen
verschiedenen Typen sozialer Verhaltensmuster differenzieren, die sich je nach
Lebensumständen und abhängig von den unterschiedlichen Formen der sozialen

Ordnung wandeln - die menschliche Natur blieb für ihn jederzeit ein- und dieselbe.

Die Aufgabe des Soziologen ist es demnach, innerhalb der sozialen Beziehungen
die bleibenden, naturhaft gegebenen Tendenzen zu entdecken. In diesem Sinne
bestand Tönnies mit Nachdruck darauf, dass Formen sowohl der Gemeinschaft
als auch der Gesellschaft in unterschiedlicher Ausprägung innerhalb einer einzigen
Sozialordnung enthalten sein könnten. In seinem letzten Buch, dem 1935
erschienenen Geist der Neuzeit, erprobte er seine Begriffe mit Blick auf den Prozess

der westlichen Geschichte. Er selbst bezeichnete dieses Verfahren als eine

theoriegeleitete «angewandte Soziologie». Indem er dabei die Strukturbegriffe
Gemeinschaft und Gesellschaft mit den formalen Beziehungsbegriffen der Gruppe
und der Assoziation verband, offenbarte sich die Fruchtbarkeit seines Ansatzes. Er
korrelierte die ökonomischen, politischen und intellektuellen Schichtungen mit
soziologischen Grundbegriffen wie Individualismus, Herrschaft und Assoziation.
Dadurch war es ihm möglich, die soziale Funktion dieser Verhaltensweisen jenseits

von historisch bedingten Formen und Inhalten herauszuarbeiten.

Jene Verhaltensweisen bringen immer wiederkehrende Urphänomene zum
Ausdruck, in denen sich das Wesen der menschlichen Natur spiegelt. Dies ist der

Grundgedanke, der Tönnies sein ganzes Werk hindurch bewegte, von Gemeinschaft
und Gesellschaft bis zum Geist der Neuzeit-, nämlich den Versuch zu unternehmen,
das anthropologische, ökonomische und historische Wissen seiner Zeit in ein



12 Albert Salomon

System soziologischer Begriffe zu integrieren, die Welt der Institutionen und

Organisationen in Formen sozialen Verhaltens aufzulösen. Diese sollten die
unterschiedlichen Funktionen der menschlichen Natur verständlich machen, die
Einheit ebenso wie die Komplexität des menschlichen Daseins abbilden. Im Gegensatz

zum radikalen Agnostizismus und Nominalismus, den Max Weber vertrat,
basiert Tönnies' Werk auf einer philosophischen Anthropologie, was ihn mit den

grossen Vertretern der Naturrechtslehre verbindet. Der Zweck, zu dem er Soziologie
betrieb, war es, auf empirischem Wege die Charakteristik der menschlichen Natur
herauszuarbeiten, in welcher Art sozialer Beziehungen auch immer sie sich im
Laufe der Geschichte darstellen mag. Die Leidenschaft seines wissenschaftlichen
Rationalismus liess ihn Religion und Theologie bekämpfen, seine Zustimmung
galt dem Säkularismus der Naturrechtslehre, dem Gedanken einer im Menschen

verkörperten Einheit von Natur, Wille und Vernunft, gleichwohl im Bewusstsein

von deren wechselnder Konstellation. Tiefer schürfend als Historismus und
Relativismus, galt sein Denken einem natürlichen System sozialer Verhaltensmuster.

Soziologie, verstanden als eine moderne, wissenschaftlich begründete Variante
der Naturrechtslehre - dies kennzeichnet die Besonderheit seines Werkes und
ebenso das, was die Isolation seines Denkens ausmachte. Mit Fug und Recht kann

man sein Werk eine unzeitgemässe Betrachtung nennen, da keiner der Soziologen,
die seine Begriffe aufgriffen, in der Lage war, den philosophischen Hintergrund
seines soziologischen Ansatzes nachzuvollziehen. Die in allen Wissenschaften
aufkommende analytische Tendenz sorgte dafür, dass der wahre wissenschaftliche
Kern seiner Vorstellungen in ein Bündel von Erzählungen aufgelöst wurde, deren

Einheit herzustellen niemand mehr imstande war. Und dies ist der Grund für die

seltsame Einsamkeit, die ihn noch zu Zeiten der Weimarer Republik, auf dem

Höhepunkt von Ruhm und Ehre, umgab. Am besten lässt sich die Kraft seines

Geistes, die ihn allen zeitgenössischen Tendenzen zu Desintegration und Abstraktion
widerstehen liess, auf den Punkt bringen, wenn man ihn als eine Kombination
der wissenschaftlichen Leistungen des 19. Jahrhunderts mit dem sozialen Rationalismus

des 17. Jahrhunderts und - nicht zu vergessen - der Vitalität seines friesischen

Temperaments versteht.

Auf jene Kombination lässt sich Tönnies gesamtes Werk zurückführen.
Man kann sagen, dass er - einmal abgesehen von seinen Beiträgen zur
Sozialstatistik — während seines ganzen Lebens dem einmal eingeschlagenen Weg treu
blieb und die Grundgedanken aus Gemeinschaft und Gesellschaft in allen späteren
Büchern und Aufsätzen weiterentwickelte. So widmete er sich mit seiner

Untersuchung über Volksweisen dem Wandel der Ausdrucksmittel und -formen in
Gemeinschaftsstrukturen im Zuge der sozialen Entwicklung, und so versuchte er,
die Typik der Gesellschaft anhand seiner Studien über die öffentliche Meinung,
den Fortschritt oder über Religion nachzuvollziehen (Tönnies, 1922; 1924; 1926a;



In memoriam Ferdinand Tönnies (1855-1936) 13

1926b; 1929). Dieser Haupttrend seines Denkens bleibt bei all seinen
Bildungserlebnissen — ob Marxismus, Naturrecht oder Romantizismus - evident.

In seiner Analyse der Entwicklung der modernen Sozialwelt, der Beziehungen
zwischen Kapital und Arbeit, folgte er den Ideen, die Marx in Das Kapital ausgeführt
hatte. Sein ganzes Werk, egal ob es gerade um Gemeinschaft oder Gesellschaft

geht, kann als eine Bestätigung dafür gelesen werden, dass für ihn die Grundgedanken
des Historischen Materialismus die ergiebigste Methode darstellen, um den

sozialen Prozess zu erklären. Seine Übereinstimmung beschränkte sich indes auf
die eher simple Deutung, dass die ökonomische Entwicklung die Formen
determiniere, die die politischen Institutionen, das intellektuelle und geistige Leben
annähmen, dass eine Wechselwirkung zwischen den verschiedenen Schichten
bestehe, die das soziale Dasein konstituierten. So machte ihn diese Übereinstimmung
mit Marx keinesfalls zum Marxisten. Im Gegenteil ist nichts charakteristischer für
Tönnies' Denken, als dass er dessen Gedanken einer Transformation unterzog.
Diese wird schon dadurch belegt, dass er immer wieder, wenn es ihm darum ging,
die Grundgedanken des Historischen Materialismus zu erläutern, mit der Bemerkung

begann, bereits Schiller als Vertreter des Idealismus habe sehr wohl gewusst,
dass die Fähigkeit des Menschen zu geistiger und intellektueller Entwicklung von
seinem materiellen und ökonomischen Status abhänge. Er zitierte dafür aus Schillers
berühmtem Brief an den Herzog von Augustenburg, dass der Mensch zuerst gegessen

haben müsse, um zu den Höhen geistiger Tätigkeit fortschreiten zu können,
dass die Massen gezwungen seien, ihr Interesse zuerst ihren ökonomischen und
materiellen Nöten zuzuwenden. In diesem Sinne wollte Tönnies das Feld der
Ökonomie weder historisch noch abstrakt als den Nenner verstanden wissen, auf
den das soziale Leben in seiner Totalität gebracht werden könnte. Ihm ging es

vielmehr darum herauszuarbeiten, dass man das soziale Dasein aus seinen natürlichen

Grundlagen heraus verstehen müsse. Empirisch betrachtet geht es um einen Begriff
der Sorge als einer natürlichen Form sozialer Selbsterhaltung, als solche einer der

Säulen, die das Wesen des Menschen ausmachen und insofern einen Rahmen der
menschlichen Existenz bilden. Dies definiert den eigentümlichen Charakter von
Tönnies' Marx-Interpretation: gelten zu lassen, dass der Ökonomie eine überwältigende

Rolle für das Sozialleben zukommt, die ökonomischen Verhaltensmuster
selbst aber als Ausdruck natürlicher Lebensfunktionen zu betrachten. Seine Soziologie

war so angelegt, dass an die Stelle einer wesenhaften Ökonomie die Natur-
haftigkeit der sozialen Verhältnisse trat; während Marx die menschliche Natur
ökonomisiert hatte, naturalisierte umgekehrt Tönnies das Feld der Ökonomie.
Sein Verdienst ist es, auf die Verbindung aufmerksam gemacht zu haben, die im
Marxschen Werk Historismus und Naturrechtslehre eingegangen sind.

Wie immer man auch letztlich den Marxschen Einfluss bewerten mag, um
zum Kern von Tönnies' Denken vorzustossen, muss man seine Affinität zu Hob-
bes und dessen Säkularisierung des Naturrechts berücksichtigen. Sein ganzes Leben



14 Albert Salomon

über widmete er sich der Publikation unveröffentlichter Arbeiten von Hobbes
und der Edition seiner Briefe (Hobbes, 1889a; 1889b; 1926; Tönnies, 1890). In
der Hoffnung, die Ideen dieses grossen Sozialphilosophen, dem sich die erste

soziologische Analyse über den Aufstieg der kapitalistischen Gesellschaft verdankt,
wiederbeleben zu können, verfasste er unzählige Artikel über ihn und zudem eine

Biographie (Tönnies, 1896; 1925; 1904; 1906; 1910 / 1911a; 1911 / 1912b;
1911 / 1912c; 1930). VorTönnies hatte niemand erkannt, dass Hobbes' politische
Schriften eine genuin soziologische Theorie der modernen Gesellschaft enthalten,
basierend auf einer rationalen Naturrechtslehre. Man muss diese Lehre im
Zusammenhang mit der revolutionären Entwicklung der modernen Industriegesellschaft
sehen, sie ist ihr herausragender intellektueller Ausdruck. Es ist das Anliegen
dieser Theorie, den modernen Staatskörper als Ausdruck eines kollektiven Willens
zu verstehen, der das Wollen einer Vielfalt atomisierter Individuen unter dem

Gesichtspunkt der Nützlichkeit in sich vereint, indem er mittels Zustimmung
oder Gehorsam eine durch Frieden, Sicherheit und Vernunft geprägte Ordnung
herstellt. Die sozialen Verhaltensmuster sind hier durch Zweck-Mittel-Beziehungen
geprägt; die Beziehungen werden in diesem Sinne durch Rechtsverträge oder
Konventionen geregelt, selbst das soziale Prestige einzelner Gruppierungen bemisst

sich — anders als die Sitten einer Gemeinschaft - nach solchen rationalen Massstäben.

In dieser streng individualistischen und säkularen Ausrichtung seiner Naturrechtslehre

unterscheidet sich Hobbes von seinen eher theologisch oder metaphysisch
argumentierenden Pendants auf dem Kontinent. Tönnies sah allerdings auch die

Grenzen der Hobbesschen Sozialphilosophie, dass nämlich sein Ansatz auf
historischen Bedingungen beruhte und somit nur bezüglich der modernen
Industriegesellschaft Gültigkeit beanspruchen konnte, nicht jedoch hinsichtlich des Mittelalters,

des grössten Teils der antiken Welt oder der primitiven Völker. Zwar
erkannte er die Naturrechtslehre in ihrer allgemeinen Form als ein Stück Soziologie

an, lehnte es aber ab, sie wie Hobbes in seiner rationalen Gestalt zu verabsolutieren.
Stattdessen sprach er sich dafür aus, neben diese auf die moderne Gesellschaft

bezogene, rationalistische Lehre ein Gemeinschaftsnaturrecht zu stellen. Das

Grundmotiv für die soziologische Theorie wäre hier nicht der Kampf aller gegen
alle, sondern Symphatie, wechselseitige Toleranz und Friedfertigkeit. Diese Voraussetzung

hat Konsequenzen für die in diesem System geltenden Normen. Es existiert
eine Wechselbeziehung zwischen sozialen Rechten und Pflichten, der gegenseitigen

Verantwortung, die durch die jeweilige Funktion innerhalb des Gesellschaftskörpers

vorgegeben ist, und einem Gerechtigkeitsbegriff, der mehr vom Gedanken der

angemessenen Verteilung der allgemeinen Rechte und weniger von den formalen

Prinzipien einer Tauschgesellschaft ausgeht. Man hat es also mit einer Koinzidenz

von Sittlichkeit und Gesetz zu tun; von hier führt der Weg zum Sozialismus, zu
verstehen als Verwirklichung der Normen der Gemeinschaft.



In memoriam Ferdinand Tönnies (1855-1936) 15

Tönnies beschäftigte sich eingehend mit der soziologischen Theorie hinter
der Naturrechtslehre. Er sah darin den grossen Versuch, für die Beschreibung der
sozialen Verhältnisse anstelle des Relativismus der historischen Welt ein System

allgemeiner Begriffe zu setzen - nicht im Sinne einer nominalistischen Ordnung,
sondern als empirische Formel der Ausstrahlungen und Schichten der menschlichen
Natur. Die Eigenheit von Tönnies' soziologischem Denken besteht darin, eine

Sozialphilosophie in der Tradition der Naturrechtslehre - jedoch mit den Mitteln
des 19. Jahrhunderts - wiedereinführen zu wollen.

Die beiden beschriebenen Motive dieses Denkens, Hobbes und Marx,
Naturrechtslehre und Historischer Materialismus, hat kürzlich schon Aron in seiner

glänzenden Darstellung über die Soziologie in Deutschland in den Blick genommen
(Aron, 1936, 20-25). Doch der ganzen Komplexität wird man erst dann gewahr,

wenn man sie im Lichte eines dritten Motivs betrachtet. In seinem bekannten

Vorwort zur ersten Ausgabe von Gemeinschaft und Gesellschaft betonte Tönnies
neben dem Einfluss von Marx, Gierke, Maine und Morgan auch den von Bachofen.

In Das Mutterrecht von 1861 hatte Bachofen als erster die Wechselbeziehungen
zwischen den ökonomischen Verhältnissen in den frühen, agrarisch geprägten
Kulturen und einer matriarchalischen Sozialordnung untersucht, was allerdings
nur einen Aspekt dieser Arbeit darstellt. Tönnies beeindruckte denn auch mehr
etwas anderes, das Bachofen zum Vorschein brachte. An seinem ganzen Werk
lässt sich das Bemühen ablesen, Bachofens grundlegenden Gedanken darüber

weiterzuentwickeln, dass die Mutter-Kind-Beziehung sowohl die soziale Ordnung
als auch die menschlichen Verhaltensmuster formt. Seine Leitdifferenz, das wirkliche,
organische Leben (Gemeinschaft) einerseits, und die ideale, mechanistische

Sozialordnung (Gesellschaft) andererseits, adaptierte das Schema von Bachofens

Definition von Mutterrecht versus Vaterrecht. Seine profunde Untersuchung über
die organischen Beziehungen zwischen Mutter und Kind, Mann und Frau, Bruder
und Schwester sowie die sozialen Verhaltensmuster, die er daraus ableitete — natürliche
Distanz, Frömmigkeit, Hingabe und Brüderlichkeit —, korrespondieren mit Bachofens

eigenen Intentionen. (Anzumerken ist, dass Tönnies Bachofen nicht zitierte
und auch nicht auf einzelne Bücher verwies; es hat aber den Anschein, als habe er

lediglich Das Mutterecht zur Kenntnis genommen, nicht dagegen Das lykische
Volk von 1862 oder den Versuch über die Gräbersymbolik der Alten von 1859.) In
diesem Sinne ist seine Aussage zu verstehen, dass «die Wurzeln der Familie unsichtbar
und metaphysisch sind, als hätten sie ihren Ursprung in der Erde, abstammend

von einem gemeinsamen Vorfahren.»1

Die gleiche Herangehensweise an den organischen Sozialprozess liegt auch
seiner affirmativen Haltung zu Adam Müllers Definition des Volkes als einer in

1 Im Original als wörtliches Zitat aus Gemeinschaft und Gesellschaft gekennzeichnet, aber in
dieser Form nicht auffindbar. Stellen auf die sich Salomon beziehen könnte sind: Tönnies,
1978, 187; 208.



16 Albert Salomon

der gegenwärtigen Generation verkörperten Einheit einstiger und zukünftiger
Familien zugrunde.

Man kann all die beschriebenen Gedanken auf einen romantischen Kern
zurückführen; zugleich aber wäre nichts absurder, als Tönnies zum Romantiker
zu erklären. Zwar schrieb er jenen naturhaften, organischen Prozessen und dem
daraus entstehenden Typus sozialen Verhaltens, dessen soziologische Relevanz so

ganz und gar anders gelagert ist als die von rein rationalen Zweck-Mittel-Beziehungen,

durchaus einen allgemeinen Wert zu. Aber in seinen eigenen Ansichten

war Tönnies unberührt davon; geprägt vom Anspruch rationaler Erkenntnis bewegte

er sich jenseits solcher emotionalen Auswüchse. Dieser Anspruch aber, zu verstehen,

welcher Art die aus solchen emotionalen Kräften gewachsenen sozialen Bande

sind, zeichnet gerade den Widerpart des Romantikers aus, der diese Kräfte zwar
selbst verkörpert, sie aber nicht zu verstehen oder zu erklären vermag. Tönnies

war sich, anders als der genuine Romantizismus, im Klaren darüber, dass alles,

was mit der Gemeinschaft zusammenhängt, das ganze Selbstverständnis der

Menschen, wie es sich in Sitten, in der Religion oder in der Dichtung ausdrückt,

an eindeutige soziale Bedingungen geknüpft ist und sich verändert, wenn diese

sich ändern. Seine Kategorien sind eben nicht historisch bedingt, sondern

soziologisch. Er betonte dies wiederholte Male: dass seine Begriffe allgemeine
soziologische Begriffe und darum transhistorischen Charakters seien. Eben weil
dies so ist, ist es möglich, dass sich innerhalb einer einzigen sozialen Ordnung
sowohl Gemeinschaftliches als auch Gesellschaftliches manifestiert. Selbst noch
für den Fall der Familie ist es denkbar, dass sie eine Kombination beider Elemente
darstellt. Dies ist der Grund dafür, dass es soziologischen Begriffen dieser Art, die

gleichzeitig historisch und transhistorisch sind, an Eindeutigkeit mangeln muss.
Bei genauem Hinsehen lässt sich diese methodologische Schwierigkeit auch bei

Max Weber feststellen, insbesondere in den Kapiteln über die Typen der Herrschaft.
Wenn man, wie Tönnies, der Meinung ist, dass das Leben in jedem Augenblick
und in jeder seiner Schichten historischen Bedingungen unterliegt, dabei aber

soziologische Begriffe einführt, welche die Grenzen der Historie überschreiten, so

setzt dies die Idee von der Kontinuität der menschlichen Natur voraus, die selbst

nicht mehr empirisch erfasst werden kann. In diesem Sinne basieren Tönnies'
soziologische Begriffe auf einer philosophischen Idee.

Ausgehend von der Voraussetzung der Kontinuität der menschlichen Natur
war es ihm möglich, die organischen Beziehungen in Zeit (Sippe, Familie,
Nation) und Raum (Nachbarschaft, Kleinstadt) nicht allein als primitiv und als

historisch bedingt ins Auge zu fassen, sondern ebenso die in ihnen enthaltenen

allgemein gültigen und dauerhaften Elemente. Darum war die Zerstörung bzw.
die gehemmte Entfaltung dieser Art Beziehungen im Rahmen der modernen

Sozialordnung, in der rational geprägten Industriegesellschaft, für ihn eine

empirische Frage, nicht eine der Essenz. Seine unterschiedlichen Untersuchungen



In memoriam Ferdinand Tönnies (1855-1936) 17

über die Typik der innerhalb einer Gemeinschaft wirkenden Kräfte - Sitten,
Volksweisen, Religion - erklären deren Umwandlung in gesellschaftliche Formen

zu einem zwangsläufigen, unvermeidlichen Produkt sich rationalisierender
Willensbeziehungen, was wiederum aus der Industrialisierung und den sozialen Verhältnissen

in den Grossstädten resultiert (Tönnies, 1909; 1926b; 1933). Es handelt
sich dabei also nicht etwa um die Zerstörung gemeinschaftlicher Bande, sondern

um deren notwendige - wenngleich tragische - Transformation. Aufgrund seiner

philosophischen Prädisposition war Tönnies der Uberzeugung, dass im Rahmen
der rational geprägten Gesellschaft neue Formen transrationaler Beziehungen
entstehen müssten; deren Weg werde darum mit logischer Konsequenz zum Sozialismus

führen, wie auch immer dessen Verwirklichung konkret aussehen möge. Im Zuge
dieses Prozesses werde es dann allerdings zu einer Zerstörung sämtlicher traditioneller
Formen organischer Sozialbeziehungen kommen, und ebenso der intellektuellen
und spirituellen Lebensformen, die sie verkörpern. Diese Überzeugung, dass der
historische Hintergrund der westlichen Kultur sich auflöse, entspringt seinem

eigenen radikalen Rationalismus. Sowohl das griechisch-römische Erbe als auch
das christliche Bekenntnis sieht er im Niedergang begriffen, ihren Sturz sieht er
mit dem Übergang zum Sozialismus zusammenfallen. Die Kraft eines aufgeklärten,
wissenschaftlichen Bewusstseins werde eine auf Wissenschaft gründende Ethik
anstelle organischer, transrationaler Formen der Hingabe und des Glaubensbekenntnisses

zur geistigen Grundlage des sozialen Lebens machen - darin komme es zur
Synthese zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft. Auch aufdem Feld der Ökonomie

entstünden Institutionen, die beiderlei Strukturen zusammenführen und zu
einem neuen Typus sozialer Organisation weiterentwickeln würden, etwa
Assoziationen von Produzenten und Konsumenten. Es lasse sich letztlich nicht
ausschliessen, dass die westliche Kultur in der Epoche des Übergangs durch eine

Reihe von Katastrophen erschüttert werden könnte; aber auf lange Sicht werde,

einhergehend mit der Verwirklichung des Sozialismus, eine neue Art der
Gemeinsamkeit entstehen, weil im Zuge der neuen Ordnung auch die menschlichen

Willensbeziehungen sich wandelten, so dass eine neue Basis für die sozialen

Verhaltensmuster gelegt werde.

Wenn also Gabriel Marcel Tönnies Kulturpessimismus unterstellt, so liegt
er falsch (Marcel, 1935, 352). Eher haben wir es mit dem melancholischen
Optimismus eines passionierten Rationalisten zu tun. Allerdings hat Marcel - in
Übereinstimmung mit Schmalenbach (1922, passim) und Colm (1931, passim) - auf ein

wichtiges Problem bei Tönnies hingewiesen. Er sieht nämlich deutlich die Grenzen
seines Gemeinschaftsbegriffs. Organische Beziehungen wie die der Familie, der

patriarchalen Formen oder einer religiösen Haltung, die in der Erfahrung natürlicher

Hingabe in der Mutter-Beziehung gründen, repräsentieren demnach keinesfalls
die einzige Form von Gemeinschaft. Eine ganz andere Form entsteht aus einer



18 Albert Salomon

geistigen Verbindung, wie sie etwa die Akademie Piatons, die Gärten Epikurs, die
frühchristlichen Gemeinden oder einige Arten von Sekten verkörpern.

Man könnte sich geneigt fühlen, jene dargestellte Entwicklung von der
Gemeinschaft über die Gesellschaft zu einer neuen Gemeinschaft als eine
soziologische Wiedergeburt Hegelscher oder Marxscher Dialektik zu halten. Doch

ginge eine solche Interpretation fehl. Zwar ging für Tönnies der Laufder Geschichte

mit der Entfaltung der Vernunft einher, die aber in Wechselbeziehung steht mit
organischen und emotionalen Momenten, die in der Natur des Menschen gründen.
Dies beschreibt einen langsamen, aber kontinuierlichen Fortschritt, der die Richtung
der Vervollkommnung menschlichen Lebens nimmt. Diese Sicht der Dinge ist
weder dialektisch noch romantisch; vergleichen lässt sie sich höchstens mit der
Naturrechtslehre des 17. Jahrhunderts. Es geht darum, das Transrationale2 als

Teil der einen menschlichen Natur zu verstehen: «Der Denkende muss das unbe-

wusst schaffende im menschlichen, sozialen und individuellen Geiste erkennen,
und Vernunft nicht nur in dem finden, was der Form nach vernünftig ist.»

(Tönnies, 1909, 92). Jene komplexe Einheit aus Vernunft, Wille und Natur
kennzeichnet Tönnies' Denkweise am besten.

Es gibt eine weitere Passage, die belegt, wie umfassend seine Vernunftidee

war, und gleichzeitig seine Kritik der gesellschaftsimmanenten Vernunft demonstriert:

«Je mehr wir freier von der Sitte und freier in der Sitte werden, desto mehr
bedürfen wir der bewussten Ethik, d. h. aber der Erkenntnis dessen, was den

Menschen zum Menschen macht: der Selbstbejahung der Vernunft; und die
Vernunft muss eben aufhören, eine wesentlich analytische Potenz zu sein; sie muss zu

freudigem Schaffen der Gemeinschaft sich entwickeln. Erst dadurch wird sie als

<des Menschen allerhöchste Kraft» sich bewähren, oder vielmehr erst dazu werden.»

(Tönnies, 1909, 94). Dies verdeutlicht noch einmal Tönnies' Grundhaltung: So

unterschiedlich sich das soziale Erscheinungsbild der menschlichen Natur auch

abhängig von Konstellation oder Ordnung darstellen mag, bleibt sie doch jederzeit
dieselbe. Ohne diese Voraussetzung zu berücksichtigen, lässt sich Tönnies' Leistung
nicht in Gänze verstehen. Man muss den Versuch erkennen, das, was das 19.

Jahrhundert über Geschichte, Ökonomie und Psychologie wusste, in einem
soziologischen Begriffs- und Kategoriensystem zusammenzufassen, dessen empirischer
Gegenstand die soziale Entwicklung der menschlichen Natur sein sollte. So löste

er die Spannungen innerhalb von Institutionen und Organisationen in Begriffe
sozialer Beziehungen auf — Soziologie sollte die dynamische und wissenschaftliche
Form einer modernen Naturrechtslehre annehmen.

Hier schliesst sich der Kreis und die Gründe seines Einzelkämpfertums
werden ersichtlich. Das 19. Jahrhundert hatte den Glauben an Kraft und Vitalität
der Naturrechtslehre gebrochen und zwei andere Arten zu denken, die wissenschaft-

lich-positivistische und historistisch-romantische, hervorgebracht. Ihr Gegensatz

2 Christian Janentzky verwendete als Erster den Begriff «trans-rational» (Janentzky, 1922, 11).



In memoriam Ferdinand Tönnies (1855-1936) 19

steht für die wachsende Spannung innerhalb der intellektuellen und geistigen
Struktur des Menschen. Während die wissenschaftliche Art zu denken der
Komplexität des Lebens durch Abstraktion und Diversifizierung beizukommen suchte,

um nominalistische Grössen zu erzeugen, kam die historistische Variante nicht
über Relativismus und Kontingenz hinaus. Weder die eine noch die andere war in
der Lage, das soziale Dasein in seiner ganzen Komplexität nachzuvollziehen, weil
weder die eine noch die andere über ein entsprechendes integratives Prinzip verfügte.
Und darum waren auch weder die Vertreter der einen noch die der anderen Art zu
denken in der Lage, Tönnies zu verstehen.

Seinen Zeitgenossen war die grosse Einheit und Vollständigkeit, die sein

Werk widerspiegelt, fremd. Nichts bestätigt diesen Eindruck mehr, als eine Analyse

seines literarischen Stils. Denn obwohl er sich mit den Sozialwissenschaften
und der Philosophie beschäftigt hatte, sind seinem Stil keinerlei Einflüsse irgendeiner
Person oder irgendeiner wissenschaftlichen Schule anzumerken. Seine Schriften
sind reich an neuen, einfallsreichen Wortfindungen - Ausdruck eines kreativen
Geistes, der Denken und Erfahrung zur Synthese zu bringen wusste. Andererseits
finden sich bei Tönnies auch viele fremdartig wirkende und rationalistische
Ausdrücke, ähnlich denen der Philosophen des 17. Jahrhunderts. Tatsächlich war
er, insofern er aufs Schärfste die Spannung zwischen einem radikalen Rationalismus
und den transrationalen Kräften des Menschseins verkörperte, ein geistiger Sohn

jener Epoche - die Erbschaft, die er antrat, war ein wissenschaftlicher Rationalismus,
der als solcher eine Passion ist. Nicht umsonst war Tönnies ein Nachkomme
friesischer Bauern. Sie, die an der Grenze zu Dänemark lebten, waren die einzigen
unter den Bauern Deutschlands, die niemals Leibeigene waren oder in Abhängigkeit
von Gutsherrn standen. Der Nachdruck, den er aufeine gemeinschaftliche Ordnung
legte, kann auch als der Versuch verstanden werden, die dauerhaften Werte, die er
in deren Sozialverhalten vorfand, auf intellektuellem Wege zu tradieren. Es war
die Einheit eines wissenschaftlichen Rationalismus höchster Güte auf der einen
Seite und des Wissens um die transrationalen Kräfte, die bei der Knüpfung der
sozialen Bande beteiligt sind, auf der anderen, und es war ebenso die Spannung
zwischen diesen beiden Elementen, die ein so reiches Verständnis der Variationen
und Potenzialitäten sozialer Beziehungen möglich machten. Es war dies auch die

Anregung, eine allgemeine Theorie des sozialen Daseins zu schaffen, um der

Entfaltung der menschlichen Natur eine Basis zu geben.

Literatur

Albrecht, Gerhard et al., Hrsg. (1935), Reine und angewandte Soziologie. Eine Festgabe für Ferdinand
Tönnies zu seinem achtzigsten Geburtstage am 26. Juli 1935, Leipzig: Buske.

Aron, Raymond (1936), La Sociologie Allemande Contemporaine, Paris: Presses Universitaires de
France.



20 Albert Salomon

Colm, Gerhard (1931), Masse, in: Alfred Vierkandt, Hrsg., Handwörterbuch der Soziologie, Stuttgart:
Enke, 353-359.

Dürkheim, Emile (1889), Ferdinand Tönnies. Gemeinschaft und Gesellschaft. Abhandlung des

Communismus und des Socialismus als empirischer Culturformen, Revue Philosophique de la
France et de l'etranger, 4, 27, 416—422.

Gierke, Otto von (1868), Rechtsgeschichte der deutschen Genossenschaft, Berlin: Weidmann.

Gierke, Otto von (1873), Geschichte des deutschen Körperschaflsbegrijfs, Berlin: Weidmann.

Hobbes, Thomas (1889a), The Elements ofLaw Natural and Politic, herausgegeben und eingeleitet
von Ferdinand Tönnies, London: Simpkin, Marshall and Co.

Hobbes, Thomas (1889b), Behemoth, or the Long Parliament, herausgegeben von Ferdinand Tönnies,
Plymouth und London: Frank Cass & Co.

Hobbes, Thomas (1926), Naturrecht und allgemeines Staatsrecht in den Anfangsgründen, herausgegeben
und eingeleitet von Ferdinand Tönnies, Essen: Hobbing.

Janentzky, Christian (1922), Mystik undRationalismus, München und Leipzig: Duncker und Humblot.

Marcel, Gabriel (1935), Etre et Avoir, Paris: Éditions Montaigne.

Schmalenbach, Herman (1922), Über die Kategorie des Bundes, Die Dioskuren. Jahrbuch für Geistes¬

wissenschaften, 1, München, 35-105.

Sorokin, Pitirim A. (1928), Contemporary Sociological Theories, New York und Evanston: Harper &
Row.

Tönnies, Ferdinand (1890), Siebzehn Briefe des Thomas Hobbes an Samuel Sorbière, nebst Briefen
Sorbière's, Mersenne's u. AaArchiv für Geschichte der Philosophie, 3, 58-71 u. 192-232.

Tönnies, Ferdinand (1896), Hobbes, Leben und Lehre, Stuttgart: Frommann.

Tönnies, Ferdinand (1904), Hobbes-Analekten, Archivfür Geschichte der Philosophie, N.F., 17, 291—

317.

Tönnies, Ferdinand (1906), Hobbes-Analekten II, Archiv für Geschichte der Philosophie, N.F., 19,
153-175.

Tönnies, Ferdinand (1909), Die Sitte, Frankfurt: Rütten & Loening.

Tönnies, Ferdinand (1910 / 1911a), Hobbes' Naturrecht, Archivfür Rechts- und Wirtschaftsphilosophie,
3,4, 395-410.

Tönnies, Ferdinand (1910/1911 b), Hobbes' Naturrecht, Archivfür Rechts- und Wirtschaftsphilosophie,
1, 5, 129-136.

Tönnies, Ferdinand (1910/191 lc), Hobbes' Naturrecht, Archivfür Rechts- und Wirtschaftsphilosophie,
2, 5, 283-293.

Tönnies, Ferdinand (1922), Kritik der öffentlichen Meinung, Berlin: Springer.

Tönnies, Ferdinand (1924), Soziologische Studien und Kritiker. Erste Sammlung, Jena: Fischer.

Tönnies, Ferdinand (1925), Hobbes, Leben und Lehre, dritte, vermehrte Auflage, Stuttgart: Frommann.

Tönnies, Ferdinand (1926a), Soziologische Studien und Kritiker. Zweite Sammlung, Jena: Fischer.

Tönnies, Ferdinand (1926b), Fortschritt und soziale Entwicklung, Karlsruhe: Braun.

Tönnies, Ferdinand (1929), Soziologische Studien und Kritiker. Dritte Sammlung, Jena: Fischer.

Tönnies, Ferdinand (1930), Die Lehre von den Volksversammlungen und die Urversammlung in
Hobbes' Leviathan, Zeitschriftfür die gesamte Staatswissenschaft, 1, 89, 1-22.

Tönnies, Ferdinand (1933), Sitte und Gedächtnis, in: Heinz Sauermann (Hrsg.), Probleme Deutscher

Soziologie. Gedächtnisgabe für Karl Dunkmann, Berlin: Junker und Dünnhaupt, 7—17.

Tönnies, Ferdinand (1978), Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie, Neudruck
der achten Auflage, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.


	In memoriam Ferdinand Tönnies (1855-1936)

