Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie

= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 30 (2004)

Heft: 2

Artikel: Individualisierung - kapitalistische "Lebensfuhrung" - Individualismus :

zur Konstitution der modernen Welt aus dem "Geist" der
protestantischen Ethik und Ernst Troeltsch

Autor: Merz-Benz, Peter-Ulrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-815183

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-815183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Swiss Journal of Sociology, 30 (2), 2004, 167-198 167

Individualisierung — kapitalistische «Lebensfiihrung» -
Individualismus

Zur Konstitution der modernen Welt aus dem «Geist» der
protestantischen Ethik: Max Weber und Ernst Troeltsch

Peter-Ulrich Merz-Benz’

1 Individualisierung: die problematische Bestimmung einer soziologischen
Kategorie

1.1 Die Hervorbildung des Individuums

Das Thema «Individualisierung» erfreut sich seit den 1980er Jahren grosster
Aufmerksamkeit. Es hat den Anschein, als sei die Individualisierung mittlerweile
zu einem Grundbegriff der Gegenwartssoziologie aufgeriickt. Doch was ist mit
Individualisierung gemeint? Besitzt dieser Begriff eine eindeutige, den Anfor-
derungen einer wissenschaftlichen Kategorie entsprechende Fassung? Dies ist klar
zu verneinen. Dass der Begriff iiber keine scharfe Konturen verfiigt, belegt schon
die Vielzahl seiner «Synonyme»; das Spektrum reicht von «Individualismus» iiber
«personliche Autonomie» bis hin zu «Modernisierung» oder gar « Demokratisierung»
(Kippele, 1998, 13). Die Verantwortung hierfiir liegt indes weniger bei einem
nachlissigen oder gar willkiirlichen Umgang mit den betreffenden Begrifflichkeiten,
als vielmehr bei der Unbestimmtheit, ja Widerspriichlichkeit der — wie es heisst —
«Analytischen Dimensionen von Individualisierung» (Beck, 1986, 206 f.).
«Individualisierung» besitzt — entsprechend der dusserst einflussreichen Dar-
stellung von Ulrich Beck — eine dreifache Bedeutung: «Herauslosung aus historisch
vorgegebenen Sozialformen und -bindungen im Sinne traditionaler Herrschafts-
und Versorgungszusammenhinge (Freisetzungsdimensions), Verlust von traditio-
nalen Sicherbeiten im Hinblick auf Handlungswissen, Glauben und leitende Normen
(Entzauberungsdimensiony) und [...] eine neue Art der sozialen Einbindung
(«Kontroll- bzw. Reintegrationsdimension)» (Beck, 1986, 206; vgl. Beck, 1994
[1983], 44 f.). Zu den «Kristallisationspunkten fiir Freisetzungen» gehéren neben
«sozialen Klassenkulturen» und «familialen Beziechungsgefiigen» die «Flexibilisierung
der Erwerbsarbeitszeit und die Dezentralisierung des Arbeitsortes» (Beck, 1986,
208 f.; die Hervorhebungen wurden weggelassen; P.-U. M.-B.; vgl. Beck, 1994
[1983], 46 ff.). Und mit den Freisetzungen geht wiederum ein Verlust von

* Prof. Peter-Ulrich Merz-Benz, Soziologisches Institut der Universitit Ziirich, Rimistrasse 69,
CH-8001 Ziirich; +41 1 634 21 57; merz@soziologie.unizh.ch.



168 Peter-Ulrich Merz-Benz

Sicherheiten einher — von Sicherheiten, wie sie bestanden in Gestalt verinnerlichter,
in den Familienverband, die dorfliche Gemeinschaft, die Stinde und Klassen
eingebundener Routinehandlungen des Alltags. Die Aufgabe, um nicht zu sagen
Pflicht der Sicherung der (sozialen) Existenz fillt schliesslich an das Individuum,
ja gerit zu einer Standardaufgabe der Individuen schlechthin. Der Weg der
Individualisierung erweist sich als ein Weg zur Marktabhingigkeit und ebenso zur
Marktgiingigkeit des Individuums «in allen Dimensionen der Lebensfiihrungy (Beck,
1986, 210 ft.).

Im Prozess der Individualisierung ist damit ein weiterer, spezifischerer Prozess
gleichsam mitgemeint: die Hervorbildung einer individualistischen, marktmissigen
Disposition im Umgang mit der Wirklichkeit. Wesentliche Elemente dieses Prozesses
sind dabei erkennbar als — fiir bestimmte Abschnitte der Geschichte und
insbesondere Religionsgeschichte — typische Auftretensformen der Vermittlung
von Berufskonzeption und Lebenspraxis, wie sie bereits Max Weber in seiner
Studie «Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus» beschrieben
hat (Weber, 1904; Weber, 1905);' ebenfalls unverkennbar sind Beziige zum
Theorem von «Gemeinschaft und Gesellschaft» von Ferdinand Ténnies (Tonnies,
1979, 3-70). Nach der Berufskonzeption Martin Luthers «[soll] der einzelne
grundsitzlich in dem Beruf und Stand bleiben, in den ithn Gott einmal gestellt
hat». Es ist dem Einzelnen aufgetragen, «sein irdisches Streben in den Schranken
[...] seiner [ihm mit der objektiven historischen Ordnung; P.-U. M.-B.] gegebenen
Lebensstellung [zu] halten». Wie der Einzelne die ihn umgebende Wirklichkeit
begreift und sich in ihr zurechtzufinden, in ihr zu leben sucht, ist der Ausdruck
seines «bedingungslosen Gehorsams gegen Gott», verbunden mit der «bedingungs-
losen Fiigung in die gegebene Lage» (Weber, 1993, 44 f.). Mit dem Ubergang zur
«Berufsidee des asketischen Protestantismus» erhilt die Verkniipfung von
Berufsarbeit und religidsen Prinzipien eine ginzlich neuartige Fassung. Es sind
nunmehr die den religiésen Glaubensvorstellungen entsprungenen «psychologischen
Antriebe, welche der Lebensfithrung die Richtung [weisen] und das Individuum
in ihr», sprich: in der Berufsarbeit, «[festhalten]» (Weber, 1993, 55). Die
Motivstrukeur des Einzelnen, das, was ihn in seinem Erleben und Handeln bewegt:
das allein ist die Praxis des religiosen Lebens. Die Berufsarbeit wird aus ihrer
stindischen Bindung, ihrer Einbindung in die soziale Ordnung herausgelést und
allein dem Einzelnen iiberantwortet. Und insofern, als Stand und soziale Ordnung
bisher etwas Gottgegebenes waren, findet gleichzeitig eine Verweltlichung der
Berufsarbeit statt. Als auf sich allein gestellt, auch und gerade im zur Geltung
kommen religigser Glaubensvorstellungen, lebt der Mensch in «innerer Isolierungy;

diese wiederum ist «eine der Wurzeln jenes illusionslosen und pessimistisch gefirbten
Individualismus» (Weber, 1993, 62 f.). — Den Weg zu dem, was das Spezifische

1 Diese Studie wird im Folgenden zitiert nach ihrer Wiederversffentlichung aus dem Jahre 1993
(Weber, [1904/05] 1993).



Individualisierung — kapitalistische «Lebensfiihrung» — Individualismus 169

am Individualismus ausmacht, zur Individualitit selbst, geht Weber allerdings
nicht mehr. Wie sich zeigen wird, fiihrt dieser Weg, ohne dass damit das Thema
der Protestantischen Ethik verlassen wiirde, vom asketischen Protestantismus wieder
zuriick zu Luther.

1.2 Die soziale Wirklichkeit als Wirklichkeit menschlichen Handelns

Als Ergebnis dieser Freisetzungs- und Entzauberungsprozesse bleibt — um von der
Protestantischen Ethik Webers wieder auf die Darstellung von Beck zuriickzu-
kommen - das Individuum iibrig; ihm allein obliegt es, im Modus der
«markevermittelten Existenzsicherung», des sich Behauptens im «Massenmarke
und Massenkonsum» unserer Existenzformen (vom Arbeits- iiber den Wohnbereich
bis hin zu den Massenmedien und den durch sie produzierten und vermittelten
Meinungen) neue Moglichkeiten des geordneten Zusammenlebens, der «Re-
Integration und Kontrolle», zu erschliessen und auch zu realisieren. Individuali-
sierung heisst nichts anderes, als dass die Marktabhiingigkeit auf unsere gesamte
Existenz durchschligt, auch auf uns selbst als Akteure unseres Lebensverlaufs.
Den Endpunkt der Individualisierung bildet mithin die Zurichtung des Menschen
zu einem Gesellschaftsmenschen im Sinne von Ferdinand Ténnies: zu einem
unabhingigen Individuum als Ausdrucksmoment der «Natur und Bewegungen
der politischen Okonomie» (Ténnies, 1979, 44).

Die analytischen Dimensionen der «Freisetzung», der «Entzauberung» sowie
der «Kontrolle bzw. Reintegration» machen allerdings erst eine Seite der Bedeutung
von Individualisierung aus. Jede dieser drei Dimensionen wird zudem «entlangy
einer weiteren «Dimension begrifflich [...] differenzier[t]: nimlich nach (objektiver)
Lebenslage und (subjektivem) Bewusstsein (Identitit, Personenwerdung)» (Beck,
1986, 206 f.). Individualisierung, als «in der Tradition der Lebenslagen- und
Lebenslaufsforschung» stehend, soll — je bezogen auf die einzelnen Dimensionen —
«sehr wohl zu unterscheiden [wissen] [von sich aus, als Kategorie?; P.-U. M.-B.]
zwischen dem, was mit den Menschen geschieht, und dem, wie sie in ihrem
Verhalten und Bewusstsein damit umgehen» (Beck, 1986, 207).

Solche Formulierungen sind indes nicht geeignet, das Verstindnis von
Individualisierung zu kliren. Wo, wenn nicht im Verhalten und Handeln der
Individuen vollzieht sich Gesellschaft und wird Gesellschaft von den Individuen
vollzogen? Soziale Wirklichkeit fassbar zu machen in Kategorien des Handelns —

2 An anderer Stelle ist die Rede von den «zwei Seiten» von Individualisierung»: der «Auflosung
vorgegebener sozialer Lebensformen» und «gewissermassen» der Herstellung «moderner
Vorgaben» der Handlungsorientierung durch das Individuum, das zu diesem Zweck die «neue[n]
institutionellen Anforderungen, Kontrollen und Zwinge» der modernen Gesellschaft «im
eigenen Handeln in die Biographie hereinhol[t]» (Beck/Beck-Gernsheim, 1994, 11 f.). Inwiefern
auch diese «neuen institutionellen Anforderungen, Kontrollen und Zwinge» vorgegeben sind,
wire noch zu kliren.



170 Peter-Ulrich Merz-Benz

angesichts der Entwicklung von Max Weber zu Talcott Parsons bis hin zu Jiirgen
Habermas etwas durchaus Naheliegendes — bedeutet explizit, diese Intention auch
— und gerade — auf Phinomene wie «stindisch geprigte soziale Klassen», «soziale
Klassenkulturen», «familiale Beziehungsgefiige» sowie auf Sozialgebilde wie die
«Institutionen», ja zuhochst auf «die Gesellschaft» zu richten (vgl. Beck, 1986,
208 ff.). Soziale Phinomene, Sozialgebilde gilt es gleichermassen begreifbar zu
machen als «bestimmte Arten menschlichen Zusammenhandelns», konstituiert
im «verstindlichen> Handeln [...] der beteiligten Einzelmenschen» (Weber, 1973,
439), oder als «interaction system, [that] is an analytical aspect abstractable from
the total action processes of ist participants» (Parsons, 1966, 8). Mitnichten aber
handelt es sich bei sozialen Phinomenen, Sozialgebilden — von den oft und gerne
beschworenen «Strukturen> ganz zu schweigen — um eigenstindige Gréssen,
«dinghafte oder ein Eigenleben fithrende «personenhafte> Gebilde» (Weber, 1973,
439), welche dem menschlichen Handeln gleichsam gegeniiberstehen, noch gar
um Wirklichkeiten jenseits der Wirklichkeit menschlichen Handelns. Gerade dies
aber trifft zu auf die objektiven Lebenslidufe und Lebenslagen, wie sie bestimmt
sind in den «analytischen Dimensionen der Individualisierung»: die «<Medien, die
eine Individualisierung [und] auch eine Standardisierung [bewirken]», die «sich
aus den Achsen der industriegesellschaftlichen Lebensfithrung [...] herausent-
wickelnde Gesellschaft», der ein System von Betreuungs-, Verwaltungs- und Politik-
Institutionen gegeniiber[steht]», wobei diese Institutionen wiederum zu
«Beschworern und Verfechtern der ehemaligen Sicherheiten [werden]» (Beck,
1986, 210, 215) — um nur einige wenige Beispiele zu nennen. Dass soziale
Phinomene, Sozialgebilde oder, beziechungsreicher gesagt, soziale Tatsachen, wie
sie konstituiert sind im Zusammenhandeln, in Handlungsmustern, in
Interaktionssystemen, gedacht werden als eigenstindige Entititen — dies ist es,
was letztlich die Widerspriichlichkeit der beschriebenen «analytischen Dimensionen
der Individualisierung» ausmacht.

Zu Recht ergeht vonseiten der «Individualisierungstheorie» an die «System-
theorie» der Vorwurf, die Annahme einer «vom Handeln und Denken der Individuen
unabhingige[n] Existenz und Reproduktion des Sozialen» verkenne die Betrach-
tungsperspektive «von unten», vom Individuum aus; und naheliegenderweise — so
lautet der Vorwurf weiter — tue sich eine mit «soziologischen Grossbegriffen»,
Begriffen des «Gesellschaftsganzen» arbeitende Soziologie schwer mit dem empirisch
feststellbaren Sachverhalt zunehmender, von den Individuen eigenverantwortlich
und insofern autonom vorgenommener Lebensfithrungen (Beck/Beck-Gernsheim,
1994, 29 ff.). Zu beachten ist allerdings: Kategoriale Bestimmungen sind keine
Existenz- oder Wirklichkeitsbehauptungen; und es gibt nicht nur Kategorien,
sondern auch Prinzipien der Kategorienbildung.

Wer nichts anderes tut, als der Wirklichkeit der Systeme — verstanden als
einer Wirklichkeit jenseits der denkenden und handelnden Individuen — die



Individualisierung — kapitalistische «Lebensfiihrung» — Individualismus 171

Wirklichkeit der Individuen — die uniibersehbare Wirklichkeit der von den einzelnen
hergestellten Lebensentwiirfe und «individualisierten Lebensfithrungen» — entgegen-
zuhalten, verbunden mit der Aussage, jene lose sich in dieser auf, der bestitigt
gerade die Ausgangswirklichkeit; eine Wirklichkeitsbehauptung steht gegen eine
andere, und jede ist verantwortlich fiir den Bestand der anderen. Das «Soziale» in
«sozialen Systemen [zu denken]», bedeutet in Wahrheit einzig, die soziale Wirklich-
keit und mithin das Handlungsgeschehen unter einem bestimmten Gesichtspunkt
in den Blick zu nehmen, sprich: fiir die Begriffsbildung ein bestimmtes Abstraktions-
kriterium vorzusehen. Dass die Individuen daraufhin nur insofern zum Gegenstand
der Soziologie gehoren, als sie Rollenerwartungen erfiillen und auf diese Weise
zum Bestand von Interaktionssystemen beitragen, ja, sie sich so gesehen auch
«gleichs sind, hat nichts mit der Wirklichkeit des Individuellen zu tun.

Mit dem Hinweis auf die empirisch feststellbare «Pluralisierung der
Lebensformen» ergeht vonseiten der Individualisierungstheorie an «die Soziologie»
die Aufforderung, «ihre Begriffsbildung und Forschungsroutinen [zu] iiberdenken»
(Beck/Beck-Gernsheim, 1994, 31 f.), bei Inkaufnahme der Konsequenz einer
allfilligen Ersetzung tiberkommener «Klassifikationen» oder, besser, Kategorien
durch neue. Zum Verstindnis von Individualisierung gehért — dem Vernehmen
nach — unmittelbar die «Autonomisierung»: die Herauslosung des Individuums
aus sozialen Zwingen, einhergehend mit der zunehmenden Verpflichtung, sein
Leben nach eigenen Vorstellungen zu gestalten, aufgrund in Eigenverantwortung
gefillter Entscheidungen (Beck, 1986, 216 f.; Beck/Beck-Gernsheim, 1994, 14 f;
Junge, 2002, 12 f.). Dazu muss das Individuum sich im Dickicht der vorfindlichen
Regelungen, der «institutionellen Anforderungen, Kontrollen und Zwinge»
zurechtfinden, um anschliessend aus einzelnen dieser Regelungen, wie aus Elementen
selbst die Vorgaben seiner Lebensfithrung herzustellen. «[Der] oder die einzelne
[riickt auf diese Weise] selbst [...] zur lebensweltlichen Reproduktionseinheit des
Sozialen» auf (Beck, 1986, 209). Vom Individuum ist eine «aktive Eigenleistung»
gefordert, insbesondere muss es die institutionellen Verhaltensrichtinien, an und
mit denen es arbeitet, «im eigenen Handeln in die Biographie hereinholen» (Beck/
Beck-Gernsheim, 1994, 12, 14). Offenkundig geht es um Wirkungszusammenhinge
zwischen Verhaltensnormierungen durch Institutionen, Ordnungsvorgaben, ja
durch soziale Systeme im Allgemeinen und vom Individuum fiir sich gesetzten
und begriindeten Handlungszielen oder gar Handlungsmaximen. Individualisierung
meint dabei nichts anderes als eine bestimmee Art von Verinderungen, wie sie fiir
solche Wirkungszusammenhinge in einem gewissen Zeitraum festzustellen sind.
Nur — und darauf kommt es an — gilt es Verinderungen dieser Wirkungszusammen-
hinge begrifflich fassbar zu machen in und unter den kategorialen Bestimmungen
von Interaktionssystemen.’

3 Auch aus der «Forschungsperspektive subjektorientierter Soziologie» von Karl Martin Bolte,
welche Beck als methodische Grundlage fiir sich reklamiert (Beck, 1986, 206), erscheinen



172 Peter-Ulrich Merz-Benz

1.3 Individuum und Gesellschaft

Der Weg, der zur Klirung des Verstindnisses von Individualisierung fiihre, ist
jedoch noch weit und auch beschwerlich. Denn die Widerspriichlichkeit der
«analytischen Dimensionen von Individualisierung» wird gleichsam iiberlagert
von einem weiteren Problem — und dieses ist gar dazu angetan, den Blick auf das
Phinomen der Individualisierung vollends zu verstellen, selbst bei vorausgesetzter
Klarheit betreffend der Natur kategorialer Bestimmungen. Es geriit mithin nichts
Geringeres ausserhalb der Reichweite der wissenschaftlichen Betrachtung als die
Individualitiit des Individuums respektive das Individualistische an der Individua-
lisierung. Beides aber zihlt unbedingt zum Gegenstand der Individualisierung,
verbindet sich doch mit der dem Individuum iiberantworteten Aufgabe, die
Vorgaben der eigenen Lebensfiihrung selbst herzustellen, auch die Aufforderung,
«sich gefilligst als Individuum zu konstituieren» (Beck/Beck-Gernsheim, 1994,
14).* Der Grund des hier zu konstatierenden Problems liegt im Umstand, dass
gemiss der Diagnose von Niklas Luhmann — einer Diagnose, die fraglos zutrifft —
in der Soziologie der «Gegensatz» oder, vorsichtiger formuliert, das Verhilenis
von Gesellschaftsganzem und Individuum noch immer als «Konditionierungs-
oder Steigerungsverhiltnis» gedacht wird (Luhmann, 1989, 150 ff., bes. 154).
Einesteils erscheint das Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft als
Kombination von zusehends «anspruchsvolleren Kollektivzielen», einem «starken
Staat» und immer mehr «individuellen Freiheiten»; die Frage nach dem Verhiltnis

gesellschaftliche Strukturen (oder Strukturelemente) als eine Wirklichkeit, die der Wirklichkeit
des menschlichen Handelns gegeniibersteht. Menschen werden von diesen Strukturen «geformu,
«geprigt», sie «agieren» «in» ihnen oder ihnen «gegeniiber», lassen sogar Strukturen aus ihren
«Interessen, Denk- und Verhaltensweisen [hervorgehen]». — Mensch und Gesellschaft sind
hier offenkundig der Realgrund des je anderen. Von der Bestimmung Webers, wonach das
Spezifikum der soziologischen Betrachtungsweise darin besteht, dass «der Einzelne auch nach
oben zu die Grenze und der einzige Triger sinnhaften Sichverhaltens [ist]» (Weber, 1973,
439), ist hier nichts zu spiiren. Es besteht — wie es gleichfalls heisst — zwischen Mensch und
Gesellschaft ein gegenseitiges Wirkungsverhiltnis; mit dessen Erforschung «[wird] der
wechselseitige Konstitutionsprozess von Mensch und Gesellschaft sichtbars. «Als akzeptierte
Einsicht der Soziologie darf wohl angesehen werden, dass Mensch und Gesellschaft (wobei
Gesellschaft hier als strukeuriertes Geflechr sinnhafter menschlicher Interaktionen verstanden
wird) sich gegenseitig bedingen und daher auch nicht isoliert voneinander «gedacht werden
diirfen.» (Bolte, 1983, 26 ff., 14; Beck, 1986, 206). — Was als Erkenntnisgrund vorausgesetzt
ist, die Denkbarkeitsbedingung des Verhiltnisses von Mensch und Gesellschaft, wird demnach
durch empirische Forschung, die Feststellung realer Wirkungsverhiltnisse zwischen Mensch
und Gesellschaft, als Konstitutionsbedingung des zu erforschenden Gegenstandsbereichs
freigelegt. Mit einem Wort: es geschieht, was Weber bereits in seiner Kritik an Rudolf Stammler
beklagt hatte: die «Ineinanderschiebung» von «Gesetzlichkeit des Geschehens», von durch
Tatsachenforschung festzustellenden (im Idealfall mit gesetzlicher Notwendigkeit verlaufenden)
Wirkungsverhiltnissen, und «Norm des Erkennens», von «Realgrund» und «Erkenntnisgrund»

(Weber, 1973, 3006).

4 Formulierungen in der Art, «Individualisierung [bedeute], dass das Individuum zentraler
Bezugspunke fiir sich selbst und die Gesellschaft [werde]» (Junge, 2002, 7), erweisen sich als
wenig hilfreich.



Individualisierung — kapitalistische «Lebensflihrung» — Individualismus 173

von Individuum und Gesellschaft erweist sich dabei wesentlich als Frage nach den
Bedingungen der Steigerbarkeit von beidem, Kollektivzielen und individuellen
Freiheiten. Die Durkheimsche «Arbeitsteilung», das «<Konzept der Rollendifferen-
zierung» sowie das «Konzept der Systemdifferenzierungy sind simtlich als Antworten
auf diese Frage zu begreifen; Systemdifferenzierung etwa meint nichts Geringeres
als die Verbindung des denkbar anspruchsvollsten Kollektivziels, der Bestimmung
eines Systembestandes qua Ausschluss der (Welt-)Komplexitit, mit der
anspruchsvollsten Freiheitsgarantie, den das System konstituierenden und insofern
vollziehbaren Sinnstrukturen als Ergebnis funktionaler (Binnen-) Differenzierung,
Andernteils erscheint das Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft als Ergebnis
des «evolutioniren Prozesses» zunehmender gesellschaftlicher Differenzierung.
Gemeint ist der Prozess, im Zuge dessen die Gesellschaft selbst fiir die
Institutionalisierung des Individualismus verantwortlich zeichnet, indem sie ihr
eigenes Verhiltnis zu den Individuen, deren Individualitit damit sicherstellend
und steigernd, gleichsam aus sich selbst erzeugt. Hierzu gehort insbesondere das
Theorem oder, besser, die Denkfigur, wonach eine auf Individuen beruhende
soziale Ordnung moglich wird durch die «Sozialisation der Individuen im Hinblick
auf Kultur». Sozialisation heisst fiir das Individuum nichts anderes, als zusehends
zu lernen, sich von sozialen Anforderungen, die es doch befolgen muss, zu
unterscheiden, in — hier bezieht sich Luhmann auf George Herbert Mead — «I und
me, in personal und social identity». Aufs Gesellschaftsganze bezogen findet in
diesem Zusammenhang vorrangig die Theorie sozialer Systeme von Parsons
Erwihnung.

Wird das Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft aber in der genannten
Weise als Konditionierungs- oder Steigerungsverhilinis gedacht, bleiben — wie
immer dieses Verhiltnis im Einzelnen gefasst sein mag — die Bestimmungen
wechselseitig aufeinander bezogen. Ja, Individuum und Gesellschaft setzen sich
gegenseitig implizit voraus. Eines von beiden aus diesem theoretischen
Verbundverhilenis herauszuldsen, kime der Auflésung dieses Verhiltnisses gleich.
Individualitic aber heisst gerade Eigenidentitdt, Einzigartigkeit, Unverwechsel-
barkeit, mithin «In-dividualitit». Das Individuum als Gegen- oder Erginzungsstiick
zur Gesellschaft geht dagegen in dem zwischen ihm und der Gesellschaft bestehenden
Verhiltnis — so komplex dieses auch gestaltet sein, so elaboriert die verwendeten
begrifflichen und theoretischen Instrumente auch sein mogen — letztlich doch
unvermittelt auf. Die Teilbarkeit ist in seinem Begriff gleichsam mitgedacht; es
vermag auf seinem Begriff fremde Elemente zuriickgefiihrt zu werden, ohne dass
es dadurch seine Bestimmung als Individuum verliert.” Dies alles lisst nur einen

5 Nach einem bekannten Topos der neukantianischen Wissenschaftslogik heisst die Individualitit
eines Individuums, die in vorausgesetzten Verhaltensregularititen oder auch Verhaltens-
normierungen vollstindig aufgeldst zu werden vermag, «Besonderheit», wogegen das Pridikat



174 Peter-Ulrich Merz-Benz

Schluss zu: Durch das Verbleiben im Verbundverhiltnis von Individuum und
Gesellschaft wird die Frage nach der In-dividualitit des Individuums verunmaglicht.

Zur Bestimmung eines Begriffs von Individualisierung, der seinen Namen
auch verdient, ist das Verhiltnis von individueller Autonomie und gesellschaftlichen
Zwingen als Leitfaden demnach in keiner Weise ausreichend. Zwischen den
Verhaltensnormierungen durch Institutionen, Ordnungsvorgaben, ja durch soziale
Systeme im Allgemeinen und den vom Individuum fiir sich gesetzten und
begriindeten Handlungszielen oder gar Handlungsmaximen eréffnet sich vielmehr
ein Verhilenis, das noch immer unmittelbar dem als Konditionierungs- oder
Steigerungsverhiltnis gedachten Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft
entspricht. Sein Leben selbst gestalten, als dn-dividuum», beinhaltet aber auch
und gerade die Konstitution sowie Auffassung der sozialen Wirklichkeit aus einer
selbst gesetzten Perspektive, die Gliederung und Beurteilung der Dinge und
Vorginge nach eigenen Relevanzgesichtspunkten und personlichen Werthaltungen.
Doch das Element einer inhaltsunabhingigen, mithin prinzipiell individualistischen
Wirklichkeitsauffassung und Wirklichkeitsgestaltung ist im Begriff der Individuali-

sierung als Autonomisierung nicht enchalten.®

der «Individualitit» nur der Individualitit als Einzigartigkeit, als In-dividualitit zukommt
(Honigswald, 1912, 51 ff.; Rickert, 1902, 358; Merz[-Benz], 1990, 177 f., 280.

6 Es bestitigt sich im Weiteren die Befiirchtung, dass die Unbestimmtheit des Individualisierungs-
begriffs gleichsam legitimiert, ja begriindet wird mit der Vielfalt der in der sozialen Wirklichkeit
— angeblich — festzustellenden Auftretensformen von Individualisierung, der «Vielzahl von
Individualisierungsprozessen und [dementsprechend, P.-U. M.-B.] [Individualisie-
rungs-]diagnosen» (Junge, 2002, 9); es ist gar die Rede von «Ambiguititen im realen
Verinderungsprozess», die auf den Individualisierungsbegriff durchschlagen (Kippele, 1998,
13). Und tatsichlich — um nur eine Belegstelle zu nennen: «Es gibt nicht «die> individualisierte
Gesellschaft. [...] So ist je nach Gruppe, Milieu, Region zu priifen, wie weit Individualisierungs-
prozesse — offen oder verdeckt — jeweils ausgeprigt und fortgeschritten sind» (Beck/Beck-
Gernsheim, 1994, 16). Wenn allerdings die «inhaltliche Konkretisierungy von Individualisierung
variiert mit der Pluralisierung der Lebensformen und der Flexibilisierung des Lebensverlaufs
(Junge, 2002, 7 £.), unter «Individualisierung im Allgemeinen» dagegen nicht mehr verstanden
werden soll als «eine zunehmende Bedeutung des Individuums fiir den Vergesellschaftungsprozess»
(Junge, 2002, 9), dann bleibt von einem Begriff von Individualisierung, der seinen Namen als
Begriff verdient, d. h. auf ein klar bestimmtes Abstraktionskriterium zuriickgeht und in seinen
Elementen eindeutig definiert ist, schlichtweg nicht mehr allzu viel tibrig. Worauf soll derjenige
— so bleibt nurmehr rhetorisch zu fragen —, der von diesem Begriff von Individualisierung als
einem erkenntnisleitenden Begriff ausgeht, seinen Blick nichr richten? «Empirisch erhobene
Daten» seien — so heisst es — «theorieimpriignierte Daten», «geprigt [...] durch ein theoretisches
Vorverstindnis». «Je nach dem Vorverstindnis von Individualisierung [entstehe] ein anderes
Bild» (Junge, 2002, 17f). — Ein wahres Wort! Kann aber von einem Bestreben, «aus der
unendlichen Zahl der Beobachtungstatsachen, die sich iiber eine konkrete Erscheinung oder
iiber einen konkreten Bereich gewinnen lassen, eine solche Auswahl [...] [zu] treffen, dass sich
die beschreibenden Feststellungen zu einem kohirenten Ganzen zusammenfiigen und eine
angemessene> und «genauer Beschreibung darstellen» (Parsons, [1945] 1964, 32) — kann von
einem solchen Bestreben in Bezug auf die Individualisierung noch ernsthaft die Rede sein?
Vielmehr fille, was als eine zentrale Kategorie der Gegenwartssoziologie gelten soll — auf
einzelne Bereiche der Gesellschaft ebenso anwendbar wie auf gesamtgesellschaftliche

Verinderungen und deren Folgen (Kippele, 1998, 12) —, offenkundig der Beliebigkeit anheim.



Individualisierung — kapitalistische «Lebensfihrung» — Individualismus 175

1.4 Das Individualistische an der Individualisierung

Wir kommen indes weiter, wenn wir uns auch von dem in den bisherigen
Bestimmungen noch immer mitgefithrten Gedanken einer «Individualisierung im
Allgemeinen» endgiiltig 16sen. Gemeint ist die Individualisierung als Begriff alles
dessen, was den empirisch vorfindlichen als individualistisch qualifizierten
Lebensformen gemeinsam ist. In Abkehr von der Individualisierung als
Allgemeinbegriff — und auch von der Individualisierung als einem empirischen
Begriff — gilt es nunmehr, mit dem Verstindnis von Individualisierung als Kategorie
Ernst zu machen, der Individualisierung als — nach einem ebenso veralteten wie
treffenden Ausdruck — Bewusstseinsdisposition, « Wirklichkeiten aufzufassen und
anzufassen» (Ténnies, 1979, 93 f.). Diese Bewusstseinsdisposition hat nichts
Prozesshaftes, nichts von einem Wirklichkeitsgeschehen mehr an sich, vielmehr
finden erst auf sie hin Individualisierungsprozesse — als empirisches Phinomen —
tiberhaupt statt. Fiir die Individualisierung als Konstituente oder, zuhdchst,
Konstituens der sozialen Wirklichkeit ist daher der Begriff des Individualismus
der geeignete. Individualisierung weist damit iiber die empirische Wirklichkeit
hinaus und ist mit ihr doch auf mannigfache Weise vermittelt. Dass Individuali-
sierung das Ergebnis des Modernisierungsprozesses ist oder, vorsichtiger, im Zuge
des Modernisierungsprozesses Gestalt gewinnt, auch konkrete Gestalt, und am
Modernisierungsprozess weiter mitwirke, ist unstrittig. Individualisierung als
Konstituens der Modernisierung bedeutet aber auch und gerade, dass jenseits aller
Prozesse, die innerhalb der gesellschaftlich-geschichtlichen Wirklichkeit verlaufen
— dem, was iiblicherweise als Gegenstand der Modernisierungstheorie angesehen
wird — im Handeln der Menschen etwas zur Wirkung kommt, das in diese
Wirklichkeit hineinwirkt, sich in ihr aber nicht erschépft. Der im Zusammenhang
mit der Individualisierung geliufige Begriff vom Individuum als Gestalter der
sozialen Realitit muss mithin in einem entscheidenden Punkt erginzt werden.
Was aber ist dieses dndividualistische an der Individualisierung, das, was
iiber alle Inhalte, iiber alle Realititssachverhalte hinweg den Begriff des
Individualismus ausmacht? Die Antwort verweist auf ein Werk, das bisher unter
dem Thema Individualisierung nicht rezipiert worden ist: Ernst Troeltschs «Darle-
gung des Kausalzusammenhangs zwischen Protestantismus und moderner Welt»
(Troeltsch, 1911, 101). Dieser von Troeltsch vorgenommene Versuch einer histori-
schen Erklirung ist nichts weniger als ein Analogon eines der bedeutendsten
Ansitze zur Erklirung der Entstehung der modernen Welt oder, priziser, der
Hervorbildung «der schicksalsvollsten Macht unsres modernen Lebens: de[s] Kapita-
lismus»; gemeint ist die Protestantismusthese von Max Weber (Weber, 1988a, 4).
Sowohl was ihren geschichtlichen Entstehungskontext, als auch was ihren logischen
Aufbau angeht, sind die Protestantismusthesen von Weber und Troeltsch vielfach
miteinander vermittelt. Man kann sogar sagen: die Erlduterung der einen impliziert
bis zu einem gewissen Grade die Erlduterung der anderen. Indes war es Weber,



176 Peter-Ulrich Merz-Benz

der seine Protestantismusthese als Erster in ausgearbeiteter Fassung vorlegte, wihrend
Troeltsch mit der von ihm entwickelten Protestantismusthese auf Weber antwortete
— wenngleich ausweichend oder gar verklausuliert — und auch nicht umhin kam,
erliuterungsweise auf Weber zu rekurrieren. Folgerichtig fithre der Weg zur
Erschliessung der Protestantismusthese von Troeltsch iiber Weber.

Fir Max Weber steht fest, dass in Erginzung der «dkonomischen
Bedingungen» der Kapitalismus in seiner Entstehung «auch von der Fihigkeit
und Disposition der Menschen zu bestimmten Arten praktisch-rationaler
Lebensfiihrung abhingig ist» (Weber, 1988a, 16); und diese Arten der Lebensfithrung
weisen in den sie «formenden Elementen» ihrerseits zuriick auf «religiose Michte»,
insbesondere auf den Protestantismus (Weber, 1988a, 16). Die die Eigenart des
Kapitalismus am unmittelbarsten reprisentierende Art der Lebensfithrung ist die
Berufsarbeit. Und dass der Berufsarbeit fiir unser Denken und Tun noch immer
eine herausragende Bedeutung zukommt, liegt begriindet im protestantischen
Verstindnis der Heilsgewinnung. Diese These Webers war in der Vergangenheit
Gegenstand zahlreicher geschichts- und sozialwissenschaftlicher Forschungs-
vorhaben; doch ein entscheidender Problempunkt ist bis heute offengeblieben:

Bekannt und auch dokumentiert sind die von Weber in seinen religionssozio-
logischen Arbeiten vorgenommenen Bezugnahmen auf einzelne Werke des
Theologen, Religionshistorikers, Geschichtsphilosophen und Soziologen Ernst
Troeltsch. Kaum bekannt, geschweige denn inhaltlich und systematisch erschlossen
ist dagegen die Tatsache, dass Ernst Troeltsch in seinen Schriften eine eigene
Protestantismusthese entwickelt hat — eine These iiber den Zusammenhang von
Protestantismus und moderner Welt, die durchaus als Alternative zu der
entsprechenden These Webers verstanden werden darf. Troeltsch zufolge zeichnet
der Protestantismus verantwortlich fiir das Hervorkommen des Individualismus
als Konstituens der modernen Kultur. Troeltsch sieht den Protestantismus indes
erklirtermassen von Anfang an als Teil eines universalgeschichtlichen
Zusammenhangs, wobei er auch dem Protestantismus als solchem universal-
geschichtliche Bedeutung zuschreibt; Weber dagegen begreift den Protestantismus
in seinem Einfluss auf die menschliche Lebensfiihrung primir als Einzelphinomen,
dem erst im Gefolge des fir die moderne Welt insgesamt schicksalshaften
Kapitalismus universalgeschichtliche Bedeutung zuwichst. Was das Verhiltnis
der von Weber und Troeltsch ausgearbeiteten Bezichungen zwischen Protestantismus
und moderner Welt indes so interessant und erliuterungsreich mache, ist der
Umstand, dass Weber und Troeltsch fiir ihre Erklirungsversuche dieselbe
methodologische Grundlage in Anspruch nehmen: die Geschichtslogik Heinrich
Rickerts. So bietet sich die Moglichkeit, von einer gemeinsamen Basis aus die
logische Struktur sowie den Inhalt der jeweiligen Protestantismushese heraus-
zuarbeiten und die beiden Varianten der These einander gegeniiberzustellen. Die
nachfolgenden Ausfiihrungen sollen hierzu einige Angaben vermitteln.



Individualisierung — kapitalistische «Lebensfihrung» — Individualismus 177

Ich beginne mit einigen Bemerkungen zum Entstehungskontext der beiden
Protestantismusthesen (2.1). Anschliessend beschiftige ich mich in einem zweiten
Punkt zunichst mit der Protestantismusthese Max Webers; Webers eigenen
Vorgaben entsprechend gilt es, den Zusammenhang von Protestantismus und
Kapitalismus zu bestimmen als eine idealtypische Konstruktion eines realen
Entwicklungsverlaufs (2.2). Danach erfolgt als Drittes die Darstellung der
Protestantismusthese von Ernst Troeltsch; die von Troeltsch vorgenommene
universalgeschichtliche Rekonstruktion des Kausalzusammenhangs von
Protestantismus und moderner Welt — das ist hier unser Thema (2.3). Als Letztes
richtet sich meine Aufmerksamkeit auf die zwischen den beiden Thesen zu
konstatierenden Gemeinsamkeiten und Unterschiede (2.4), erginzt durch einen
— fiirs Erste — kleinen Gedanken betreffend des Verhiltnisses, wie es sich erdffnet
zwischen dem Individualismus als Prinzip der Wirklichkeitsgestaltung und den
begrifflichen und theoretischen Grundlagen der modernen Soziologie (2.5).

2 Die Protestantismusthesen von Max Weber und Ernst Troeltsch

2.1 Zum geschichtlichen Entstehungskontext

In den Jahren 1904 und 1905 erscheint im «Archiv fiir Sozialwissenschaft und
Sozialpolitik» die erste Fassung von Max Webers Studie «Die protestantische
Ethik und der «Geist des Kapitalismus» (Weber, 1904; Weber, 1905). Kurz danach
erhilt Max Weber vom Verband der Historiker Deutschlands die Aufforderung,
auf der fiir April 1906 geplanten nichsten Jahrestagung des Verbandes iiber die
Ergebnisse seiner Studie vorzutragen; doch Weber reicht diese Aufforderung weiter
an seinen Heidelberger Kollegen und Freund Ernst Troeltsch. Und Ernst Troeltsch
nimmt daraufhin die Gelegenheit wahr, der wissenschaftlichen Offentlichkeit in
einem langen und gelehrten Vortrage seine Auffassung iiber «Die Bedeutung des
Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Welt» niher zu bringen. Dieser
Vortrag wird noch im selben Jahr in der «Historischen Zeitschrift» publiziert
(Troeltsch, 1906); eine zweite, erweiterte Fassung erscheint 1911 als Monogra-
phie (Troeltsch, 1911). Weshalb Weber der an ihn gerichteten Aufforderung
nicht nachgekommen ist, bleibt unklar. Troeltsch hilt hierzu in einer Anmerkung
zu seinem Vortrage fest, Weber sei «leider durch anderweitige Arbeiten [...]
verhindert» gewesen (Troeltsch, 1906, 1 [Anm. 1]); doch ebenso darf vermutet
werden, dass Weber sich nach der in den Jahren zuvor durchlittenen Krankheit
noch nicht in der Lage sah, vor einer grossen und anspruchsvollen Zuhérerschaft
wie derjenigen des Historikertages zu bestehen (Lehmann, 1996, 10). Bedeutsamer
als die Griinde fiir Webers Verhindertsein sind indes die aus der Ubernahme des
Vortrags durch Troeltsch resultierenden Konsequenzen fiir die Behandlung des
gestellten Themas. Tatsichlich stellt Troeltsch unmissverstindlich fest, dass er fiir



178 Peter-Ulrich Merz-Benz

die Beschiftigung mit dem Thema «Protestantismus und moderne Welt» eigene,
von ihm selbst gesetzte Gesichtspunkte vorsieht, und dementsprechend grenzt er
sich auch von Weber ab. Die dabei gemachten Aussagen von Troeltsch vermitteln
zusammen mit den von Weber anschliessend — oft in verschliisselter Form —
gegebenen Antworten bereits einen vergleichsweise prizisen Vorblick auf die
zwischen den beiden Protestantismusthesen bestehenden sachlichen Differenzen.

In der bereits erwihnten Anmerkung zu seinem Vortrag auf dem Deutschen
Historikertag riumt Troeltsch — sich wiederum ausdriicklich auf Weber beziehend
— ebenfalls ein, bei ihm kénnten «die politisch-wirtschaftlich-sozialen Partien des
Themas keine fachminnische Erledigung finden»; er hitte sich seinerseits «nur
mit der Staats-, Kirchen- und Kulturidee des Altprotestantismus selbstindig
beschiiftigt, ausserdem mit den philosophisch-wissenschaftlichen und den religisen
Zusammenhingungen» (Troeltsch, 1906, 1 [Anm. 1]). «Fiir die nihere Ausfiihrung
und Begriindung» der von ihm erarbeiteten Forschungsergebnisse verweist er auf
seinen «Beitragr zum, Sammelwerk «Kultur und Gegenwart»: seine Schrift
«Protestantisches Christentum und Kirche der Neuzeit»; in dieser Schrift sollen
auch seine fritheren Arbeiten zum Thema «Protestantismus und moderne Welt»
verzeichnet sein (Troeltsch, 1906, 1 f. [Anm. 1]).” Was Troeltsch damit zum
Ausdruck bringt, ist nichts Geringeres, als dass er selbst bereits seit lingerem,
Jahre bevor er in die Lage kam, Weber auf dem Jahrestag des Historikerverbandes
zu vertreten, sich mit dem Thema «Protestantismus und moderne Welt» befasst
und dies auch in einigen seiner Publikationen dokumentiert hat. Immerhin nimmt
Troeltsch in seinem Vortrag an mehreren Stellen zustimmend auf Webers
Protestantismusthese Bezug, wobei er lediglich einen kleinen Vorbehalt anbringt.
Dieser Vorbehalt ist indes von grosster Wichtigkeit. Eines ist Weber — wie Troeltsch
unmissverstindlich festhilt — «vollstindig gelungen»: «der Nachweis», dass «es die
spezifisch calvinistische Askese ist, die [...] die seelische Verfassung geschaffen
hat, auf deren Boden die gewaltige und im Grunde so naturwidrige Entfaltung
des Kapitalismus stattfinden konnte» (Troeltsch, 1906, 45 u. 43 f.). Doch «vielleicht»
— 50 heisst es bei Troeltsch weiter — «[darf] man [...] stirker betonen [...], dass
diese besondere Art der reformierten Arbeitsaskese [die calvinistische Askese;
P.-U. M.-B.] doch auch durch die besonderen Bedingungen der westlichen
Geschiftslage und besonders durch die Zuriickhaltung des Dissent vom Staat und
der staatlichen Kultur mitbestimmt wurden» (Troeltsch, 1906, 45). Trifft dies
aber zu und wurde — was Troeltsch ausdriicklich «betonen» will — die «reformierte
Arbeitsaskese» in ihrer Bedeutung fiir die Entstehung der modernen Welt tatsichlich
von skonomischen und politischen Kriften mitbestimmt, dann ordnet sie sich in
das Geflecht der an der Entstehung der modernen Welt insgesamt beteiligten

rd «Die Kultur der Gegenwart, Teil I Abteilung IV. I. Hilfte» und als Teil davon auch die Schrift
«Protestantisches Christentum und Kirche der Neuzeit» ist am 20. Januar 1906 erschienen

(Ernst-Troeltsch-Bibliographie, 1982, 74).



Individualisierung — kapitalistische «Lebensfihrung» — Individualismus 179

individuellen Kausalbeziehungen umstandslos ein. Von einer herausragenden
Bedeutung des Protestantismus, vom Protestantismus als dem Grund fiir die
Hervorbildung der «schicksalsvollsten Macht des modernen Lebens» (Weber, 1988a,
4) — wie Weber dies vorsieht —, kann dann wohl kaum mehr die Rede sein. Dieser
Befund wird iiberdies bestitigt durch die Tatsache, dass nach Troeltsch der von
Weber ausgearbeitete Zusammenhang von Protestantismus respektive Calvinismus
und modernem Kapitalismus auf den Bereich der Wirtschaft beschrinkt ist — und
der Bereich der Wirtschaft steht bei Troeltsch gleichbedeutend neben den Bereichen
der «Familie», des «Rechts», des «Staates», der «Gesellschaft», der « Wissenschaft»
sowie der «Kunst» (Troeltsch, 1906, 29-56). Der Webersche Zusammenhang
von Calvinismus und modernem Kapitalismus ist daher nach Ansicht von Troeltsch
nicht mehr als eine einzelne historische Kausalbeziehung unter anderen; er erscheint
lediglich als ein Teil der zur Entstehung der modernen Welt fithrenden
universalgeschichtlichen Entwicklung. Die universalgeschichtliche Bedeutung des
Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Welt — das aber ist das Thema
von Ernst Troeltsch; und mithin besagt der von Troeltsch gegeniiber Weber
gemachte Vorbehalt im Grunde nichts Geringeres, als dass Troeltsch die Webersche
Protestantismusthese seiner eigenen gleichsam einfligt.

Max Weber hat sich zu der Rezeption seiner Protestantismusthese durch
Troeltsch nicht gedussert — zumindest niche direke. Einige seiner Ausserungen im
Zusammenhang mit der Rachfahl-Kontroverse erscheinen indes durchaus
bemerkenswert. Im Jahre 1909 veroffentlicht der Kieler Historiker Felix Rachfahl
in der «Internationalen Wochenschrift» eine umfangreiche Abhandlung mit dem
Titel «Kalvinismus und Kapitalismus», in der er Weber und Troeltsch, vor allem
aber Weber, aufs heftigste kritisiert (Rachfahl, 1909; zitiert nach dem Wiederabdruck
Rachfahl, 1987). Max Weber verfasst darauthin umgehend eine «Antikritik», in
der er sich zunichst vehement dagegen verwahrt, mit Troeltsch als «Kollektivitdt
angesehen zu werden (Weber, 1910; zitiert nach dem Wiederabdruck Weber,
1987, 149). Weber stellt klar: wenn Troeltsch «sich auf Darlegungen von [ihm]
bezogen [habe], so handelte es sich [...] stets um fiir sein Problem peripherisch
liegende Beriihrungen seiner Resultate mit den meinigen» (Weber, [1910] 1987).
Uberdies hitte er — so fiigt Weber hinzu — seine «Arbeiten iiber diese Dinge», d. h.
iiber Calvinismus und Kapitalismus, «z. T. schon vor 12 Jahren [1897] im Kolleg»
vorgetragen (Weber, [1910] 1987, 150). Bei diesem «Kolleg»r handelt es sich
offenkundig um eine der ersten Lehrveranstaltungen Webers in Heidelberg; und
die «Arbeiten», von denen Weber spricht, betreffen mit ziemlicher Wahrscheinlich-
keit seine Rezeption von Eberhard Gotheins «Wirtschaftsgeschichte des
Schwarzwaldes» aus dem Jahre 1892. Es war Gothein, der in seinem Werk den fiir
Weber hochst interessanten Befund formuliert hat, «die calvinistische Diaspora
[sei] zugleich die Pflanzschule der Kapitalwirtschaft» (Gothein, 1892, 674).
Wiederum auf Troeltsch bezogen hilt Weber fest, dieser «entwick[le] den



180 Peter-Ulrich Merz-Benz

historischen Prozess des Aufbaues der Soziallehren der christlichen Kirchen» — er
selbst «habe bisher nur ein bestimmtes Phinomen der Lebensfiihrung [die
kapitalistische Berufsarbeit; P.-U. M.-B.] in seiner (urspriinglich) religiosen
Bedingtheit verstindlich zu machen gesucht» (Weber, [1910] 1987, 150). Das
allerdings ist eine hochst selektive Charakrerisierung der Arbeit von Troeltsch.
Denn Weber erwihnt damit lediglich das in den Jahren 1908 bis 1910 als
Aufsatzfolge erschienene Werk von Troeltsch «Die Soziallehren der kirchlichen
Kirchen und Gruppen» (Ernst-Troeltsch-Bibliographie, 1982, 89), wihrend er
die Tatsache, dass Troeltsch eine eigene Protestantismusthese entwickelt hat, schlicht
tibergeht. Dies ist umso erstaunlicher, als Rachfahl seine Kritik ausdriicklich gegen
Webers und Troeltschs Arbeiten zum Thema Protestantismus und Kapitalismus
respektive Protestantismus und moderne Welt gerichtet hat (Rachfahl, [1909]
1987, 58). Bei Rachfahl ist von den Troeltschschen «Soziallehren» nirgends die
Rede.

Kurz nach Max Weber nimmt auch Ernst Troeltsch zu den Vorwiirfen von
Felix Rachfahl Stellung; und auch Troeltsch betont seinerseits, er und Weber
bildeten keine «gemeinsame wissenschaftliche Firma» (Troeltsch 1910; zitiert nach
dem Wiederabdruck Troeltsch, 1987, 189). Wiederum grenzt sich Troeltsch in
hochst bezeichnender Weise von Weber ab. Die «Arbeiten von Max Weber iiber
den «Geist des Kapitalismus und die protestantische Ethik [seien] zu verstehen»
(Troeltsch, [1910] 1987, 189) im Kontext des «Problem[s], das Verhiltnis des
realen, wirtschaftlich-sozialen (Unterbaus> der neuzeitlichen Entwicklung zu ihrem
ideologischen wissenschaftlich-ethisch-religiosen (Uberbaw klar zu machen»
(Troeltsch, [1910] 1987, 189). Bei seinen eigenen Untersuchungen handle es sich
dagegen «wesentlich [um] religionsgeschichtliche Untersuchungen», wobei «freilich»
auch er «die Abhingigkeiten des religigsen Elements von den realen Lebensbedin-
gungen wie umgekehrt die Wirkung jener auf diese sich zum Gegenstand [habe]
machen miissen»(Troeltsch, [1910] 1987, 191). «Hier habe [er] nun gegeniiber
landliufigen Uberschitzungen der Kulturwirkungen des Protestantismus diese
[Wirkungen; P.-U. M.-B.] in ihrer Abhingigkeit und in ihrer Begrenzung
nachzuweisen gesucht, andererseits auch wieder ihre positive Wirkung
hervorgehoben» (Troeltsch, [1910] 1987, 191). In Webers Protestantismusthese
sieht Troeltsch den «Spezialfall» einer Enwicklung, in deren Verlauf wirtschaftliche
und soziale Erscheinungen zunichst «ideell beeinflusst und durchwirkt sind, ehe
sie riickwirkend wieder das ideologische Element unter ihren Bann bringen»
(Troeltsch, [1910] 1987, 190). Die Ergebnisse dieser «historisch-genetische[n]
Analyse» Webers hat Troeltsch — wie er explizit feststellt — «in allem Wesentlichen»
iibernommen (Troeltsch, [1910] 1987, 191). Ausserst vielsagend fiigt Troeltsch
allerdings hinzu: «Ich habe seine [Webers; P.-U. M.-B.] Ergebnisse lediglich in
einen anderen, von meinem Erkenntnisziel aus bestimmten Zusammenhang

eingestellt»(Troeltsch, [1910] 1987, 191 f.). Aber handelt es sich bei der



Individualisierung — kapitalistische «Lebensfiihrung» — Individualismus 181

Protestantismusthese Max Webers tatsichlich um die Behandlung eines «rein
wirtschaftsgeschichtlichen» Problems (Troeltsch, [1910] 1987, 190 u. 192), wie
Troeltsch vorgibt? Begreift Weber die Bezichung von Calvinismus und Kapitalismus
tatsichlich — wiederum nach der Charaktersierung von Troeltsch — als ein
historisches «Einzelphinomen» (Troeltsch, [1910] 1987, 192)? Und lisst sich die
Protestantismusthese Webers dem von Troeltsch untersuchten Kausalzusammen-
hang von Protestantismus und moderner Welt schliesslich «einarbeiten» — als Teil
eines «Ganzen», als Teil des Gesamtkontextes des «religiosen Elements des
Protestantismus in seiner Stellung zu den kulturgeschichtlichen Umgebungs-
zusammenhingen» (Troeltsch, [1910] 1987, 192)? Um diese Fragen zu kliren,
miissen wir uns nunmehr den beiden Protestantismusthesen selbst zuwenden.
Und unser nichstes Thema ist daher folgerichtig die Darstellung der logischen
Struktur sowie des Inhalts der Protestantismushese von Max Weber.

2.2 Bestimmung der geschichtslogischen Struktur sowie des Inhalts der
Protestantismusthese Max Webers

Welches ist das Erkenntnisziel von Max Webers Studie «Die protestantische Ethik
und der «Geist des Kapitalismus»? Keinesfalls sucht Weber in dieser Studie nach
einer umfassenden Antwort auf die Frage nach der geschichtlichen Herkunft, der
epochalen Eigenart und dem mutmasslichen Schicksal des modernen Kapitalismus.
Und ebenso wenig begreift Weber seine Protestantismusstudie als Antwort auf
Marx; Weber hat sich ausdriicklich dagegen verwahrt, die Einseitigkeiten einer
rein «6konomischen Geschichtsbetrachtung» durch ein Geschichtsverstindnis von
«idealistischer» respektive «spiritualistischer» Provenienz ersetzen zu wollen. Auch
die «toricht-doktrinire These», der «kapitalistische Geist [...] [habe] nur als Ausfluss
bestimmter Einfliisse der Reformation [...] entstehen kdnnen» (Weber, [1904/05]
1993, 50 f.),® weist er entschieden von sich; und vollkommen fern liegt ihm die
Ansicht, «dass der Kapitalismus als Wirzschafissystem ein Erzeugnis der Reformation
sei» (Weber, 1988b, 83).” Es soll vielmehr — so schreibt Weber selbst — «nur
festgestellt werden, ob und wieweit [...] rassichlich religivse Einfliisse bei der
qualitativen Prigung und quantitativen Expansion [des «Geistes» des Kapitalismus;
P.-U. M.-B.] iiber die Welt hin mitbeteiligt gewesen sind und welche konkreten
Seiten der kapitalistischen Kultur auf sie zuriickgehen» (Weber, [1904/05] 1993,
51). Worum es Weber einzig geht, sind die « Wahlverwandtschaften zwischen gewissen
Formen des religiosen Glaubens» und dem kapitalistischen Geist, zwischen dem
Protestantismus und der «Berufsethik» des Kapitalismus (Weber, [1904/05] 1993,
51). Dieses Einwirken «religioser Motive» auf die Berufsethik des Kapitalismus

8 Ein Teil der Aussage Webers wurde weggelassen, da sie Gegenstand einer von Weber nachmals
eingefiigten und von mir anschliessend zitierten Erginzung ist; P.-U M.-B.

9 Diese Erginzung stammt aus der im Jahre 1920 im Rahmen der «Gesammelten Aufsitze zur
Religionssoziologie I» erschienenen zweiten Fassung der Protestantismusstudie.



182 Peter-Ulrich Merz-Benz

sucht Weber darzustellen in Gestalt eines Idealtypus, niherhin der idealtypischen
Konstruktion einer geschichtlichen Entwicklung.

Warum aber bedient sich Weber des Begriffs des Idealtypus? Und was ist
unter einem Idealtypus zu verstehen? Eine reale geschichtliche Entwicklung umfasst
eine Reihe von aufeinanderfolgenden historischen Individuen, von einzigartigen
Zustinden des Geschichtsgeschehens; diese historischen Individuen sind durch
gleichfalls individuelle kausale Wirkungsverhiltnisse miteinander verbunden, ja
sie sind im Zuge dieser Wirkungsverhiltnisse selbst erst entstanden. Das ist der
klassische, von Heinrich Rickert in seinem Werk «Die Grenzen der naturwissen-
schaftlichen Begriffsbildung» geprigte Begriff einer geschichtlichen Entwicklung
(Rickert, 1902, 437 u. 579 ff.; Merz[-Benz], 1990, § 8., bes. 193 ff., § 10, bes.
211 ff.); dieser Begriff wird von Weber uneingeschrinkt iibernommen (Merz[-Benz],
1990, 371 ff. u. § 13c.). Geschichtliche Entwicklungen erkennen heisst demnach,
konkreten Wirkungen konkrete Ursachen «zurechnen» zu kénnen; von bestimmten
Ausschnitten der gegenwirtigen Wirklichkeit aus muss — im kausalen Regressus —
ein Weg gefunden werden zu den fiir das Gewordensein dieser Ausschnitte
verantwortlichen Ursachen. Zur Herstellung einer solchen Zurechnung von
konkreten Wirkungen und konkreten Ursachen bedarf es indes methodischer
Hilfsmittel — und Webers bevorzugtes Hilfsmittel hierbei ist der Idealtypus, niherhin
der Idealtypus als Begriff einer «Entwicklung» (Weber, 1973, 203; Merz[-Benz],
1990, 403 ff.). Der Idealtypus enthilt zu einer geschichtlichen Entwicklung
seinerseits das «Idealbild»; der Idealtypus zeigt mithin das «Idealbild einer
Umbildung» — einer «Umbildung», wie sie in den einzelnen Begebenheiten des
realen kausal bedingten Geschehens nur andeutungsweise und partiell verkorpert
ist. Was in einer realen geschichtlichen Entwicklung nur undeutlich hervortritt —
im Idealtypus erhilt es seine reine, unverkiirzte Darstellung. Der Idealtypus ist
ein «Gedanken-» respektive «Phantasiebild» dessen (Weber, 1973, 191 ff., 275 u.
277), was realiter nur héchst unvollkommen und andeutungsweise verkérpert ist.
Auf diesen fiktionalen Charakter des Idealtypus aber kommt es an. Wird nimlich
eine reale geschichtliche Entwicklung gleichsam mit ihrem Idealtypus konfrontiert,
dann treten allfillige Entsprechungen hervor; ja es wird iiberhaupt erst sichtbar,
wo, an welcher Stelle in der Wirklichkeit Kausalverbindungen von der Art, wie sie
im Idealtypus in reiner Form vorgedacht, konstruiert sind, bestehen und erforscht
werden miissen. Weber selbst schreibt: «Um die wirklichen Kausalzusammenhiinge
zu durchschauen, konstruieren wir unwirkliche» (Weber, 1973, 287); und solche
unwirklichen Kausalzusammenhinge enthilt der Idealtypus. Auch und gerade die
Webersche Protestantismusthese, der von Weber konzipierte Zusammenhang von
protestantischer Berufsethik und kapitalistischem Wirtschaftshandeln, ist ein
Idealtypus, mit dessen Hilfe in der Mannigfaltigkeit des Geschichtsgeschehens
das Einwirken religioser Motive auf die kapitalistische Kultur aufgespiirt werden
soll. Die Webersche Protestantismusthese ist keine historische Kausalerklirung;



Individualisierung — kapitalistische «Lebensfihrung» — Individualismus 183

sie ist vielmehr eine logisch-methodische Konstruktion, die Kausalerklirungen
erst ermoglichen soll.

Der Idealtypus als eine logisch-methodische Konstruktion ist eine
Eigenleistung Webers, gefiigt allerdings aus Bestandteilen der Rickertschen
Geschichtslogik; nur der Name «Idealtypus» stammt bekanntlich von Georg Jellinek.
Von den Elementen, aus denen Idealtypen gebildet sind, méchte ich hier nur die
allerwichtigsten nennen:'" Zu einem Idealtypus gehoren erstens die fiir die
Konstitution des fraglichen geschichtlichen Geschehens vorausgesetzten Wertideen;
diese Wertideen werden gedacht als in reiner, unverkiirzter Gestalt die Motive,
die Erwigungen der Handelnden bestimmend. Und zweitens ist ein Idealtypus
gefiigt aus einem Zusammenschluss, «einem in sich einheitlichen Gedankengebilde»
(Weber, 1973, 191) derjenigen Handlungsbestandteile, welche geeignet sind, die
vollkommene Verwirklichung der betreffenden Wertinhalte anzuzeigen. Warum
aus diesen bestimmten Wertideen als Motiven diese bestimmten Handlungen
erfolgen, ist im Idealtypus auf reine, durchschaubarste Weise, und das heisst fiir
Weber gleichzeitig: in rationaler Form, dargestellt.

Woraus besteht nun die idealtypische Konstruktion der Protestantismusthese?
Das die Erwigungen der Handelnden bestimmende Motiv ist der «kapitalistische
Geist»; die Wertidee, die dieses Motiv erfiillt, ist die Berufsethik des Calvinismus;
und das Gebilde von Handlungen, welches die vollkommene Verwirklichung der
Wertidee respektive des Motivs anzeigt: das sind die Grundsitze der aus dem
Calvinismus hervorgewachsenen puritanischen Auffassung des Berufs- und
Erwerbslebens. Fest steht auch die methodische Leistung der Protestantismusthese:
Wird nidmlich die reale wirtschaftsgeschichtliche Entwicklung mit der
Protestantismusthese konfrontiert, vermag daraufhin zunichst bestimmt zu werden,
inwiefern die Prinzipien des puritanischen Wirtschaftshandelns eine Uberwindung
der traditionellen Bedarfsdeckungswirtschaft darstellen; und auf dieser Grundlage
wiederum erdffnet sich — am Leitfaden des Zusammenhangs von puritanischem
Wirtschaftshandeln und kapitalistischem Geist — die Aussicht auf mogliche Antriebe
der wirtschaftlichen Entwicklung, die weder mit 6konomischen Ursachen noch
mit traditionellem, rein bediirfnisorientiertem wirtschaftlichem Denken zu erkliren
sind.

Wie aber sind die Elemente der Protestantismusthese im Einzelnen beschaffen?
Den «Geist des Kapitalismus» hért man Weber zufolge «in charakteristischer
Weise rede[n]» aus den von Benjamin Franklin 1736 formulierten «Necessary
hints to those that would be rich» (Weber, [1904/05] 1993, 13 u. 12 f.). Mit
diesen niitzlichen Hinweisen hat es allerdings — wie Weber sogleich hinzuftigt —
sein Besonderes. Denn keineswegs wird in ihnen blosse «Geschiftsklugheit», blosse
Technik erfolgreichen Wirtschaftens «gelehrt», sondern in ihnen «iussert» sich

10 Zur vollstindigen Darstellung der Logik der Idealtypenbildung vgl Merz[-Benz] 1990, §$
15ba.—15bc.



184 Peter-Ulrich Merz-Benz

ein eigentliches «Ethos» (Weber, [1920] 1988b, 33; Weber, [1904/5] 1993, 13 u.
15). Und das «<summum bonum» dieser «Ethik» ist — so schreibt Weber: «der
Erwerb von Geld und immer mehr Geld, unter strengster Vermeidung alles
unbefangenen Geniessens, [...] gidnzlich aller eudimonistischen oder gar
hedonistischen Gesichtspunkte entkleidet, [...] rein als Selbstzweck gedacht» (Weber,
[1904/05] 1993, 15; Weber, [1920] 1988b, 35). Wer als moderner Kapitalist
(Weber, [1920] 1988b, 34) erfolgreich titig ist, tut dies folglich nicht fiir sich,
sondern erfiillt eine ihm auferlegte «Pflicht» (Weber, [1904/05] 1993, 16; Weber,
[1920] 1988b, 36). In diesem Sinne eignet der «Lebensfiihrung» des «kapitalistischen
Unternehmers» als wiederum idealtypischem Triger des kapitalistischen Geistes
«ein gewisser asketischer Zug» (Weber, [1904/05] 1993, 16; die Hervorhebung
wurde weggelassen; P.-U. M.-B.; Weber, [1920] 1988b, 36). Der kapitalistische
Unternehmer «hat nichts» von seinem Reichtum fiir seine Person, — ausser: der
irrationalen Empfindung guter Berufserfiillung:» (Weber, [1904/05] 1993, 29;
Weber, [1920] 1988b, 55). Diese mit der «Pflicht» erfolgreicher wirtschaftlicher
und beruflicher Titigkeit gestellte Aufgabe geht zuriick auf die protestantische
Ethik, auf die Berufsethik des Calvinismus; die Berufsethik des Calvinismus ist
die Wertidee, die das Motiv kapitalistischer Berufsarbeit erfiillt.

Gleich zu Beginn des zweiten Teils seiner Studie «Die protestantische Ethik
und der «Geist des Kapitalismus» macht Weber klar, worum es ihm in seiner
Auseinandersetzung mit dem Protestantismus, vornehmlich mit dem Calvinismus
geht: um «die Ermittelung derjenigen durch den religiosen Glauben und die
Praxis des religiésen Lebens geschaffenen psychologischen Antriebe, welche der
Lebensfithrung die Richtung [weisen] und das Individuum in ihr [festhalten]»
(Weber, [1920] 1988b, 86; Weber, [1904/05] 1993, 55). Das Hauptinteresse gilt
dabei der calvinistischen «Lehre von der Gnadenwahl» (Weber, [1904/05] 1993,
57 ff.; Weber, [1920] 1988b, 89 ff.). Gemiss einem absolut freien Entschluss
Gottes steht «von Ewigkeit her [fest]», welcher «Teil der Menschen selig wird»
und welcher «verdammt bleibt» (Weber, [1904/05] 1993, 61; Weber, [1920]
1988b, 93). Die Menschen selbst wissen lediglich um die Teilung; wer zu den
Erwihlten respektive nicht Erwihlten gehort, weiss dagegen einzig Gott (Weber,
[1904/05] 1993, 61; Weber, [1920] 1988b, 93). Und da es «ein unmdglicher
Gedanke» ist, Gottes Ratschliisse «als durch menschliche Einwirkung wandelbar
an[zu]sehen», vermag auch kein «menschliches Verdienst oder Verschulden [das]
Schicksal» des Erwihltseins zu beeinflussen (Weber, [1904/05] 1993, 61; Weber,
[1920] 1988b, 93). Wie aber kann — so lautet das fiir Weber «entscheidende
Problem» — das einzelne Individuum in seiner inneren Einsamkeit und Ungewissheit
diese Lehre dennoch «ertragen» (Weber, [1904/05] 1993, 68; Weber, [1920]
1988b, 102)? Gibt es ein Mittel, um den durch die calvinistische Gnadenwahllehre
mit ihrer «pathetischen Unmenschlichkeit» (Weber, [1904/05] 1993, 62; Weber,
[1920] 1988b, 93) «geschaffenen Qualen» entgegenzutreten? (Weber, [1904/05]



Individualisierung — kapitalistische «Lebensfiihrung» — Individualismus 185

1993, 70; Weber, 1988b [1920], 105) Die Antwort auf diese Fragen fiihrt zu
nichts Geringerem als dem Grundgedanken der Weberschen Protestantismusthese:
Die strenge Gnadenwahllehre bleibt zwar unvermindert bestehen, doch es gibt fiir
den Gliubigen Mittel, um sich zumindest «die subjektive Gewissheit der eigenen
Gewihltheit» zu verschaffen (Weber, [1904/05] 1993, 71; Weber, [1920] 1988b,
105). Und das «hervorragendste Mittel», «um jene Selbstgewissheit zu erlangen»,
ist die «rastlose Berufsarbeit» (Weber, [1904/05] 1993, 71; Weber, [1920] 1988b,
105). Eines gilt es klar hervorzuheben: die Berufsarbeit mit all den durch sie
erbrachten Leistungen ist kein Mittel, sich die Seligkeit zu erkaufen (Weber,
[1920] 1988b, 110; Weber, [1904/05] 1993, 74 f.); die Entscheidung iiber das
Erwihltsein eines Menschen bleibt, fiir diesen unergriindlich, in Gottes Hand.
Aber die Berufsarbeit ist fiir den Gliubigen das Mittel, das «technische Mittel
[...], die Angst um die Seligkeit loszuwerden» (Weber, [1920] 1988b, 110), das
«technische Mittel», um in sich selbst diese Angst fortwiihrend herunterzukimpfen.
Warum spricht Weber selbst hier von «Technik»? Wer sich zur Erlangung seiner
Seligkeit keine «guten Werke» (Weber, [1920] 1988b, 110 u. 114; Weber, [1904/
05] 1993, 75 u. 77) anrechnen lassen kann, ist iiber sein Erwihltsein folgerichtig
stets im Ungewissen; er steht «zu jeder Zeit vor der Alternative: erwihlt oder
verworfen?» (Weber, [1904/05] 1993, 75; Weber, [1920] 1988b, 111). In dieser
Situation hilft dem Gliubigen wohl die rastlose Berufsarbeit, doch nicht in Ge-
stalt eines blinden, planlosen Anrennens gegen die Ungewissheit, sondern einzig
als konsequente, systematisch durchgestaltete «Methode der ganzen Lebensfithrungy
(Weber, [1904/05] 1993, 77; Weber, [1920] 1988b, 115). Seine Angst um die
Seligkeit vermag derjenige am erfolgreichsten zu iiberwinden, welcher sich in
jedem Moment seines Lebens zu kontrollieren weiss (Weber, [1904/05] 1993, 75;
Weber, [1920] 1988b, 111). Und dies wiederum garantiert einzig eine in ihrem
diesseitigen Verlauf durchweg systematisierte und in diesem Sinne «rationalisierte»
Lebensfithrung (Weber, [1904/05] 1993, 77 f.; Weber, [1920] 1988b, 115).
Allein die Berufsarbeit als «Methode der ganzen Lebensfithrung» gewihrt «Entlastung
von jener ungeheuren Spannung, in welcher zu leben das unentrinnbare und
durch nichts zu lindernde Schicksal des Calvinisten» besteht (Weber, [1920]
1988b, 114). Und stets ist Berufsarbeit dabei «gelebte Frommigkeiv — sich
vollziehend im Diesseits und doch ausschliesslich «auf ein transzendentes Ziel: die
Seligkeit, ausgerichtet» (Weber, [1904/05] 1993, 77; Weber, [1920] 1988b, 115).
Am Lebensgenuss, am Konsum des von ihm Produzierten liegt dem Gliubigen
nichts; alles, worauf es ihm ankommt, ist die fortwihrende Erlangung der
Heilsgewissheit. Insofern eignet seiner Lebensfithrung ein «spezifisch asketischer
Zug» (Weber, [1904/05] 1993, 78; Weber, [1920] 1988b, 116), besteht sein
Alltagsleben — nach dem bekannten Ausdruck Webers — in einer eigentlichen
«innerweltlichen Askese» (Weber, [1904/05] 1993, 80 ff.; Weber, [1920] 1988b,
118 ff.). Mit der Berufsarbeit, mit dem Wirtschaftshandeln — und das heisst auch



186 Peter-Ulrich Merz-Benz

und gerade: als auf sich gestellt, als Individuum, herausgel6st aus allen stindischen
Bindungen, allen Einbindungen in die soziale Ordnung — sucht der Gliubige
letztlich nichts Geringeres als von Moment zu Moment die Unergriindlichkeit
gottlicher Heilssprechung einzuholen; und eben dies verleiht der Berufsarbeit
einen psychologischen Antrieb, vor dem jedes Motiv irdischer Bediirfnisbefriedigung
dementsprechend verblasst wie das Diesseits vor dem Jenseits.

Was schliesslich die vollkommene Verwirklichung der innerweltlichen
protestantischen Askese angeht, so miindet diese — wie Weber im Ausgang von
der aus dem Calvinismus hervorgewachsenen puritanischen Auffassung des Berufs-
und Erwerbslebens darstellt — im «dusseren Ergebnis»: «Kapitalbildung durch
asketischen Sparzwang» (Weber, [1904/05] 1993, 147; Weber, [1920] 1988b,
192). Die neue, die traditionalistische Wirtschaftsethik endgiiltig hinter sich lassende
Form des Giiterwerbs wird nicht nur vom Ruch des blossen Gewinnstrebens
befreit und als solche legalisiert, sondern sie gilt ausdriicklich als gottgewollt
(Weber, [1904/05] 1993, 145; Weber, [1920] 1988b, 190). Und insofern ihre
Unterlassung «die erste und prinzipiell schwerste aller Siinden» ist, nimlich
«Zeitvergeudung» (Weber, [1904/05] 1993, 124; Weber, [1920] 1988b, 167),
erscheint sie sogar als gottbefohlen. Abgelehnt wird dagegen jegliche, angesichts
des <héheren» Ziels der Heilsgewissheit «irrationale Verwendung des Besitzes»
(Weber, [1920] 1988b, 190; Weber, [1920] 1988b, 166 f.). Besitz darf nicht
«unbefangen genossen» werden — von «Luxuskonsumtion» ganz zu schweigen
(Weber, [1904/05] 1993, 145; Weber, [1920] 1988b, 190); sein Gebrauch
untersteht vielmehr ausdriicklich einer «von Gott gewollten rationalen und
utilitaristischen Verwendungy» zugunsten «notwendiger und praktisch niitzliche[r]
Dinge» (Weber, [1904/05] 1993, 145 f.; Weber, [1920] 1988b, 191). Sogar die
«Produktion» des privatwirtschaftlichen Besitzes muss <héheren» Zwecken gehorchen
— fernab allen Strebens nach Reichtum als solchem oder gar schlichter «triebhafter
Habgier» (Weber, [1904/05] 1993, 146; Weber [1920] 1988b: 191). «Entfesselung
des Erwerbsstrebens» und «Einschniirung» des Genusses, Kapitalbildung und
asketischer Sparzwang — beide fliessen zusammen, sich wechselseitig erginzend,
zur puritanischen Lebensauffassung; und diese puritanische Lebensauffassung «stand
an der Wiede des modernen «Wirtschaftsmenschen»» (Weber, [1904/05] 1993,
149; Weber, [1920] 1988b, 195).

Damit haben wir auch die Elemente der Weberschen Protestantismusthese
bestimmt und konnen iibergehen zur Betrachtung der Protestantismusthese von
Ernst Troeltsch.



Individualisierung — kapitalistische «Lebensfihrung» — Individualismus 187

2.3 Die Rekonstruktion der Protestantismusthese von Ernst Troeltsch als Versuch
der Darlegung eines historischen Kausalzusammenhangs

Wie Max Weber lisst auch Ernst Troeltsch beziiglich seiner wissenschaftlichen
Absichten keine Unklarheiten aufkommen. Worum es ihm in seiner «Untersuchung»
tiber «Die Bedeutung des Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Welt»
einzig zu tun ist, ist «die Darlegung des Kawusalzusammenhangs zwischen
Protestantismus und moderner Wele» (Troeltsch, 1911, 101; die Hervorhebung
stammt von mir; P.-U. M.-B.; Troeltsch, 1906, 65). Die individuelle kausale
Erklirung der Entstehung eines historischen Individuums, eines einzigartigen
Zustands des Geschichtsgeschehens, aus einem zeitlich fritheren — davon handelt
die Protestantismusthese von Troeltsch. Die «tatsichliche Bedeutung des
Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Kultur» (Troeltsch, 1911, 102;
Troeltsch, 1906, 65) als Gegenstand der Geschichtsforschung — das ist Troeltschs
Thema. Und folgerichtig weist Troeltsch jeden Gedanken an eine «normative
Bedeutung» des Protestantismus fiir «die heutige Existenz» oder gar an die
Begriindung eines « Werturteils» iiber die moderne Kultur oder den Protestantismus
entschieden von sich (Troeltsch, 1911, 102; Troeltsch, 1906, 65). Anders als Max
Weber ist Troeltsch allerdings auch der Verwendung von «Idealbegriffen» zuhanden
der Darstellung von Zusammenhingen des Geschichtsgeschehens prinzipiell abhold
(Troeltsch, 1911, 24 f.; Troeltsch, 1906, 14). Dennoch ist dies keine Kritik
Troeltschs an Weber, da Troeltsch mit Idealbegriffen von vornherein eine norma-
tive Bedeutung verbindet und die Moglichkeit, wonach Idealbegriffe auch eine
rein logische Bedeutung besitzen kénnen, schlichr tibersicht. Fiir Troeltsch gibr es
nur die Alternative <empirische Tatsachenforschung> oder <normative Begriindung
der Tatsachen mittels Idealbegriffen:. Bereits in seinem Aufsatz « Was heisst (Wesen
des Christentums:?» aus dem Jahre 1903 hatte sich Troeltsch gegen Adolf von
Harnack entschieden dafiir einsetzt, «das eigentlich historische und das
geschichtsphilosophisch-normative», mit «Wesens-» oder eben «Idealbegriffen»
befasste «Element schirfer zu trennen» (Troeltsch, [1903] 1913, bes. 449; Troeltsch,
1911, 24 f; Troeltsch, 1906, 14). Und dementsprechend strebt er in seiner
Protestantismusthese ausschliesslich nach der Bildung «[empirisch]-historischer
Allgemeinbegriffe, die die wirklichen Tatbestinde als Ganzes erscheinen lassen»
(Troeltsch, 1911, 24; Troeltsch, 1906, 14)."" «Empirisch-historische Allgemein-
begriffe» — das sind niherhin allgemein bedeutsame Begriffe historischer Individuen,
wie Heinrich Rickert sie in seiner Geschichtslogik bestimmt hatte. Und auch
Troeltsch selbst hilt unmissverstindlich fest: «Jeder Kundige erkennt, dass meiner
Begriffsbildung Rickerts Methodenlehre zugrunde liegt» (Troeltsch, 1911, 25
[Anm. 1]; Troeltsch, 1906, 14 [Anm. 1]; Troeltsch, [1903] 1913, 449 f. [Anm.
32]). Mit Rickert teilt Troeltsch damit aber auch dieselben methodologischen

11 In der ersten Fassung von Troeltschs Protestantismusthese ist erst die Rede von «historischen
Allgemeinbegriffen», doch ist dasselbe gemeint wie in der zweiten Fassung,



188 Peter-Ulrich Merz-Benz

Probleme: Wie kénnen solche Begriffe gebildet, und wie kann daraufhin sogar ein
Kausalzusammenhang zwischen solchen historischen Individuen ermittelt werden,
ohne dass der Blick des Betrachters sich in der Mannigfaltigkeit der zu diesen
Begriffen zu zihlenden wirklichen Tatbestinden verliert? Rickert zufolge gilt es
aus der Gesamtheit des Wirklichen die fiir die einzelnen Begriffe bedeutsamen
Tatbestinde herauszulesen, also Selektion zu betreiben (Rickert, 1902, 306; Merz[-Benz],
1990, §§ 5a. u. 7.) — und denselben Weg beschreitet auch Troeltsch. Aber wel-
ches ist bei thm das eine solche Selektion leitende Kriterium? Tatsichlich wird
dieses Kriterium von Troeltsch zwar praktiziert, aber nicht explizit benannt. Es
gibt in dieser Sache lediglich einen Hinweis — einen viel sagenden Hinweis allerdings:
in der zweiten, erweiterten Fassung seiner Protestantismusthese von 1911 spricht
Troeltsch nimlich davon, es gehe ihm um «die Darlegung des Kausalzusammenhangs
zwischen Protestantismus und moderner Welt [...], soweit ein solcher iiberhaupr
besteht» (Troeltsch, 1911, 101 £; die Hervorhebung stammt von mir; P.-U. M.-B.).
Dies heisst explizit, dass Troeltsch die historischen Phinomene des Protestantismus
und der modernen Welt von vornherein nicht in ihrem vollen Umfange darzustellen
sucht. Vielmehr sollen nur diejenigen ihrer Bestandteile begrifflich erfasst werden,
welche auf einen allfilligen zwischen ihnen bestehenden Kausalzusammenhang
hindeuten. Bereits die erste Bestimmung des Begriffs der modernen Welt geschieht
einzig unter diesem Gesichtspunke; Troeltschs gesamte Aufmerksamkeit gilt dem
Wirklichkeitsmerkmal des Individualismus, da von ihm aus der Weg zuriick zum
Protestantismus fithre. Wie aber ist Troeltschs Begriff der modernen Welt niherhin
aufgebaut?

Als Mittel zur Bestimmung des Begriffs der modernen Welt «haben wir
laut Troeltsch «wesentlich nur die Abhebung gegen die vorangehenden Perioden»
(Troeltsch, 1906, 4; Troeltsch, 1911, 9); die Bestimmung des Begriffs der modernen
Welt erfolgt demnach «wesentlich» ex negativo (Troeltsch, 1906, 4; Troeltsch,
1911, 9). Einzig am Gegensatz zur religiésen, durch den Katholizismus geprigten
Einheitskultur des Mirttelalters «erhellt sich» die Beschaffenheit der modernen
Welt (Troeltsch, 1906, 4 ff., bes. 7; Troeltsch, 1911, 9 ff., bes. 12). Moderne
Welt: das «ist {iberall die Bekimpfung und [anschliessend] Ersetzung» der kirchlichen
Einheitskultur durch eine Vielzahl «autonom erzeugte[r] Kulturideen» (Troeltsch,
1906, 7; Troeltsch, 1911, 12); diese Kulturideen werden nicht mehr von «géttlichen
Normen» beherrscht, sondern vermégen ihre Geltung selbst zu begriinden, «aus
ihrer iiberzeugenden Kraft» (Troeltsch, 1906, 7; Troeltsch, 1911, 12).
Selbstbegriindung von Kulturideen bedeutet dabei wesentlich die Begriindung
«rationaler Uberzeugungen» (Troeltsch, 1906, 7; Troeltsch, 1911, 12); und dem
Wirken der Rationalitit ist es im Weiteren zuzuschreiben, dass an den autonom
erzeugten Kulturgebilden auch deren historische Bedingtheit und mithin
Relativiertheit offenbar wird. Worauf Troeltsch hier offenkundig Bezug nimmt,
ist der primir von Johann Gottfried Herder eingeleitete Prozess der Selbstaufklirung



Individualisierung — kapitalistische «Lebensfiihrung» — Individualismus 189

der Aufklirung. Im Zuge dieses Prozesses reflektiert die Rationalitit noch ihr
eigenes Auftreten in der Realitit, um dadurch auf «die Verschiedenheit», d. h. auf
die je besondere historische und kulturelle Bedingtheit «der angeblich» reinen,
einzig aus sich selbst erklirbaren «rationalen Begriftsbildungen» zu stossen (Troeltsch,
1906, 7 £,; Troeltsch, 1911, 14). Autonomie und Relativiertheit der Kulturgebilde
machen schliesslich den fiir die moderne Welt charakteristischen Individualismus
aus. Welche Bedeutung kommt nun aber dem Protestantismus in diesem
Zusammenhang zu? Welches ist seine ureigenste Wirkung auf diesen Prozess des
«gesteigerte[n] Individualismus der Uberzeugungen, Meinungen, Theorien und
praktischen Zielsetzungen»? (Troeltsch, 1906, 7; Troeltsch, 1911, 12; die
Hervorhebung wurde weggelassen; P.-U. M.-B.) An der Hervorbildung der
modernen Welt waren die verschiedensten konkreten geschichtlichen Michte
beteiligt, deren Wirkungen auf den Gebieten der Familie, des Rechts, des Staates,
der Wirtschaft, der Gesellschaft, schliesslich der Wissenschaft und der Kunst
iiberdies hochst unterschiedlich ausfielen. Der Protestantismus war an all diesen
Wirkungen beteiligt (Troeltsch, 1906, 12 £, 29-56; Troeltsch, 1911, 23, 46-85).
Er hat nach den «Untersuchungen» von Troeltsch «die Entstehung der modernen
Welt oft grossartig und entscheidend geférdert», ohne allerdings — wie Troeltsch
beziehungsreich hinzufiigt — auch nur auf einem der genannten Gebiete «einfach
ihr Schépfer» zu sein (Troeltsch, 1911, 85; Troeltsch, 1906, 56). In die
ausschliessliche Verantwortung des Protestantismus fille vielmehr einzig die den
modernen Individualismus begriindende «Seelenverfassung» (Troeltsch, 1911, 21
f.; Troeltsch, 1906, 11 f.). Dass «unsere ganze Welt mittelbar oder unmittelbar
[durchdrungen]» ist von einer «Metaphysik des absoluten Personalismus», geht
zuriick auf den Protestantismus (Troeltsch, 1906, 12; Troeltsch, 1911, 21). Durch
den Protestantismus besitzt der «Gedanke der Freiheit, der Personlichkeir, des
autonomen Selbst einen metaphysischen Untergrund» — «einen metaphysischen
Untergrund», der «auch da nachwirkt, wo er bestritten und geleugnet wird»
(Troeltsch, 1906, 12; Troeltsch, 1911, 21). Der Protestantismus hat die
Individualisierung «geradezu bewusst als Prinzip formuliert», als Prinzip der
Wirklichkeitsgestaltung; der Protestantismus hat die Individualisierung «von der
Bindung an eine hierarchische Weltanstalt gelost und zu freier Verschmelzung
mit allen Interessen und Michten des Lebens beweglich gemacht» (Troeltsch,
1911, 21; Troeltsch, 1906, 12)."* Um allerdings zu begreifen, worin diese Wirkung
des Protestantismus auf die moderne Welt niherhin besteht, bedarf es nunmehr
der Beschiftigung mit dem historischen Phinomen des Protestantismus selbst.
Auch die Bestimmung des Begriffs des Protestantismus geschieht
vollumfinglich unter dem Gesichtspunkt des Individualismus. Dabei wird indes
sogleich deutlich, dass es unter dieser Voraussetzung einen Begriff des

12 In der Fassung der Troeltschschen Protestantismusthese von 1906 finder sich lediglich der
erste Teil dieses Zitats.



190 Peter-Ulrich Merz-Benz

Protestantismus als eines ganzheitlichen historischen Phinomens gar nicht geben
kann. Vielmehr zerfillt der Begriff des Protestantismus von vornherein in zwei
historische Auftretensformen. Es gibt den «alten, echten Protestantismus des
Luthertums und des Calvinismus» (Troeltsch, 1906, 14; Troeltsch, 1911, 25),
der fiir sich noch immer eine kirchliche Kultur im Sinne des Mittelalters pflegt;
an die Stelle der allmichtigen kirchlichen Hierarchie des Katholizismus ist die
staatlich geschiitzte Deutungsmacht iiber das reine Bibelwort getreten (Troeltsch,
1906, 20 ff.; Troeltsch, 1911, 31 ff.). Und es gibt den Neuprotestantismus,
bestehend in Tiufercum und Spiritualismus, der rtatsichlich nurmehr eine
individualistische, ja zuweilen gar «subjektivistische» Uberzeugungsreligion darstellt
(Troeltsch, 1906, 15; Troeltsch, 1911, 26 f.). Der Neuprotestantismus ist
dementsprechend selbst Teil der modernen Welt, weshalb eine Wirkungsmacht
beziiglich der Herbeifiihrung der modernen Welt einzig dem Altprotestantismus
zukommt (Troeltsch, 1906, 17; Troeltsch, 1911, 30). Damit wird allerdings die
Frage nach der Bedeutung des Protestantismus fiir die Entstehung der modernen
Welt entscheidend erschwert. Sowohl allgemein- als auch religionsgeschichtlich
betrachtet erscheint die Kluft zwischen dem Altprotestantismus und der modernen
Welt viel zu gross, als dass zwischen ihnen eine direkte Verbindung bestehen
kénnte. Kurz und knapp stellt Troeltsch daher fest: «Aus der kirchlichen Kultur
des Prostestantismus kann kein direkter Weg in die kirchenfreie moderne Kultur
fithren» (Troeltsch, 1906, 18; Troeltsch, 1911, 31). Und etwas geheimnisvoll
fiigt er hinzu: Die Bedeutung des Protestantismus fiir die moderne Welt «muss
vielfach eine indirekte oder gar ungewollte sein, und das Gemeinsame, das beide
verbindet, muss sehr tief in den verborgenen und nicht unmittelbar bewussten
Tiefen seines Gedankens liegen» (Troeltsch, 1906, 18; Troeltsch, 1911, 31 f.). Im
Klartext heisst dies: Die «selbstindige», «véllig eigene und unmittelbare» Wirkung
des Protestantismus zur Hervorbringung der modernen Welt erfolgte mithin in
einer Schicht «unter derjenigen der sozialen, politischen und skonomischen Krifte,
in einer rein religiosen Schicht; doch vermochte gerade aus den Tiefen ihres
eigenen Gedankens die Religion «das Kulturleben in sich hinein[zuziehen]» und
so «zu einer Lebensmacht» zu werden (Troeltsch, 1911, 87). Und verantwortlich
fiir diese besondere «gestaltende» Wirkung des Protestantismus auf die moderne
Welt zeichnet wiederum der Gedanke der Heilsgewissheit, wobei Troeltsch sich
allerdings nicht auf den Calvinismus, sondern auf das Luthertum bezieht.

Auch fiir Luther ist die Gewinnung der Heilsgewissheit einzig Sache des
Individuums. Sie geschieht in einem «einfachen, radikalen, persénlichen
Glaubensentschluss» (Troeltsch, 1911, 33; Troeltsch, 1906, 19). Anders als fiir
Calvin kann fiir Luther dieser Glaubensentschluss allerdings #icht im Entschluss
zu einer rationalen, methodisch gestalteten Lebensfithrung bestehen. Von allen
Autorititen und allen dusseren, dem Gliubigen entgegentretenden Vorgaben sich
abwendend, richtet Luther den Blick vielmehr ausschliesslich auf das Personliche



Individualisierung — kapitalistische «Lebensf(ihrung» — Individualismus 191

(Troeltsch, 1906, 59; Troeltsch, 1911, 95). «Er brauchte» — so heisst es bei
Troeltsch — fiir das persénliche Leben etwas rein Personliches» (Troeltsch, 1906,
59; Troeltsch, 1911, 96). Ist die Gewinnung der Heilsgewissheit ein persénlicher
Akt, so kann sie sich Luther zufolge konsequenterweise nur im Persdnlichen
vollziechen. Dazu kommt ein weiteres: Gewinnung der Heilsgewissheit bedeutet
auch fiir Luther «Askese», doch meint Luther damit etwas ganz anderes als Calvin.
Askese: das ist fiir Luther ein umstandsloses Sich-Einfiigen, ja Sich-Ergeben in
den Weltlauf. Und ein dementsprechend asketischer Zug eignet auch Luthers
Berufskonzeption, heisst doch Berufsarbeit nichts anderes, als sich bedingungslos
in die gegebene Lage, die objektive historische Ordnung zu fiigen. Der Glaubige
lebt in der Welt und iiberwindet sie bei sich selbst, indem er ihr nirgends vertraut
und sich doch «ihrem Lauf demiitig unter[wirft]» (Troeltsch, 1906, 26; Troeltsch,
1911, 41). «Innerweltliche Askese» ist auch dies, doch vollzieht sich diese rein
passiv und nicht — wie beim Calvinismus — «aktiv und aggressiv» (Troeltsch,
1906, 26 f.; Troeltsch, 1911, 42 f.). «Das Luthertum duldet die Welt in Kreuz
und Leid und Martyrium, der Calvinist meistert sie zur Ehre Gottes in rastloser
Arbeit» (Troeltsch, 1906, 27; Troeltsch, 1911, 44). Der Lutheraner erduldet die
Welt, sich auf diese Weise offen- und bereithaltend fiir ein «Wunder» im Innersten
seiner Person (Troeltsch, 1906, 59; Troeltsch, 1911, 96): die ihm zuteil werdende
gottliche Gnade. Und die Gewissheit, durch seine innerweltliche Askese fiir dieses
Wunder bereit zu sein, bedeutet fiir ihn — zusammen mit dem Vertrauen auf
Gottes Gnade — gerade die Gewinnung der Heilsgewissheit. Mit diesem Gedanken
der Heilsgewissheit ist allerdings etwas Entscheidendes geschehen oder, wie Troeltsch
sich ausdriickt: «Mit diesem Gedankengefiige ist es [...] gegangen, wie es oft zu
gehen pflegt: der neue Weg zum alten Ziel wird wichtiger als dieses Ziel selbst;
aus dem, was ein neues Mittel war, entwickelt sich selbst ein neues Ziel und ein
neuer Gehalwt (Troeltsch, 1906, 60; Troeltsch, 1911, 96). Die «subjektiv innerliche
Begriindung der Glaubensgedanken» und das mit dieser Begriindung einhergehende
personliche Erdulden der Welt verselbstindigen sich. Und mithin erreichte —
nach den Worten von Troeltsch — die «Entwicklung des Protestantismus» schliesslich
den «Punkt», «wo der Weg der personlichen Ueberzeugung wichtiger wurde als
das Ziel der iibernatiirlichen Rettung» (Troeltsch, 1906, 63; Troeltsch, 1911,
100). Was blieb, war das Prinzip, sich der Welt einzig aus einer individuellen
Einstellung heraus zuzuwenden und sich ihrer auch nur aufgrund autonomer,
selbst gesetzter Kriterien zu versichern. Und als blosses Prinzip, geronnen zu einer
eigentlichen Form der Wirklichkeitsgestaltung, vermochte der Luthersche Gedanke
der Heilsgewissheit sich auch mit den unterschiedlichsten «Interessen und Michten
des Lebens» zu «verschmelzen» (Troeltsch, 1911, 21; Troeltsch, 1906, 12). Doch
noch als Prinzip atmet der Individualismus «die christliche Idee» des «Ergriffen-
und Gebildetwerdens durch den gottlichen Geist» (Troeltsch, 1906, 12; Troeltsch,
1911, 21). Und gerade dies verleiht dem Individualismus — und mit ihm der



192 Peter-Ulrich Merz-Benz

modernen Welt im ganzen — einen nach wie vor prisenten, uneingeschrinkt
«nachwirkenden» «metaphysischen Untergrund» (Troeltsch, 1906, 12; Troeltsch,
1911, 21). Die Erhéhung des Individualismus zu einem Glaubenssatz ist die
ureigenste Wirkung des Protestantismus auf die Hervorbildung der modernen
Welt. Und in der Bezeichnung dieser Wirkung besteht die Kernaussage der
Protestantismusthese von Ernst Troeltsch.

2.4 Protestantismus und moderne Welt — ein historischer Kausalzusammenhang
und seine begrifflich-theoretische Erfassung

Lisst sich — eine friiher gestellte Frage wieder aufnehmend — die Protestantismusthese
von Max Weber tatsichlich in den von Troeltsch untersuchten Kausalzusammen-
hang von Protestantismus und moderner Welt «einarbeiten»? (Troeltsch, [1910]
1987, 192). Dass das Thema der Protestantismusthese von Troeltsch zumindest
im Ansatz erheblich breiter angelegt ist als dasjenige der entsprechenden These
von Weber, erscheint offenkundig. Troeltsch geht es um die «tatsichliche Bedeutung
des Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Kultur» (Troeltsch, 1911,
102; Troeltsch, 1906, 65); Weber dagegen sucht «nur» festzustellen, «ob und
wieweit [...] tatsichlich religidse Einfliisse bei der qualitativen Prigung und
quantitativen Expansion [des «Geistes» des Kapitalismus; P.-U. M.-B.] iber die
Welt hin mitbeteiligt gewesen sind und welche konkreten Seiten der kapiralistischen
Kultur auf sie zuriickgehen» (Weber, [1904/05] 1993, 51). Diese Ausserung We-
bers findet sich am Ende des ersten Teils der ersten Fassung der Protestantismus-
studie von 1904. Bei niherem Hinsehen zeigt sich indes, dass das Thema der
Weberschen Protestantismusthese keineswegs so eng gefasst ist, wie es zunichst
den Anschein macht und auch von Weber selbst urspriinglich in der Regel dargestellt
wurde. Denn in der «Vorbemerkung» zu den «Gesammelten Aufsitzen zur
Religionssoziologie» aus dem Jahre 1920 spricht Weber vom «Kapitalismus» als
«der schicksalsvollsten Macht unsres modernen Lebens» (Weber, 1988a, 4; die
Hervorhebung wurde weggelassen; P.-U. M.-B.); und damit iibereinstimmend ist
am Ende des ersten Teils der gleichfalls aus dem Jahre 1920 datierenden zweiten
Fassung der Protestantismusstudie nicht mehr die Rede von der «kapitalistischen
Kultur», sondern von «der auf kapitalistischer Basis ruhenden Kultur» (Weber,
1988b, 83). Nicht genug: am Ende beider Fassungen der Protestantismusthese
heisst es, es «kann» respektive es «kénnte» — und zwar auf der Grundlage des
Erreichens des mit der Protestantismusthese in Aussicht genommenen
Erkenntnisziels — «der Versuch gemacht werden, abzuschitzen, in welchem Masse
moderne Kulturinhalte in ihrer geschichtlichen Entstehung jenen religiosen Motiven
und inwieweit anderen zuzurechnen sind» (Weber, [1904/05] 1993, 51; Weber,
1988b, 83; die Hervorhebung stammt von mir; P.-U. M.-B.). Demnach geht
Weber in seiner Protestantismusstudie zwar bekanntermassen von einer
vergleichsweise eng gefassten Fragestellung aus; doch hiilt er sich erklirtermassen



Individualisierung — kapitalistische «Lebensfiihrung» — Individualismus 193

die Option offen, mit dem «kapitalistischen Geist» ein Konstituens — oder gar das
Konstituens — der modernen Kultur schlechthin bestimmt zu haben. Dass es sich
bei der Weberschen Protestantismusthese — wie von Troeltsch behauptet und in
seiner eigenen Protestantismusschrift auch dargestellt (Troeltsch, 1906, 41 ff;
Troeltsch, 1910, 66 ff.) — um das Verstindnis eines bloss «wirtschaftsgeschichtlichen
Problems», um das Verstindnis eines in den «Gesamtumfang» der «Beziechungen»
zwischen Protestantismus und moderne Welt «einzuarbeitende[n] Einzel-
phinomens» handel, trifft daher ausdriicklich nicht zu (Troeltsch, [1910] 1987,
192). Hier befindet sich Troeltsch im Irrtum, die von Weber bereits in der ersten
Fassung seiner Protestantismusthese erhobenen weitergehenden Erklirungs-
anspriiche offenkundig tibersehend. Weber hatte von Anfang an mehr im Sinn,
als Troeltsch ihm zugesteht.

Umgekehrt verhilt es sich vielmehr so, dass Troeltsch in seinem eigenen
Vorgehen Weber niher steht, als er selbst dies wohl annimmt. Denn die anfangs
umfassend angelegte Thematik von Troeltsch, die «tatsichliche Bedeutung des
Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Kultur» (Troeltsch, 1911, 102;
Troeltsch, 1906, 65), wird von ihm schon sehr bald eingeschrinkt und nurmehr
unter dem Gesichtspunkt des Individualismus behandelt. Was Troeltsch erklirt,
ist die besondere metaphysische Konstitution des modernen Individualismus als
eines Prinzips der Wirklichkeitsgestaltung — und nicht mehr. Dass dieses Prinzip
des Individualismus sich auf die unterschiedlichsten Bereiche des modernen Lebens
tibertrigt — auf die Familie, den Staat, die Gesellschaft, die Wissenschaft etc. —
und dort je besondere Gestalt(en) annimmt, ist demgegeniiber bereits Gegenstand
einer universalgeschichtlichen Rekonstruktion; und im Kontext dieser
universalgeschichtlichen Rekonstruktion stellt auch der Kausalzusammenhang von
Protestantismus und moderner Welt nur ein Moment unter vielen anderen dar.
Mitnichten aber kann davon die Rede sein, Troeltsch habe eine solche
universalgeschichtliche Rekonstruktion durchgefiihrt. Vielmehr kommt es ihm
einzig und allein auf den Individualismus an respektive — zuriickbezogen auf Max
Weber — auf den Individualismus als Konstituens der modernen Kultur. Tatsichlich
begegnen sich die Intentionen von Weber und Troeltsch in einem entscheidenden
Punkt: Fiir Troeltsch ist der Individualismus, analog dem kapitalistischen Geist,
dasjenige Konstituens der modernen Kultur, welches durch den Protestantismus
seine besondere qualitative Prigung, sprich: seine metaphysische Uberhshung
ebenso wie seine quantitative Expansion, sprich: seine Amalgamierung mit den
unterschiedlichsten Einzelbereichen erfahren hat. Offenkundig sind indes auch
die zwischen Weber und Troeltsch sich eréffnenden Unterschiede: Denn anders
als der kapiralistische Geist gelangt der Individualismus von vornherein nicht in
einem Einzelbereich zur Wirkung, sondern tritt bereichsiibergreifend auf. Fiir
Weber ist das Einwirken der protestantischen Ethik auf den kapitalistischen Geist
die Wirkung eines Besonderen auf ein ebenfalls Besonderes, die Wirkung einer



194 Peter-Ulrich Merz-Benz

besonderen Idee auf eine besondere Wirklichkeit — und erst wenn der kapitalistische
Geist zum Entstehungsgrund moderner Kulturinhalte schlechthin wird,
verallgemeinert er sich; erst dann erhilt der kapiralistische Geist eine Bedeutung
fiir das Ganze des modernen Lebens. Fiir Troeltsch dagegen ist das Einwirken des
Protestantismus auf den Individualismus von vornherein die Wirkung eines
Besonderen auf ein Allgemeines, die Wirkung einer besonderen Idee auf ein
universales Gestaltungsprinzip der Wirklichkeit — und erst indem der metaphysisch
iiberhohte Individualismus in den einzelnen Wirklichkeitsbereichen eine konkrete
Gestalt gewinnt, erst indem er mit den verschiedensten realen Gegebenheiten
«amalgamiert», besondert er sich. Weber und Troeltsch sind befasst mit der
Entstehung und Verbreitung der besonderen Qualitit der modernen Welt; und
fiir beide bildet der Protestantismus den Entstehungsgrund dieser Qualitdt —
doch fiir den Begriff dieser Qualitit und fiir ihre Vermittlung mit der modernen
Welt sehen beide nichtsdestoweniger hochst unterschiedliche Losungen vor.

Die Protestantismusthese von Ernst Troeltsch wird schliesslich gar umgeben
von einer leisen Ironie. Bekanntlich wendet sich Troeltsch vehement gegen den
Gebrauch von Idealbegriffen, um in seiner Argumentation — allerdings ungewollt —
ins Gegenteil zu verfallen. Gerade der «Individualismus» ist in Wahrheit ein
logischer Idealbegriff, der in punkto Abstraktionsgrad die Weberschen Idealtypen
noch weit iibertrifft. An einer Stelle bezeichnet Troeltsch den «Individualismus»
sogar explizit im Sinne des Idealtypus als «Wesensmerkmal» der modernen Welt,
ohne sich aber iiber die Konstruktion dieses Begriffs — und insbesondere iiber
dessen Verhiltnis zur Realitit — Rechenschaft zu geben. Soll der Individualismus
kein unspezifiziertes Prinzip der Wirklichkeitsgestaltung bleiben, muss folgerichtig
ein klar erkennbarer Weg zur Gestaltung des Faktischen gefunden werden, sprich:
zu einem soziologischen Begriff eines per se individualistischen Erlebens, Denkens und
Handelns. Ein solcher Weg ist in der Protestantismusthese von Troeltsch auch
explizit mitgedacht, manifestiert sich doch im Individualismus anspruchsgemiiss
nichts Geringeres als das (Hineinragen> einer Idee, der Lutherschen Idee der
Heilsgewissheir, ins Faktische, in die Lebensbereiche der modernen Welt.

2.5 Individualismus als Prinzip der Wirklichkeitsgestaltung und die begrifflichen
und theoretischen Grundlagen der Soziologie — ein erster Gedanke

Die Feststellung mag an dieser Stelle erstaunen, aber das Entscheidende zum
Zusammenhang zwischen dem Prinzip der Individualisierung und der soziologischen
Theorie ist bereits gesagt: Zum Begriff des Individualismus als etwas tiberwirklich
Geltendem, als einer Idee, gibt es keine Alternative, soll das mit Individualismus
und auch Individualisierung Gemeinte sich nicht in der Diffusitit alles dessen,
was ungeklirt als Individualisierungsprozess qualifiziert wird, buchstiblich auflésen.
Doch das zur Geltung Kommen dieser Idee, ihr wirksam Werden in der Konstitution
der sozialen Wirklichkeit muss erst bestimmt werden.



Individualisierung — kapitalistische «Lebensfihrung» — Individualismus 195

Der Individualismus meint — nach einem bereits frither verwendeten Ausdruck —
eine Bewusstseinsdisposition, die dem Handeln, ja dem menschlichen Tun generell,
voransteht. Sie hat nichts Inhaltliches an sich. Bestimmungen wie diejenigen der
Motivverwirklichung oder Normerfiillung sind ihr fremd und ebenso wenig handelt
es sich bei thr um eine Reprisentation von Mustern kollektiver, gemeinschaftlicher
Organisation des Denkens und Abwigens von Zwecksetzungen. Die Bewusstseins-
disposition des Individualismus zeichnet dafiir verantwortlich, dass — Stichwort
«Amalgamierung> — das menschliche Tun in inhaltlich héchst verschiedenen
Lebensbereichen, in héchst verschiedenen Konkretionen demselben Prinzip
gehorcht: eben individualistisch zu sein.

Das heisst im Klartext, dass dem Individualismus nichts weniger obliegt, als
die Generierung von sozialem Geschehen. Allerdings — so ist gleich hinzuzuftigen —
eignen ihm dabei keinerlei emanatistische Ziige. Mitnichten sind die indivi-
dualistischen Handlungen und die in und mit ihnen konstituierten indivi-
dualistischen Wirklichkeitszustinde seine Besonderungen. Auch wire es verfehlt,
ihm einen Erfindungs- oder Erzeugungsreichtum zuzuschreiben, der effektiv der
Unwigbarkeit, der Unvorhersehbarkeit, der Zufilligkeit, kurz: der Komplexitit
der an der Oberfliche des Geschehens stattfindenden Verhaltensabliufe entspricht.
Der Individualismus ist vielmehr gleich einer Form, indem er die verschiedensten
Inhalte der sozialen Wirklichkeit umgreift und auf diese Weise die Komplexitit
alles dessen erzeugt, was individualistisches Handeln heisst. Die friithere Rede von
den individualisierten «Lebensformen» erweist sich insofern als erliuterungsreicher
als urspriinglich absehbar. Die Komplexitit des individualistischen Handelns ist
indes ausschliesslich die Komplexitit der Wirklichkeitsinhalte. Beziiglich des
Individualismus selbst wire héchstens von einer Art Komplexititsvermogen zu
sprechen — dem Vermdégen, sich nahezu unbegrenzt an Inhalten erweisen zu
kénnen. Beim Individualismus lediglich davon zu sprechen, es handle sich um die
Erzeugung eines Wirklichkeitsgeschehens aus einem Prinzip, greift daher in einem
entscheidenden Punkt zu kurz. Individualistisches Handeln zu erzeugen bedeutet
einen Akt der «Ven-wirklichung."

Aus diesem Grund geht der Individualismus auch nicht in den strukturierten
Verweisungszusammenhang von Prinzip und individualistischem Handeln ein —
und zwar unbesehen der Tatsache, dass das individualistische Handeln fraglos
eine Entiusserung des Individualismus darstellt und dieser in seinem zur Wirkung,
besser, zur Gestaltung gelangen seinerseits in die inhaltlichen Lebensbereiche
einbezogen ist.' Es gehort zur Denkbarkeit des Individualismus, ja macht seine

13 Das Verhiltnis des Individualismus zur Wirklichkeit gehorcht deutlich der Denkfigur einer
«analytischen» und nicht einer «emanatistischen Logik» (Lask, 1923, 28 f{f.; Weber, 1973,
13 ff.).

14 Ebenso wie feststehrt, dass das Verstindnis des Individualismus als Habitus im Sinne von Pierre

Bourdieu mehr als nur einer chrlegung wert ist — auch und gerade angesichts des genealogischen
Zusammenhangs zwischen dem Begriff der Kulturwissenschaft nach Massgabe der Marburger



196 Peter-Ulrich Merz-Benz

Geltung als Prinzip aus, dass das Individualistische am Individualismus nicht zur
Disposition steht. Mit dem Fluss des wirklichen Geschehens erhilt der
Individualismus seine konkrete Bestimmung, um sich in und mit den
dahinfliessenden Dingen und Vorgingen, den wechselnden Lebensformen und
Varianten der Lebensfithrung, auch wieder zu verindern. Doch das Individualistische
selbst muss davon unberiihrt bleiben, anders der Individualismus als solcher seinen
Sinn verlére. Dies ist die Auffassung von Troeltsch, wenn er davon spriche, im
Individualismus manifestiere sich nichts Geringeres als das «Hineinragen, einer
Idee in die Lebensbereiche der modernen Welt. Der Individualismus ist ein
Gestaltungsprinzip, das von seiner ideellen in eine wirkliche Fassung iibergeht,
indem es sich an den Inhalten der Wirklichkeit, niherhin an den im sinnhaften
Handeln konstituierten Dingen und Vorgingen des sozialen Lebens erweist —
und das sich auch nur dort erweisen kann, obwohl es den Inhalten wiederum
entzogen bleibt. Der Individualismus als Faktizitit ist und bleibt vom
Individualistischen als einem iiberwirklich geltenden abkiinftig. Innerhalb dieser
Grenzen muss der Individualismus weiter bestimmt werden — und dass er iiber die
Fakrizititen hinausweist, ist nichts weniger als ein niitzlicher Fingerzeig auf die
Grenze des Rationalisierbaren.

3 Literaturverzeichnis

Beck, Ulrich (1986), Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Beck, Ulrich (1994), Jenseits von Stand und Klasse?, in: Ulrich Beck und Elisabeth Beck-Gernsheim,
Hrsg., Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen Gesellschaften, Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 43-60 [«weitgehend unverinderter» Wiederabdruck von: Beck, Ulrich {1983},
Jenseits von Stand und Klasse? Soziale Ungleichheiten, gesellschaftliche Individualisierungs-
prozesse und die Entstchung neuer sozialer Formationen und Identititen, in: Reinhard Kreckel,
Hrsg., Soziale Ungleichheiten (Soziale Welt, Sonderband 2). Géttingen, Schwartz, 35-74].

Beck, Ulrich und Elisabeth Beck-Gernsheim (1994), Individualisierung in modernen Gesellschaften
— Perspektiven und Kontroversen einer subjektorientierten Soziologie, in: Ulrich Beck und
Elisabeth Beck-Gernsheim, Hrsg., Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen
Gesellschaften, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 10-39.

Bolte, Karl Martin (1983), Subjektorientierte Soziologie — Plidoyer fiir eine Forschungsperspektive,
in: Karl Martin Bolte und Eberhard Treutner, Hrsg., Subjektorientierte Arbeits- und
Berufssoziologie, Frankfurt am Main/New York, Campus, 12-36.

Bourdieu, Pierre (1974), Strukturalismus und soziologische Wissenschaftstheorie, in: Pierre Bourdieu,
Zur Soziologie der symbolischen Formen, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 7—41.

Bourdieu, Pierre (1976), Entwurf einer Theorie der Praxis — auf der ethnologischen Grundlage der
kabylischen Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Neukantianer und der Bourdieuschen Sozialwissenschaft —, steht doch der das Verhiltnis von
Habitus und Feld bestimmende «doppelte Prozess von Interiorisierung der Exterioritit und
der Exteriorisierung der Interioritit» einem Begriff von Individualismus als Habitus wiederum

entgegen (Bourdieu, 1974, 40 f.; Bourdieu, 1976, 31 f.,, 147).




Individualisierung — kapitalistische «Lebensfihrung» — Individualismus 197

Ernst-Troeltsch-Bibliographie (1982), herausgegeben, eingeleitet und kommentiert von Friedrich Wilhelm
Graf und Hartmut Ruddies, Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Gothein, Eberhard (1892), Wirtschaftsgeschichte des Schwarzwaldes und der angrenzenden Landschaften.
1. Band: Stidte- und Gewerbegeschichte. Herausgegeben von der Badischen Historischen
Kommission, Strassburg: K. J. Triibner.

Hénigswald, Richard (1912), Zur Wissenschaftstheorie und Systematik. Mit besonderer Riicksicht
auf Heinrich Rickerts «Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft», Kantstudien, 17, 28—84.

Junge, Matthias (2002), Individualisierung, Frankfurt am Main: Campus.

Kippele, Flavia (1998), Was heisst Individualisierung? Die Antworten soziologischer Klassiker, Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Lask, Emil (1923), Fichtes Idealismus und die Geschichte. in: Emil Lask, Gesammelte Schriften.
Herausgegeben von Eugen Herrigel. I. Band, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1-274.

Lehmann, Hartmut (1996), Asketischer Protestantismus und 6konomischer Rationalismus. Die Weber-
These nach zwei Generationen, in: Hartmut Lehmann, Max Webers « Protestantische Ethiks.
Beitrige aus der Sicht eines Historikers, Géttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 9-29.

Luhmann, Niklas (1989), Individuum, Individualitit, Individualismus, in: Niklas Luhmann,
Gesellschafisstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft.
Band 3, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 149-258.

Merz[-Benz], Peter-Ulrich (1990), Max Weber und Heinrich Rickert. Die erkenntniskritischen Grundlagen
der verstehenden Soziologie, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Merz-Benz, Peter-Ulrich (1995), Tiefsinn und Scharfsinn. Ferdinand Ténnies’ begriffliche Konstitution
der Sozialwelt, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Parsons, Talcott (1964), Systematische Theorie in der Soziologie. Gegenwiirtiger Stand und Ausblick
(1945), in: Talcott Parsons, Beitrige zur soziologischen Theorie. Herausgegeben von Dietrich
Riischemeyer, Neuwied, Luchterhand, 31-64.

Parsons, Talcott (1966), Societies. Evolutionary and Comparative Perspectives, Englewood Cliffs, N.
J.: Prentice-Hall.

Rachfahl, Felix (1987), Kalvinismus und Kapitalismus (1909), in: Max Weber, Die protestantische
Ethik I, Kritiken und Antikritiken, Giitersloh, Mohn, 57-148.

Rickert, Heinrich (1902), Die Grenzen der naturwissenschafilichen Begriffsbildung. Eine logische Einleitung
in die historischen Wissenschaften, Tiibingen und Leipzig: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Tonnies, Ferdinand (1979), Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft [Neudruck der 8. Auflage Leipzig: Buske 1935].

Troeltsch, Ernst (1913), Was heisst (Wesen des Christentums? (1903), in: Ernst Troeltsch, Gesammelte
Schrifien, Band 2: Zur religiésen Lage, Religionsphilosophie und Ethik, Tiibingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 386—451.

Troeltsch, Ernst (1906), Die Bedeutung des Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Welt.
Vortrag, gehalten auf der IX. Versammlung deutscher Historiker zu Stuttgart am 21. April
1906, Historische Zeitschrift, Der ganzen Reihe 97. Band, Dritte Folge — 1. Band, Miinchen
und Berlin, R. Oldenburg, 1-66.

Troeltsch, Ernst (1911), Die Bedeutung des Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Welt,
Miinchen und Berlin: R. Oldenburg.

Troeltsch, Ernst (1987), Die Kulturbedeutung des Calvinismus (1910), in: Max Weber, Die
protestantische Ethik I1. Kritiken und Antikritiken, Giitersloh, Mohn, 188-215.

Weber, Max (1904), Die protestantische Ethik und der «Geist des Kapitalismus. I. Das Problem,
Archiv fiir Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, hrsg. v. W. Sombart, M. Weber und E. Jaffé,
20. Band, 1. Heft, Tibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1-54. [Das 1. Heft des 20.
Bandes erschien im November des angegebenen Jahres. ]



198 Peter-Ulrich Merz-Benz

Weber, Max (1905), Die protestantische Ethik und der Geist> des Kapitalismus. II. Die Berufsidee
des asketischen Protestantismus, Archiv fiir Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, hrsg. v. W.
Sombart, M. Weber und E. Jaffé, 21. Band, 1. Heft, Tiibingen, ]J. C. B. Mohr (Paul Siebeck),
1-110. [Das 1. Heft des 21. Bandes erschien ca. im Juni des angegebenen Jahres.]

Weber, Max (1987), Antikritisches zum «Geist des Kapitalismus (1910), in: Max Weber, Die
protestantische Ethik I1. Kritiken und Antikritiken, Giitersloh, Mohn, 149-187.

Weber, Max (1973), Gesammelte Aufsiitze zur Wissenschafislehre. Vierte, erneut durchgesehene Auflage,
herausgegeben von Johannes Winckelmann, Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Max (1988a), Vorbemerkung, in: Max Weber, Gesammelte Aufsiitze zur Religionssoziologie I,
Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1-16.

Weber, Max (1988b), Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Max Weber,
Gesammelte Aufsiitze zur Religionssoziologie I, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 17-
206.

Weber, Max (1993), Die protestantische Ethik und der «Geist» des Kapitalismus. Textausgabe auf der
Grundlage der ersten Fassung von 1904/05 mit einem Verzeichnis der wichtigsten Zusitze
und Verinderungen aus der zweiten Fassung von 1920, herausgegeben und eingeleitet von
Klaus Lichtblau und Johannes Weiss, Weinheim: Beltz Athenium.



	Individualisierung - kapitalistische "Lebensführung" - Individualismus : zur Konstitution der modernen Welt aus dem "Geist" der protestantischen Ethik und Ernst Troeltsch

