
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 30 (2004)

Heft: 2

Artikel: Individualisierung - kapitalistische "Lebensführung" - Individualismus :
zur Konstitution der modernen Welt aus dem "Geist" der
protestantischen Ethik und Ernst Troeltsch

Autor: Merz-Benz, Peter-Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-815183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-815183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Swiss Journal of Sociology, 30 (2), 2004, 167-198 167

Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» -
Individualismus

Zur Konstitution der modernen Welt aus dem «Geist» der
protestantischen Ethik: Max Weber und Ernst Troeltsch

Peter-Ulrich Merz-Benz*

1 Individualisierung: die problematische Bestimmung einer soziologischen
Kategorie

1.1 Die Hervorbildung des Individuums

Das Thema «Individualisierung» erfreut sich seit den 1980er Jahren grösster
Aufmerksamkeit. Es hat den Anschein, als sei die Individualisierung mittlerweile
zu einem Grundbegriff der Gegenwartssoziologie aufgerückt. Doch was ist mit
Individualisierung gemeint? Besitzt dieser Begriff eine eindeutige, den
Anforderungen einer wissenschaftlichen Kategorie entsprechende Fassung? Dies ist klar
zu verneinen. Dass der Begriff über keine scharfe Konturen verfügt, belegt schon
die Vielzahl seiner «Synonyme»; das Spektrum reicht von «Individualismus» über

«persönliche Autonomie» bis hin zu «Modernisierung» oder gar «Demokratisierung»
(Kippele, 1998, 13). Die Verantwortung hierfür liegt indes weniger bei einem

nachlässigen oder gar willkürlichen Umgang mit den betreffenden Begrifflichkeiten,
als vielmehr bei der Unbestimmtheit, ja Widersprüchlichkeit der — wie es heisst -
«Analytischen Dimensionen von Individualisierung» (Beck, 1986, 206 f.).

«Individualisierung» besitzt - entsprechend der äusserst einflussreichen
Darstellung von Ulrich Beck - eine dreifache Bedeutung: «Herauslösung aus historisch

vorgegebenen Sozialformen und -bindungen im Sinne traditionaler Herrschaftsund

Versorgungszusammenhänge (<Freisetzungsdimension>), Verlust von traditio-
nalen Sicherheiten im Hinblick auf Handlungswissen, Glauben und leitende Normen
(<Entzauberungsdimension>) und [...] eine neue Art der sozialen Einbindung
(<Kontroll- bzw. Reintegrationsdimension>)» (Beck, 1986, 206; vgl. Beck, 1994

[1983], 44 f.). Zu den «Kristallisationspunkten für Freisetzungen» gehören neben
«sozialen Klassenkulturen» und «familialen Beziehungsgefiigen» die «Flexibilisierung
der Erwerbsarbeitszeit und die Dezentralisierung des Arbeitsortes» (Beck, 1986,
208 f.; die Hervorhebungen wurden weggelassen; P.-U. M.-B.; vgl. Beck, 1994

[1983], 46 ff.). Und mit den Freisetzungen geht wiederum ein Verlust von

Prof. Peter-Ulrich Merz-Benz, Soziologisches Institut der Universität Zürich, Rämistrasse 69,
CH-8001 Zürich; +41 1 634 21 57; merz@soziologie.unizh.ch.



168 Peter-Ulrich Merz-Benz

Sicherheiten einher —von Sicherheiten, wie sie bestanden in Gestalt verinnerlichter,
in den Familienverband, die dörfliche Gemeinschaft, die Stände und Klassen

eingebundener Routinehandlungen des Alltags. Die Aufgabe, um nicht zu sagen
Pflicht der Sicherung der (sozialen) Existenz fällt schliesslich an das Individuum,
ja gerät zu einer Standardaufgabe der Individuen schlechthin. Der Weg der

Individualisierung erweist sich als ein Weg zur Marktabhängigkeit und ebenso zur
Marktgängigkeit des Individuums «in allen Dimensionen der Lebensführung» (Beck,

1986, 210 ff.).
Im Prozess der Individualisierung ist damit ein weiterer, spezifischerer Prozess

gleichsam mitgemeint: die Hervorbildung einer individualistischen, marktmässigen

Disposition im Umgang mit der Wirklichkeit. Wesentliche Elemente dieses Prozesses

sind dabei erkennbar als — für bestimmte Abschnitte der Geschichte und
insbesondere Religionsgeschichte — typische Auftretensformen der Vermittlung
von Berufskonzeption und Lebenspraxis, wie sie bereits Max Weber in seiner

Studie «Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus» beschrieben

hat (Weber, 1904; Weber, 1905);1 ebenfalls unverkennbar sind Bezüge zum
Theorem von «Gemeinschaft und Gesellschaft» von Ferdinand Tönnies (Tönnies,
1979, 3-70). Nach der Berufskonzeption Martin Luthers «[soll] der einzelne

grundsätzlich in dem Beruf und Stand bleiben, in den ihn Gott einmal gestellt
hat». Es ist dem Einzelnen aufgetragen, «sein irdisches Streben in den Schranken

[...] seiner [ihm mit der objektiven historischen Ordnung; P.-U. M.-B.] gegebenen

Lebensstellung [zu] halten». Wie der Einzelne die ihn umgebende Wirklichkeit
begreift und sich in ihr zurechtzufinden, in ihr zu leben sucht, ist der Ausdruck
seines «bedingungslosen Gehorsams gegen Gott», verbunden mit der «bedingungslosen

Fügung in die gegebene Lage» (Weber, 1993, 44 f.). Mit dem Ubergang zur
«Berufsidee des asketischen Protestantismus» erhält die Verknüpfung von
Berufsarbeit und religiösen Prinzipien eine gänzlich neuartige Fassung. Es sind
nunmehr die den religiösen Glaubensvorstellungen entsprungenen «psychologischen
Antriebe, welche der Lebensführung die Richtung [weisen] und das Individuum
in ihr», sprich: in der Berufsarbeit, «[festhalten]» (Weber, 1993, 55). Die
Motivstruktur des Einzelnen, das, was ihn in seinem Erleben und Handeln bewegt:
das allein ist die Praxis des religiösen Lebens. Die Berufsarbeit wird aus ihrer
ständischen Bindung, ihrer Einbindung in die soziale Ordnung herausgelöst und
allein dem Einzelnen überantwortet. Und insofern, als Stand und soziale Ordnung
bisher etwas Gottgegebenes waren, findet gleichzeitig eine Verweltlichung der
Berufsarbeit statt. Als auf sich allein gestellt, auch und gerade im zur Geltung
kommen religiöser Glaubensvorstellungen, lebt der Mensch in «innerer Isolierung»;
diese wiederum ist «eine der Wurzeln jenes illusionslosen und pessimistisch gefärbten
Individualismus» (Weber, 1993, 62 f.). — Den Weg zu dem, was das Spezifische

1 Diese Studie wird im Folgenden zitiert nach ihrer Wiederveröffentlichung aus dem Jahre 1993
(Weber, [1904/03] 1993).



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 169

am Individualismus ausmacht, zur Individualität selbst, geht Weber allerdings
nicht mehr. Wie sich zeigen wird, führt dieser Weg, ohne dass damit das Thema
der Protestantischen Ethik verlassen würde, vom asketischen Protestantismus wieder
zurück zu Luther.

1.2 Die soziale Wirklichkeit als Wirklichkeit menschlichen Handelns

Als Ergebnis dieser Freisetzungs- und Entzauberungsprozesse bleibt - um von der
Protestantischen Ethik Webers wieder auf die Darstellung von Beck zurückzukommen

- das Individuum übrig; ihm allein obliegt es, im Modus der
«marktvermittelten Existenzsicherung», des sich Behauptens im «Massenmarkt
und Massenkonsum» unserer Existenzformen (vom Arbeits- über den Wohnbereich
bis hin zu den Massenmedien und den durch sie produzierten und vermittelten
Meinungen) neue Möglichkeiten des geordneten Zusammenlebens, der

«Reintegration und Kontrolle», zu erschliessen und auch zu realisieren. Individualisierung

heisst nichts anderes, als dass die Marktabhängigkeit auf unsere gesamte
Existenz durchschlägt, auch auf uns selbst als Akteure unseres Lebensverlaufs.
Den Endpunkt der Individualisierung bildet mithin die Zurichtung des Menschen

zu einem Gesellschaftsmenschen im Sinne von Ferdinand Tönnies: zu einem

unabhängigen Individuum als Ausdrucksmoment der «Natur und Bewegungen
der politischen Ökonomie» (Tönnies, 1979, 44).

Die analytischen Dimensionen der «Freisetzung», der «Entzauberung» sowie
der «Kontrolle bzw. Reintegration» machen allerdings erst eine Seite der Bedeutung
von Individualisierung aus. Jede dieser drei Dimensionen wird zudem «entlang»
einerweiteren «Dimension begrifflich [...] differenzierft]: nämlich nach (objektiver)
Lebenslage und (subjektivem) Beivusstsein (Identität, Personenwerdung)» (Beck,
1986, 206 f.). Individualisierung, als «in der Tradition der Lebenslagen- und
Lebenslaufsforschung» stehend, soll - je bezogen auf die einzelnen Dimensionen -
«sehr wohl zu unterscheiden [wissen] [von sich aus, als Kategorie?; P.-U. M.-B.]
zwischen dem, was mit den Menschen geschieht, und dem, wie sie in ihrem
Verhalten und Bewusstsein damit umgehen» (Beck, 1986, 207).2

Solche Formulierungen sind indes nicht geeignet, das Verständnis von
Individualisierung zu klären. Wo, wenn nicht im Verhalten und Flandeln der
Individuen vollzieht sich Gesellschaft und wird Gesellschaft von den Individuen
vollzogen? Soziale Wirklichkeit fassbar zu machen in Kategorien des Handelns -
2 An anderer Stelle ist die Rede von den «zwei Seiten» von Individualisierung»: der «Auflösung

vorgegebener sozialer Lebensformen» und «gewissermassen» der Herstellung «moderner
Vorgaben» der Handlungsorientierung durch das Individuum, das zu diesem Zweck die «neue[n]
institutionellen Anforderungen, Kontrollen und Zwänge» der modernen Gesellschaft «im
eigenen Handeln in die Biographie hereinholft]» (Beck/Beck-Gernsheim, 1994, 11 f.). Inwiefern
auch diese «neuen institutionellen Anforderungen, Kontrollen und Zwänge» vorgegeben sind,
wäre noch zu klären.



170 Peter-Ulrich Merz-Benz

angesichts der Entwicklung von Max Weber zu Talcott Parsons bis hin zu Jürgen
Habermas etwas durchaus Naheliegendes - bedeutet explizit, diese Intention auch

- und gerade - auf Phänomene wie «ständisch geprägte soziale Klassen», «soziale

Klassenkulturen», «familiale Beziehungsgefüge» sowie auf Sozialgebilde wie die

«Institutionen», ja zuhöchst auf «die Gesellschaft» zu richten (vgl. Beck, 1986,
208 ff.). Soziale Phänomene, Sozialgebilde gilt es gleichermassen begreifbar zu
machen als «bestimmte Arten menschlichen Zusammenhandelns», konstituiert
im «<verständlichen> Handeln [...] der beteiligten Einzelmenschen» (Weber, 1973,
439), oder als «interaction system, [that] is an analytical aspect abstractable from
the total action processes of ist participants» (Parsons, 1966, 8). Mitnichten aber

handelt es sich bei sozialen Phänomenen, Sozialgebilden - von den oft und gerne
beschworenen <Strukturen> ganz zu schweigen - um eigenständige Grössen,

«dinghafte oder ein Eigenleben führende <personenhafte> Gebilde» (Weber, 1973,
439), welche dem menschlichen Handeln gleichsam gegenüberstehen, noch gar
um Wirklichkeiten jenseits der Wirklichkeit menschlichen Handelns. Gerade dies

aber trifft zu auf die objektiven Lebensläufe und Lebenslagen, wie sie bestimmt
sind in den «analytischen Dimensionen der Individualisierung»: die «Medien, die

eine Individualisierung [und] auch eine Standardisierung [bewirken]», die «sich

aus den Achsen der industriegesellschaftlichen Lebensführung [...] herausentwickelnde

Gesellschaft», der ein System von Betreuungs-, Verwaltungs- und Politik-
Institutionen gegenübersteht]», wobei diese Institutionen wiederum zu
«Beschwörern und Verfechtern der ehemaligen Sicherheiten [werden]» (Beck,
1986, 210, 215) — um nur einige wenige Beispiele zu nennen. Dass soziale

Phänomene, Sozialgebilde oder, beziehungsreicher gesagt, soziale Tatsachen, wie
sie konstituiert sind im Zusammenhandeln, in Handlungsmustern, in
Interaktionssystemen, gedacht werden als eigenständige Entitäten - dies ist es,

was letztlich die Widersprüchlichkeit der beschriebenen «analytischen Dimensionen
der Individualisierung» ausmacht.

Zu Recht ergeht vonseiten der «Individualisierungstheorie» an die «Systemtheorie»

der Vorwurf, die Annahme einer «vom Handeln und Denken der Individuen

unabhängige [n] Existenz und Reproduktion des Sozialen» verkenne die

Betrachtungsperspektive «von unten», vom Individuum aus; und naheliegenderweise - so

lautet der Vorwurf weiter - tue sich eine mit «soziologischen Grossbegriffen»,
Begriffen des «Gesellschaftsganzen» arbeitende Soziologie schwer mit dem empirisch
feststellbaren Sachverhalt zunehmender, von den Individuen eigenverantwortlich
und insofern autonom vorgenommener Lebensführungen (Beck/Beck-Gernsheim,
1994, 29 ff.). Zu beachten ist allerdings: Kategoriale Bestimmungen sind keine
Existenz- oder Wirklichkeitsbehauptungen; und es gibt nicht nur Kategorien,
sondern auch Prinzipien der Kategorienbildung.

Wer nichts anderes tut, als der Wirklichkeit der Systeme — verstanden als

einer Wirklichkeit jenseits der denkenden und handelnden Individuen — die



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 171

Wirklichkeit der Individuen — die unübersehbare Wirklichkeit der von den einzelnen

hergestellten Lebensentwürfe und «individualisierten Lebensführungen» - entgegenzuhalten,

verbunden mit der Aussage, jene löse sich in dieser auf, der bestätigt
gerade die Ausgangswirklichkeit; eine Wirklichkeitsbehauptung steht gegen eine

andere, und jede ist verantwortlich für den Bestand der anderen. Das «Soziale» in
«sozialen Systemen [zu denken]», bedeutet in Wahrheit einzig, die soziale Wirklichkeit

und mithin das Handlungsgeschehen unter einem bestimmten Gesichtspunkt
in den Blick zu nehmen, sprich: für die Begriffsbildung ein bestimmtes Abstraktionskriterium

vorzusehen. Dass die Individuen daraufhin nur insofern zum Gegenstand
der Soziologie gehören, als sie Rollenerwartungen erfüllen und auf diese Weise

zum Bestand von Interaktionssystemen beitragen, ja, sie sich so gesehen auch

<gleich> sind, hat nichts mit der Wirklichkeit des Individuellen zu tun.
Mit dem Hinweis auf die empirisch feststellbare «Pluralisierung der

Lebensformen» ergeht vonseiten der Individualisierungstheorie an «die Soziologie»
die Aufforderung, «ihre Begriffsbildung und Forschungsroutinen [zu] überdenken»

(Beck/Beck-Gernsheim, 1994, 31 f.), bei Inkaufnahme der Konsequenz einer

allfälligen Ersetzung überkommener «Klassifikationen» oder, besser, Kategorien
durch neue. Zum Verständnis von Individualisierung gehört — dem Vernehmen
nach - unmittelbar die «Autonomisierung»: die Herauslösung des Individuums
aus sozialen Zwängen, einhergehend mit der zunehmenden Verpflichtung, sein

Leben nach eigenen Vorstellungen zu gestalten, aufgrund in Eigenverantwortung
gefällter Entscheidungen (Beck, 1986, 216 f.; Beck/Beck-Gernsheim, 1994, 14 f.;

Junge, 2002, 12 f.). Dazu muss das Individuum sich im Dickicht der vorfindlichen
Regelungen, der «institutionellen Anforderungen, Kontrollen und Zwänge»
zurechtfinden, um anschliessend aus einzelnen dieser Regelungen, wie aus Elementen
selbst die Vorgaben seiner Lebensführung herzustellen. «[Der] oder die einzelne

[rückt auf diese Weise] selbst [...] zur lebensweltlichen Reproduktionseinheit des

Sozialen» auf (Beck, 1986, 209). Vom Individuum ist eine «aktive Eigenleistung»
gefordert, insbesondere muss es die institutionellen Verhaltensrichtlinien, an und
mit denen es arbeitet, «im eigenen Handeln in die Biographie hereinholen» (Beck/
Beck-Gernsheim, 1994, 12, 14). Offenkundig geht es um Wirkungszusammenhänge
zwischen Verhaltensnormierungen durch Institutionen, Ordnungsvorgaben, ja
durch soziale Systeme im Allgemeinen und vom Individuum für sich gesetzten
und begründeten Handlungszielen oder gar Handlungsmaximen. Individualisierung
meint dabei nichts anderes als eine bestimmte Art von Veränderungen, wie sie für
solche Wirkungszusammenhänge in einem gewissen Zeitraum festzustellen sind.
Nur - und daraufkommt es an - gilt es Veränderungen dieser Wirkungszusammenhänge

begrifflich fassbar zu machen in und unter den kategorialen Bestimmungen
von Interaktionssystemen.3

3 Auch aus der «Forschungsperspektive subjektorientierter Soziologie» von Karl Martin Bolte,
welche Beck als methodische Grundlage für sich reklamiert (Beck, 1986, 206), erscheinen



172 Peter-Ulrich Merz-Benz

1.3 Individuum und Gesellschaft

Der Weg, der zur Klärung des Verständnisses von Individualisierung führt, ist

jedoch noch weit und auch beschwerlich. Denn die Widersprüchlichkeit der

«analytischen Dimensionen von Individualisierung» wird gleichsam überlagert
von einem weiteren Problem - und dieses ist gar dazu angetan, den Blick auf das

Phänomen der Individualisierung vollends zu verstellen, selbst bei vorausgesetzter
Klarheit betreffend der Natur kategorialer Bestimmungen. Es gerät mithin nichts

Geringeres ausserhalb der Reichweite der wissenschaftlichen Betrachtung als die

Individualität des Individuums respektive das Individualistische an der Individualisierung.

Beides aber zählt unbedingt zum Gegenstand der Individualisierung,
verbindet sich doch mit der dem Individuum überantworteten Aufgabe, die

Vorgaben der eigenen Lebensführung selbst herzustellen, auch die Aufforderung,
«sich gefälligst als Individuum zu konstituieren» (Beck/Beck-Gernsheim, 1994,
14).4 Der Grund des hier zu konstatierenden Problems liegt im Umstand, dass

gemäss der Diagnose von Niklas Luhmann - einer Diagnose, die fraglos zutrifft -
in der Soziologie der «Gegensatz» oder, vorsichtiger formuliert, das Verhältnis

von Gesellschaftsganzem und Individuum noch immer als «Konditionierungs-
oder Steigerungsverhältnis» gedacht wird (Luhmann, 1989, 150 ff., bes. 154).

Einesteils erscheint das Verhältnis von Individuum und Gesellschaft als

Kombination von zusehends «anspruchsvolleren Kollektivzielen», einem «starken

Staat» und immer mehr «individuellen Freiheiten»; die Frage nach dem Verhältnis

gesellschaftliche Strukturen (oder Strukturelemente) als eine Wirklichkeit, die der Wirklichkeit
des menschlichen Handelns gegenübersteht. Menschen werden von diesen Strukturen «geformt»,
«geprägt», sie «agieren» «in» ihnen oder ihnen «gegenüber», lassen sogar Strukturen aus ihren
«Interessen, Denk- und Verhaltensweisen [hervorgehen]». - Mensch und Gesellschaft sind
hier offenkundig der Realgrund des je anderen. Von der Bestimmung Webers, wonach das

Spezifikum der soziologischen Betrachtungsweise darin besteht, dass «der Einzelne auch nach
oben zu die Grenze und der einzige Träger sinnhaften Sichverhaltens [ist]» (Weber, 1973,
439), ist hier nichts zu spüren. Es besteht — wie es gleichfalls heisst - zwischen Mensch und
Gesellschaft ein gegenseitiges Wirkungsverhältnis; mit dessen Erforschung «[wird] der
wechselseitige Konstitutionsprozess von Mensch und Gesellschaft sichtbar». «Als akzeptierte
Einsicht der Soziologie darf wohl angesehen werden, dass Mensch und Gesellschaft (wobei
Gesellschaft hier als strukturiertes Geflecht sinnhafter menschlicher Interaktionen verstanden

wird) sich gegenseitig bedingen und daher auch nicht isoliert voneinander <gedacht> werden
dürfen.» (Bolte, 1983, 26 ff., 14; Beck, 1986, 206). - Was als Erkenntnisgrund vorausgesetzt
ist, die Denkbarkeitsbedingung des Verhältnisses von Mensch und Gesellschaft, wird demnach
durch empirische Forschung, die Feststellung realer Wirkungsverhältnisse zwischen Mensch
und Gesellschaft, als Konstitutionsbedingung des zu erforschenden Gegenstandsbereichs
freigelegt. Mit einem Wort: es geschieht, was Weber bereits in seiner Kritik an RudolfStammler
beklagt hatte: die «Ineinanderschiebung» von «Gesetzlichkeit des Geschehens», von durch
Tatsachenforschung festzustellenden (im Idealfall mit gesetzlicher Notwendigkeit verlaufenden)
Wirkungsverhältnissen, und «Norm des Erkennens», von «Realgrund» und «Erkenntnisgrund»
(Weber, 1973, 306).

4 Formulierungen in der Art, «Individualisierung [bedeute], dass das Individuum zentraler
Bezugspunkt für sich selbst und die Gesellschaft [werde]» (Junge, 2002, 7), erweisen sich als

wenig hilfreich.



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 173

von Individuum und Gesellschaft erweist sich dabei wesentlich als Frage nach den

Bedingungen der Steigerbarkeit von beidem, Kollektivzielen und individuellen
Freiheiten. Die Durkheimsche «Arbeitsteilung», das «Konzept der Rollendifferenzierung»

sowie das «Konzept der Systemdifferenzierung» sind sämtlich als Antworten
auf diese Frage zu begreifen; Systemdifferenzierung etwa meint nichts Geringeres
als die Verbindung des denkbar anspruchsvollsten Kollektivziels, der Bestimmung
eines Systembestandes qua Ausschluss der (Welt-)Komplexität, mit der

anspruchsvollsten Freiheitsgarantie, den das System konstituierenden und insofern
vollziehbaren Sinnstrukturen als Ergebnis funktionaler (Binnen-)Differenzierung.
Andernteils erscheint das Verhältnis von Individuum und Gesellschaft als Ergebnis
des «evolutionären Prozesses» zunehmender gesellschaftlicher Differenzierung.
Gemeint ist der Prozess, im Zuge dessen die Gesellschaft selbst für die

Institutionalisierung des Individualismus verantwortlich zeichnet, indem sie ihr
eigenes Verhältnis zu den Individuen, deren Individualität damit sicherstellend
und steigernd, gleichsam aus sich selbst erzeugt. Hierzu gehört insbesondere das

Theorem oder, besser, die Denkfigur, wonach eine auf Individuen beruhende
soziale Ordnung möglich wird durch die «Sozialisation der Individuen im Hinblick
auf Kultur». Sozialisation heisst für das Individuum nichts anderes, als zusehends

zu lernen, sich von sozialen Anforderungen, die es doch befolgen muss, zu
unterscheiden, in — hier bezieht sich Luhmann auf George Herbert Mead — «I und

me, in personal und social identity». Aufs Gesellschaftsganze bezogen findet in
diesem Zusammenhang vorrangig die Theorie sozialer Systeme von Parsons

Erwähnung.
Wird das Verhältnis von Individuum und Gesellschaft aber in der genannten

Weise als Konditionierungs- oder Steigerungsverhältnis gedacht, bleiben - wie
immer dieses Verhältnis im Einzelnen gefasst sein mag - die Bestimmungen
wechselseitig aufeinander bezogen. Ja, Individuum und Gesellschaft setzen sich

gegenseitig implizit voraus. Eines von beiden aus diesem theoretischen
Verbundverhältnis herauszulösen, käme der Auflösung dieses Verhältnisses gleich.
Individualität aber heisst gerade Eigenidentität, Einzigartigkeit, Unverwechselbarkeit,

mithin «In-dividualität». Das Individuum als Gegen- oder Ergänzungsstück

zur Gesellschaft geht dagegen in dem zwischen ihm und der Gesellschaft bestehenden

Verhältnis — so komplex dieses auch gestaltet sein, so elaboriert die verwendeten

begrifflichen und theoretischen Instrumente auch sein mögen - letztlich doch
unvermittelt auf. Die Teilbarkeit ist in seinem Begriff gleichsam mitgedacht; es

vermag auf seinem Begriff fremde Elemente zurückgeführt zu werden, ohne dass

es dadurch seine Bestimmung als Individuum verliert.5 Dies alles lässt nur einen

5 Nach einem bekannten Topos der neukantianischen Wissenschaftslogik heisst die Individualität
eines Individuums, die in vorausgesetzten Verhaltensregularitäten oder auch
Verhaltensnormierungen vollständig aufgelöst zu werden vermag, «Besonderheit», wogegen das Prädikat



174 Peter-Ulrich Merz-Benz

Schluss zu: Durch das Verbleiben im Verbundverhältnis von Individuum und
Gesellschaft wird die Frage nach der In-dividualität des Individuums verunmöglicht.

Zur Bestimmung eines Begriffs von Individualisierung, der seinen Namen
auch verdient, ist das Verhältnis von individueller Autonomie und gesellschaftlichen

Zwängen als Leitfaden demnach in keiner Weise ausreichend. Zwischen den

Verhaltensnormierungen durch Institutionen, Ordnungsvorgaben, ja durch soziale

Systeme im Allgemeinen und den vom Individuum für sich gesetzten und

begründeten Handlungszielen oder gar Handlungsmaximen eröffnet sich vielmehr
ein Verhältnis, das noch immer unmittelbar dem als Konditionierungs- oder

Steigerungsverhältnis gedachten Verhältnis von Individuum und Gesellschaft

entspricht. Sein Leben selbst gestalten, als <In-dividuum>, beinhaltet aber auch

und gerade die Konstitution sowie Auffassung der sozialen Wirklichkeit aus einer
selbst gesetzten Perspektive, die Gliederung und Beurteilung der Dinge und

Vorgänge nach eigenen Relevanzgesichtspunkten und persönlichen Werthaltungen.
Doch das Element einer inhaltsunabhängigen, mithin prinzipiell individualistischen

Wirklichkeitsauffassung und Wirklichkeitsgestaltung ist im Begriff der Individualisierung

als Autonomisierung nicht enthalten.6

der «Individualität» nur der Individualität als Einzigartigkeit, als In-dividualität zukommt
(Hönigswald, 1912, 51 ff.; Ricken, 1902, 358; Merz[-Benz], 1990, 177 f., 280.

6 Es bestätigt sich im Weiteren die Befürchtung, dass die Unbestimmtheit des Individualisierungs¬
begriffs gleichsam legitimiert, ja begründet wird mit der Vielfalt der in der sozialen Wirklichkeit
— angeblich - festzustellenden Auftretensformen von Individualisierung, der «Vielzahl von
Individualisierungsprozessen und [dementsprechend, P.-U. M.-B.] [Individualisie-
rungs-]diagnosen» (Junge, 2002, 9); es ist gar die Rede von «Ambiguitäten im realen

Veränderungsprozess», die auf den Individualisierungsbegriff durchschlagen (Kippele, 1998,
13). Und tatsächlich - um nur eine Belegstelle zu nennen: «Es gibt nicht <die> individualisierte
Gesellschaft. [...] So ist je nach Gruppe, Milieu, Region zu prüfen, wie weit Individualisierungsprozesse

— offen oder verdeckt - jeweils ausgeprägt und fortgeschritten sind» (Beck/Beck-
Gernsheim, 1994, 16). Wenn allerdings die «inhaltliche Konkretisierung» von Individualisierung
variiert mit der Pluralisierung der Lebensformen und der Flexibilisierung des Lebensverlaufs

(Junge, 2002, 7 f.), unter «Individualisierung im Allgemeinen» dagegen nicht mehr verstanden
werden soll als «eine zunehmende Bedeutung des Individuums für den Vergesellschaftungsprozess»
(Junge, 2002, 9), dann bleibt von einem Begriff von Individualisierung, der seinen Namen als

Begriffverdient, d. h. auf ein klar bestimmtes Abstraktionskriterium zurückgeht und in seinen
Elementen eindeutig definiert ist, schlichtweg nicht mehr allzu viel übrig. Woraufsoll derjenige

- so bleibt nurmehr rhetorisch zu fragen -, der von diesem Begriff von Individualisierung als

einem erkenntnisleitenden Begriff ausgeht, seinen Blick nicht richten? «Empirisch erhobene
Daten» seien — so heisst es - «theorieimprägnierte Daten», «geprägt [...] durch ein theoretisches
Vorverständnis». «Je nach dem Vorverständnis von Individualisierung [entstehe] ein anderes
Bild» (Junge, 2002, 17f). - Ein wahres Wort! Kann aber von einem Bestreben, «aus der
unendlichen Zahl der Beobachtungstatsachen, die sich über eine konkrete Erscheinung oder
über einen konkreten Bereich gewinnen lassen, eine solche Auswahl [...] [zu] treffen, dass sich
die beschreibenden Feststellungen zu einem kohärenten Ganzen zusammenfügen und eine

<angemessene> und <genaue> Beschreibung darstellen» (Parsons, [1945] 1964, 32) — kann von
einem solchen Bestreben in Bezug auf die Individualisierung noch ernsthaft die Rede sein?

Vielmehr fällt, was als eine zentrale Kategorie der Gegenwartssoziologie gelten soll - auf
einzelne Bereiche der Gesellschaft ebenso anwendbar wie auf gesamtgesellschaftliche
Veränderungen und deren Folgen (Kippele, 1998, 12) -, offenkundig der Beliebigkeit anheim.



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 175

1.4 Das Individualistische an der Individualisierung

Wir kommen indes weiter, wenn wir uns auch von dem in den bisherigen
Bestimmungen noch immer mitgeführten Gedanken einer «Individualisierung im
Allgemeinen» endgültig lösen. Gemeint ist die Individualisierung als Begriff alles

dessen, was den empirisch vorfindlichen als individualistisch qualifizierten
Lebensformen gemeinsam ist. In Abkehr von der Individualisierung als

Allgemeinbegriff - und auch von der Individualisierung als einem empirischen
Begriff- gilt es nunmehr, mit dem Verständnis von Individualisierung als Kategorie
Ernst zu machen, der Individualisierung als - nach einem ebenso veralteten wie
treffenden Ausdruck - Bewusstseinsdisposition, «Wirklichkeiten aufzufassen und
anzufassen» (Tönnies, 1979, 93 f.). Diese Bewusstseinsdisposition hat nichts
Prozesshaftes, nichts von einem Wirklichkeitsgeschehen mehr an sich, vielmehr
finden erst auf sie hin Individualisierungsprozesse - als empirisches Phänomen -
überhaupt statt. Für die Individualisierung als Konstituente oder, zuhöchst,
Konstituens der sozialen Wirklichkeit ist daher der Begriff des Individualismus
der geeignete. Individualisierung weist damit über die empirische Wirklichkeit
hinaus und ist mit ihr doch auf mannigfache Weise vermittelt. Dass Individualisierung

das Ergebnis des Modernisierungsprozesses ist oder, vorsichtiger, im Zuge
des Modernisierungsprozesses Gestalt gewinnt, auch konkrete Gestalt, und am

Modernisierungsprozess weiter mitwirkt, ist unstrittig. Individualisierung als

Konstituens der Modernisierung bedeutet aber auch und gerade, dass jenseits aller

Prozesse, die innerhalb der gesellschaftlich-geschichtlichen Wirklichkeit verlaufen

- dem, was üblicherweise als Gegenstand der Modernisierungstheorie angesehen
wird - im Handeln der Menschen etwas zur Wirkung kommt, das in diese

Wirklichkeit hineinwirkt, sich in ihr aber nicht erschöpft. Der im Zusammenhang
mit der Individualisierung geläufige Begriff vom Individuum als Gestalter der

sozialen Realität muss mithin in einem entscheidenden Punkt ergänzt werden.
Was aber ist dieses (Individualistische an der Individualisierung), das, was

über alle Inhalte, über alle Realitätssachverhalte hinweg den Begriff des

Individualismus ausmacht? Die Antwort verweist auf ein Werk, das bisher unter
dem Thema Individualisierung nicht rezipiert worden ist: Ernst Troeltschs «Darlegung

des Kausalzusammenhangs zwischen Protestantismus und moderner Welt»
(Troeltsch, 1911, 101). Dieser von Troeltsch vorgenommene Versuch einer historischen

Erklärung ist nichts weniger als ein Analogon eines der bedeutendsten
Ansätze zur Erklärung der Entstehung der modernen Welt oder, präziser, der

Hervorbildung «der schicksalsvollsten Macht unsres modernen Lebens: de[s]
Kapitalismus»-, gemeint ist die Protestantismusthese von Max Weber (Weber, 1988a, 4).
Sowohl was ihren geschichtlichen Entstehungskontext, als auch was ihren logischen
Aufbau angeht, sind die Protestantismusthesen von Weber und Troeltsch vielfach
miteinander vermittelt. Man kann sogar sagen: die Erläuterung der einen impliziert
bis zu einem gewissen Grade die Erläuterung der anderen. Indes war es Weber,



176 Peter-Ulrich Merz-Benz

der seine Protestantismusthese als Erster in ausgearbeiteter Fassung vorlegte, während
Troeltsch mit der von ihm entwickelten Protestantismusthese aufWeber antwortete

- wenngleich ausweichend oder gar verklausuliert - und auch nicht umhin kam,

erläuterungsweise auf Weber zu rekurrieren. Folgerichtig führt der Weg zur
Erschliessung der Protestantismusthese von Troeltsch über Weber.

Für Max Weber steht fest, dass in Ergänzung der «ökonomischen
Bedingungen» der Kapitalismus in seiner Entstehung «auch von der Fähigkeit
und Disposition der Menschen zu bestimmten Arten praktisch-rationaler
Lebensfiihrungabhängig ist» (Weber, 1988a, 16); und diese Arten der Lebensführung
weisen in den sie «formenden Elementen» ihrerseits zurück auf «religiöse Mächte»,
insbesondere auf den Protestantismus (Weber, 1988a, 16). Die die Eigenart des

Kapitalismus am unmittelbarsten repräsentierende Art der Lebensführung ist die
Berufsarbeit. Und dass der Berufsarbeit für unser Denken und Tun noch immer
eine herausragende Bedeutung zukommt, liegt begründet im protestantischen
Verständnis der Heilsgewinnung. Diese These Webers war in der Vergangenheit
Gegenstand zahlreicher geschichts- und sozialwissenschaftlicher Forschungsvorhaben;

doch ein entscheidender Problempunkt ist bis heute offengeblieben:
Bekannt und auch dokumentiert sind die von Weber in seinen religionssoziologischen

Arbeiten vorgenommenen Bezugnahmen auf einzelne Werke des

Theologen, Religionshistorikers, Geschichtsphilosophen und Soziologen Ernst
Troeltsch. Kaum bekannt, geschweige denn inhaltlich und systematisch erschlossen

ist dagegen die Tatsache, dass Ernst Troeltsch in seinen Schriften eine eigene
Protestantismusthese entwickelt hat — eine These über den Zusammenhang von
Protestantismus und moderner Welt, die durchaus als Alternative zu der

entsprechenden These Webers verstanden werden darf. Troeltsch zufolge zeichnet
der Protestantismus verantwortlich für das Hervorkommen des Individualismus
als Konstituens der modernen Kultur. Troeltsch sieht den Protestantismus indes

erklärtermassen von Anfang an als Teil eines universalgeschichtlichen
Zusammenhangs, wobei er auch dem Protestantismus als solchem
universalgeschichtliche Bedeutung zuschreibt; Weber dagegen begreift den Protestantismus
in seinem Einfluss auf die menschliche Lebensführung primär als Einzelphänomen,
dem erst im Gefolge des für die moderne Welt insgesamt schicksalshaften

Kapitalismus universalgeschichtliche Bedeutung zuwächst. Was das Verhältnis
der von Weber und Troeltsch ausgearbeiteten Beziehungen zwischen Protestantismus

und moderner Welt indes so interessant und erläuterungsreich macht, ist der

Umstand, dass Weber und Troeltsch für ihre Erklärungsversuche dieselbe

methodologische Grundlage in Anspruch nehmen: die Geschichtslogik Heinrich
Rickerts. So bietet sich die Möglichkeit, von einer gemeinsamen Basis aus die

logische Struktur sowie den Inhalt der jeweiligen Protestantismushese
herauszuarbeiten und die beiden Varianten der These einander gegenüberzustellen. Die
nachfolgenden Ausführungen sollen hierzu einige Angaben vermitteln.



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 177

Ich beginne mit einigen Bemerkungen zum Entstehungskontext der beiden
Protestantismusthesen (2.1). Anschliessend beschäftige ich mich in einem zweiten
Punkt zunächst mit der Protestantismusthese Max Webers; Webers eigenen
Vorgaben entsprechend gilt es, den Zusammenhang von Protestantismus und

Kapitalismus zu bestimmen als eine idealtypische Konstruktion eines realen

Entwicklungsverlaufs (2.2). Danach erfolgt als Drittes die Darstellung der
Protestantismusthese von Ernst Troeltsch; die von Troeltsch vorgenommene
universalgeschichtliche Rekonstruktion des Kausalzusammenhangs von
Protestantismus und moderner Welt - das ist hier unser Thema (2.3). Als Letztes

richtet sich meine Aufmerksamkeit auf die zwischen den beiden Thesen zu
konstatierenden Gemeinsamkeiten und Unterschiede (2.4), ergänzt durch einen

- fürs Erste - kleinen Gedanken betreffend des Verhältnisses, wie es sich eröffnet
zwischen dem Individualismus als Prinzip der Wirklichkeitsgestaltung und den

begrifflichen und theoretischen Grundlagen der modernen Soziologie (2.5).

2 Die Protestantismusthesen von Max Weber und Ernst Troeltsch

2.1 Zum geschichtlichen Entstehungskontext

In den Jahren 1904 und 1905 erscheint im «Archiv für Sozialwissenschaft und

Sozialpolitik» die erste Fassung von Max Webers Studie «Die protestantische
Ethik und der <Geist> des Kapitalismus» (Weber, 1904; Weber, 1905). Kurz danach

erhält Max Weber vom Verband der Historiker Deutschlands die Aufforderung,
auf der für April 1906 geplanten nächsten Jahrestagung des Verbandes über die

Ergebnisse seiner Studie vorzutragen; doch Weber reicht diese Aufforderung weiter

an seinen Heidelberger Kollegen und Freund Ernst Troeltsch. Und Ernst Troeltsch
nimmt daraufhin die Gelegenheit wahr, der wissenschaftlichen Öffentlichkeit in
einem langen und gelehrten Vortrage seine Auffassung über «Die Bedeutung des

Protestantismus für die Entstehung der modernen Welt» näher zu bringen. Dieser

Vortrag wird noch im selben Jahr in der «Historischen Zeitschrift» publiziert
(Troeltsch, 1906); eine zweite, erweiterte Fassung erscheint 1911 als Monographie

(Troeltsch, 1911). Weshalb Weber der an ihn gerichteten Aufforderung
nicht nachgekommen ist, bleibt unklar. Troeltsch hält hierzu in einer Anmerkung
zu seinem Vortrage fest, Weber sei «leider durch anderweitige Arbeiten [...]
verhindert» gewesen (Troeltsch, 1906, 1 [Anm. 1]); doch ebenso darf vermutet
werden, dass Weber sich nach der in den Jahren zuvor durchlittenen Krankheit
noch nicht in der Lage sah, vor einer grossen und anspruchsvollen Zuhörerschaft
wie derjenigen des Historikertages zu bestehen (Lehmann, 1996, 10). Bedeutsamer
als die Gründe für Webers Verhindertsein sind indes die aus der Übernahme des

Vortrags durch Troeltsch resultierenden Konsequenzen für die Behandlung des

gestellten Themas. Tatsächlich stellt Troeltsch unmissverständlich fest, dass er für



178 Peter-Ulrich Merz-Benz

die Beschäftigung mit dem Thema «Protestantismus und moderne Welt» eigene,

von ihm selbst gesetzte Gesichtspunkte vorsieht, und dementsprechend grenzt er
sich auch von Weber ab. Die dabei gemachten Aussagen von Troeltsch vermitteln
zusammen mit den von Weber anschliessend - oft in verschlüsselter Form -
gegebenen Antworten bereits einen vergleichsweise präzisen Vorblick auf die
zwischen den beiden Protestantismusthesen bestehenden sachlichen Differenzen.

In der bereits erwähnten Anmerkung zu seinem Vortrag auf dem Deutschen

Historikertag räumt Troeltsch — sich wiederum ausdrücklich aufWeber beziehend

- ebenfalls ein, bei ihm könnten «die politisch-wirtschaftlich-sozialen Partien des

Themas keine fachmännische Erledigung finden»; er hätte sich seinerseits «nur
mit der Staats-, Kirchen- und Kulturidee des Altprotestantismus selbständig
beschäftigt, ausserdem mit den philosophisch-wissenschaftlichen und den religiösen
Zusammenhängungen» (Troeltsch, 1906, 1 [Anm. 1]). «Für die nähere Ausführung
und Begründung» der von ihm erarbeiteten Forschungsergebnisse verweist er auf
seinen «Beitrag» zum, Sammelwerk «Kultur und Gegenwart»: seine Schrift
«Protestantisches Christentum und Kirche der Neuzeit»; in dieser Schrift sollen
auch seine früheren Arbeiten zum Thema «Protestantismus und moderne Welt»
verzeichnet sein (Troeltsch, 1906, 1 f. [Anm. I]).7 Was Troeltsch damit zum
Ausdruck bringt, ist nichts Geringeres, als dass er selbst bereits seit längerem,
Jahre bevor er in die Lage kam, Weber auf dem Jahrestag des Historikerverbandes

zu vertreten, sich mit dem Thema «Protestantismus und moderne Welt» befasst

und dies auch in einigen seiner Publikationen dokumentiert hat. Immerhin nimmt
Troeltsch in seinem Vortrag an mehreren Stellen zustimmend auf Webers
Protestantismusthese Bezug, wobei er lediglich einen kleinen Vorbehalt anbringt.
Dieser Vorbehalt ist indes von grösster Wichtigkeit. Eines ist Weber — wie Troeltsch
unmissverständlich festhält — «vollständig gelungen»: «der Nachweis», dass «es die

spezifisch calvinistische Askese ist, die [...] die seelische Verfassung geschaffen
hat, auf deren Boden die gewaltige und im Grunde so naturwidrige Entfaltung
des Kapitalismus stattfinden konnte» (Troeltsch, 1906, 45 u. 43 f.). Doch «vielleicht»

- so heisst es bei Troeltsch weiter - «[darf] man [...] stärker betonen [...], dass

diese besondere Art der reformierten Arbeitsaskese [die calvinistische Askese;

P.-U. M.-B.] doch auch durch die besonderen Bedingungen der westlichen

Geschäftslage und besonders durch die Zurückhaltung des Dissent vom Staat und
der staatlichen Kultur mitbestimmt wurden» (Troeltsch, 1906, 45). Trifft dies

aber zu und wurde - was Troeltsch ausdrücklich «betonen» will - die «reformierte
Arbeitsaskese» in ihrer Bedeutung für die Entstehung der modernen Welt tatsächlich

von ökonomischen und politischen Kräften mitbestimmt, dann ordnet sie sich in
das Geflecht der an der Entstehung der modernen Welt insgesamt beteiligten

7 «Die Kultur der Gegenwart, Teil 1 Abteilung IV. I. Hälfte» und als Teil davon auch die Schrift
«Protestantisches Christentum und Kirche der Neuzeit» ist am 20. Januar 1906 erschienen

(Ernst-Troeltsch-Bibliographie, 1982, 74).



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 179

individuellen Kausalbeziehungen umstandslos ein. Von einer herausragenden
Bedeutung des Protestantismus, vom Protestantismus als dem Grund für die

Hervorbildung der «schicksalsvollsten Macht des modernen Lebens» (Weber, 1988a,

4) - wie Weber dies vorsieht -, kann dann wohl kaum mehr die Rede sein. Dieser
Befund wird überdies bestätigt durch die Tatsache, dass nach Troeltsch der von
Weber ausgearbeitete Zusammenhang von Protestantismus respektive Calvinismus
und modernem Kapitalismus auf den Bereich der Wirtschaft beschränkt ist - und
der Bereich der Wirtschaft steht bei Troeltsch gleichbedeutend neben den Bereichen

der «Familie», des «Rechts», des «Staates», der «Gesellschaft», der «Wissenschaft»

sowie der «Kunst» (Troeltsch, 1906, 29-56). Der Webersche Zusammenhang
von Calvinismus und modernem Kapitalismus ist daher nach Ansicht von Troeltsch
nicht mehr als eine einzelne historische Kausalbeziehung unter anderen; er erscheint

lediglich als ein Teil der zur Entstehung der modernen Welt führenden
universalgeschichtlichen Entwicklung. Die universalgeschichtliche Bedeutung des

Protestantismus für die Entstehung der modernen Welt - das aber ist das Thema

von Ernst Troeltsch; und mithin besagt der von Troeltsch gegenüber Weber

gemachte Vorbehalt im Grunde nichts Geringeres, als dass Troeltsch die Webersche

Protestantismusthese seiner eigenen gleichsam einfügt.
Max Weber hat sich zu der Rezeption seiner Protestantismusthese durch

Troeltsch nicht geäussert — zumindest nicht direkt. Einige seiner Äusserungen im
Zusammenhang mit der Rachfahl-Kontroverse erscheinen indes durchaus
bemerkenswert. Im Jahre 1909 veröffentlicht der Kieler Historiker Felix Rachfahl
in der «Internationalen Wochenschrift» eine umfangreiche Abhandlung mit dem

Titel «Kalvinismus und Kapitalismus», in der er Weber und Troeltsch, vor allem
aber Weber, aufs heftigste kritisiert (Rachfahl, 1909; zitiert nach dem Wiederabdruck
Rachfahl, 1987). Max Weber verfasst daraufhin umgehend eine «Antikritik», in
der er sich zunächst vehement dagegen verwahrt, mit Troeltsch als «Kollektivität»
angesehen zu werden (Weber, 1910; zitiert nach dem Wiederabdruck Weber,
1987, 149). Weber stellt klar: wenn Troeltsch «sich auf Darlegungen von [ihm]
bezogen [habe], so handelte es sich [...] stets um für sein Problem peripherisch
liegende Berührungen seiner Resultate mit den meinigen» (Weber, [1910] 1987).
Überdies hätte er — so fügt Weber hinzu — seine «Arbeiten über diese Dinge», d. h.

über Calvinismus und Kapitalismus, «z. T. schon vor 12 Jahren [1897] im Kolleg»

vorgetragen (Weber, [1910] 1987, 150). Bei diesem «Kolleg» handelt es sich

offenkundig um eine der ersten Lehrveranstaltungen Webers in Heidelberg; und
die «Arbeiten», von denen Weber spricht, betreffen mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit

seine Rezeption von Eberhard Gotheins «Wirtschaftsgeschichte des

Schwarzwaldes» aus dem Jahre 1892. Es war Gothein, der in seinem Werk den für
Weber höchst interessanten Befund formuliert hat, «die calvinistische Diaspora
[sei] zugleich die Pflanzschule der Kapitalwirtschaft» (Gothein, 1892, 674).
Wiederum auf Troeltsch bezogen hält Weber fest, dieser «entwickle] den



180 Peter-Ulrich Merz-Benz

historischen Prozess des Aufbaues der Soziallehren der christlichen Kirchen» - er
selbst «habe bisher nur ein bestimmtes Phänomen der Lebensführung [die
kapitalistische Berufsarbeit; P.-U. M.-B.] in seiner (ursprünglich) religiösen
Bedingtheit verständlich zu machen gesucht» (Weber, [1910] 1987, 150). Das

allerdings ist eine höchst selektive Charakterisierung der Arbeit von Troeltsch.
Denn Weber erwähnt damit lediglich das in den Jahren 1908 bis 1910 als

Aufsatzfolge erschienene Werk von Troeltsch «Die Soziallehren der kirchlichen
Kirchen und Gruppen» (Ernst-Troeltsch-Bibliographie, 1982, 89), während er
die Tatsache, dass Troeltsch eine eigene Protestantismusthese entwickelt hat, schlicht

übergeht. Dies ist umso erstaunlicher, als Rachfahl seine Kritik ausdrücklich gegen
Webers und Troeltschs Arbeiten zum Thema Protestantismus und Kapitalismus
respektive Protestantismus und moderne Welt gerichtet hat (Rachfahl, [1909]
1987, 58). Bei Rachfahl ist von den Troeltschschen «Soziallehren» nirgends die
Rede.

Kurz nach Max Weber nimmt auch Ernst Troeltsch zu den Vorwürfen von
Felix Rachfahl Stellung; und auch Troeltsch betont seinerseits, er und Weber
bildeten keine «gemeinsame wissenschaftliche Firma» (Troeltsch 1910; zitiert nach
dem Wiederabdruck Troeltsch, 1987, 189). Wiederum grenzt sich Troeltsch in
höchst bezeichnender Weise von Weber ab. Die «Arbeiten von Max Weber über
den <Geist des Kapitalismus und die protestantische Ethik> [seien] zu verstehen»

(Troeltsch, [1910] 1987, 189) im Kontext des «Problem[s], das Verhältnis des

realen, wirtschaftlich-sozialen <Unterbaus> der neuzeitlichen Entwicklung zu ihrem

ideologischen wissenschaftlich-ethisch-religiösen <Uberbau> klar zu machen»

(Troeltsch, [1910] 1987, 189). Bei seinen eigenen Untersuchungen handle es sich

dagegen «wesentlich [um] religionsgeschichtliche Untersuchungen», wobei «freilich»

auch er «die Abhängigkeiten des religiösen Elements von den realen Lebensbedingungen

wie umgekehrt die Wirkung jener auf diese sich zum Gegenstand [habe]
machen müssen»(Troeltsch, [1910] 1987, 191). «Hier habe [er] nun gegenüber

landläufigen Uberschätzungen der Kulturwirkungen des Protestantismus diese

[Wirkungen; P.-U. M.-B.] in ihrer Abhängigkeit und in ihrer Begrenzung
nachzuweisen gesucht, andererseits auch wieder ihre positive Wirkung
hervorgehoben» (Troeltsch, [1910] 1987, 191). In Webers Protestantismusthese
sieht Troeltsch den «Spezialfall» einer Enwicklung, in deren Verlaufwirtschaftliche
und soziale Erscheinungen zunächst «ideell beeinflusst und durchwirkt sind, ehe

sie rückwirkend wieder das ideologische Element unter ihren Bann bringen»
(Troeltsch, [1910] 1987, 190). Die Ergebnisse dieser «historisch-genetische[n]
Analyse» Webers hat Troeltsch - wie er explizit feststellt - «in allem Wesentlichen»
übernommen (Troeltsch, [1910] 1987, 191). Äusserst vielsagend fügt Troeltsch

allerdings hinzu: «Ich habe seine [Webers; P.-U. M.-B.] Ergebnisse lediglich in
einen anderen, von meinem Erkenntnisziel aus bestimmten Zusammenhang
eingestellt»(Troeltsch, [1910] 1987, 191 f.). Aber handelt es sich bei der



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 181

Protestantismusthese Max Webers tatsächlich um die Behandlung eines «rein

wirtschaftsgeschichtlichen» Problems (Troeltsch, [1910] 1987, 190 u. 192), wie
Troeltsch vorgibt? Begreift Weber die Beziehung von Calvinismus und Kapitalismus
tatsächlich — wiederum nach der Charaktersierung von Troeltsch — als ein
historisches «Einzelphänomen» (Troeltsch, [1910] 1987, 192)? Und lässt sich die
Protestantismusthese Webers dem von Troeltsch untersuchten Kausalzusammenhang

von Protestantismus und moderner Welt schliesslich «einarbeiten» - als Teil
eines «Ganzen», als Teil des Gesamtkontextes des «religiösen Elements des

Protestantismus in seiner Stellung zu den kulturgeschichtlichen
Umgebungszusammenhängen» (Troeltsch, [1910] 1987, 192)? Um diese Fragen zu klären,
müssen wir uns nunmehr den beiden Protestantismusthesen selbst zuwenden.
Und unser nächstes Thema ist daher folgerichtig die Darstellung der logischen
Struktur sowie des Inhalts der Protestantismushese von Max Weber.

2.2 Bestimmung der geschichtslogischen Struktur sowie des Inhalts der

Protestantismusthese Max Webers

Welches ist das Erkenntnisziel von Max Webers Studie «Die protestantische Ethik
und der <Geist> des Kapitalismus»? Keinesfalls sucht Weber in dieser Studie nach
einer umfassenden Antwort auf die Frage nach der geschichtlichen Herkunft, der

epochalen Eigenart und dem mutmasslichen Schicksal des modernen Kapitalismus.
Und ebenso wenig begreift Weber seine Protestantismusstudie als Antwort auf
Marx; Weber hat sich ausdrücklich dagegen verwahrt, die Einseitigkeiten einer
rein «ökonomischen Geschichtsbetrachtung» durch ein Geschichtsverständnis von
«idealistischer» respektive «spiritualistischer» Provenienz ersetzen zu wollen. Auch
die «töricht-doktrinäre These», der «kapitalistische Geist [...] [habe] nur als Ausfluss
bestimmter Einflüsse der Reformation [...] entstehen können» (Weber, [1904/05]
1993, 50 f.),8 weist er entschieden von sich; und vollkommen fern liegt ihm die
Ansicht, «dass der Kapitalismus als Wirtschaftssystem ein Erzeugnis der Reformation
sei» (Weber, 1988b, 83).9 Es soll vielmehr - so schreibt Weber selbst - «nur
festgestellt werden, ob und wieweit [...] tatsächlich religiöse Einflüsse bei der

qualitativen Prägung und quantitativen Expansion [des «Geistes» des Kapitalismus;
P.-U. M.-B.] über die Welt hin mitbeteiligt gewesen sind und welche konkreten
Seiten der kapitalistischen Kultur auf sie zurückgehen» (Weber, [1904/05] 1993,
51). Worum es Weber einzig geht, sind die « Wahlverwandtschaften zwischen gewissen

Formen des religiösen Glaubens» und dem kapitalistischen Geist, zwischen dem
Protestantismus und der «Berufsethik» des Kapitalismus (Weber, [1904/05] 1993,
51). Dieses Einwirken «religiöser Motive» auf die Berufsethik des Kapitalismus

8 Ein Teil der Aussage Webers wurde weggelassen, da sie Gegenstand einer von Weber nachmals
eingefügten und von mir anschliessend zitierten Ergänzung ist; P.-U M.-B.

9 Diese Ergänzung stammt aus der im Jahre 1920 im Rahmen der «Gesammelten Aufsätze zur
Religionssoziologie I» erschienenen zweiten Fassung der Protestantismusstudie.



182 Peter-Ulrich Merz-Benz

sucht Weber darzustellen in Gestalt eines Idealtypus, näherhin der idealtypischen
Konstruktion einer geschichtlichen Entwicklung.

Warum aber bedient sich Weber des Begriffs des Idealtypus? Und was ist

unter einem Idealtypus zu verstehen? Eine reale geschichtliche Entwicklung umfasst

eine Reihe von aufeinanderfolgenden historischen Individuen, von einzigartigen
Zuständen des Geschichtsgeschehens; diese historischen Individuen sind durch
gleichfalls individuelle kausale Wirkungsverhältnisse miteinander verbunden, ja
sie sind im Zuge dieser Wirkungsverhältnisse selbst erst entstanden. Das ist der

klassische, von Heinrich Rickert in seinem Werk «Die Grenzen der naturwissenschaftlichen

Begriffsbildung» geprägte Begriff einer geschichtlichen Entwicklung
(Rickert, 1902, 437 u. 579 ff.; Merz[-Benz], 1990, § 8., bes. 193 ff., § 10, bes.

211 ff.); dieser Begriffwird von Weber uneingeschränkt übernommen (Merz[-Benz],
1990, 371 ff. u. § 13c.). Geschichtliche Entwicklungen erkennen heisst demnach,
konkreten Wirkungen konkrete Ursachen «zurechnen» zu können; von bestimmten
Ausschnitten der gegenwärtigen Wirklichkeit aus muss - im kausalen Regressus -
ein Weg gefunden werden zu den für das Gewordensein dieser Ausschnitte
verantwortlichen Ursachen. Zur Herstellung einer solchen Zurechnung von
konkreten Wirkungen und konkreten Ursachen bedarf es indes methodischer
Hilfsmittel - und Webers bevorzugtes Hilfsmittel hierbei ist der Idealtypus, näherhin
der Idealtypus als Begriff einer «Entwicklung» (Weber, 1973, 203; Merz[-Benz],
1990, 403 ff.). Der Idealtypus enthält zu einer geschichtlichen Entwicklung
seinerseits das «Idealbild»; der Idealtypus zeigt mithin das «Idealbild einer

Umbildung» - einer «Umbildung», wie sie in den einzelnen Begebenheiten des

realen kausal bedingten Geschehens nur andeutungsweise und partiell verkörpert
ist. Was in einer realen geschichtlichen Entwicklung nur undeutlich hervortritt -
im Idealtypus erhält es seine reine, unverkürzte Darstellung. Der Idealtypus ist

ein «Gedanken-» respektive «Phantasiebild» dessen (Weber, 1973, 191 ff., 275 u.
277), was realiter nur höchst unvollkommen und andeutungsweise verkörpert ist.

Auf diesen fiktionalen Charakter des Idealtypus aber kommt es an. Wird nämlich
eine reale geschichtliche Entwicklung gleichsam mit ihrem Idealtypus konfrontiert,
dann treten allfällige Entsprechungen hervor; ja es wird überhaupt erst sichtbar,

wo, an welcher Stelle in der Wirklichkeit Kausalverbindungen von der Art, wie sie

im Idealtypus in reiner Form vorgedacht, konstruiert sind, bestehen und erforscht
werden müssen. Weber selbst schreibt: «Um die wirklichen Kausalzusammenhänge
zu durchschauen, konstruieren wir unwirkliche» (Weber, 1973, 287); und solche

unwirklichen Kausalzusammenhänge enthält der Idealtypus. Auch und gerade die
Webersche Protestantismusthese, der von Weber konzipierte Zusammenhang von
protestantischer Berufsethik und kapitalistischem Wirtschaftshandeln, ist ein

Idealtypus, mit dessen Hilfe in der Mannigfaltigkeit des Geschichtsgeschehens
das Einwirken religiöser Motive auf die kapitalistische Kultur aufgespürt werden
soll. Die Webersche Protestantismusthese ist keine historische Kausalerklärung;



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 183

sie ist vielmehr eine logisch-methodische Konstruktion, die Kausalerklärungen
erst ermöglichen soll.

Der Idealtypus als eine logisch-methodische Konstruktion ist eine

Eigenleistung Webers, gefügt allerdings aus Bestandteilen der Rickertschen

Geschichtslogik; nur der Name «Idealtypus» stammt bekanntlich von Georg Jellinek.
Von den Elementen, aus denen Idealtypen gebildet sind, möchte ich hier nur die

allerwichtigsten nennen;10 Zu einem Idealtypus gehören erstens die für die
Konstitution des fraglichen geschichtlichen Geschehens vorausgesetzten Wertideen;
diese Wertideen werden gedacht als in reiner, unverkürzter Gestalt die Motive,
die Erwägungen der Handelnden bestimmend. Und zweitens ist ein Idealtypus
gefügt aus einem Zusammenschluss, «einem in sich einheitlichen Gedankengëo'Aàe»

(Weber, 1973, 191) derjenigen Handlungsbestandteile, welche geeignet sind, die
vollkommene Verwirklichung der betreffenden Wertinhalte anzuzeigen. Warum
aus diesen bestimmten Wertideen als Motiven diese bestimmten Handlungen
erfolgen, ist im Idealtypus auf reine, durchschaubarste Weise, und das heisst für
Weber gleichzeitig: in rationaler Form, dargestellt.

Woraus besteht nun die idealtypische Konstruktion der Protestantismusthese?
Das die Erwägungen der Handelnden bestimmende Motiv ist der «kapitalistische
Geist»; die Wertidee, die dieses Motiv erfüllt, ist die Berufsethik des Calvinismus;
und das Gebilde von Handlungen, welches die vollkommene Verwirklichung der
Wertidee respektive des Motivs anzeigt: das sind die Grundsätze der aus dem

Calvinismus hervorgewachsenen puritanischen Auffassung des Berufs- und
Erwerbslebens. Fest steht auch die methodische Leistung der Protestantismusthese:

Wird nämlich die reale wirtschaftsgeschichtliche Entwicklung mit der
Protestantismusthese konfrontiert, vermag daraufhin zunächst bestimmt zu werden,
inwiefern die Prinzipien des puritanischen Wirtschaftshandelns eine Uberwindung
der traditionellen Bedarfsdeckungswirtschaft darstellen; und auf dieser Grundlage
wiederum eröffnet sich - am Leitfaden des Zusammenhangs von puritanischem
Wirtschaftshandeln und kapitalistischem Geist - die Aussicht auf mögliche Antriebe
der wirtschaftlichen Entwicklung, die weder mit ökonomischen Ursachen noch
mit traditionellem, rein bedürfnisorientiertem wirtschaftlichem Denken zu erklären
sind.

Wie aber sind die Elemente der Protestantismusthese im Einzelnen beschaffen?

Den «Geist des Kapitalismus» hört man Weber zufolge «in charakteristischer
Weise redefn]» aus den von Benjamin Franklin 1736 formulierten «Necessary
hints to those that would be rich» (Weber, [1904/05] 1993, 13 u. 12 f.). Mit
diesen nützlichen Hinweisen hat es allerdings - wie Weber sogleich hinzufügt -
sein Besonderes. Denn keineswegs wird in ihnen blosse «Geschäftsklugheit», blosse

Technik erfolgreichen Wirtschaftens «gelehrt», sondern in ihnen «äussert» sich

10 Zur vollständigen Darstellung der Logik der Idealtypenbildung vgl Merz[-Benz] 1990, §§
15ba.-l 5bc.



184 Peter-Ulrich Merz-Benz

ein eigentliches «Ethos» (Weber, [1920] 1988b, 33; Weber, [1904/5] 1993, 13 u.

15). Und das «summum bonum» dieser «Ethik» ist — so schreibt Weber: «der

Erwerb von Geld und immer mehr Geld, unter strengster Vermeidung alles

unbefangenen Geniessens, [...] gänzlich aller eudämonistischen oder gar
hedonistischen Gesichtspunkte entkleidet, [...] rein als Selbstzweck gedacht» (Weber,

[1904/05] 1993, 15; Weber, [1920] 1988b, 35). Wer als moderner Kapitalist
(Weber, [1920] 1988b, 34) erfolgreich tätig ist, tut dies folglich nicht für sich,
sondern erfüllt eine ihm auferlegte «Pflicht» (Weber, [1904/05] 1993, 16; Weber,

[1920] 1988b, 36). In diesem Sinne eignet der «Lebensführung» des «kapitalistischen
Unternehmers» als wiederum idealtypischem Träger des kapitalistischen Geistes

«ein gewisser asketischer Zug» (Weber, [1904/05] 1993, 16; die Hervorhebung
wurde weggelassen; P.-U. M.-B.; Weber, [1920] 1988b, 36). Der kapitalistische
Unternehmer ««hat nichts) von seinem Reichtum für seine Person, - ausser: der
irrationalen Empfindung guter «Berufserfüllung)» (Weber, [1904/05] 1993, 29;
Weber, [1920] 1988b, 55). Diese mit der «Pflicht» erfolgreicher wirtschaftlicher
und beruflicher Tätigkeit gestellte Aufgabe geht zurück auf die protestantische
Ethik, auf die Berufsethik des Calvinismus; die Berufsethik des Calvinismus ist

die Wertidee, die das Motiv kapitalistischer Berufsarbeit erfüllt.
Gleich zu Beginn des zweiten Teils seiner Studie «Die protestantische Ethik

und der <Geist> des Kapitalismus» macht Weber klar, worum es ihm in seiner

Auseinandersetzung mit dem Protestantismus, vornehmlich mit dem Calvinismus

geht: um «die Ermittelung derjenigen durch den religiösen Glauben und die
Praxis des religiösen Lebens geschaffenen psychologischen Antriebe, welche der

Lebensführung die Richtung [weisen] und das Individuum in ihr [festhalten]»
(Weber, [1920] 1988b, 86; Weber, [1904/05] 1993, 55). Das Hauptinteresse gilt
dabei der calvinistischen «Lehre von der Gnadenwahh (Weber, [1904/05] 1993,
57 ff.; Weber, [1920] 1988b, 89 ff.). Gemäss einem absolut freien Entschluss
Gottes steht «von Ewigkeit her [fest]», welcher «Teil der Menschen selig wird»
und welcher «verdammt bleibt» (Weber, [1904/05] 1993, 61; Weber, [1920]
1988b, 93). Die Menschen selbst wissen lediglich um die Teilung; wer zu den

Erwählten respektive nicht Erwählten gehört, weiss dagegen einzig Gott (Weber,
[1904/05] 1993, 61; Weber, [1920] 1988b, 93). Und da es «ein unmöglicher
Gedanke» ist, Gottes Ratschlüsse «als durch menschliche Einwirkung wandelbar
an[zu]sehen», vermag auch kein «menschliches Verdienst oder Verschulden [das]
Schicksal» des Erwähltseins zu beeinflussen (Weber, [1904/05] 1993, 61; Weber,
[1920] 1988b, 93). Wie aber kann — so lautet das für Weber «entscheidende
Problem» — das einzelne Individuum in seiner inneren Einsamkeit und Ungewissheit
diese Lehre dennoch «ertragen» (Weber, [1904/05] 1993, 68; Weber, [1920]
1988b, 102)? Gibt es ein Mittel, um den durch die calvinistische Gnadenwahllehre
mit ihrer «pathetischen Unmenschlichkeit» (Weber, [1904/05] 1993, 62; Weber,
[1920] 1988b, 93) «geschaffenen Qualen» entgegenzutreten? (Weber, [1904/05]



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 185

1993, 70; Weber, 1988b [1920], 105) Die Antwort auf diese Fragen führt zu
nichts Geringerem als dem Grundgedanken der Weberschen Protestantismusthese:

Die strenge Gnadenwahllehre bleibt zwar unvermindert bestehen, doch es gibt für
den Gläubigen Mittel, um sich zumindest «die subjektive Gewissheit der eigenen
Gewähltheit» zu verschaffen (Weber, [1904/05] 1993, 71; Weber, [1920] 1988b,
105). Und das «hervorragendste Mittel», «um jene Selbstgewissheit zu erlangen»,
ist die «rastlose Berufsarbeit» (Weber, [1904/05] 1993, 71; Weber, [1920] 1988b,
105). Eines gilt es klar hervorzuheben: die Berufsarbeit mit all den durch sie

erbrachten Leistungen ist kein Mittel, sich die Seligkeit zu erkaufen (Weber,
[1920] 1988b, 110; Weber, [1904/05] 1993, 74 f.); die Entscheidung über das

Erwähltsein eines Menschen bleibt, für diesen unergründlich, in Gottes Hand.
Aber die Berufsarbeit ist für den Gläubigen das Mittel, das «technische Mittel
[...], die Angst um die Seligkeit loszuwerden» (Weber, [1920] 1988b, 110), das

«technische Mittel», um in sich selbst diese Angst fortwährend herunterzukämpfen.
Warum spricht Weber selbst hier von «Technik»? Wer sich zur Erlangung seiner

Seligkeit keine «guten Werke» (Weber, [1920] 1988b, llOu. 114; Weber, [1904/
05] 1993, 75 u. 77) anrechnen lassen kann, ist über sein Erwähltsein folgerichtig
stets im Ungewissen; er steht «zu jeder Zeit vor der Alternative: erwählt oder
verworfen?» (Weber, [1904/05] 1993, 75; Weber, [1920] 1988b, 111). In dieser

Situation hilft dem Gläubigen wohl die rastlose Berufsarbeit, doch nicht in
Gestalt eines blinden, planlosen Anrennens gegen die Ungewissheit, sondern einzig
als konsequente, systematisch durchgestaltete «Methode der ganzen Lebensführung»
(Weber, [1904/05] 1993, 77; Weber, [1920] 1988b, 115). Seine Angst um die

Seligkeit vermag derjenige am erfolgreichsten zu überwinden, welcher sich in
jedem Moment seines Lebens zu kontrollieren weiss (Weber, [1904/05] 1993, 75;
Weber, [1920] 1988b, 111). Und dies wiederum garantiert einzig eine in ihrem

diesseitigen Verlauf durchweg systematisierte und in diesem Sinne «rationalisierte»

Lebensführung (Weber, [1904/05] 1993, 77 f.; Weber, [1920] 1988b, 115).
Allein die Berufsarbeit als «Methode der ganzen Lebensführung» gewährt «Entlastung

von jener ungeheuren Spannung, in welcher zu leben das unentrinnbare und
durch nichts zu lindernde Schicksal des Calvinisten» besteht (Weber, [1920]
1988b, 114). Und stets ist Berufsarbeit dabei <gelebte Frömmigkeit) - sich
vollziehend im Diesseits und doch ausschliesslich «auf ein transzendentes Ziel: die

Seligkeit, ausgerichtet» (Weber, [1904/05] 1993, 77; Weber, [1920] 1988b, 115).
Am Lebensgenuss, am Konsum des von ihm Produzierten liegt dem Gläubigen
nichts; alles, worauf es ihm ankommt, ist die fortwährende Erlangung der

Heilsgewissheit. Insofern eignet seiner Lebensführung ein «spezifisch asketischer

Zug» (Weber, [1904/05] 1993, 78; Weber, [1920] 1988b, 116), besteht sein

Alltagsleben - nach dem bekannten Ausdruck Webers - in einer eigentlichen
«/««erweltlichen Askese» (Weber, [1904/05] 1993, 80 ff.; Weber, [1920] 1988b,
118 ff.). Mit der Berufsarbeit, mit dem Wirtschaftshandeln - und das heisst auch



186 Peter-Ulrich Merz-Benz

und gerade: als auf sich gestellt, als Individuum, herausgelöst aus allen ständischen

Bindungen, allen Einbindungen in die soziale Ordnung - sucht der Gläubige
letztlich nichts Geringeres als von Moment zu Moment die Unergründlichkeit
göttlicher Heilssprechung einzuholen; und eben dies verleiht der Berufsarbeit
einen psychologischen Antrieb, vor dem jedes Motiv irdischer Bedürfnisbefriedigung
dementsprechend verblasst wie das Diesseits vor dem Jenseits.

Was schliesslich die vollkommene Verwirklichung der innerweltlichen
protestantischen Askese angeht, so mündet diese — wie Weber im Ausgang von
der aus dem Calvinismus hervorgewachsenen puritanischen Auffassung des Berufsund

Erwerbslebens darstellt - im «äusseren Ergebnis»: «Kapitalbildung durch
asketischen Sparzwang» (Weber, [1904/05] 1993, 147; Weber, [1920] 1988b,
192). Die neue, die traditionalistische Wirtschaftsethik endgültig hinter sich lassende

Form des Güterwerbs wird nicht nur vom Ruch des blossen Gewinnstrebens
befreit und als solche legalisiert, sondern sie gilt ausdrücklich als gottgewollt
(Weber, [1904/05] 1993, 145; Weber, [1920] 1988b, 190). Und insofern ihre

Unterlassung «die erste und prinzipiell schwerste aller Sünden» ist, nämlich
«Zeitvergeudung-* (Weber, [1904/05] 1993, 124; Weber, [1920] 1988b, 167),
erscheint sie sogar als gottbefohlen. Abgelehnt wird dagegen jegliche, angesichts
des <höheren> Ziels der Heilsgewissheit «irrationale Verwendung des Besitzes»

(Weber, [1920] 1988b, 190; Weber, [1920] 1988b, 166 f.). Besitz darf nicht
«unbefangen genossen» werden - von «Luxuskonsumtion» ganz zu schweigen
(Weber, [1904/05] 1993, 145; Weber, [1920] 1988b, 190); sein Gebrauch
untersteht vielmehr ausdrücklich einer «von Gott gewollten rationalen und
utilitaristischen Verwendung» zugunsten «notwendiger und praktisch nützliche[r]
Dinge» (Weber, [1904/05] 1993, 145 f.; Weber, [1920] 1988b, 191). Sogar die
«Produktion» des privatwirtschaftlichen Besitzes muss <höheren> Zwecken gehorchen

- fernab allen Strebens nach Reichtum als solchem oder gar schlichter «triebhafter

Habgier» (Weber, [1904/05] 1993, 146; Weber [1920] 1988b: 191). «Entfesselung
des Erwerbsstrebens» und «Einschnürung» des Genusses, Kapitalbildung und
asketischer Sparzwang - beide fliessen zusammen, sich wechselseitig ergänzend,

zur puritanischen Lebensauffassung; und diese puritanische Lebensauffassung «stand

an der Wiede des modernen <Wirtschaftsmenschen>» (Weber, [1904/05] 1993,
149; Weber, [1920] 1988b, 195).

Damit haben wir auch die Elemente der Weberschen Protestantismusthese
bestimmt und können übergehen zur Betrachtung der Protestantismusthese von
Ernst Troeltsch.



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 187

2.3 Die Rekonstruktion der Protestantismusthese von Ernst Troeltsch als Versuch

der Darlegung eines historischen Kausalzusammenhangs

Wie Max Weber lässt auch Ernst Troeltsch bezüglich seiner wissenschaftlichen
Absichten keine Unklarheiten aufkommen. Worum es ihm in seiner «Untersuchung»
über «Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der modernen Welt»

einzig zu tun ist, ist «die Darlegung des Ahtw^z/zusammenhangs zwischen
Protestantismus und moderner Welt» (Troeltsch, 1911, 101; die Hervorhebung
stammt von mir; P.-U. M.-B.; Troeltsch, 1906, 65). Die individuelle kausale

Erklärung der Entstehung eines historischen Individuums, eines einzigartigen
Zustands des Geschichtsgeschehens, aus einem zeitlich früheren — davon handelt
die Protestantismusthese von Troeltsch. Die «tatsächliche Bedeutung des

Protestantismus für die Entstehung der modernen Kultur» (Troeltsch, 1911, 102;

Troeltsch, 1906, 65) als Gegenstand der Geschichtsforschung - das ist Troeltschs
Thema. Und folgerichtig weist Troeltsch jeden Gedanken an eine «normative

Bedeutung» des Protestantismus für «die heutige Existenz» oder gar an die

Begründung eines «Werturteils» über die moderne Kultur oder den Protestantismus
entschieden von sich (Troeltsch, 1911, 102; Troeltsch, 1906, 65). Anders als Max
Weber ist Troeltsch allerdings auch der Verwendung von «Idealbegriffen» zuhanden
der Darstellung von Zusammenhängen des Geschichtsgeschehens prinzipiell abhold
(Troeltsch, 1911, 24 f.; Troeltsch, 1906, 14). Dennoch ist dies keine Kritik
Troeltschs an Weber, da Troeltsch mit Idealbegriffen von vornherein eine normative

Bedeutung verbindet und die Möglichkeit, wonach Idealbegriffe auch eine

rein logische Bedeutung besitzen können, schlicht übersieht. Für Troeltsch gibt es

nur die Alternative <empirische Tatsachenforschung> oder mormative Begründung
der Tatsachen mittels Idealbegriffen>. Bereits in seinem Aufsatz «Was heisst Wesen
des Christentums)?» aus dem Jahre 1903 hatte sich Troeltsch gegen Adolf von
Harnack entschieden dafür einsetzt, «das eigentlich historische und das

geschichtsphilosophisch-normative», mit «Wesens-» oder eben «Idealbegriffen»
befasste «Element schärfer zu trennen» (Troeltsch, [1903] 1913, bes. 449; Troeltsch,
1911, 24 f.; Troeltsch, 1906, 14). Und dementsprechend strebt er in seiner
Protestantismusthese ausschliesslich nach der Bildung «[empirischj-historischer
Allgemeinbegriffe, die die wirklichen Tatbestände als Ganzes erscheinen lassen»

(Troeltsch, 1911, 24; Troeltsch, 1906, 14).11 «Empirisch-historische Allgemeinbegriffe»

- das sind näherhin allgemein bedeutsame Begriffe historischer Individuen,
wie Heinrich Rickert sie in seiner Geschichtslogik bestimmt hatte. Und auch

Troeltsch selbst hält unmissverständlich fest: «Jeder Kundige erkennt, dass meiner

Begriffsbildung Rickerts Methodenlehre zugrunde liegt» (Troeltsch, 1911, 25

[Anm. 1]; Troeltsch, 1906, 14 [Anm. 1]; Troeltsch, [1903] 1913, 449 f. [Anm.
32]). Mit Rickert teilt Troeltsch damit aber auch dieselben methodologischen

11 In der ersten Fassung von Troeltschs Protestantismusthese ist erst die Rede von «historischen

Allgemeinbegriffen», doch ist dasselbe gemeint wie in der zweiten Fassung.



188 Peter-Ulrich Merz-Benz

Probleme: Wie können solche Begriffe gebildet, und wie kann daraufhin sogar ein

Kausalzusammenhang zwischen solchen historischen Individuen ermittelt werden,
ohne dass der Blick des Betrachters sich in der Mannigfaltigkeit der zu diesen

Begriffen zu zählenden wirklichen Tatbeständen verliert? Rickert zufolge gilt es

aus der Gesamtheit des Wirklichen die für die einzelnen Begriffe bedeutsamen

Tatbestände herauszulesen, also Selektion zu betreiben (Rickert, 1902, 306; Merz[-Benz],
1990, §§ 5a. u. 7.) — und denselben Weg beschreitet auch Troeltsch. Aber welches

ist bei ihm das eine solche Selektion leitende Kriterium? Tatsächlich wird
dieses Kriterium von Troeltsch zwar praktiziert, aber nicht explizit benannt. Es

gibt in dieser Sache lediglich einen Hinweis — einen viel sagenden Hinweis allerdings:
in der zweiten, erweiterten Fassung seiner Protestantismusthese von 1911 spricht
Troeltsch nämlich davon, es gehe ihm um «die Darlegung des Kausalzusammenhangs
zwischen Protestantismus und moderner Welt [...], soweit ein solcher überhaupt
besteht» (Troeltsch, 1911, 101 f.; die Hervorhebung stammt von mir; P.-U. M.-B.).
Dies heisst explizit, dass Troeltsch die historischen Phänomene des Protestantismus
und der modernen Welt von vornherein nicht in ihrem vollen Umfange darzustellen

sucht. Vielmehr sollen nur diejenigen ihrer Bestandteile begrifflich erfasst werden,
welche auf einen allfälligen zwischen ihnen bestehenden Kausalzusammenhang
hindeuten. Bereits die erste Bestimmung des Begriffs der modernen Welt geschieht

einzig unter diesem Gesichtspunkt; Troeltschs gesamte Aufmerksamkeit gilt dem

Wirklichkeitsmerkmal des Individualismus, da von ihm aus der Weg zurück zum
Protestantismus führt. Wie aber ist Troeltschs Begriff der modernen Welt näherhin

aufgebaut?
Als Mittel zur Bestimmung des Begriffs der modernen Welt «haben wir»

laut Troeltsch «wesentlich nur die Abhebung gegen die vorangehenden Perioden»

(Troeltsch, 1906, 4; Troeltsch, 1911,9); die Bestimmung des Begriffs der modernen

Welt erfolgt demnach «wesentlich» ex negativo (Troeltsch, 1906, 4; Troeltsch,
1911, 9). Einzig am Gegensatz zur religiösen, durch den Katholizismus geprägten
Einheitskultur des Mittelalters «erhellt sich» die Beschaffenheit der modernen

Welt (Troeltsch, 1906, 4 ff., bes. 7; Troeltsch, 1911, 9 ff, bes. 12). Moderne
Welt: das «ist überall die Bekämpfung und [anschliessend] Ersetzung» der kirchlichen
Einheitskultur durch eine Vielzahl «autonom erzeugtefr] Kulturideen» (Troeltsch,
1906, 7; Troeltsch, 1911, 12); diese Kulturideen werden nicht mehr von «götrlichen
Normen» beherrscht, sondern vermögen ihre Geltung selbst zu begründen, «aus

ihrer überzeugenden Kraft» (Troeltsch, 1906, 7; Troeltsch, 1911, 12).

Selbstbegründung von Kulturideen bedeutet dabei wesentlich die Begründung
«rationaler Überzeugungen» (Troeltsch, 1906, 7; Troeltsch, 1911, 12); und dem

Wirken der Rationalität isr es im Weiteren zuzuschreiben, dass an den autonom

erzeugten Kulturgebilden auch deren historische Bedingtheit und mithin
Relativiertheit offenbar wird. Worauf Troeltsch hier offenkundig Bezug nimmt,
ist der primär von Johann Gottfried Herder eingeleitete Prozess der Selbstaufklärung



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 189

der Aufklärung. Im Zuge dieses Prozesses reflektiert die Rationalität noch ihr
eigenes Auftreten in der Realität, um dadurch auf «die Verschiedenheit», d. h. auf
die je besondere historische und kulturelle Bedingtheit «der angeblich» reinen,
einzig aus sich selbst erklärbaren «rationalen Begriffsbildungen» zu stossen (Troeltsch,
1906, 7 f.; Troeltsch, 1911, 14). Autonomie undRelativiertheit der Kulturgebilde
machen schliesslich den für die moderne Welt charakteristischen Individualismus
aus. Welche Bedeutung kommt nun aber dem Protestantismus in diesem

Zusammenhang zu? Welches ist seine ureigenste Wirkung auf diesen Prozess des

«gesteigerte[n] Individualismus der Uberzeugungen, Meinungen, Theorien und

praktischen Zielsetzungen»? (Troeltsch, 1906, 7; Troeltsch, 1911, 12; die

Hervorhebung wurde weggelassen; P.-U. M.-B.) An der Hervorbildung der
modernen Welt waren die verschiedensten konkreten geschichtlichen Mächte

beteiligt, deren Wirkungen auf den Gebieten der Familie, des Rechts, des Staates,

der Wirtschaft, der Gesellschaft, schliesslich der Wissenschaft und der Kunst
überdies höchst unterschiedlich ausfielen. Der Protestantismus war an all diesen

Wirkungen beteiligt (Troeltsch, 1906, 12 f., 29—56; Troeltsch, 1911,23,46—85).
Er hat nach den «Untersuchungen» von Troeltsch «die Entstehung der modernen
Welt oft grossartig und entscheidend gefördert», ohne allerdings - wie Troeltsch
beziehungsreich hinzufügt - auch nur auf einem der genannten Gebiete «einfach

ihr Schöpfer» zu sein (Troeltsch, 1911, 85; Troeltsch, 1906, 56). In die
ausschliessliche Verantwortung des Protestantismus fällt vielmehr einzig die den

modernen Individualismus begründende «Seelenverfassung» (Troeltsch, 1911, 21

f.; Troeltsch, 1906, 11 f.). Dass «unsere ganze Welt mittelbar oder unmittelbar
[durchdrungen]» ist von einer «Metaphysik des absoluten Personalismus», geht
zurück auf den Protestantismus (Troeltsch, 1906, 12; Troeltsch, 1911, 21). Durch
den Protestantismus besitzt der «Gedanke der Freiheit, der Persönlichkeit, des

autonomen Selbst einen metaphysischen Untergrund» — «einen metaphysischen
Untergrund», der «auch da nachwirkt, wo er bestritten und geleugnet wird»
(Troeltsch, 1906, 12; Troeltsch, 1911, 21). Der Protestantismus hat die

Individualisierung «geradezu bewusst als Prinzip formuliert», als Prinzip der

Wirklichkeitsgestaltung; der Protestantismus hat die Individualisierung «von der

Bindung an eine hierarchische Weltanstalt gelöst und zu freier Verschmelzung
mit allen Interessen und Mächten des Lebens beweglich gemacht» (Troeltsch,
1911,21; Troeltsch, 1906, 12).12 Um allerdings zu begreifen, worin diese Wirkung
des Protestantismus auf die moderne Welt näherhin besteht, bedarf es nunmehr
der Beschäftigung mit dem historischen Phänomen des Protestantismus selbst.

Auch die Bestimmung des Begriffs des Protestantismus geschieht
vollumfänglich unter dem Gesichtspunkt des Individualismus. Dabei wird indes

sogleich deutlich, dass es unter dieser Voraussetzung einen Begriff des

12 In der Fassung der Troeltschschen Protestantismusthese von 1906 Findet sich lediglich der
erste Teil dieses Zitats.



190 Peter-Ulrich Merz-Benz

Protestantismus als eines ganzheitlichen historischen Phänomens gar nicht geben
kann. Vielmehr zerfällt der Begriff des Protestantismus von vornherein in zwei
historische Auftretensformen. Es gibt den «alten, echten Protestantismus des

Luthertums und des Calvinismus» (Troeltsch, 1906, 14; Troeltsch, 1911, 25),
der für sich noch immer eine kirchliche Kultur im Sinne des Mittelalters pflegt;
an die Stelle der allmächtigen kirchlichen Hierarchie des Katholizismus ist die

staatlich geschützte Deutungsmacht über das reine Bibelwort getreten (Troeltsch,
1906, 20 ff; Troeltsch, 1911, 31 ff.). Und es gibt den Neuprotestantismus,
bestehend in Täufertum und Spiritualismus, der tatsächlich nurmehr eine

individualistische, ja zuweilen gar «subjektivistische» Uberzeugungsreligion darstellt

(Troeltsch, 1906, 15; Troeltsch, 1911, 26 f.). Der Neuprotestantismus ist
dementsprechend selbst Teil der modernen Welt, weshalb eine Wirkungsmacht
bezüglich der Herbeiführung der modernen Welt einzig dem Altprotestantismus
zukommt (Troeltsch, 1906, 17; Troeltsch, 1911, 30). Damit wird allerdings die

Frage nach der Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der modernen
Welt entscheidend erschwert. Sowohl allgemein- als auch religionsgeschichtlich
betrachtet erscheint die Kluft zwischen dem Altprotestantismus und der modernen

Welt viel zu gross, als dass zwischen ihnen eine direkte Verbindung bestehen

könnte. Kurz und knapp stellt Troeltsch daher fest: «Aus der kirchlichen Kultur
des Prostestantismus kann kein direkter Weg in die kirchenfreie moderne Kultur
führen» (Troeltsch, 1906, 18; Troeltsch, 1911, 31). Und etwas geheimnisvoll
fügt er hinzu: Die Bedeutung des Protestantismus für die moderne Welt «muss
vielfach eine indirekte oder gar ungewollte sein, und das Gemeinsame, das beide

verbindet, muss sehr tief in den verborgenen und nicht unmittelbar bewussten

Tiefen seines Gedankens liegen» (Troeltsch, 1906, 18; Troeltsch, 1911,31 f.). Im
Klartext heisst dies: Die «selbständige», «völlig eigene und unmittelbare» Wirkung
des Protestantismus zur Hervorbringung der modernen Welt erfolgte mithin in
einer Schicht <unter> derjenigen der sozialen, politischen und ökonomischen Kräfte,
in einer rein religiösen Schicht; doch vermochte gerade aus den Tiefen ihres

eigenen Gedankens die Religion «das Kulturleben in sich hinein [zuziehen]» und

so «zu einer Lebensmacht» zu werden (Troeltsch, 1911, 87). Und verantwortlich
für diese besondere «gestaltende» Wirkung des Protestantismus auf die moderne
Welt zeichnet wiederum der Gedanke der Heilsgewissheit, wobei Troeltsch sich

allerdings nicht auf den Calvinismus, sondern auf das Luthertum bezieht.

Auch für Luther ist die Gewinnung der Heilsgewissheit einzig Sache des

Individuums. Sie geschieht in einem «einfachen, radikalen, persönlichen
Glaubensentschluss» (Troeltsch, 1911, 33; Troeltsch, 1906, 19). Anders als für
Calvin kann für Luther dieser Glaubensentschluss allerdings nicht im Entschluss

zu einer rationalen, methodisch gestalteten Lebensführung bestehen. Von allen

Autoritäten und allen äusseren, dem Gläubigen entgegentretenden Vorgaben sich

abwendend, richtet Luther den Blick vielmehr ausschliesslich auf das Persönliche



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 191

(Troeltsch, 1906, 59; Troeltsch, 1911, 95). «Er brauchte» - so heisst es bei

Troeltsch - für das persönliche Leben etwas rein Persönliches» (Troeltsch, 1906,
59; Troeltsch, 1911, 96). Ist die Gewinnung der Heilsgewissheit ein persönlicher
Akt, so kann sie sich Luther zufolge konsequenterweise nur im Persönlichen
vollziehen. Dazu kommt ein weiteres: Gewinnung der Heilsgewissheit bedeutet
auch für Luther «Askese», doch meint Luther damit etwas ganz anderes als Calvin.
Askese: das ist für Luther ein umstandsloses Sich-Einfügen, ja Sich-Ergeben in
den Weltlauf. Und ein dementsprechend asketischer Zug eignet auch Luthers

Berufskonzeption, heisst doch Berufsarbeit nichts anderes, als sich bedingungslos
in die gegebene Lage, die objektive historische Ordnung zu fügen. Der Gläubige
lebt in der Welt und überwindet sie bei sich selbst, indem er ihr nirgends vertraut
und sich doch «ihrem Lauf demütig unterfwirft]» (Troeltsch, 1906, 26; Troeltsch,
1911, 41). «Innerweltliche Askese» ist auch dies, doch vollzieht sich diese rein

passiv und nicht - wie beim Calvinismus - «aktiv und aggressiv» (Troeltsch,
1906, 26 f.; Troeltsch, 1911, 42 f.). «Das Luthertum duldet die Welt in Kreuz
und Leid und Martyrium, der Calvinist meistert sie zur Ehre Gottes in rastloser

Arbeit» (Troeltsch, 1906, 27; Troeltsch, 1911, 44). Der Lutheraner erduldet die
Welt, sich auf diese Weise offen- und bereithaltend für ein «Wunder» im Innersten
seiner Person (Troeltsch, 1906, 59; Troeltsch, 1911, 96): die ihm zuteil werdende

göttliche Gnade. Und die Gewissheit, durch seine innerweltliche Askese für dieses

Wunder bereit zu sein, bedeutet für ihn - zusammen mit dem Vertrauen auf
Gottes Gnade - gerade die Gewinnung der Heilsgewissheit. Mit diesem Gedanken
der Heilsgewissheit ist allerdings etwas Entscheidendes geschehen oder, wie Troeltsch
sich ausdrückt: «Mit diesem Gedankengefüge ist es [...] gegangen, wie es oft zu

gehen pflegt: der neue Weg zum alten Ziel wird wichtiger als dieses Ziel selbst;

aus dem, was ein neues Mittel war, entwickelt sich selbst ein neues Ziel und ein

neuer Gehalt» (Troeltsch, 1906, 60; Troeltsch, 1911, 96). Die «subjektiv innerliche

Begründung der Glaubensgedanken» und das mit dieser Begründung einhergehende

persönliche Erdulden der Welt verselbständigen sich. Und mithin erreichte -
nach den Worten von Troeltsch - die «Entwicklung des Protestantismus» schliesslich

den «Punkt», «wo der Weg der persönlichen Ueberzeugung wichtiger wurde als

das Ziel der übernatürlichen Rettung» (Troeltsch, 1906, 63; Troeltsch, 1911,
100). Was blieb, war das Prinzip, sich der Welt einzig aus einer individuellen
Einstellung heraus zuzuwenden und sich ihrer auch nur aufgrund autonomer,
selbst gesetzter Kriterien zu versichern. Und als blosses Prinzip, geronnen zu einer

eigentlichen Form der Wirklichkeitsgestaltung, vermochte der Luthersche Gedanke
der Heilsgewissheit sich auch mit den unterschiedlichsten «Interessen und Mächten
des Lebens» zu «verschmelzen» (Troeltsch, 1911, 21; Troeltsch, 1906, 12). Doch
noch als Prinzip atmet der Individualismus «die christliche Idee» des «Ergriffen-
und Gebildetwerdens durch den göttlichen Geist» (Troeltsch, 1906, 12; Troeltsch,
1911, 21). Und gerade dies verleiht dem Individualismus - und mit ihm der



192 Peter-Ulrich Merz-Benz

modernen Welt im ganzen - einen nach wie vor präsenten, uneingeschränkt
«nachwirkenden» «metaphysischen Untergrund» (Troeltsch, 1906, 12; Troeltsch,
1911, 21). Die Erhöhung des Individualismus zu einem Glaubenssatz ist die

ureigenste Wirkung des Protestantismus auf die Hervorbildung der modernen
Welt. Und in der Bezeichnung dieser Wirkung besteht die Kernaussage der
Protestantismusthese von Ernst Troeltsch.

2.4 Protestantismus und moderne Welt - ein historischer Kausalzusammenhang
und seine begrifflich-theoretische Erfassung

Lässt sich — eine früher gestellte Frage wieder aufnehmend — die Protestantismusthese

von Max Weber tatsächlich in den von Troeltsch untersuchten Kausalzusammenhang

von Protestantismus und moderner Welt «einarbeiten»? (Troeltsch, [1910]
1987, 192). Dass das Thema der Protestantismusthese von Troeltsch zumindest
im Ansatz erheblich breiter angelegt ist als dasjenige der entsprechenden These

von Weber, erscheint offenkundig. Troeltsch geht es um die «tatsächliche Bedeutung
des Protestantismus für die Entstehung der modernen Kultur» (Troeltsch, 1911,
102; Troeltsch, 1906, 65); Weber dagegen sucht «nur» festzustellen, «ob und
wieweit [...] tatsächlich religiöse Einflüsse bei der qualitativen Prägung und

quantitativen Expansion [des «Geistes» des Kapitalismus; P.-U. M.-B.] über die

Welt hin wzz'rbeteiligt gewesen sind und welche konkreten Seiten der kapitalistischen
Kultur auf sie zurückgehen» (Weber, [1904/05] 1993, 51). Diese Äusserung Webers

findet sich am Ende des ersten Teils der ersten Fassung der Protestantismusstudie

von 1904. Bei näherem Hinsehen zeigt sich indes, dass das Thema der
Weberschen Protestantismusthese keineswegs so eng gefasst ist, wie es zunächst
den Anschein macht und auch von Weber selbst ursprünglich in der Regel dargestellt
wurde. Denn in der «Vorbemerkung» zu den «Gesammelten Aufsätzen zur
Religionssoziologie» aus dem Jahre 1920 spricht Weber vom «Kapitalismus» als

«der schicksalsvollsten Macht unsres modernen Lebens» (Weber, 1988a, 4; die

Hervorhebung wurde weggelassen; P.-U. M.-B.); und damit übereinstimmend ist

am Ende des ersten Teils der gleichfalls aus dem Jahre 1920 datierenden zweiten

Fassung der Protestantismusstudie nicht mehr die Rede von der «kapitalistischen
Kultur», sondern von «der auf kapitalistischer Basis ruhenden Kultur» (Weber,
1988b, 83). Nicht genug: am Ende beider Fassungen der Protestantismusthese
heisst es, es «kann» respektive es «könnte» - und zwar auf der Grundlage des

Erreichens des mit der Protestantismusthese in Aussicht genommenen
Erkenntnisziels - «der Versuch gemacht werden, abzuschätzen, in welchem Masse

moderne Kulturinhalte in ihrer geschichtlichen Entstehung jenen religiösen Motiven
und inwieweit anderen zuzurechnen sind» (Weber, [1904/05] 1993, 51; Weber,
1988b, 83; die Hervorhebung stammt von mir; P.-U. M.-B.). Demnach geht
Weber in seiner Protestantismusstudie zwar bekanntermassen von einer
vergleichsweise eng gefassten Fragestellung aus; doch hält er sich erklärtermassen



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 193

die Option offen, mit dem «kapitalistischen Geist» ein Konstituens - oder gar das

Konstituens - der modernen Kultur schlechthin bestimmt zu haben. Dass es sich

bei der Weberschen Protestantismusthese — wie von Troeltsch behauptet und in
seiner eigenen Protestantismusschrift auch dargestellt (Troeltsch, 1906, 41 ff.;
Troeltsch, 1910, 66 ff.) - um das Verständnis eines bloss «wirtschaftsgeschichtlichen
Problems», um das Verständnis eines in den «Gesamtumfang» der «Beziehungen»
zwischen Protestantismus und moderne Welt «einzuarbeitendefn]
Einzelphänomens» handelt, trifft daher ausdrücklich nicht zu (Troeltsch, [1910] 1987,
192). Hier befindet sich Troeltsch im Irrtum, die von Weber bereits in der ersten

Fassung seiner Protestantismusthese erhobenen weitergehenden Erklärungsansprüche

offenkundig übersehend. Weber hatte von Anfang an mehr im Sinn,
als Troeltsch ihm zugesteht.

Umgekehrt verhält es sich vielmehr so, dass Troeltsch in seinem eigenen

Vorgehen Weber näher steht, als er selbst dies wohl annimmt. Denn die anfangs
umfassend angelegte Thematik von Troeltsch, die «tatsächliche Bedeutung des

Protestantismus für die Entstehung der modernen Kultur» (Troeltsch, 1911, 102;

Troeltsch, 1906, 65), wird von ihm schon sehr bald eingeschränkt und nurmehr

unter dem Gesichtspunkt des Individualismus behandelt. Was Troeltsch erklärt,
ist die besondere metaphysische Konstitution des modernen Individualismus als

eines Prinzips der Wirklichkeitsgestaltung - und nicht mehr. Dass dieses Prinzip
des Individualismus sich auf die unterschiedlichsten Bereiche des modernen Lebens

überträgt - auf die Familie, den Staat, die Gesellschaft, die Wissenschaft etc. -
und dort je besondere Gestalt(en) annimmt, ist demgegenüber bereits Gegenstand
einer universalgeschichtlichen Rekonstruktion; und im Kontext dieser

universalgeschichtlichen Rekonstruktion stellt auch der Kausalzusammenhang von
Protestantismus und moderner Welt nur ein Moment unter vielen anderen dar.

Mitnichten aber kann davon die Rede sein, Troeltsch habe eine solche

universalgeschichtliche Rekonstruktion durchgeführt. Vielmehr kommt es ihm

einzig und allein auf den Individualismus an respektive - zurückbezogen auf Max
Weber - auf den Individualismus als Konstituens der modernen Kultur. Tatsächlich

begegnen sich die Intentionen von Weber und Troeltsch in einem entscheidenden
Punkt: Für Troeltsch ist der Individualismus, analog dem kapitalistischen Geist,

dasjenige Konstituens der modernen Kultur, welches durch den Protestantismus
seine besondere qualitative Prägung, sprich: seine metaphysische Überhöhung
ebenso wie seine quantitative Expansion, sprich: seine Amalgamierung mit den

unterschiedlichsten Einzelbereichen erfahren hat. Offenkundig sind indes auch
die zwischen Weber und Troeltsch sich eröffnenden Unterschiede: Denn anders

als der kapitalistische Geist gelangt der Individualismus von vornherein nicht in
einem Einzelbereich zur Wirkung, sondern tritt bereichsübergreifend auf. Für
Weber ist das Einwirken der protestantischen Ethik auf den kapitalistischen Geist
die Wirkung eines Besonderen auf ein ebenfalls Besonderes, die Wirkung einer



194 Peter-Ulrich Merz-Benz

besonderen Idee auf eine besondere Wirklichkeit - und erst wenn der kapitalistische
Geist zum Entstehungsgrund moderner Kulturinhalte schlechthin wird,
verallgemeinert er sich; erst dann erhält der kapitalistische Geist eine Bedeutung
für das Ganze des modernen Lebens. Für Troeltsch dagegen ist das Einwirken des

Protestantismus auf den Individualismus von vornherein die Wirkung eines

Besonderen auf ein Allgemeines, die Wirkung einer besonderen Idee auf ein
universales Gestaltungsprinzip der Wirklichkeit - und erst indem der metaphysisch
überhöhte Individualismus in den einzelnen Wirklichkeitsbereichen eine konkrete
Gestalt gewinnt, erst indem er mit den verschiedensten realen Gegebenheiten
«amalgamiert», besondert er sich. Weber und Troeltsch sind befasst mit der

Entstehung und Verbreitung der besonderen Qualität der modernen Welt; und
für beide bildet der Protestantismus den Entstehungsgrund dieser Qualität -
doch für den Begriff dieser Qualität und für ihre Vermittlung mit der modernen
Welt sehen beide nichtsdestoweniger höchst unterschiedliche Lösungen vor.

Die Protestantismusthese von Ernst Troeltsch wird schliesslich gar umgeben
von einer leisen Ironie. Bekanntlich wendet sich Troeltsch vehement gegen den
Gebrauch von Idealbegriffen, um in seiner Argumentation — allerdings ungewollt -
ins Gegenteil zu verfallen. Gerade der «Individualismus» ist in Wahrheit ein

logischer Idealbegriff, der in punkto Abstraktionsgrad die Weberschen Idealtypen
noch weit übertrifft. An einer Stelle bezeichnet Troeltsch den «Individualismus»

sogar explizit im Sinne des Idealtypus als «Wesensmerkmal» der modernen Welt,
ohne sich aber über die Konstruktion dieses Begriffs - und insbesondere über
dessen Verhältnis zur Realität — Rechenschaft zu geben. Soll der Individualismus
kein unspezifiziertes Prinzip der Wirklichkeitsgestaltung bleiben, muss folgerichtig
ein klar erkennbarer Weg zur Gestaltung des Faktischen gefunden werden, sprich:
zu einem soziologischen Begriffeines per se individualistischen Erlebens, Denkens und
Handelns. Ein solcher Weg ist in der Protestantismusthese von Troeltsch auch

explizit mitgedacht, manifestiert sich doch im Individualismus anspruchsgemäss
nichts Geringeres als das <Hineinragen> einer Idee, der Lutherschen Idee der

Heilsgewissheit, ins Faktische, in die Lebensbereiche der modernen Welt.

2.5 Individualismus als Prinzip der Wirklichkeitsgestaltung und die begrifflichen
und theoretischen Grundlagen der Soziologie - ein erster Gedanke

Die Feststellung mag an dieser Stelle erstaunen, aber das Entscheidende zum
Zusammenhang zwischen dem Prinzip der Individualisierung und der soziologischen
Theorie ist bereits gesagt: Zum Begriff des Individualismus als etwas überwirklich
Geltendem, als einer Idee, gibt es keine Alternative, soll das mit Individualismus
und auch Individualisierung Gemeinte sich nicht in der Diffusität alles dessen,

was ungeklärt als Individualisierungsprozess qualifiziert wird, buchstäblich auflösen.

Doch das zur Geltung Kommen dieser Idee, ihr wirksam Werden in der Konstitution
der sozialen Wirklichkeit muss erst bestimmt werden.



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 195

Der Individualismus meint - nach einem bereits früher verwendeten Ausdruck -
eine Bewusstseinsdisposition, die dem Handeln, ja dem menschlichen Tun generell,
voransteht. Sie hat nichts Inhaltliches an sich. Bestimmungen wie diejenigen der

Motivverwirklichung oder Normerfüllung sind ihr fremd und ebenso wenig handelt

es sich bei ihr um eine Repräsentation von Mustern kollektiver, gemeinschaftlicher
Organisation des Denkens und Abwägens von Zwecksetzungen. Die Bewusstseinsdisposition

des Individualismus zeichnet dafür verantwortlich, dass - Stichwort
<Amalgamierung> - das menschliche Tun in inhaltlich höchst verschiedenen

Lebensbereichen, in höchst verschiedenen Konkretionen demselben Prinzip
gehorcht: eben individualistisch zu sein.

Das heisst im Klartext, dass dem Individualismus nichts weniger obliegt, als

die Generierung von sozialem Geschehen. Allerdings - so ist gleich hinzuzufügen -
eignen ihm dabei keinerlei emanatistische Züge. Mitnichten sind die
individualistischen Handlungen und die in und mit ihnen konstituierten
individualistischen Wirklichkeitszustände seine Besonderungen. Auch wäre es verfehlt,
ihm einen Erfindungs- oder Erzeugungsreichtum zuzuschreiben, der effektiv der

Unwägbarkeit, der Unvorhersehbarkeit, der Zufälligkeit, kurz: der Komplexität
der an der Oberfläche des Geschehens stattfindenden Verhaltensabläufe entspricht.
Der Individualismus ist vielmehr gleich einer Form, indem er die verschiedensten
Inhalte der sozialen Wirklichkeit umgreift und auf diese Weise die Komplexität
alles dessen erzeugt, was individualistisches Handeln heisst. Die frühere Rede von
den individualisierten «Lebensformen» erweist sich insofern als erläuterungsreicher
als ursprünglich absehbar. Die Komplexität des individualistischen Handelns ist
indes ausschliesslich die Komplexität der Wirklichkeitsinhalte. Bezüglich des

Individualismus selbst wäre höchstens von einer Art Komplexitätsvermögen zu
sprechen - dem Vermögen, sich nahezu unbegrenzt an Inhalten erweisen zu
können. Beim Individualismus lediglich davon zu sprechen, es handle sich um die

Erzeugung eines Wirklichkeitsgeschehens aus einem Prinzip, greift daher in einem
entscheidenden Punkt zu kurz. Individualistisches Handeln zu erzeugen bedeutet
einen Akt der <Ver>-wirklichung.13

Aus diesem Grund geht der Individualismus auch nicht in den strukturierten
Verweisungszusammenhang von Prinzip und individualistischem Handeln ein -
und zwar unbesehen der Tatsache, dass das individualistische Handeln fraglos
eine Entäusserung des Individualismus darstellt und dieser in seinem zur Wirkung,
besser, zur Gestaltung gelangen seinerseits in die inhaltlichen Lebensbereiche

einbezogen ist.14 Es gehört zur Denkbarkeit des Individualismus, ja macht seine

13 Das Verhältnis des Individualismus zur Wirklichkeit gehorcht deutlich der Denkfigur einer
«analytischen» und nicht einer «emanatistischen Logik» (Lask, 1923, 28 ff.; Weber, 1973,
13 ff.).

14 Ebenso wie feststeht, dass das Verständnis des Individualismus als Habitus im Sinne von Pierre
Bourdieu mehr als nur einer Überlegung wert ist — auch und gerade angesichts des genealogischen
Zusammenhangs zwischen dem Begriff der Kulturwissenschaft nach Massgabe der Marburger



196 Peter-Ulrich Merz-Benz

Geltung als Prinzip aus, dass das Individualistische am Individualismus nicht zur
Disposition steht. Mit dem Fluss des wirklichen Geschehens erhält der
Individualismus seine konkrete Bestimmung, um sich in und mit den
dahinfliessenden Dingen und Vorgängen, den wechselnden Lebensformen und
Varianten der Lebensführung, auch wieder zu verändern. Doch das Individualistische
selbst muss davon unberührt bleiben, anders der Individualismus als solcher seinen

Sinn verlöre. Dies ist die Auffassung von Troeltsch, wenn er davon spricht, im
Individualismus manifestiere sich nichts Geringeres als das >Hineinragen> einer
Idee in die Lebensbereiche der modernen Welt. Der Individualismus ist ein

Gestaltungsprinzip, das von seiner ideellen in eine wirkliche Fassung übergeht,
indem es sich an den Inhalten der Wirklichkeit, näherhin an den im sinnhaften
Handeln konstituierten Dingen und Vorgängen des sozialen Lebens erweist -
und das sich auch nur dort erweisen kann, obwohl es den Inhalten wiederum

entzogen bleibt. Der Individualismus als Faktizität ist und bleibt vom
Individualistischen als einem überwirklich geltenden abkünftig. Innerhalb dieser

Grenzen muss der Individualismus weiter bestimmt werden - und dass er über die

Faktizitäten hinausweist, ist nichts weniger als ein nützlicher Fingerzeig auf die

Grenze des Rationalisierbaren.

3 Literaturverzeichnis

Beck, Ulrich (1986), Risikogesellschaft. Aufdem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Beck, Ulrich (1994), Jenseits von Stand und Klasse?, in: Ulrich Beck und Elisabeth Beck-Gernsheim,
Hrsg., Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen Gesellschaften, Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 43-60 [«weitgehend unveränderter» Wiederabdruck von: Beck, Ulrich {1983},
Jenseits von Stand und Klasse? Soziale Ungleichheiten, gesellschaftliche Individualisierungsprozesse

und die Entstehung neuer sozialer Formationen und Identitäten, in: Reinhard Kreckel,

Hrsg., Soziale Ungleichheiten (Soziale Welt, Sonderband 2). Göttingen, Schwartz, 35-74].

Beck, Ulrich und Elisabeth Beck-Gernsheim (1994), Individualisierung in modernen Gesellschaften
— Perspektiven und Kontroversen einer subjektorientierten Soziologie, in: Ulrich Beck und
Elisabeth Beck-Gernsheim, Hrsg., Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen

Gesellschaften, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 10—39.

Boke, Karl Martin (1983), Subjektorientierte Soziologie - Plädoyer für eine Forschungsperspektive,
in: Karl Martin «Boite und Eberhard Treutner, Hrsg., Subjektorientierte Arbeits- und
Berufssoziologie, Frankfurt am Main/New York, Campus, 12-36.

Bourdieu, Pierre (1974), Strukturalismus und soziologische Wissenschaftstheorie, in: Pierre Bourdieu,
Zur Soziologie der symbolischen Formen, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 7—41.

Bourdieu, Pierre (1976), Entwurf einer Theorie der Praxis — auf der ethnologischen Grundlage der

kabylischen Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Neukantianer und der Bourdieuschen Sozialwissenschaft -, steht doch der das Verhältnis von
Habitus und Feld bestimmende «doppelte Prozess von Interiorisierung der Exteriorität und
der Exteriorisierung der Interiorität» einem Begriff von Individualismus als Habitus wiederum

entgegen (Bourdieu, 1974, 40 f.; Bourdieu, 1976, 31 f., 147).



Individualisierung - kapitalistische «Lebensführung» - Individualismus 197

Ernst-Troeltsch-Bibliographie (1982), herausgegeben, eingeleitet und kommentiert von Friedrich Wilhelm
Graf und Hartmut Ruddies, Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Gothein, Eberhard (1892), Wirtschaftsgeschichte des Schwarzwaldes undder angrenzenden Landschaften.
1. Band: Städte- und Gewerbegeschichte. Herausgegeben von der Badischen Historischen
Kommission, Strassburg: K. J. Trübner.

Hönigswald, Richard (1912), Zur Wissenschaftstheorie und Systematik. Mit besonderer Rücksicht
auf Heinrich Rickerts «Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft», Kantstudien, 17, 28—84.

Junge, Matthias (2002), Individualisierung, Frankfurt am Main: Campus.

Kippele, Flavia (1998), Was heisst Individualisierung? Die Antworten soziologischer Klassiker, Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Lask, Emil (1923), Fichtes Idealismus und die Geschichte, in: Emil Lask, Gesammelte Schriften.
Herausgegeben von Eugen Herrigel. I. Band, Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1—274.

Lehmann, Hartmut (1996), Asketischer Protestantismus und ökonomischer Rationalismus. Die Weber-
These nach zwei Generationen, in: Hartmut Lehmann, Max Webers «Protestantische Ethik».
Beiträge aus der Sicht eines Historikers, Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 9-29.

Luhmann, Niklas (1989), Individuum, Individualität, Individualismus, in: Niklas Luhmann,
Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft.
Band 3, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 149—258.

Merz[-Benz], Peter-Ulrich (1990), Max Weber und Heinrich Rickert. Die erkenntniskritischen Grundlagen
der verstehenden Soziologie, Würzburg: Königshausen & Neumann.

Merz-Benz, Peter-Ulrich (1995), Tiefsinn und Scharfsinn. Ferdinand Tönnies' begriffliche Konstitution
der Sozialwelt, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Parsons, Talcott (1964), Systematische Theorie in der Soziologie. Gegenwärtiger Stand und Ausblick
(1945), in: Talcott Parsons, Beiträge zur soziologischen Theorie. Herausgegeben von Dietrich
Rüschemeyer, Neuwied, Luchterhand, 31—64.

Parsons, Talcott (1966), Societies. Evolutionary and Comparative Perspectives, Englewood Cliffs, N.
J.: Prentice-Hall.

Rachfahl, Felix (1987), Kalvinismus und Kapitalismus (1909), in: Max Weber, Die protestantische
Ethik II. Kritiken und Antikritiken, Gütersloh, Mohn, 57—148.

Rickert, Heinrich (1902), Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung. Eine logische Einleitung
in die historischen Wissenschaften, Tübingen und Leipzig: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Tönnies, Ferdinand (1979), Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft [Neudruck der 8. Auflage Leipzig: Buske 1935].

Troeltsch, Ernst (1913), Was heisst <Wesen des Christentums>? (1903), in: Ernst Troeltsch, Gesammelte

Schriften, Band 2: Zur religiösen Lage, Religionsphilosophie und Ethik, Tübingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 386-451.

Troeltsch, Ernst (1906), Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der modernen Welt.
Vortrag, gehalten auf der IX. Versammlung deutscher Historiker zu Stuttgart am 21. April
1906, Historische Zeitschrift, Der ganzen Reihe 97. Band, Dritte Folge — 1. Band, München
und Berlin, R. Oldenburg, 1-66.

Troeltsch, Ernst (1911), Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der modernen Welt,
München und Berlin: R. Oldenburg.

Troeltsch, Ernst (1987), Die Kulturbedeutung des Calvinismus (1910), in: Max Weber, Die
protestantische Ethik II. Kritiken und Antikritiken, Gütersloh, Mohn, 188-215.

Weber, Max (1904), Die protestantische Ethik und der <Geist> des Kapitalismus. I. Das Problem,
Archiv für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, hrsg. v. W. Sombart, M. Weber und E. Jaffé,
20. Band, 1. Heft, Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1-54. [Das 1. Heft des 20.
Bandes erschien im November des angegebenen Jahres.]



198 Peter-Ulrich Merz-Benz

Weber, Max (1905), Die protestantische Ethik und der <Geist> des Kapitalismus. II. Die Berufsidee
des asketischen Protestantismus, Archiv für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, hrsg. v. W.
Sombart, M. Weber und E. Jaffé, 21. Band, 1. Heft, Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck),
1—110. [Das 1. Heft des 21. Bandes erschien ca. im Juni des angegebenen Jahres.]

Weber, Max (1987), Antikritisches zum <Geist> des Kapitalismus (1910), in: Max Weber, Die
protestantische Ethik II. Kritiken und Antikritiken, Gütersloh, Mohn, 149—187.

Weber, Max (1973), Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Vierte, erneut durchgesehene Auflage,
herausgegeben von Johannes Winckelmann, Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Max (1988a), Vorbemerkung, in: Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I,
Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1-16.

Weber, Max (1988b), Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Max Weber,
Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 17-
206.

Weber, Max (1993), Die protestantische Ethik und der «Geist» des Kapitalismus. Textausgabe auf der

Grundlage der ersten Fassung von 1904/05 mit einem Verzeichnis der wichtigsten Zusätze
und Veränderungen aus der zweiten Fassung von 1920, herausgegeben und eingeleitet von
Klaus Lichtblau und Johannes Weiss, Weinheim: Beltz Athenäum.


	Individualisierung - kapitalistische "Lebensführung" - Individualismus : zur Konstitution der modernen Welt aus dem "Geist" der protestantischen Ethik und Ernst Troeltsch

