
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 27 (2001)

Heft: 1

Artikel: Normes de justice et situations d'échange entre agriculteurs voisins :
jalons pour la construction du concept de lieu pratiqué

Autor: Candau, Jacqueline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Swiss Journal of Sociology, 27 (1), 2001, 61 - 78 61

Normes de justice et situations d'échange entre agriculteurs voisins.
Jalons pour la construction du concept de lieu pratiqué

Jacqueline Candau'

1 Introduction

Les agriculteurs ont toujours entretenu des relations d'échange entre voisins. Bien

que ces échanges interindividuels aient évolué, ils gardent encore aujourd'hui une
place importante dans leur vie quotidienne et concourent à la constitution d'une
territorialité propre à ce groupe de professionnels.

Par échange, il faut entendre la circulation organisée d'objets (matériels ou
immatériels) entre des acteurs (collectifs ou individuels) que M. Mauss a étudiée à

partir de « trois obligations : donner, recevoir, rendre », trois obligations qu'il qualifie
de « volontaires » (Mauss, 1985). C. Lévi-Strauss insiste sur sa structure de réciprocité
(Lévi-Strauss, 1950). Cette mise en circulation observe des conventions qui lui
assurent continuité dans le temps et prévient les guerres. L'échange, en tant que
mouvement des ressources matérielles et symboliques, reflète « les termes

fondamentaux d'un équilibre, diversement conçu et différemment réalisé selon le type
de société considéré » (Lévi-Strauss, p. XXXIV). Ces conventions d'échange doivent
obéir à un principe de justice afin que cet équilibre soit assuré.

Notre approche ne s'intéresse pas ici à la justice dans la répartition des biens,
mais à la justice dans les relations d'échange. La question est de savoir quelles

normes ou conventions les personnes doivent observer afin qu'une relation d'échange

puisse se prolonger. Ce questionnement relève de la régulation bien plus que de la

répartition ou de la distribution de biens. Si J. Kellerhals et al. privilégient la

dimension économique de l'échange pour étudier les figures d'équité (Kellerhals
et al., 1988), nous privilégions pour notre part la dimension relationnelle en
considérant les relations d'échange comme actualisation d'un lien civil. Avec P. Pharo

nous entendons le lien civil « défini comme l'ensemble des propriétés de l'intelligence
mutuelle entre les êtres humains, ou encore comme l'ensemble des rapports entre les

formesparticulières d'entente et de mésentente et l'idéal moral (paix, bonheur, équité

qui les régule. » (Pharo, 1992, p. 21). L'exigence de justice porte avant tout sur un
type de transaction entre les membres d'un groupe restreint dans les études rapportées

par J. Kellerhals ; or conformément à la tradition anthropologique dans laquelle
nous nous situons ici, l'exigence de justice porte sur la régulation des échanges

* Jacqueline Candau, Sociologue, Unité Recherche A.D.E.R., Cemagref, 50 avenue de Verdun,
33612 Cestas cedex, tel : 05 57 89 01 93, E-mail : Jacqueline.candau@ bordeaux, cemagref.fr



62 Jacqueline Candau

d'une personne (ou d'un groupe) avec les membres de son environnement. Reste

cependant que nous constatons, à l'instar des travaux réunis par J. Kellerhals, une
diversité dans les principes de justice.

Cet article propose une analyse des normes de justice actualisées par les

agriculteurs dans les échanges qu'ils entretiennent avec leurs homologues voisins.
Nos travaux de thèse (Candau, 1995) nous ont amenée à repérer deux normes de

justice validées par les agriculteurs : l'équité guide la grammaire des relations

d'échange entre les cultivateurs de Maillot dans l'Yonne, alors que l'égalité prévaut

pour les éleveurs de Baïgorri dans les Pyrénées-Atlantiques. Nous questionnerons
ici une telle différence, ce qui nous amènera à révéler l'importance de la situation
d'échange, c'est-à-dire à la fois la localisation et le cadre d'interaction façonné par
l'histoire où se construisent les relations d'échange. Ces relations entre des personnes

portent la marque de la mémoire, la marque de l'espace et du temps où elles

prennent place. C'est alors que nous proposerons le concept de lieu pratiqué.

2 Cultivateurs à Maillot et éleveurs à Baïgorri

Notre regard se focalise sur deux communes très différentes, tant du point de vue
de l'économie agricole que du point de vue de l'identité culturelle de leur « pays » :

la commune de Maillot dans le Sénonais (département de l'Yonne) et celle de

Baïgorri dans le Pays basque (département des Pyrénées-Atlantiques). La préférence
accordée au découpage communal est dictée par l'étude des relations de voisinage ;

sinon nous nous référons à la région agricole pour l'économie agricole (Maillot
fait partie de la basse-Yonne et Baïgorri de la montagne basque), au « pays » pour
les traditions anthropologiques (Sénonais, Pays basque). L'enquête sur laquelle
s'appuie cette réflexion rassemble deux séries d'entretiens semi-directifs menés

respectivement en 1988-89 puis en 1991-92.
En 1990, Maillot comptait 962 habitants et 5 exploitations agricoles tandis que

Baïgorri rassemblait 1565 résidents et 130 exploitations. Bien que Baïgorri soit un
chef-lieu de canton, la forte proportion d'agriculteurs et son éloignement des centres
urbains lui confèrent un profil rural. En effet, cette commune de l'extrême Sud-
Ouest de la France se situe en zone de montagne bien à l'extérieur du bassin d'emploi
le plus proche, Bayonne (40 km). Par contre, Maillot se trouve à 4 km de Sens (sous-

préfecture et ancien archevêché dominant Paris au Xlème siècle), à 110 km de

Paris, et bénéficie du pouvoir d'attraction de ces deux villes auprès desquelles elle

joue un rôle résidentiel. Ainsi, Maillot possède quatre lotissements et deux zones
artisanales depuis 1993, et a doublé le nombre de ses habitants ces cent dernières
années tandis que Baïgorri fait face à une dépopulation constante depuis plus d'un
siècle (diminution de 30%). C'est l'activité touristique et surtout l'activité agricole

qui maintiennent la vitalité de cette commune basque.



Normes de justice et situations d'échangé entre agriculteurs voisins 63

L'économie agricole, la figure d'agriculteur et les structures d'exploitation
permettent de différencier fortement Maillot et Baïgorri. Maillot est immergée dans

une région agricole de grandes cultures puisque 97% de la surface agricole sont
cultivés en blé, orge ou tournesol. Elle est donc traversée par les flux mondiaux de

l'économie des grains et la figure de l'agriculteur qui prédomine est celle du
cultivateur, à la fois propriétaire et fermier. Les coteaux basques qui abritent Baïgorri
se caractérisent par leur couleur verdoyante : ici, peu de terres sont labourées, la

superficie toujours en herbe regroupe 86% de la superficie agricole utilisée.
L'économie agricole repose sur la production de lait de brebis qui intègre en été les

pâturages d'alpage grâce à la pratique de la transhumance (appelée estive). Cette
économie se déploie avant tout sur un espace régional : le marché du fromage de brebis

se dissémine sur différents marchés entre l'Italie, l'Espagne, la Corse, la Grèce et le

Sud-Ouest de la France (où le Rayon de Roquefort prédomine). Ici, la figure de

l'agriculteur est celle de l'éleveur, propriétaire, dont l'exploitation est de taille réduite.
Ces deux économies agricoles, celle des grains et celle du lait de brebis,

s'appuient sur des exploitations agricoles aux structures absolument divergentes.
Les exploitations céréalières de Maillot comptent en moyenne 73 ha de Surface

Agricole Utilisée (SAU) alors que les exploitations d'élevage de Baïgorri regroupent
couramment 19 ha1. A ces deux dimensions foncières correspondent deux échelles

financières puisque le revenu d'une exploitation de 80 ha de la basse-Yonne est

estimé à 142'480 Frs en 1989, et celui d'une exploitation de la montagne basque à

50'000 Frs en 19902.

Ces contrastes entre Maillot et Baïgorri, entre le cultivateur et l'éleveur,

entre l'économie des grains et l'économie du lait de brebis ne doivent cependant

pas cacher une forte hétérogénéité entre les agriculteurs d'une même commune.
En effet, la modernisation lancée dans les années 1950-1960 a touché de façon
spécifique les exploitations céréalières et les exploitations d'élevage et elle a, ici
comme là, modifié les critères de la mobilité sociale. Dans le Sénonais, l'adaptation
à l'économie marchande privilégia l'extension foncière du fait de la mécanisation
et des produits de traitements qui jouèrent à la fois sur la productivité du travail
humain et sur les charges. L'élevage par contre, ne supportant qu'une mécanisation
modérée, fut réceptif à des techniques d'intensification productive qu'elles soient
alimentaires ou génétiques. Dans le Sénonais les agriculteurs utilisent la

catégorisation « gros » et « petits » pour se différencier. Dans le Pays basque, la

catégorisation locale discrimine les « modernes » des « traditionnels ». Dans chacune
des communes, ces différents profils se rencontrent : la superficie des exploitations
de Maillot varie de 55 ha à 330 ha ; les éleveurs les plus productifs de Baïgorri

1 Ces données chiffrées proviennent du Recensement Général Agricole de 1988.

2 Selon les centres de comptabilité agricole respectifs (CAGEAY Auxerre pour la basse-Yonne et
AFOG Saint-Palais pour la montagne basque). Les revenus sont exprimés en francs français
courants.



64 Jacqueline Candau

raccourcissent la durée d'estive, voire l'abandonnent, tandis que les moins productifs
maintiennent cette pratique traditionnelle, non sans l'adapter. C'est dire l'hétérogénéité

des agriculteurs que ce soit à Maillot ou à Baïgorri. Reste à savoir si ces

différences influencent les relations de voisinage.

3 Les échanges entre agriculteurs voisins

Les agriculteurs de Maillot et de Baïgorri échangent des objets avec leurs homologues
géographiquement proches : les agriculteurs voisins constituent un réseau d'échange
et de dialogue très pratiqué ou encore un groupe professionnel local (Darré, 1985)

qui prend sens dans le maillage relationnel local. Les agriculteurs ne s'y rencontrent
pas uniquement au travers de leur métier mais aussi en tant qu'habitants
communaux, élus ou électeurs, agents d'une même histoire. Dans ce réseau, la

technique se mêle à l'économique, au culturel, au relationnel, au politique.
L'agriculteur voisin est incontournable, et pas seulement d'un point de vue
professionnel. Les échanges professionnels laissent transparaître une organisation
sociale spécifique. Matériel, travail gratuit, travail rémunéré, animaux, semences,
discussions techniques, façons de faire, parcelles de terres, tels sont les principaux
objets que les agriculteurs voisins font circuler.

Intéressons-nous d'abord à la dimension économique de ces échanges afin
de les analyser sous leur aspect relationnel. Nous aurions également pu nous
focaliser sur la dimension symbolique de ces échanges ou, à la suite de J. P. Darré
(1985), sur la dimension cognitive ; mais la dimension économique, en insistant

sur l'aspect matériel, facilite l'identification des échanges. De la sorte, nous rejoignons
la démarche de J. Kellerhals et al. (1988) et décrivons l'échange en tant qu'activité.
Ensuite, nous l'aborderons en tant qu'interaction située.

A Baïgorri, la propriété collective rend accessible un équipement autrement

trop lourd à supporter financièrement par ces petites structures de polyculture et

d'élevage. La quasi-totalité du matériel de l'exploitation peut s'acquérir en copropriété

: Mr Gustave (Baïgorri, 35 ans, « moderne ») ne possède en propre qu'un
tracteur, même les remorques ont été achetées avec plusieurs voisins3. L'entraide

permet la réalisation de travaux difficiles à entreprendre par le chef d'exploitation
qui se retrouve de plus en plus souvent seul pour travailler. « Ca soutientpas mal.

Les travaux difficiles, ça devient une partie de plaisir » (Mr Henri, 45 ans, « moderne

», 1988, 25)4. Selon le témoignage de ces éleveurs « modernes », le nombre
élevé des exploitations est source de dynamisme mais aussi condition de survie.

3 Le nom des agriculteurs sont des noms d'emprunt afin de respecter l'anonymat des personnes
rencontrées.

4 Sont notées entre parenthèses les références du fragment d'entretien : le nom de l'agriculteur
(Mr Henri), son âge (45 ans), son profil professionnel local (« moderne »), l'année de l'entretien



Normes de justice et situations d'échangé entre agriculteurs voisins 65

A Maillot, temps de travail et matériel agricole constituent également l'objet
d'échanges. Lors des pointes de travail, les agriculteurs font appel à un voisin ;

cette forme présente plus de flexibilité que le service par entreprise, et un coût
moindre que celui d'un salarié temporaire ; pour les petites exploitations, ceci leur

procure un complément de revenu. Le prêt rémunéré de matériel, quant à lui,
diminue les charges d'amortissements. Enfin, l'achat collectif d'équipement coûteux

allège les charges individuelles d'investissement et peut permettre l'accès à des

aides publiques (ce qui fut le cas pour la CUMA5 d'irrigation créée en 1990 : elle

bénéficia de subventions et prêts bonifiés).
Ce faisant, si le support matériel de l'échange reste le même d'une commune

à l'autre (travail ou équipement), la forme diffère par les conventions en usage.
Ecoutons cet agriculteur de Baïgorri :

Rien d'écrit. Non, nous faisons comme ça, amicalement. Admettons, si je fais

porter le voisin (tracter l'ensilage du champ au silo), c'est à moi, hé, à voir combien

je dois l'aider de nouveau. Ca, c'est à voir à chacun. Lui-même,6

Mr Isidore, 59 ans, « traditionnel », Baïgorri (1992, 17—18)

Mr Isidore insiste sur la relation d'échange en mettant en scène les personnes qui
échangent entre elles (« nousfaisons », « le voisin », « moi ») sans qu'aucune médiation
n'ait de place, autre que les objets échangés : « Rien d'écrit. Non, ». La référence

à l'amitié (« nous faisons comme ça, amicalement »), et l'indéfinition de la forme
{« comme ça ») accentuent la centralité de la relation ayant pour régulation des

conventions locales. Dans cette conception, chacun des deux acteurs de cette
relation duale évalue la façon de rendre le service (« Ca, c'est à voir à chacun. Lui-
même. »). Rendre le service instaure la réciprocité comme principe : Mr Isidore se

réfère à un chantier d'ensilage qui exige de la main-d'oeuvre extérieure, et le

présente comme un dialogue où «je fais porter un voisin » précède «je dois l'aider
de nouveau ». La réponse au service est différée dans le temps : en précisant « de

nouveau », Mr Isidore exprime une répétition, c'est-à-dire l'obligation de rendre

par l'ouverture ultérieure d'une nouvelle séquence d'action. Aucune indication

quant à la forme de l'échange (cela peut être un chantier d'ensilage chez le voisin,

ou un autre travail) car elle importe peu en regard de la charge de travail à rendre :

« combien » je dois l'aider à nouveau. Il est même fort rare que le principe de

réciprocité se traduise concrètement par le don d'un objet puis le contre don du
même objet. Un agriculteur agissant ainsi serait perçu comme trop attaché à son

(1988), le numéro de la page de l'entretien transcrit (25). Le profil professionnel des agriculteurs
de Baïgorri est soit « traditionnel » soit « moderne »; celui des cultivateurs de Maillot est

précisé par la superficie de leur exploitation.
5 CUMA : Coopérative d'Utilisation de Matériel Agricole.

6 Texte italique : discours appuyé du locuteur (ton élevé, débitplus lent, voix soutenuej.



66 Jacqueline Candau

intérêt personnel et courrait le risque d'être jugé négativement. Par l'échange, « les

objets ne sontpas seulement comparables, mais souvent substituables » reconnaît C. Lévi-
Strauss (1950, p. XXXIII).

Il faut donc rendre le service, mais aussi équilibrer les échanges entre tous les

voisins :

Il faut pas être trop avec un voisin, il faut être à peu près pareil avec les autres.

Déjà quand vous vous entraidez avec un voisin, l'autre dit : « Hé Tu étais encore

chez lui » Il vous le dit comme ça en face.

Mr François, 40 ans, « traditionnel », Baïgorri (1990, 27)

Ici, Mr François ouvre la relation duale d'échange entre voisins à un troisième

protagoniste, un autre voisin, qui serait un représentant de tous les autres. C'est
dire que l'entraide prend place dans un groupe, celui des voisins. Groupe appelé

« le quartier » à Baïgorri. Si échanger se réalise deux à deux, l'ensemble des membres

du quartier observent cependant et prennent alors la qualité de témoins qui ne

manqueront pas de dénoncer un écart au principe de justice. Cet écart porte sur le

« combien ». Non pas simplement le « combien » à rendre comme le mentionnait
précédemment Mr Isidore, mais le « combien » à échanger avec chaque voisin : car
à Baïgorri, les échanges entre tous les membres du quartier doivent être équilibrés.
Il n'y a pas de place pour des relations électives : « Il faut pas être trop avec un
voisin, ilfaut être à peupréspareil avec les autres. » Ce qui est en jeu, c'est l'équilibre
des relations interpersonnelles ; la quantité de travail qui circule n'en est que
l'indicateur. En effet, les personnages que Mr François met en scène dans son
discours importent plus que l'acte ou l'objet d'échange : il s'agit avant tout de

personnes appartenant à la catégorie « voisin » (« chez lui ») en relation de face à face

(« il vous le dit comme ça en face »).

Lieu de convenance et de sociabilité, le quartier considère ses membres égaux,

ce qui interdit les relations déséquilibrées : principe de réciprocité selon un modèle de

symétrie entre tous les voisins. Selon ce principe, les relations de voisinage ignorent
les rapports de force inégaux. Mr François préfère acheter un lot d'agnelles par
l'intermédiaire du maquignon plutôt que de traiter directement avec son voisin, le vendeur :

Entre agriculteurs, c'est très difficile. Surtout quand on se connaît. Avec un

maquignon, vous n'avez pas de sentiments. Mais avec un voisin, c'est un agriculteur

comme vous Et puis y a des gens qui sont plus faibles que d'autres pour
marchander. Y a des personnes, vous allez arriver à faire baisser beaucoup. Bon

ben c'est un peu profiter si vous voulez. Après si quelqu'un arrive à savoir çà, on

parle de vous Tandis qu'un maquignon, vous n'avez pas de pitié pour lui, lui il se

défend, il est là pour ça (rires) C'est son métier.

Mr François, 40 ans, « traditionnel », Baïgorri (1990, 22)



Normes de justice et situations d'échangé entre agriculteurs voisins 67

Mr François appuie son point de vue en deux temps. Tout d'abord il identifie les

acteurs potentiels de l'interaction et oppose « le maquignon » au « voisin » qui « est

un agriculteur comme vous » (le « vous » désigne l'ensemble des agriculteurs voisins).
Ensuite, il qualifie les voisins par rapport au type d'échange (« marchander ») en

précisant que « des gens sontplus faibles que d'autres », « Y a des personnes, vous allez
arriver à faire baisser beaucoup ». L'acte marchand, en ce qu'il explicite le calcul et

privilégie la transaction au détriment de la relation, comporte un danger pour ces

relations d'échange. Quant au maquignon, c'est la figure adéquate pour la situation
(« il est làpour ça », « c'est son métier ») que le singulier et non le pluriel désigne. Si

la diversité des voisins existe, il y a lieu de ne pas la retenir dans l'action : les

membres du quartier se doivent d'être égaux. Ainsi, une transaction marchande

ne doit pas s'établir en fonction des ressources d'autorité de la personne (« des gens

qui sontplus faibles que d'autres ») sinon, « c'est un peu profiter ». Une personne qui
tire bénéfice de ces atouts (potentiellement, cela pourrait être Mr François) court
le risque d'entacher sa qualité de pair. Cette mise à l'écart se réaliserait par la parole
dans la mesure où la personne fait l'objet de conversations : « on parle de vous ».

On peut donc dire que les agriculteurs de Baïgorri privilégient la relation
dans l'échange au détriment de la transaction dans l'échange.

L'efficacité des conventions (échanges équilibrés, égalité des membres) et
l'interconnaissance des partenaires écartent toute contrepartie monétaire (« ici on

n 'a pas l'esprit à fairepayer le service rendu avec du matériel », dit Mr FFenri, 45 ans,
« moderne », 1988, 6). Elles écartent également la nécessité de recourir à une
structure formelle : le matériel est acheté par le biais d'une CUMA lorsque certains

copropriétaires sont extérieurs au quartier ou lorsque l'équipement en commun
bénéficie de financements publics (matériel d'ensilage par exemple).
L'interconnaissance assure une intersurveillance qui tient lieu de contrat formel. Celui
qui se risque à manquer de convenance affaiblit sa place et ternit sa face (au sens
de E. Goffman, 1984), perd en considération sociale en terme de dignité ou de

grandeur (Boltanski et Thévenot, 1991).
A Maillot, tout service doit également être rendu. Mais contrairement à

Baïgorri, il se voit consigné par écrit et évalué en heures de travail ou en francs : la

forme de l'échange diffère. Si le solde est régularisé par du travail effectué ou par
du matériel prêté, les agriculteurs parlent d'entraide ; s'il est régularisé par un
chèque, ils parlent d'entreprise. Les référents d'évaluation sont extérieurs au groupe
professionnel local : pour chiffrer 50 ha de labours ou 20 ha de maïs récolté, ils
utilisent une grille départementale ou régionale publiée par la presse professionnelle.

A travers les témoignages de Mr Eustache (50 ans, 55 ha), Mr Christophe
(42 ans, 115 ha) et Mr Dimitri (33 ans, 330 ha), précisons ces conventions de

convenance à Maillot. Bien qu'étant dans des situations professionnelles très

différentes (importance économique de l'exploitation, perspective de succession,

âge), ces trois agriculteurs de Maillot échangent du travail et du matériel, jamais



68 Jacqueline Candau

les trois ensemble, mais deux à deux. Et il est intéressant de noter que la forme de

ces échanges varie selon les protagonistes.
Mr Eustache (50 ans, 55 ha) et Mr Christophe (42 ans, 115 ha) ont l'habitude

de travailler ensemble, au moins depuis la génération de leurs parents. Ces 20
dernières années, cette collaboration s'est amplifiée. Ecoutons Mr Christophe :

Mais voilà, tout seul je suis coincé Alors j'ai de l'entraide par un exploitant chez

qui je fais la moisson gratuitement pour l'entraide qu'il m'aide Je lui prête du

matériel, et ça le dépanne beaucoup dans ce sens-là, et lui me rend plus service

manuellement. Alors ça marche comme ça. On a des comptes Bon, et j'ai
beaucoup plus besoin de lui que lui de moi dans ce sens, manuellement.

Mr Christophe, 42 ans, 115 ha, Maillot (1990, 7)

Mr Christophe identifie sommairement les partenaires de l'échange (« l'exploitant
chez qui », je, lut) tout en posant que ce sont des professionnels : il s'agit
&exploitant et non de voisin comme à Baïgorri. Par contre le discours se structure
centralement autour de l'acte d'échange : après avoir précisé son besoin (« tout seul

je suis coincé »), Mr Christophe explicite des actions (faire la moisson, aider, prêter
du matériel, rendre service manuellement) qui s'organisent en séquences à deux temps,
telle la temporalité d'un échange. Cette structure clôt l'échange sur lui-même.

Tout est comptabilisé par écrit, mais il n'y a pas de mouvement monétaire ;

ils parlent « d'entraide ». La comptabilisation n'est pas très rigoureuse (la durée
des tâches se trouve consignée sans être convertie en francs) parce qu'entre ces

deux cultivateurs, l'entente se réalise entre « égaux » (ils ont une surface similaire

en grandes cultures). Le transfert d'argent n'y a pas de place.
Entre Mr Eustache (50 ans, 55 ha) et Mr Dimitri (33 ans, 330 ha) par

contre, le solde est monétarisé parce que le service ne peut être rendu par un autre
service ; ils parlent « d'entreprise » :

S'il me faut une personne, si je suis à la bourre pour les labours, ben j'irai voir un

autre agriculteur, je lui dirai : « Voilà, tu me laboures 50 ha, je te paye tant
l'hectare.» /. Candau : Vous allez faire fonctionner la banque de travail qui est

déjà en place ''.Agriculteur : C'est pas une banque de travail, c'est de l'entreprise./
Candau : de l'entraide Agriculteur : Non, pas de l'entraide. Ce n'est pas échange

de services, parce qu'il faut pouvoir le rendre. Si tu ne peux pas le rendre, parce

que nous on pourra pas le rendre, parce qu'a priori on n'aura pas de temps

beaucoup de disponible Donc si j'ai besoin, je ferai appel à un voisin; lui ça lui
fera un peu de travail en plus, ça le découragera pas, et puis je le payerai, et puis

voilà ça lui fera de l'argent, et puis moi ça me passera un cap, un mois où j'aurai
besoin d'une personne

Mr Dimitri, 33 ans, 330 ha, Maillot (1992, 6)



Normes de justice et situations d'échangé entre agriculteurs voisins 69

Mr Dimitri présente les relations d'échange selon la même structure que le fait
Mr Christophe : les deux protagonistes se définissent professionnellement {un

agriculteur) et entrent dans des séquences d'action où alternent lui/moi, labourer

(lui)lpayer (moi), argent (lui)/besoin d'une personne (moi). Apparaît alors un souci

d'équité dans l'échange et de complémentarité professionnelle : chacun doit recevoir

proportionnellement à son don, et il faut que cela soit opportun pour son
exploitation. L'équité est à entendre ici telle que l'a définie G. Homans (1974) :

selon le principe de justice distributive, les rétributions doivent équivaloir aux
contributions {i.e. aux mérites) lors de toute transaction sous peine que naisse un
sentiment d'injustice.

Enfin, si les échanges entre Mr Christophe (42 ans, 115 ha) et Mr Dimitri
(33 ans, 330 ha) étaient peu fréquents, ils tendent toutefois à s'amplifier ces

dernières années. Mr Christophe a un fils, repreneur potentiel ; sa stratégie est
donc de développer son exploitation pour maintenir sa viabilité. Il se réfère à

Mr Dimitri, jeune, à la tête d'une grande structure pour la région, avec qui il se

reconnaît des points communs, ici des façons de voir communes7 :

Avec Dimitri, y a pas de problèmes, parce qu'il n'y a pas de problèmes d'idées, on

chiffre, ça fait tant, on fait le compte de tout ça, entraide l'un et l'autre, puis à la

fin ça fait une certaine somme, et on verra pour la campagne à venir. Là ; il
m'a pris mon canadien avec mes deux roto-herses, le sien était pas mal usé, et puis

il voulait pas le racheter; tous les ans je lui prête, ça fait tant l'hectare, et on n'en

parle pas

Mr Christophe, 42 ans, 115 ha (1990, 21)

Mr Dimitri et Mr Christophe collaborent de plus en plus, notamment pour
l'achat du matériel en commun (« en mitoyenneté »). Leur rapprochement transparaît
vivement par l'achat de foncier en 1992 : ils participent ensemble à la reprise des

terres d'une exploitation.
A la suite de cet achat de foncier, l'utopie d'égalité entre Mr Eustache et

Mr Christophe éclate. Et Mr Eustache brise les conventions de convenance durant
l'été 1993 : lors d'une manifestation publique à Maillot, il accuse le frère de Mr
Dimitri de rechercher le profit dans son commerce de charcuterie. Mr Dimitri
reçoit cette injure en son nom propre, au nom de sa parentèle ; cette « insulte » se

répercute également sur la scène politique municipale : Maillot vit cet été-là (1993)
un conflit symbolisé par le déplacement du monument aux morts et Mr Eustache

prend ouvertement position contre le conseil municipal dont Mr Dimitri est le

maire. Pour Mr Eustache, l'exploitation de Mr Dimitri incarne l'agriculture
capitaliste à laquelle il n'adhère pas. Localement, il est convenant de taire l'archétype

7 Mr Dimitri/Mr Christophe est un des thèmes centraux des deux entretiens avec Mr Christophe.



70 Jacqueline Candau

d'opposition « gros »/« petits ». Mais le verbe a jailli, une fracture avance. Les

échanges entre Mr Eustache et Mr Dimitri risquent de se restreindre aux échanges
dans la CUMA d'irrigation : si l'observation des conventions permet des échanges
informels, son défaut trahit la confiance ; les échanges alors se rigidifient pour
s'insérer dans une structure formelle. A moins que, dans le temps, des actes de

réparation ne soient mis en place.

4 Deux normes de justice régissent les échanges entre agriculteurs voisins :

l'égalité entre les membres ou l'équité des transactions

A Maillot, le principe fondamental est l'équilibre et l'égalité des transactions dans

l'échange et non l'égalité des membres ou même l'égalité des échanges entre les

membres comme à Baïgorri. Ici la valeur centrale est l'équité et non l'égalité
comme à Baïgorri. Les agriculteurs de Maillot ne parlent à aucun moment d'un
partenaire en référence à son statut social ou à sa richesse ; ils disent toujours avoir
besoin de l'autre. Dans les relations d'échange, il est question de ce qui est échangé

et non de qui échange, contrairement à Baïgorri. Maillot et Baïgorri proposeraient
ainsi deux figures d'équité distinctes pour reprendre le titre de l'ouvrage de

J. Kellerhals et al. (1988). Ici l'équité, là l'égalité. Ici la norme de justice serait

l'égalité des mérites, équilibrant la contribution à la rétribution, alors que là la

norme de justice serait l'égalité des droits.

Comment comprendre cette référence divergente concernant le principe de

justice Si l'hétérogénéité des structures de production entraînait l'attachement à

l'égalité des mérites comme nous le suggèrent les agriculteurs de Maillot, on
devrait pareillement rencontrer ce principe de justice à Baïgorri. En effet, selon

l'intensification mise en oeuvre, les exploitations basques présentent des profils
économiques et professionnels très dissemblables qui obligent à reconnaître ici
aussi une forte hétérogénéité entre les structures de production : deux troupeaux
ovins de taille identique peuvent produire un volume de lait variant du simple au
double ; sans parler des ateliers spécialisés pouvant être installés, tels un élevage
hors-sol (porcs), la culture de tabac ou de vigne en Appellation d'Origine Contrôlée

(AOC Irouléguy). Alors pourquoi le principe de justice se détache-t-il des résultats

économiques pour ne tenir compte que de l'égalité des interlocuteurs
On peut argumenter que le foncier (en l'occurrence, la superficie de la terre

exploitée), fonde plus solidement la hiérarchisation des agriculteurs que ne le font
les résultats de production. Ainsi, seules les situations d'échange mettant face à

face des interlocuteurs aux surfaces très différentes verraient s'actualiser le principe
de justice attaché aux mérites.

Si cette lecture par la disparité foncière fonctionne dans le Sénonais, reste

cependant à expliquer pourquoi les éleveurs de Baïgorri la relativisent si fortement.



Normes de justice et situations d'échangé entre agriculteurs voisins 71

Pourtant, la superficie de leurs exploitations varie entre 10 ha et 60 ha, et ils sont
très attachés à la propriété (selon le RGA de 1988, 89% de la SAU relève du faire
valoir direct à Baïgorri, contre 29% à Maillot).

L'existence de deux principes de justice ne s'explique donc pas par
l'hétérogénéité des structures de production d'un point de vue symbolique ou
économique. Faisons alors l'hypothèse qu'elle relève de deux organisations sociales

spécifiques qui profileraient différemment la conception du chef d'exploitation et
la grammaire des relations à entretenir entre pairs voisins. Nous abordons ici la

territorialité professionnelle des agriculteurs, i.e., l'ensemble des schèmes d'action
signifiants qui structurent leur espace professionnel.

Les agriculteurs inscrivent leurs pratiques professionnelles dans un ensemble
de lieux qui constituent leur territoire professionnel. Le groupe de voisins, la

parentèle, le syndicat, la coopérative, les entreprises de commercialisation, la chambre

d'agriculture, le notaire en sont les principaux. Nous nommons lieu un cadre

d'interaction situé où s'inscrivent et se construisent des pratiques signifiantes propres à

l'acteur. Dans son oeuvre, E. Goffman se préoccupe d'observer minutieusement
les situations et les contextes des formes d'interaction afin de saisir l'articulation
entre l'ordre de l'interaction et l'ordre social. En accordant à la localisation de

l'action toute son importance, il ouvre l'analyse sociologique des lieux ; pour lui,
toute interaction est située. Ceci est tout à fait significatif dans son analyse du
milieu carcéral (Goffman, 1975) et sa réflexion sur les régions (Goffman, 1973).
Cette analyse sera reprise plus tard par M. de Certeau (1980) dans sa réflexion sur
les arts de faire où il pointe le rôle inventif (voire subversif) de toute pratique
sociale : c'est par ses activités quotidiennes (lire, marcher, regarder la TV, parler

que l'usager s'approprie des espaces. A l'instar des ces acquis, nous appréhendons
tout lieu comme un lieu pratiqué qui relève à la fois d'un cadre d'activité, d'une
interaction sociale et d'une localisation.

La description des échanges précédemment menée nous a permis de présenter
le groupe des agriculteurs voisins en tant que cadre d'activité. Il reste maintenant
à saisir l'interaction sociale dans sa dimension anthropologique ; nous allons le

faire en appréhendant l'identité des acteurs (et non des personnes). Puis nous
préciserons enfin la localisation du lieu, c'est-à-dire la localisation des actes d'échanges

entre agriculteurs voisins à Maillot et à Baïgorri.

5 Norme de justice et identité des acteurs : la maison ou l'entrepreneur

Dans le Pays basque, l'institution de base est la maison appelée etxe en basque.
« La maison basque traditionnelle ne se caractérise vraiment comme telle que fondée
sur une terre ou un domaine agricole, héritière pour une part de la 'villa ' romaine »

écrit J.B. Orpustan (1983, p. 4) dans sa thèse d'histoire qu'il consacre à la maison



72 Jacqueline Candau

basque au Moyen-Age. L'etxe remplit à la fois une fonction d'habitat et une
fonction économique. Rappelons qu'avant la fin du XVIIIème siècle chaque etxe
avait également un statut politique (noble, franche, fivatière conformément
aux Fors (P. Bidart, 1977; F. Jauréguiberry, 1983). Terres et bâtiments sont
indissociables. « Etrepremier etfondamental » (Orpustan, 1983, p. 2), véritable institution
politique, culturelle et économique au Moyen-Age, Yetxe subsiste même si elle a

évolué. Elle était et reste identité et lignage. Les Basques demeurent attachés à leur
maison de naissance, c'est la maison souche. Elle bénéficie d'un statut et d'une
existence propres qui transcendent ses habitants : elle porte un nom qu'elle donne
à ses membres. A Baïgorri, les gens possèdent une double identité : leur nom
propre et celui de leur maison. Aujourd'hui encore, le nom de Y etxe, qui est le nom
du lieu, marque à lui seul la puissance de l'inscription des habitants sur le territoire
en effaçant leur nom propre. Vetxe est donc le lieu du lignage, le lieu des ancêtres,
celui des vivants et celui des « à venir »8. Ses « fils et ses filles » en gardent l'empreinte,
la fréquentent leur vie durant et veillent à sa pérennité. Parce qu'elle est une et

indivisible, l'un d'eux s'engage plus intensément que les autres pour la perpétuer.
Il est le gardien de sa mémoire, la représente à l'extérieur et se charge de sa

viabilité pour la transmettre au terme de sa vie ; en tant que successeur, il incarne
l'autorité de Y etxe mais en est aussi l'héritier. Ses biens lui sont confiés grâce à des

pratiques d'héritage inégalitaires. Il devient alors Yadministrateur de Yetxe. Un
terme basque exprime bien cela : etxeko jauna, littéralement, le maître de maison.

Dans le Sénonais, rien de tel. Les géographes ruraux (A. Meynier) repris par
les historiens (M. Bloch) lisent dans les paysages agraires l'expression d'une

organisation sociale ; à ce titre, ils qualifient le Pays basque de bocage, tandis que
le Sénonais relèverait de l'openfield ou paysage de champs ouverts. En effet, les

villages groupés du Sénonais entourés de terres cultivées sans haie ni autre clôture

contrastent avec les villages dispersés du Pays basque où seules quelques maisons

autour de la mairie et de l'Eglise constituent le bourg alors que les fermes se

disséminent dans la campagne et font bloc avec leurs champs clos.

Traditionnellement, les pays d'openfield exigeaient un travail collectif entre
tous les gens du finage (terres cultivées) et imposaient l'autorité de la collectivité

pour l'exploitation de la terre (grands travaux, assolement) centrant de ce fait les

paysans sur l'entité villageoise. De la même manière, M.C. Pingaud (1978) et
F. Zonabend (1980) constatent à Minot5 que l'espace de référence identitaire des

habitants est le village, traversé par des clivages structurants : réseaux de parenté,

gens de finage/gens du bois ; quant au clivage entre les « Messieurs » et les autres,
il déborde la commune tout en s'y ancrant. Cette dernière constatation peut
8 J.-B. Orpustan note aussi que « la langue basque, qui nomme précisément la maison (etxe), n'a

pas de mot propre pour désigner la famille : on dit : etxekoak <ceux de la maison» » (p. 16).

9 Minot, commune du Nord de la Bourgogne dans le Châtionnais (150 km environ au sud-est
de Maillot), a donné lieu à une investigation approfondie par des ethnologues ruraux depuis
1968.



Normes de justice et situations d'échangé entre agriculteurs voisins 73

paraître hâtive dans la mesure où leur unité d'observation est précisément la

commune, fidèles en cela à la tradition ethnographique, et mérite la précision de

la période, à savoir 1880-1920. Ce découpage prête à discussion ainsi que le

relève F. Weber (1981) qui note également le désintérêt des ethnologues à Minot
concernant la période actuelle, ce qui induit une vision utopique de la communauté
villageoise. On peut retenir cependant qu'entre la famille et le village ne s'interpose
aucune autre entité d'appartenance. Ici, pas de quartier.

Qu'en est-il de la famille Si dans le Pays basque c'est la maison qui doit
être perpétuée, dans le Sénonais, c'est la parentèle. Ceci confirme les travaux de

G. Augustins (1986) relatifs aux pratiques de transmission. Ainsi constate-t-il,
« La perpétuation de la maison et l'inaltérabilité de son patrimoine d'un côté, la
stricte égalité des germains de l'autre côté, s'avèrent être les deux grandes sources de

légitimité des transmissions entre générations» (p. 12). « Une chose est frappante
lorsque l'on s'avise de comparer les anciens droits régionaux français : ceux du nord se

préoccupent de tous les détails liés à la dévolution des biens, mais ne semblent pas se

soucier de la transmission de l'autorité au sein du groupe domestique, alors que dans le

sud ils font exactement l'inverse » (p. 50). La transmission intégrale se généralise

tout en respectant l'égalité entre les héritiers dans le Sénonais. Autrement dit, il y
a un seul successeur mais chaque descendant reçoit une part équivalente des biens

transmis (avec une légère défaveur pour les filles). Les membres de la fratrie sont
désintéressés matériellement du patrimoine familial agricole, ce qui rend l'agriculteur
entièrement responsable de son exploitation. Il n'y a pas de terme dans le Sénonais

équivalent à l'etxe basque où parentèle, habitation et exploitation s'entremêlent
étroitement : soit on parle de la famille (les Cassedane, les Frémy, les Lemaître...)

pour désigner l'ensemble des éléments d'une même parenté connus localement,
soit il est question de la ferme pour se référer à l'exploitation agricole. C'est
l'individu qui porte son entreprise, qu'elle soit agricole, artisanale ou autre, détaché
de l'autorité patriarcale. Ici, la parentèle ne s'incarne pas dans un seul lieu, mais
dans plusieurs : l'entreprise de chacun. Lorsqu'il y a échanges de services, c'est

d'un lieu à l'autre, par complémentarité, ce qui a pour effet de renforcer la

puissance de la famille. Les Cassedane, les Frémy, les Lemaître... constituent des

réseaux multiprofessionnels très pratiqués.
Pour résumer, on peut dire qu'à Baïgorri les membres de la parentèle

entretiennent des relations avec 1 'etxe, et donc avec l'exploitation. A Maillot par
contre, c'est l'agriculteur qui entretient des relations avec les membres de sa

parentèle ou les membres de la parentèle qui entretiennent des relations avec

l'agriculteur. Du point de vue du statut de la personne, l'importance de l'etxe dans

le Pays basque dote l'agriculteur d'un profil d'administrateur, tandis que le cultivateur
sénonais incarne la figure du dirigeant attaché à une conception individuelle de la

personne.



74 Jacqueline Candau

Par conséquent, lorsque l'éleveur basque participe aux relations de voisinage,
il faut comprendre qu'il agit en tant que représentant d'un(e) etxe membre
du quartier. Le principe de justice, qui prévaut dans ces échanges, est celui de

l'égalité des droits comme nous l'avons dit, sachant que les droits en question sont
ceux attachés à la maison et non ceux attachés à l'agriculteur qui n'en est que
l'administrateur.

Par contre dans le Sénonais, l'agriculteur entre en relation avec ses voisins en

tant que dirigeant de ferme.

Ici ce sont des maisons qui échangent, là ce sont des entrepreneurs. Ici le

principe d'égalité des droits des maisons régit les relations, là c'est le principe
d'égalité des mérites des acteurs. Ici la règle en vigueur exige la stricte égalité des

échanges entre les maisons (voisines) du quartier faisant fi du couplage mérite/
rétribution ; là il convient d'être équitable, c'est-à-dire de rendre proportionnellement

à ce qui a été donné, ici et maintenant.

6 La localisation des échanges entre agriculteurs voisins : le quartier ou la

commune

A Maillot, les agriculteurs font référence à la commune dans son ensemble lorsqu'ils
parlent des voisins, alors qu'à Baïgorri, le groupe professionnel local s'inscrit dans

le quartier. Il est vrai que Maillot ne compte que 5 exploitations en 1993 alors

qu'il y en a plus de 100 à Baïgorri. Mais joue également l'unité politico-sociale de

base : la commune dans un cas, le quartier dans l'autre.
En effet, il est de coutume d'entretenir des relations électives avec les maisons

du voisinage en Pays basque. Au Moyen-Age, l'etxe était enchâssée dans des

relations de voisinage qui aujourd'hui semblent recouvrir les habitations formant
le quartier (chaque quartier a un nom) ou le village. L'anteiglesia (littéralement :

devant l'église) désignait le territoire de l'ensemble de la population mais aussi

l'assemblée de ses etxekojaun qui nommait des représentants pour administrer les

terres communes de la Vallée et pour légiférer sur les Fors dans la Junta de la

Province. « LesJuntas, sont les assemblées générales, au niveau de chaqueprovince,
au cours desquelles les représentants des divers anteiglesia, vallées ou villes, se réunissaient

pour statuer sur les Fueros » (Jauréguiberry, 1983, p. 21). Les historiens nationalistes

voient dans cette organisation une démocratie en action et militent à ce titre pour
la restauration des Fueros. F. Jauréguiberry se distancie de ce point de vue en

soulignant qu'il existait une forte hiérarchie de statut entre les membres de l'etxe

et entre les différentes etxe (cf. aussi Orpustan, 1983) dotant uniquement certaines

personnes du droit d'être éligible, et le sociologue précise que le mode de désignation
des représentants aux Juntas ne s'appuyait pas sur un débat contradictoire d'idées.



Normes de justice et situations d'échangé entre agriculteurs voisins 75

Aujourd'hui, ce groupe d'interconnaissance très localisé que constituent
les voisins énonce son identité en se présentant par rapport aux autres quartiers de

Baïgorri :

Ici dans le quartier je pense qu'il y avait depuis longtemps une bonne ambiance.

Alors qu'il y a d'autres quartiers ici à côté où on retrouve pas la même ambiance.

Mr Gustave, 35 ans, « moderne », Baïgorri (1988, 23)

Chaque quartier possède un nom et politiquement un de ses membres le représente
au conseil municipal. Le quartier se trouve délimité par son isolement spatial,
mais aussi par des pratiques sociales qui lui sont propres.

Conformément aux paysages d'openfield, Maillot garde la trace d'une

organisation sociale et politique centralisée sur le village. Les agriculteurs ont
fortement actualisé cette entité spatiale avec l'échange de terres en 1989 et 1990,
une soixantaine de parcelles au total (petites parcelles éparses). Tous participèrent.
Si ces transactions donnèrent lieu à d'âpres discussions, elles créèrent, en contrepartie,
un lien fort entre les cultivateurs. Comme acte symbolique, cette expérience participe
au fondement du groupe professionnel local qui se reconnaît dans une territorialité
patrimoniale sur le périmètre communal.

Outre l'organisation politique et sociale traditionnelle, la proximité
géographique rapproche également ces membres. De voir ce qu'untel est en train
de faire, voir ce qu'il a fait et en apprécier visuellement les résultats est possible

pour des gens qui sont à portée de vue, des voisins. Non pas voisins d'habitation.
Mais voisins de champs, de terre. Ainsi le groupe professionnel s'étale sur le

quartier à Baïgorri, commune d'habitat dispersé, alors que celui de Maillot se

déploie sur le village sans qu'aucun des cinq agriculteurs actuels ne soient réellement
voisins de domiciliation au sens où on l'entend habituellement.

Les membres du groupe professionnel local vivent une même spatialité foncière.

Leur unité est celle du cadastre : leurs pratiques productives les amènent à se

déplacer sur un périmètre qui couvre celui du quartier ou de la commune ; leurs

déambulations professionnelles dessinent des contours possibles à cartographier.

7 Conclusion : jalons pour la construction du concept de lieu pratiqué

Les agriculteurs voisins de Maillot et de Baïgorri fondent notamment leur
territorialité professionnelle sur les terres exploitées. Ce sont celles de l'ensemble
des fermes de la commune dans un cas, et celles de l'ensemble des etxe du quartier
dans l'autre. Ils actualisent cette territorialité grâce à leurs échanges professionnels
quotidiens qui obéissent à des normes de justice dont l'idéal exprime le type de

relation sociale. Dans la mesure où les relations se structurent entre des entrepreneurs



76 Jacqueline Candau

dans le Sénonais et entre des maisons dans le Pays basque, les normes de justice
diffèrent.

Ainsi, nous rejoignons J. Kellerhals et al. (1988) lorsqu'ils écrivent que « dans

son contenu, l'exigence de justice est solidaire d'un projet du groupe, dont elle est à la

fois l'instrument fonctionnel et l'expression symbolique » (p. 202). Ils relativisent
alors la « théorie de l'équité » de G. Homans (1974) qui fait du jugement de

justice une fin en soi. Ils considèrent en revanche la dimension relationnelle de

l'échange, ce qui les amènent à reconnaître deux fonctions à la décision de justice :

celle « d'équilibrer un échange (agencement des choses) », et celle « de sanctionner une
relation (reconnaissance des personnes) » (p. 122).

Dans cette reconnaissance d'autrui et cette définition de la grammaire des

relations interindividuelles, les normes de justice expriment, selon nous, la manière
d'être ensemble : les normes de justice sont l'expression symbolique du lien civil
de la collectivité. Ainsi, pour P. Pharo (1992), le juste serait une catégorie sémantique
à la base du lien civil. « La phénoménologie du lien civil a précisément pour but
d'éclaircir le paradoxe lorsqu 'elle suppose que ce n 'est pas aux aspects douloureux d'un
ordre que l'on se soumet, mais seulement à ses bons côtés L'expérience intime des

personnes, c'est-à-dire le sens de ce qui leur arrive en bien ou en mal, se confronte en

effet à des contraintes de sens commun, notamment de légitimité, qui engagent de

façon profonde chacun dans ce qu 'on peut appeler une norme d'intelligence commune,
c'est-à-dire de vérité et de justice. Cette norme est un idéal régulateur et non pas une
loi » (p. 9). Les normes de justice sont un des « termes fondamentaux de l'équilibre
diversement conçu et dijféremment réalisé selon la collectivité considérée » dont parle
C. Lévi-Strauss. Ou plus exactement, elles expriment l'idéal de cet équilibre ; c'est

en cela qu'elles sont une expression symbolique du lien civil de la collectivité.
Reste alors à identifier de façon précise la collectivité dont il est question.

Car par exemple, les normes de justice qui s'observent dans le groupe professionnel
des agriculteurs ne s'observent pas au sein de leurs familles. A analyser les pratiques
d'héritage par exemple, il s'avère que les normes s'inversent d'une région à l'autre.
Dans le Sénonais, les germains reçoivent une part égale des biens patrimoniaux
(norme d'égalité). Par contre les descendants basques se voient dotés

proportionnellement à l'engagement qu'ils prennent pour la perpétuation de l'etxe.

Très inégal, le partage favorise le successeur qui dès lors doit veiller à la viabilité de

l'exploitation et aux soins de ses ascendants (norme d'équité). Cet exemple écarte

donc l'hypothèse d'un principe de justice unique attaché à une « identité culturelle
régionale », basque ou sénonaise en l'occurrence.

Parce qu'une collectivité se constitue en s'appropriant du temps et de l'espace,

ses pratiques en portent la marque. Les trois dimensions opératoires du lieu pratiqué

permet d'appréhender cela puisqu'un lieu pratiqué relève à la fois d'un cadre

d'activité, d'une interaction sociale et d'une localisation. Un lieu pratiqué est un

espace approprié, qu'il soit nommé en référence à son espace physique (le quartier



Normes de justice et situations d'échangé entre agriculteurs voisins 77

par exemple) ou en référence à son espace social (la famille). Je sais que cette
dénomination prête à confusion dans la mesure où le lieu, concept géographique,
est prioritairement défini en tant qu'espace matériel, cartographiable. C'est un
« point de l'étendue, élément de base de l'espace géographique » peut-on lire dans le

dictionnaire critique de R. Brunet. Dans cette acception générique du lieu (acception

largement discutée cependant), l'emplacement du site et la localisation des schèmes

en jeu dans l'interaction se superposent. A contrario, un lieu pratiqué tel que la

famille ou le syndicat accepte plus difficilement une cartographie : emplacement
et localisation entretiennent des liens plus ténus. Alors, pourquoi ne pas parler de

cadre d'interaction ou de réseau social puisque le lieu pratiqué relève de ces deux

notions classiques en sociologie A la fois pour mentionner la dimension « topique »

de tout cadre d'interaction régulièrement actualisé (espace d'identification mutuelle),

et pour traduire sa constitution au travers des pratiques. La discussion reste

néanmoins ouverte et rejoint celle lancée par les géographes sociaux (Frémont,
1984, et Di Méo, 1991). Elle utilise également les travaux des sciences du langage

(approche pragmatique et sémantique) et permet de débattre alors avec les géographes

qui conçoivent le lieu fondé par les récits (Berdoulay et Entrikin,1994).
Dans notre conception théorique en effet, tout lieu pratiqué se constitue au

travers du dialogue entre les personnes. Nous situant ainsi dans la filiation
pragmatique de G.-H. Mead (1963), nous reconnaissons que la construction d'un
« propre » s'opère par identification mutuelle au cours de toute interaction
symbolique : la conscience de soi (le self s'éveille grâce aux échanges avec autrui,
grâce à la réciprocité contenue dans toute communication. Dans le même

mouvement, un espace-temps est approprié par les acteurs, des schèmes de pensées

et des ressources actualisées, des loyautés affirmées : la réalité sociale, signifiante et

mouvante, se construit en laissant ses marques dans le temps et sur l'espace.
Dans cette approche interactionniste, il ne faut pourtant pas prêter un caractère

localiste au lieu pratiqué parce qu'ici la notion d'interaction sociale doit être

entendue telle qu'elle se trouve théorisée par A. Giddens dans sa théorie de la

structuration (1984), c'est-à-dire renvoyant à la dimension relationnelle des pratiques
mais reliée pourtant à la dimension structurelle de la société. Autrement dit, les

ressources (matérielles, d'autorité et schèmes d'interprétation) qui sont utilisées

par les acteurs dans leurs activités relèvent d'une interaction (niveau que l'on a

l'habitude d'appeler micro-social), mais vont pourtant actualiser des structures
sociales par leur répétition (niveau couramment nommé macro-social). A travers
les lieux pratiqués se jouent la réactualisation de la mémoire et l'intégration
systémique d'un système social et pas seulement l'intégration sociale des personnes.



78 Jacqueline Candau

Références bibliographiques

Augustins, Georges (1986), La perpétuation des groupes domestiques dans les sociétéspaysannes européennes,
thèse de doctorat d'Etat, Paris 10.

Bidart, Pierre (1977), Le pouvoir politique à Baïgorri, Bayonne : Ipar.

Berdoulay, Vincent et Jean-Noël Entrikin (1994), Singularité du lieu et prospective, Espaces etsociétés,

74/75, 189-202.

Boltanski, Luc et Laurent Thévenot (1991), De la justification. Les économies de la grandeur, Paris :

Gallimard, (Essais).

Candau Jacqueline (1994), Les agriculteurs face aux politiques de développement agricole. Univers de pen¬
sées, politiques publiques, inscription territoriale, Thèse de sociologie, Université de Bordeaux II.

Certeau, Michel (de) (1980), L'invention du quotidien, Paris : Union Générale des Editions (Coll. 10/
18), 2 tomes.

Darré, Jean-Pierre (1985), Laparole et la technique, Paris : L'Harmattan (Coll. Alternatives Paysannes).

Di Méo, Guy (1991), L'homme, la société, l'espace, Paris : Economica-Anthropos (Coll. Géographie).

Frémont, Armand; Jacques Chevalier, Robert Hérin et Jean Renard (1984), Géographie sociale, Paris :

Masson.

Giddens, Anthony ([1984] 1987), La constitution de la société, Paris : PUF (Coll. Sociologies) (The
constitution ofsociety, 1984).

Goffman, Erving ([1972] 1984), Les rites d'interaction, Paris : Editions de Minuit (Coll. Le Sens

Commun).

Goffman, Erving (1973), La mise en scène de la vie quotidienne. Tl. La présentation de soi, Paris :

Editions de Minuit (Coll. Le Sens Commun).

Goffman, Erving (1975), Asiles : études sur la condition sociale des malades mentaux et autres reclus,

Paris : Editions de Minuit (Coll. Le Sens Commun).

Homans, G (1974), Social behavior : its elementaryforms, Chap. 11 : Distributive justice, New York :

Harcourt Brace Jovanovich Inc.

Jauréguiberry, Francis (1983), Question nationale et mouvements sociaux en Pays basque sud, Thèse de

Doctorat de sociologie, EHESS Paris.

Kellerhals, Jean; J. Coenen-Huther et M. Modak (1988), Figures d'équité. La construction des normes
de justice dans les groupes, Paris : PUF (le Sociologue).

Lévi-Strauss, Claude (1950), Introduction à l'oeuvre de Marcel Mauss, in : Marcel Mauss (1985),
Sociologie et Anthropologie, Paris : PUF (Coll. Quadrige).

Mauss, Marcel (1985), Essai sur le don. Forme et raison de l'échange dans les sociétés archaïques, in :

Marcel Mauss, Sociologie et Anthropologie, Paris : PUF (Coll. Quadrige), 143—279.

Mead, Georg H. (1963), L'esprit, le soi et la société, Paris : PUF.

Orpustan, Jean-Bernard (1983), Nom et statut de la maison basque au Moyen-Age, Bordeaux : Université
de Bordeaux III, Thèse de 3ème cycle.

Pharo, Patrick (1992), Phénoménologie du lien civil. Sens et légitimité, Paris : L'Harmattan (Logiques
sociales).

Pingaud, Marie-Christine (1978), Paysans de Bourgogne. Les gens de Minot, Paris : Flammarion (Coll.
Bibliothèque d'ethnologie historique).

Weber, Florence (1981), Ethnologues à Minot. Quelques questions sur la structure sociale d'un
village bourguignon, Revue Française de Sociologie, XXII, 247-262.

Zonabend, Françoise (1980), La mémoire longue. Temps et histoire au village, Paris : PUF (Coll.
Croisées).


	Normes de justice et situations d'échange entre agriculteurs voisins : jalons pour la construction du concept de lieu pratiqué

