
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 27 (2001)

Heft: 1

Artikel: Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? :
Staatsbürgerschaft zwischen Anrechten und Ansprüchen

Autor: Mackert, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Swiss Journal of Sociology, 27 (1), 2001, 7 - 29 7

Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung?
Staatsbürgerschaft zwischen Anrechten und Ansprüchen

Jürgen Mackert*

1 Einleitung

Tief greifende historische Umbrüche und Zäsuren haben Zweifel an der fortdauernden

Bedeutung der Staatsbürgerschaft (Citizenship) als Konstitutions- und

Integrationsinstrument moderner Gesellschaften entstehen lassen. Neben der

Herausbildung supranationaler politischer Einheiten (EU), den fiskalischen Krisen

ausgebauter Wohlfahrtsstaaten oder der Durchsetzung neo-liberaler ökonomischer

Strategien, die die Funktionsfähigkeit nationaler Staatsbürgerschaft in Frage
stellen, gerät das nationale Modell der Staatsbürgerschaft vor allem aufgrund der

kulturellen Pluralisierung dieser Gesellschaften sowie ihrer zunehmenden ethnischen

Heterogenisierung im Zuge massiver Immigrationsprozesse unter Druck.
Angesichts dieser Prozesse, so die generelle Kritik, könne das von T.H. Marshall
(1992) entwickelte klassische Modell nationaler Staatsbürgerschaft - die Gesamtheit

bürgerlicher (ziviler), politischer und sozialer Rechte - seinen integrativen
Aufgaben nicht mehr gerecht werden. Die kulturelle Pluralisierung westlicher
liberal-demokratischer Gesellschaften zeige viel mehr, dass hierzu neue Konzepte
erforderlich seien. Es lassen sich zwei einander entgegengesetzte Kritiken identifizieren:

Die erste behauptet, dass das Modell nationaler Staatsbürgerschaft auf
einem «ungenügenden» oder «falschen» Universalismus beruhe, weshalb aus der

Perspektive eines «differenzempfindlichen» Universalismus gefordert wird, es um
Gruppen- oder Minderheitenrechte zu ergänzen. Die zweite geht davon aus, dass

angesichts der massiven Immigrationsprozesse bereits das nationale Modell der

Staatsbürgerschaft zu partikularistisch sei, weshalb nicht für Sonderrechte,
sondern für eine vollständige Durchsetzung der Menschenrechte plädiert wird, die
die Staatsbürgerrechte ersetzen sollen.

Die im Kontext dieser Kritiken entwickelten Konzepte einer «multicultural»,
«differentiated» und «postnational» citizenship unterstellen dem nationalen Modell

der Staatsbürgerschaft, dass es weder partikularistischen Identitäten noch den

Konsequenzen der Schubkraft des transnationalen Diskurses um die Menschenrechte

gerecht werden könne. Ich werde im Folgenden behaupten, dass diese

Jürgen Mackert, Humboldt-Universität zu Berlin, Institut für Sozialwissenschaften, Allgemeine
Soziologie, Sitz: Universitätsstr. 3b; 10117 Berlin, Postanschrift: Unter den Linden 6; 10099
Berlin.



8 Jürgen Mackert

Vorstellungen falsch sind, da sie auf einem unzureichenden Verständnis der
Dynamik, Struktur und Funktionsweise nationaler Staatsbürgerschaft beruhen. Deren

Analyse macht deutlich, dass ihr ein spezifisches Verständnis des

Spannungsverhältnisses von Universalismus und Partikularismus eigen ist, welches von den

neuen Konzepten in unzulässiger Weise jeweils in eine Richtung aufgelöst wird.
Die These des Aufsatzes lautet deshalb, dass das Modell nationaler Staatsbürgerschaft

eine Lösung der im Zuge von Migration auf kultureller Ebene entstehenden

Probleme anbieten kann, die anspruchsvoller ist als jene, die von neuen
Konzepten angestrebt wird. Sie besteht in der Dynamisierung des Spannungsverhältnisses

von Universalismus und Partikularismus. Sowohl die Partikularisierung
von Staatsbürgerrechten durch Gruppen- und Sonderrechte als auch deren

Universalisierung durch die Menschenrechte führen hingegen zu unbefriedigenden,

defizitären Resultaten.

Um diese These begründen zu können, wird in einem ersten Schritt die Idee

und spezifische Dynamik nationaler Staatsbürgerschaft rekapituliert, um zu
einem angemessenen Verständnis dieses Modells zu gelangen. Die soziologische
Analyse der Struktur und Funktionsweise moderner Staatsbürgerrechte ermöglicht

in einem zweiten Schritt deren Komplexität und Leistungsfähigkeit
einzuschätzen und damit Kriterien zu bestimmen, die für ein Verständnis nationaler
Staatsbürgerschaft grundlegend sind. Die so entwickelten Anforderungen an ein
Modell von Staatsbürgerschaft dienen in einem dritten Schritt als Folie, vor der

jene Vorschläge diskutiert werden können, die das nationale Modell erweitern
oder ergänzen wollen. Dabei steht die Auseinandersetzung mit der Partikularisie-

rungsstrategie im Vordergrund, doch auch auf die Strategie der Universalisierung
wird Bezug genommen. Abschliessend wird dann erläutert, wie das nationale
Modell auf die neuen Herausforderungen reagieren kann. Dabei zeigt sich, dass

wir es hier eher mit einem politischen Problem der Regelung von Inklusion als

mit einem konzeptionellen Problem von Staatsbürgerschaft zu tun haben.

2 Anrechte und Ansprüche - der dynamische Kern nationaler
Staatsbürgerschaft

Lange vor der mittlerweile über fünfzehn Jahre andauernden und verzweigten
sozialwissenschaftlichen Debatte um Citizenship hat Ralf Dahrendorf (1974;
dt. 2000) in einem bemerkenswerten, völlig zu Unrecht in Vergessenheit geratenen

Essay auf die der Staatsbürgerschaft innewohnende Dynamik und die aus ihr
resultierenden problematischen Konsequenzen verwiesen. Dahrendorf (2000, 133)
stellt fest, dass der Bürger, die dynamischste «gesellschaftliche Figur der modernen

Geschichte», seit Jahrhunderten «Agens und Movens aufstrebender
gesellschaftlicher Gruppen» sei. Von den vermögenden Städtern der Feudalgesellschaft



Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? 9

über die Klasse der Industriellen des 18. und 19. Jahrhunderts bis hin zu den

gegenwärtigen Bildungs- und Freizeitklassen unserer Tage habe der Bürger Pate

gestanden, und dies gelte nicht weniger für jene Gruppen, die sich von Abhängigkeit

und Unterdrückung befreiten, wie Leibeigene, Untertanen, Kolonialisierte,
Minoritäten oder auch die Frauen. Diese historisch einzigartige Bedeutung, die
dem Bürger damit zukommt, vermittelt eine erste Vorstellung davon, welche

Dynamik mit dem Staatsbürgerstatus verbunden ist: «Hat Staatsbürgerschaft in
einer Gesellschaft erst Wurzeln geschlagen, breitet sie sich ähnlich einer wuchernden

Pflanze aus; sie schliesst nach und nach so viele Mitglieder einer Gemeinschaft

und so viele Bereiche ihres sozialen Lebens so umfassend wie möglich ein»

(ebd., 138).
Wie bereits T.H. Marshall in «Staatsbürgerrechte und soziale Klassen» (1992)

geht es Dahrendorf darum zu zeigen, dass der Kern moderner Staatsbürgerschaft
im Spannungsverhältnis von formal gleichen Rechten aller Staatsbürger einerseits,

den realen, legitimen Ungleichheiten zwischen ihnen andererseits besteht.

Dahrendorf definiert diese beiden Seiten als Verhältnis von Anrechten und
Ansprüchen, und er betont, dass die historische Dynamik der Staatsbürgerschaft in
jenen gesellschaftlichen Kämpfen zum Ausdruck kommt, die auf die Durchsetzung

formaler Gleichheit gerichtet sind. Diese Konflikte bringen die «scheinbar
unaufhaltsame Expansion einer sozialen Rolle, zu der der Zugang ursprünglich
hochgradig eingeschränkt war» zum Ausdruck (Dahrendorf 2000, 138), denn ihr
Ziel ist die Inklusion in die Rolle des Bürgers. Diese ist durch ein Set fundamental
gleicher Rechte auf Partizipation definiert und garantiert Chancengleichheit, auf
deren Grundlage der Bürger in einem Universum von Wahlmöglichkeiten individuelle

Entscheidungen zu treffen hat.

Dahrendorf weist jedoch zugleich darauf hin, dass dieser enorme
Emanzipationsprozess an einen Punkt geführt habe, an dem die Errungenschaften
des Bürgers in Frage zu stehen scheinen. Die Kehrseite der Entwicklung kommt
nämlich in jenen Auseinandersetzungen zum Ausdruck, die sich nicht auf die

Durchsetzung formaler Gleichheit, sondern auf die Realisierung von Ansprüchen
beziehen: «Als soziale Gruppen und deren Repräsentanten erkannt hatten, dass

sich Chancengleichheit prinzipiell nicht vollständig verwirklichen lässt und
radikalere Forderungen sich politisch auszahlten, richtete sich ihre Aufmerksamkeit
auf Ungleichheiten, die den Kern jedweder Sozialstruktur bilden» (ebd., 141).
Diese Entwicklung liegt Dahrendorfs skeptischer Einschätzung zugrunde, die

«Dynamik von citizenship könnte am Ende jenes Gleichgewicht von Gleichheit
und Freiheit zerstören, für dessen Schaffung sie so einzigartig geeignet schien»

(ebd., 133).
Die Unterscheidung zwischen der Seite der Anrechte und jener der Ansprüche

macht deutlich, dass der emanzipatorische Prozess der Durchsetzung formaler
Gleichheit damit quittiert wird, dass gesellschaftliche Gruppen die mit der Insti-



10 Jürgen Mackert

tutionalisierung moderner Staatsbürgerschaft verbundene Rechtfertigung einer
«Statushierarchie» und «sozialer Schichtung» weder als legitim betrachten noch
bereit sind, diese hinzunehmen. Dahrendorf erkannte die Konsequenzen dieser

Entwicklung und machte deshalb deutlich, dass die immer weiter vorangetriebene
Durchsetzung von Rechtsansprüchen durch soziale Gruppen dazu geführt habe,
dass die Dynamik der Staatsbürgerschaft sich auf sozialer, politischer und
ökonomischer Ebene in ihr Gegenteil verkehrt. Ohne hier ausführlich auf Dahrendorfs

Argumentation eingehen zu können, lassen sich folgende Konsequenzen anführen:

Die vollständige Durchsetzung gleicher Bildungschancen führt in letzter

Konsequenz zu einer Verschiebung der Chancengleichheit hin zu einer Gleichheit
der Resultate von Bildungsanstrengungen, die damit die Wahlmöglichkeiten des

Bürgers beschränkt; in dem Masse, in dem die Dynamik politischer Rechte zur
Durchsetzung partizipatorischer Demokratie führt, wird politische Herrschaft
blockiert und es entsteht letztlich eine totale Bewegungslosigkeit auf politischer
Ebene; sektorale Staatsbürgerschaft, etwa die vollständige Realisierung staatsbürgerlicher

Prinzipien in der Ökonomie, koppelt diese von der Gesellschaft ab und
führt zur Immobilität ökonomischen Handelns.

Es sind diese unerwarteten Konsequenzen der Dynamik von Staatsbürgerschaft,

die Dahrendorf so nachdrücklich betont und die seiner Analyse angesichts
der aktuellen Diskussionen um eine «Ergänzung» der Staatsbürgerschaft oder
deren Ersetzung durch die Menschenrechte enorme Aktualität verleihen. Sie ist

von grossem Interesse, weil die Probleme, die Dahrendorf vor einem Vierteljahrhundert

aufgrund der vollständigen Durchsetzung von Rechtsansprüchen auf
sozialer, politischer und ökonomischer Ebene sah, sich gegenwärtig auf der Ebene

kultureller Rechte zeigen. Dies geschieht deshalb, weil die neuen Konzepte von
Staatsbürgerschaft kulturelle Rechte fordern, die nicht auf die Seite der Anrechte
und damit auf Inklusion in den allgemeinen Status des Staatsbürgers gerichtet
sind, sondern auf die Seite der Ansprüche. Das Verhältnis von formaler Gleichheit

und realer Ungleichheit hat deshalb auch unter veränderten Bedingungen
nichts von seiner Bedeutung eingebüsst - vielmehr ist es in den vergangenen
Jahren auf kultureller Ebene zu einem äusserst brisanten Problem geworden, das

sich weiter verschärft, weil es nicht mehr nur um mögliche Selbstblockaden des

gesellschaftlichen Systems geht, sondern das Modell nationaler Staatsbürgerschaft
selbst radikal in Frage gestellt wird.

Wir haben damit einen ersten Anhaltspunkt für die Diskussion der

Ergänzungsvorschläge neuer, kulturalistischer Ansätze der Staatsbürgerschaft. Dahrendorfs
Ansatz birgt jedoch noch mehr Potenzial, das für die hier beabsichtigte Analyse
entfaltet werden muss.



Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? 11

2.1 Spannungsverhältnisse nationaler Staatsbürgerschaft

Dahrendorf definiert Staatsbürgerschaft durch drei Aspekte: erstens durch einen

spezifischen Status, der alle Mitglieder einer Gesellschaft zu Gleichen macht;
zweitens durch eine Chance auf Partizipation an der Gemeinschaft und drittens
schliesslich durch den kontingenten Zusammenhang zwischen dem Staatsbürger
und dem Nationalstaat. Diese Minimaldefinition stellt den Kern eines liberalen
Verständnisses von Staatsbürgerschaft dar. Sie beinhaltet das konstitutive
Spannungsverhältnis von formaler Gleichheit vs. realer Ungleichheit, das liberale Credo
der Staatsbürgerschaft, welches behauptet, dass die formale Gleichheit aller Staatsbürger

auf der Grundlage unveräusserlicher Rechte steht und, vermittelt über das

Prinzip der Chancengleichheit, diesen die Möglichkeit eröffnet, sich am Verteilungskampf

um gesellschaftliche Ressourcen zu beteiligen und unter Einsatz ihrer
individuellen Fähigkeiten in bestimmte Positionen des gesellschaftlichen Statussystems

zu gelangen. Zugleich sind mit dieser Definition aber implizit drei weitere
Spannungsverhältnisse angesprochen, die für ein umfassendes Verständnis nationaler
Staatsbürgerschaft entscheidend sind und deshalb expliziert werden müssen (Mackert
und Müller, 2000).

2.2 Status versus Praxis

Das von Dahrendorf nachdrücklich betonte liberale Verständnis der Staatsbürgerschaft

als eines Status, der alle Bürger zu formal Gleichen macht, war nie
unumstritten. Ausgehend von John Stuart Mills (1988) Formulierung der
grundlegenden Freiheitsrechte der Person definierte die liberal-individualistische Tradition

citizenship als Status, der allen über diese Rechte verfügenden Individuen
zukommt. Das liberale Verständnis der Staatsbürgerschaft betont deren privaten
Charakter, fordert keine Übernahme öffentlicher Aufgaben, sondern lediglich die

Respektierung der Rechte anderer. Dem so begriffenen bourgeois steht im Anschluss

an Rousseau (1986) jedoch die republikanische Idee des Bürgers als citoyen gegenüber,

welche die individuelle Praxis, die Involviertheit des Einzelnen in öffentliche

Belange und politische Partizipation fordert. Die republikanische Tradition
akzentuiert daher nicht nur die Rechte des Bürgers, sondern auch dessen Pflichten

(Mackert, 1996).
Es ist für eine Diskussion von Staatsbürgerschaft offensichtlich wenig

hilfreich, beide Konzeptionen gegeneinander zu profilieren. Obgleich Dahrendorf
Staatsbürgerschaft als Status bestimmt, machen die von ihm thematisierten sozialen

Auseinandersetzungen um die Teilhabe an Staatsbürgerrechten deutlich, dass

erst die Praxis-gesellschaftlicher Gruppen sie in den Genuss des Status des

Staatsbürgers gelangen lässt, und von dieser Grundlage aus neue soziale Praxen möglich
werden, die zur Ausdehnung staatsbürgerlicher Rechte führen können (Lister,
1999).



12 Jürgen Mackert

Neben dem konstitutiven Spannungsverhältnis von formaler Gleichheit vs.

realer Ungleichheit und dem konzeptionellen von Status vs. Praxis verweist
Dahrendorfs dritter Punkt, der Zusammenhang zwischen Staatsbürgerschaft und
Nationalstaat, auf zwei weitere Begriffspaare, die für ein Verständnis der Konflikte

in ethnisch und kulturell heterogener werdenden Gesellschaften zunehmend

Bedeutung erhalten. Angesichts der stattfindenden «Kulturkämpfe» rücken hier
die eng miteinander verbundenen und nur analytisch klar zu trennenden
Spannungsverhältnisse von Universalismus vs. Partikularismus sowie von Inklusion vs.

Exklusion in den Mittelpunkt.

2.3 Universalismus versus Partikularismus

Das Spannungsverhältnis zwischen Universalismus und Partikularismus wird im
nationalen Modell der Staatsbürgerschaft in zwei Formen manifest. Zum einen
institutionalisiert die Französische Revolution mit der Durchsetzung des

allgemeinen und gleichen Status Aller eine staatsbürgerliche Idee, mit der zum ersten
Mal in der Geschichte demokratischer Gemeinwesen ein universalistischer
Anspruch formuliert wird. Ausgehend von einer Differenzierung in Bürger- und
Menschenrechte sollen alle Bürger eines Gemeinwesens als Gleiche und Freie
anerkannt werden und über die gleichen Rechte und Pflichten verfügen. Der
universalistische Anspruch wird damit nur pardkularistisch - im Rahmen des

Nationalstaates - realisiert und der Bürger so gegenüber dem Nicht-Bürger
jenseits territorialer Grenzen privilegiert. Zum anderen wird der universalistische

Anspruch in den vergangenen Jahren aber auch innerhalb moderner Gesellschaften

selbst zum Problem. Aufgrund der in ihrem Innern sich vollziehenden ethnischen

Heterogenisierung und kulturellen Pluralisierung weisen auch hier einzelne

gesellschaftliche Gruppen den universalistischen Anspruch, den nationale
Staatsbürgerschaft erhebt, zurück, und fordern zum Schutz partikularer Identitäten

Gruppen- oder Sonderrechte ein.

2.4 Inklusion versus Exklusion

Mit diesen Problemen unmittelbar verbunden ist das Spannungsverhältnis von
Inklusion/Exklusion, welches zum einen die mit der Französischen Revolution

begründete Exklusion gegenüber anderen Gesellschaften bezeichnet, zum anderen

auf das Inklusionsgebot im Innern moderner Gesellschaften verweist. Doch auch

hier zeigt sich, dass sich die Dinge im Zuge der Nachkriegsmigration verkomplizieren.

Längst lebt in westlichen Demokratien eine grosse Anzahl von Menschen,
die nicht über den Status des Staatsbürgers verfügen und mithin als «Bürger
zweiter Klasse» bezeichnet werden müssen. Die Konflikte um die Partizipation
von Migranten an den Staatsbürgerrechten ihrer Aufnahmeländer sowie die

Anerkennungskämpfe kultureller Gruppen verdeutlichen, dass die Frage der Inklusion/
Exklusion auch im Innern liberal-demokratischer Gesellschaften zunehmend an



Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? 13

Bedeutung gewinnt. Indem damit über die Frage der Zugehörigkeit von Migranten
zur nationalen Gemeinschaft entschieden wird, rückt die Frage nach der Partizipation

von Individuen an den bürgerlichen, politischen, sozialen/ökonomischen
und kulturellen Rechten einer Gesellschaft in den Mittelpunkt (vgl. Mackert,
1999).

Mit dieser Ausdifferenzierung des Dahrendorfsehen Ansatzes um die

Spannungsverhältnisse Universalismus vs. Partikularismus sowie Inklusion vs. Exklusion

erhalten wir einen weiteren Anhaltspunkt für die Diskussion neuer Konzepte.
Vor diesem Hintergrund wird es möglich, die Zugehörigkeit ethnischer oder

kultureller Gruppen im Rahmen des nationalen Modells der Staatsbürgerschaft

zu klären und damit dem Problem kultureller Rechte nachzugehen. Zugleich wird
aber auch deutlich, weshalb das nationale Modell der Staatsbürgerschaft unter
Druck gerät: Die Kritik setzt genau an jenem Punkt an, an dem nationale
Staatsbürgerschaft den von ihr behaupteten universalistischen Anspruch nicht einlöst
und das verkündete Inklusionsgebot, die notwendig fortschreitende Inklusion
von immer mehr Menschen in ein immer grösser werdendes Set staatsbürgerlicher
Rechte, nicht verwirklicht.

Ob und wie nationale Staatsbürgerschaft auf diese neuen Herausforderungen

im Zuge massiver Immigration reagieren kann, lässt sich anhand der Ergebnisse

der bisherigen Diskussion noch nicht beantworten. Hierzu muss zunächst
vielmehr ihre Struktur und Funktionsweise geklärt werden, eine Aufgabe, der sich

Talcott Parsons mit einer komplexen Analyse moderner Staatsbürgerrechte
gewidmet hat.

3 Der Doppelcharakter moderner Staatsbürgerrechte: Statusgleichheit und

Legitimation sozialer Schichtung

Im Zentrum der Auseinandersetzung mit der Problematik der Staatsbürgerschaft
steht für Talcott Parsons die Frage nach der Integration der modernen Gesellschaft

(societal community). In gesellschaftstheoretischer Perspektive entwickelt
Parsons seinen Beitrag zu einer (Soziologie der Staatsbürgerschaft) im Anschluss

an Emile Dürkheim (1991) und T.H. Marshall (1992). Dieser Beitrag fällt in die

werkgeschichtlich späte Phase seiner soziokulturellen Evolutionstheorie (Parsons,

1966a, 1966b, 1977a, 1985). Die Lösung des Integrationsproblems moderner
Gesellschaften als zentrale Aufgabe moderner Staatsbürgerrechte wird hingegen
ungleichheits- bzw. schichtungstheoretisch begründet. Parsons stellt seinen Ansatz

damit in den Kontext einer Diskussion um das Verhältnis von Gleichheit und

Ungleichheit in modernen Gesellschaften. Obgleich in diesen die grundsätzliche
Gleichheit der Gesellschaftsmitglieder in der Verfügung über Staatsbürgerrechte
besteht (Münch, 1984, 296), lässt Parsons wie schon Dahrendorf und Marshall



14 Jürgen Mackert

keinen Zweifel daran aufkommen, wie weit diese grundsätzliche Gleichheit von
der Vorstellung absoluter Gleichheit entfernt ist. Vielmehr kennzeichnet auch die
moderne Gesellschaft, wie alle Gesellschaften vor ihr, ein spezifisches Verhältnis

von Gleichheit und Ungleichheit, eine Balance, die durch die Institutionalisierung

moderner Staatsbürgerrechte erreicht wird. Diese stellen auf der Seite der
Anrechte Statusgleichheit her, legitimieren auf der Seite der Ansprüche jedoch
zugleich Ungleichheiten zwischen den Individuen, sodass auf ihrer Grundlage
«die Institutionalisierung sozialer Schichtung, oder genauer, der Beziehungen von
Statusungleichheit, durch die Legitimation notwendiger Ungleichheiten einen
entscheidenden Aspekt der Lösung des Problems der Ordnung in sozialen Systemen

darstellt» (Parsons, 2000, 107). Staatsbürgerrechte lassen sich so als vier
Kontexte begreifen, innerhalb derer das Problem des Verhältnisses von
Statusgleichheit und legitimer Ungleichheit virulent wird, und sie konstituieren auf der

Grundlage des Prinzips der Chancengleichheit ein «System der Dimensionen von
Gleichheit»: «Jede dieser vier Kategorien ist zugleich ein Kontext der Institutionalisierung

von Komponenten eines Status der Gleichheit als auch der Legitimation
von Komponenten der Schichtung» (ebd., 115).1

Es ist dieser Doppelcharakter moderner Staatsbürgerrechte, der die von Parsons

angenommene Balance von Gleichheit und Ungleichheit in Gesellschaften unter
spezifisch modernen Bedingungen ermöglicht. In dem im Kern von Marshall
übernommenen und zugleich radikalisierten liberalen Modell eröffnen die einzelnen

rechtlichen Dimensionen der Staatsbürgerschaft Möglichkeitshorizonte, innerhalb

derer Individuen aktiv werden können. Die Partizipation in den verschiedenen

Arenen führt - Chancengleichheit zwischen den Individuen vorausgesetzt -
jedoch zu differenziellen Ungleichheiten, wobei es Aufgabe des Staates ist, extreme

Ungleichheiten zu verhindern.
Wie aber werden Staatsbürgerrechte sowohl zu Faktoren der Institutionalisierung

von Gleichheit als auch zu Faktoren der Legitimation sozialer Schichtung?

Da Staatsbürgerrechte das Subsystem «gesellschaftliche Gemeinschaft»
konstituieren und sie damit die Integration des sozialen Systems sicherstellen, lassen

sich Parsons' AGIL-Schema entsprechend den einzelnen Formen der Staatsbürgerrechte

ihre jeweiligen Funktionen zuweisen: Soziale und ökonomische Rechte2

erfüllen adaptive Funktion (A), politische Rechte gewähren Zielerreichung (G),
kulturelle Rechte - durch die Parsons die Marshall'sche Dreiteilung der Staatsbürgerrechte

erweitert —, übernehmen integrative Funktion (I), während bürgerliche
Rechte die Erhaltung latenter Strukturmuster garantieren (L).

1 Zum Verhältnis von Schichtung und Staatsbürgerschaft siehe Dahrendorf (1987; 1992);
Lockwood (1987; 2000).

2 Parsons' Gebrauch der Begriffe «soziale Rechte» und «ökonomische Rechte» ist äusserst
missverständlich. Er benutzt beide Begriffe, klärt aber nicht, dass sie für ihn eine einzige
Dimension staatsbürgerlicher Rechte darstellen. Vgl. Parsons (2000, 115, 118, 120).



Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? 15

Parsons schliesst sich Marshalls Überzeugung an, dass soziale Rechte die
Substanz für die Wahrnehmung anderer Rechte darstellen und moderne
Gesellschaften über wohlfahrtsstaatliche Institutionen somit Statusgleichheit sichern.
Hinsichtlich des Problems der Armut in den Vereinigten Staaten bestreitet Parsons

zwar keineswegs dessen ökonomischen Aspekt, er sieht ihre tiefere Ursache jedoch
in der ungenügenden sozialen Integration der betroffenen Gruppen in die Gesellschaft.

Der integrative Erfolg hängt für ihn ganz entscheidend davon ab, in
welchem Masse den Betroffenen der Zugang zu Bildung ermöglicht wird: «Der gleiche

Zugang zum Bildungssystem ist ganz offensichtlich eine der wichtigsten
Komponenten des Komplexes der Chancengleichheit, der entscheidend dazu beiträgt,
dass jene, die daraus Vorteile ziehen können, aus ökonomischer Abhängigkeit
herauskommen und ihnen die Tür für den Aufstieg auf der beruflichen Leiter
sowie für anderen Erfolg offen steht» (ebd., 119). Im Gegensatz zur institutionalisierten

Aristokratie früherer Gesellschaftsformen manifestiert sich der Schichtungsaspekt

in modernen Gesellschaften — legitimiert über das Bildungssystem - in der

Zuweisung der Individuen in eine diversifizierte Berufs- und Beschäftigungsstruktur.

Im Zuge der demokratischen Revolution institutionalisieren politische Rechte

das Prinzip «Eine Person - eine Stimme» und stellen damit Statusgleichheit
her. Die Durchsetzung dieses egalitären Prinzips demokratisiert politische
Herrschaft und hat Auswirkungen auf private Assoziationen. Die Kehrseite dieses

Prozesses zeigt sich jedoch darin, dass sich aufgrund des Prinzips einer auf Konsens

beruhenden Herrschaft «zugleich eine neue Legitimationsgrundlage für
Ungleichheiten (entwickelte - J.M.), die aus der Herrschaft und Macht entsteht, die
die Inhaber eines durch Wahl besetzten Amtes gegenüber jenen ausüben, auf
deren Wahlentscheidung diese Macht beruht» (ebd., 116). Das Prinzip der

repräsentativen Ausübung von Herrschaft legitimiert damit mindestens drei
Formen von Ungleichheit, die in Machtunterschieden zum Ausdruck kommen:
bürokratische Hierarchie, professionelle Kontrolle und politische Herrschaft.

Über kulturelle Rechte wird eine bestimmte Gleichheit des kulturellen
Niveaus durch die Gewährleistung einer allgemeinen Ausbildung für alle Gesellschaftsmitglieder

gesichert. Das Niveau dieser Bildungsstufe variiert im historischen
Prozess und ist gekennzeichnet durch ein «cultural upgrading», einer systematischen

Ausdehnung von allgemeiner, weiterführender und universitärer Bildung.
Für Parsons besteht «der einzig vernünftige Weg, <Allgemeinbildung> im Sinne
einer progressiven Anhebung auf ein höheres Niveau zu definieren, darin, sie als

Partizipation an diesem Prozess der universalistischen Verallgemeinerung kultureller

Traditionen zu begreifen» (ebd., 121). Neben der kulturellen Überlegenheit
als Folge der Kompetenz für spezifische Berufsrollen institutionalisiert das

Bildungswesen moderner Gesellschaften in kultureller Perspektive zugleich ein
generalisiertes Wertmuster, das religiöse oder ideologische Partikularismen transzen-



16 Jürgen Mackert

diert. «Anders gesagt: Wir leben in einer zunehmend pluralistischen Kultur, die

eng mit der Pluralisierung der modernen Gesellschaftsstruktur verbunden ist»

(ebd.). Der integrative Prozess in der Dimension kultureller Rechte beruht damit
auf der Überlegenheit des universalistischen Charakters allgemeiner kultureller
Muster in modernen Gesellschaften gegenüber den Partikularismen früherer
Gesellschaftsformen, sodass die Partizipation an Bildung und allgemein an «Kultur»

gleichwohl weit über den sozialen Aufstieg im Schichtsystem hinausgeht, und

zwar in dem Sinne, «dass das Bildungsniveau eine extrem wichtige Bedingung für
allgemeine gesellschaftliche Partizipation wird, die volle Staatsbürgerschaft
symbolisiert» (ebd., 119).

Es sind schliesslich die bürgerlichen Rechte, die hinsichtlich der Freiheit der

Person, Redefreiheit und Versammlungsfreiheit grundlegende Gleichheiten und
damit Statusgleichheit sicherstellen. Zugleich werden jedoch auch solche «gleichen
Freiheiten» institutionalisiert, die denjenigen, die sie nutzen können, Statusunterschiede

herzustellen gestatten. Wichtigstes Beispiel derartiger Gleichheiten ist die

Institution des Arbeitsvertrages, der zwischen Freien und Gleichen geschlossen

wird, für den die realen Ungleichheiten zwischen den Vertragschliessenden jedoch
konstitutiv sind.

Die Sphäre bürgerlicher Rechte unterscheidet sich zugleich jedoch grundlegend

von den politischen, sozialen und ökonomischen sowie kulturellen Rechten,
die in ihren Dimensionen prinzipiell Ungleichheit institutionalisieren. Neben der

Legitimation von Ungleichheiten stellen z.B. die in der US-amerikanischen
Verfassung verankerten Grundsätze der Nichtdiskriminierung im Hinblick auf die

askriptiven Merkmale Rasse und Hautfarbe oder aber die Glaubensfreiheit
«unveräusserliche Rechte» und damit eine Grundlage absoluter Gleichheit sicher.

Beide Prinzipien sichern eine grundsätzliche Gleichheit aller Gesellschaftsmitglieder,
wodurch «dem <zivilen> im Verhältnis zu den anderen drei Komplexen die Funktion
der Aufrechterhaltung von Wertmustern zukommt. Der zivile Komplex hat sich

in den meisten modernen Gesellschaften bis zu dem Punkt der Institutionalisierung

des Prinzips entwickelt, dass es im Status der Staatsbürgerschaft eine Grundlage)

geben soll, auf die hin alle individuellen Bürger Gleiche sind» (ebd., 122).
Das ist der soziologische Kern der parsonianischen Analyse, in dem die Struktur

und Funktionsweise nationaler Staatsbürgerschaft auf den Punkt gebracht
wird. Die von Dahrendorf hervorgehobene Dynamik moderner Staatsbürgerschaft

- Kern ihrer zweihundertjährigen Erfolgsgeschichte -, beruht im Widerstreit
zwischen der Institutionalisierung der Statusgleichheit aller Bürger einer Gesellschaft

durch jede der vier Formen staatsbürgerlicher Rechte und der durch sie zugleich
institutionalisierten Legitimation sozialer Ungleichheiten - Chancengleichheit
zwischen den Bürgern vorausgesetzt. Parsons' analytische Feinarbeit des von
Dahrendorf als Verhältnis von Anrechten und Ansprüchen beschriebenen,
treibenden Moments moderner Staatsbürgerschaft versetzt uns in die Lage, ihre Funk-



Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? 17

tionsfähigkeit angesichts der kulturellen Pluralisierung und ethnischen Hetero-

genisierung moderner Gesellschaften zu überprüfen und zu klären, ob sie tatsächlich

an ihr Ende kommt und neue Konzepte an ihre Stelle treten müssen. Welche
Schlüsse lassen sich hinsichtlich dieser Fragen aus der bisherigen Analyse ziehen

und wie fasst Parsons kulturelle Staatsbürgerrechte?
Parsons' Konzeption des Verhältnisses von Universalismus und Partikularismus

ist aufs Engste mit der Vorstellung des Uberganges von einer auf Askription
hin zu einer auf individuellem Erwerb beruhenden Gesellschaft verbunden. Es ist
die in diesem strukturellen und kulturellen Transformationsprozess sich vollziehende

Durchsetzung generalisierter - von den Werten und Traditionen askriptiver
Gruppen gelöster - und deshalb universalistischer Normen und Wertmuster, die
eine ausreichende, bildungsvermittelte Homogenität einer Gesellschaft und
dadurch die Bewahrung partikularistischer Identitäten ermöglicht: «Full inclusion
and multiple role participation are compatible with the maintenance of distinctive
ethnic and/or religious identity» (Parsons, 1966a, 716). Der Inklusionsprozess in
die gesellschaftliche Gemeinschaft setzt keine Assimilation voraus, sondern eröffnet

die Möglichkeit einer Pluralität unterschiedlichster Lebensentwürfe. Dies
verdeutlicht Parsons am historischen Beispiel des Inklusionsprozesses der «new

immigrants». Anhand eines allgemeinen Modells von «Angebot und Nachfrage»
zeigt er, wie Juden und Katholiken in die gesellschaftliche Gemeinschaft der USA

integriert wurden, wobei deutlich wird, dass Bildung die entscheidende Variable
darstellt, um auf beiden Seiten - der des Staates und jener der Immigranten —

Angebot und Nachfrage miteinander in Einklang zu bringen, während die religiösen

Überzeugungen oder ethnischen Zugehörigkeiten von diesem Prozess unberührt

bleiben. Die damit implizierte Partizipation an der Kultur der Aufnahmegesellschaft

ist vielmehr als Teilhabe an kollektiven Entscheidungsprozessen im
umfassenderen Sinne der Zugehörigkeit und des «Akzeptiert-Seins» in vielen
Situationen sozialer Interaktion zu verstehen: «So sehr deshalb Intellektuelle auf die
Massenmedien und das von ihnen gebotene kulturelle Niveau auch herabschauen

mögen, die Teilnahme an vielen Aspekten der massenmedialen Kultur ist
nichtsdestoweniger entscheidend für ein Gefühl der Zugehörigkeit zu einer Gesellschaft

- sie ist eine Form der Partizipation, die auch Politik und spezifische <kulturelle>

Themen einschliesst» (Parsons, 2000, 119).3
Das soziologische Konzept des Doppelcharakters moderner Staatsbürgerrechte

greift damit auch unter Bedingungen kultureller Pluralisierung und ethnischer

Heterogenisierung und bietet eine spezifische Handhabung des

Spannungsverhältnisses von Universalismus und Partikularismus. Auf der Seite der Anrechte
stellt es mit dem Recht auf Partizipation an Bildung, aber auch an Kultur im
weitesten Sinne, Statusgleichheit zwischen den Individuen einer Gesellschaft her,

3 Vgl. hierzu die hervorragende Studie zur «amerikanischen Universität» von Parsons/Platt
(1973).



18 Jürgen Mackert

während es auf der Seite der Ansprüche die Verwirklichung spezifischer partikularer

Lebensentwürfe legitimiert und diese auch toleriert. Im Gegensatz zu diesem

überzeugenden soziologischen Erklärungsmuster muss Parsons' theoretische

Perspektive jedoch zurückgewiesen werden. Sein Credo eines entwicklungslogisch
zwingend sich einstellenden Inklusionsprozesses zuvor ausgeschlossener Gruppen
in die gesellschaftliche Gemeinschaft - «The long-run trend, however, is succesful

inclusion» (Parsons, 1977b, 185) - unterschätzt die Konflikte, die aus der kulturellen

Pluralisierung und ethnischen Heterogenisierung westlicher Gesellschaften

resultieren. Diesem inklusivistiscben Selbstverständnis (Mackert, 1996; Müller,
1995a), das die Idee fortschreitender Inklusion als latent im Konzept der

Staatsbürgerschaft enthaltenes und notwendig zu verwirklichendes Telos begreift (Parry,
1991), opferte Parsons eine Auseinandersetzung mit dem Problem realer Exklusion.4

Die tatsächliche Stärke der parsonianischen Analyse kommt deshalb erst im Kontext

der von Dahrendorf angebotenen konflikttheoretischen Perspektive voll zur
Geltung, wodurch es möglich wird, zentrale Aspekte eines soziologischen
Verständnisses nationaler Staatsbürgerschaft zu formulieren:

1. Der grosse Gewinn moderner Staatsbürgerschaft gegenüber früheren For¬

men der Zugehörigkeit besteht in der Uberwindung askriptiver Kriterien.
Erst durch sie wird ein allgemeiner Status formal gleicher Staatsbürger möglich,

der auf der Grundlage eines Sets individueller Rechte Statusgleichheit
zwischen all jenen herstellt, die zur Gemeinschaft der Bürger gehören.

2. Das nationale Modell der Staatsbürgerschaft ist ein dynamisches Modell, das

mit der von Dahrendorf getroffenen Unterscheidung zwischen Anrechten

und Ansprüchen auf der Spannung zwischen widerstreitenden Prinzipien auf
sozialer, politischer und ökonomischer Ebene beruht.

3. Parsons' Konzeption kultureller Staatsbürgerrechte fügt sich in dieses Kon¬

zept von Anrechten und Ansprüchen ein, indem es auf der Seite der Anrechte

universelle Prinzipien formuliert, die auf der Seite der Ansprüche partikulare

Lebensentwürfe ermöglichen.
4. Koppelt man den soziologischen Kern der parsonianischen Analyse an

Dahrendorfs Perspektive, so gelangt man zu einem konflikttheoretischen
Verständnis moderner Staatsbürgerschaft: Staatsbürgerrechte tragen zwar

zur gesellschaftlichen Integration bei, zugleich werden sie aber zur Quelle
anhaltenden gesellschaftlichen Konflikts und damit zu Arenen gesellschafili-
cher Auseinandersetzung. Staatsbürgerschaft wird zum Gegenstand sozialer

Konflikte, die innerhalb der Möglichkeitshorizonte staatsbürgerlicher Rechte

geführt werden (können).
5. Parsons' Analyse moderner Staatsbürgerschaft bietet zweifellos den anspruchs¬

vollsten soziologischen Zugang zu einem Verständnis der Struktur und
Funktionsweise moderner Staatsbürgerschaft. Der Doppelcharakter moderner

Staatsbürgerrechte weist das Spannungsverhältnis zwischen formaler Gleichheit



Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? 19

und realer Ungleichheit auf jeder Dimension staatsbürgerlicher Rechte nach

und macht damit deutlich, worum es in den gesellschaftlichen Konflikten
um Staatsbürgerschaft eigentlich geht: Staatsbürgerschaft ist ein liberales

Konzept, insofern es die bürgerlichen Freiheitsrechte stärkt und zugleich
unter Voraussetzung der Chancengleichheit soziale Ungleichheiten
legitimiert; sie ist ein egalitäres Konzept, insofern es formal alle Staatsbürger zu
rechtlich Gleichen macht, die über das Wahlrecht gemeinsam politische
Herrschaft ausüben. Dabei werden jedoch legitime Unterschiede zwischen

Herrschern und Beherrschten institutionalisiert; sie ist ein aufsoziale

Gerechtigkeit zielendes Konzept, insofern es über wohlfahrtsstaatlich verbürgte
Ansprüche die Basis für eine effektive Ausübung staatsbürgerlicher Rechte

schafft und nicht zu rechtfertigende Ungleichheiten abfedert, zugleich aber

faktische Unterschiede im Lebensstil zulässt; schliesslich ist sie ein aufkulturelle

Einheitlichkeit verpflichtetes Konzept, das der Partizipation Aller am

Bildungswesen und an der Kultur allgemein zentralen Stellenwert beimisst,

zugleich aber individuelle Lebensentwürfe und die Bewahrung partikularer
Identitäten zulässt.

Damit liegt die Messlatte für jene Konzepte, die die nationale Staatsbürgerschaft
erweitern und damit ihr Erbe antreten bzw. sie universalisieren wollen, sehr hoch.
Die soziologische Analyse zeigt, dass weder Dahrendorf noch Parsons die normativen,

moralisierenden Ansprüche gesellschaftlicher Gruppen in den Mittelpunkt
rücken. Sie machen viel mehr deutlich, dass es die in der Struktur nationaler

Staatsbürgerschaft angelegte Dynamik ist, die das nationale Modell so erfolgreich
hat werden lassen. Es ist deshalb die Frage, ob jene neuen Konzepte, die das

nationale Modell erweitern oder an seine Stelle treten sollen, überhaupt sein

strukturelles Niveau und analytisches Potenzial sowie die durch sie ermöglichte
Integrationsleistung erreichen können.

4 Partikularisierung oder Universalisierung von Staatsbürgerschaft - jenseits
des nationalen Modells?

Die Voraussetzungen, auf denen das nationale Modell der Staatsbürgerschaft
beruht, haben sich in den vergangenen Jahren grundlegend verändert. Sowohl das

Inklusionsgebot als auch die geteilte kollektive, gewöhnlich nationale Identität
der Mitglieder einer Gesellschaft, die beide lange Zeit unhinterfragt galten, werden

zunehmend problematisch. Die profdiertesten Konzepte, die im Zusammenhang

mit der ethnischen Heterogenisierung und kulturellen Pluralisierung westlicher

liberal-demokratischer Gesellschaften bisher entwickelt wurden - Will
Kymlickas multicultural citizenship, Iris Marion Youngs differentiated citizenship
sowie Yasemin N. Soysals postnational citizenship —, wollen aufgrund dieser Ent-



20 Jürgen Mackert

wicklungen neue Wege gehen. Sie machen deshalb sowohl das Problem des

universalistischen Anspruchs der Staatsbürgerschaft als auch die über die Teilhabe an
den Staatsbürgerrechten behauptete Inklusion zum Thema.

4.1 Die Partikularisierung nationaler Staatsbürgerschaft

Will Kymlicka (1995) hat aus einer kritischen Auseinandersetzung mit der Theorie
des Liberalismus die Konsequenz gezogen, dass diese systematisch um Minderheitenrechte

ergänzt werden müsse, um partikulare Identitäten sichern und Gerechtigkeit

zwischen Mehrheitsgesellschaft und Minderheiten gewährleisten zu können.

Angesichts der Bedrohungen, denen Minderheiten durch Vertreibung, ethnische

Säuberungen und Völkermord oder Assimilation aufgrund erzwungener
Übernahme der Sprache oder Religion einer Mehrheitsgesellschaft ausgesetzt sind,

fragt er nach den Bedingungen, unter denen ein friedliches Zusammenleben
ethnisch und kulturell sich voneinander unterscheidender Bevölkerungsgruppen
gewährleistet werden kann. «Minorities and majorities increasingly clash over such

issues as language rights, regional autonomy, political representation, education

curriculum, land claims, immigration and naturalization policy, even national

symbols, such as the choice of national anthem or public holidays» (ebd., 1). Zur
Lösung dieser Probleme scheint ihm das traditionelle Konzept nationaler
Staatsbürgerschaft nicht länger in der Lage zu sein. Gerechtigkeit für ethnische oder
kulturelle Gruppen sei durch ausschliesslich universalistisch argumentierende Rechte

nicht möglich - die Freiheit der Mitglieder dieser Gruppen erfordere notwendig
deren Schutz durch Minderheitenrechte. Kymlicka beansprucht, mit seinem Konzept
einer multicultural citizenship genau diese Probleme in den Griff bekommen zu

können, und er differenziert dazu zwischen ethnischen und nationalen Minderheiten,

die auf je spezifische Gruppenrechte legitimerweise Anspruch erheben

können. Als nationale Minderheiten gelten Gruppen wie etwa Ureinwohner der
klassischen Einwanderungsländer, die unter Zwang in die Gesellschaft inkorporiert

wurden, während ethnische Gruppen Resultat individueller oder kollektiver

Migration sind. Auf die erste oder zweite Weise (oder beide) ist damit jeder Staat

multikulturell, und drei Formen von Minderheitenrechten sollen Konflikte in
diesen Gesellschaften lösen helfen: Self-Government Rights können von nationalen
Minderheiten zur Sicherstellung politischer Autonomie und territorialer Verwaltung

eingefordert werden. Zur Bekämpfung der Diskriminierung von Minderheiten
beinhalten Polyethnic Rights als zeitlich befristete Massnahmen die Forderung,
ethnische Gruppen aufgrund religiöser oder kultureller Regeln von bestimmten
Vorschriften der Mehrheitsgesellschaft auszunehmen. Special Representation Rights
schliesslich sind ebenfalls zeitlich begrenzte Forderungen nationaler oder ethnischer

Gruppierungen, im politischen Prozess angemessen repräsentiert zu werden.

Während die letzten beiden Formen von Gruppenrechten Regeln darstellen, die

in einer Übergangsphase als «affirmative action» den Integrationsprozess von Minder-



Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? 21

heiten bei Bewahrung ihrer kulturellen Identität erleichtern und vorantreiben
sollen, zielen Self-Government Rights, konsequent gefordert, aufAutonomie und
stärken letztlich separatistische Tendenzen.

Eine andere Partikularisierungsstrategie nationaler Staatsbürgerschaft
verfolgt Iris Marion Young (1989; 1990) mit dem Konzept einer differentiated
citizenship. Ihr geht es darum nachzuweisen, dass die mit dem Status des

Staatsbürgers verbundenen Ideen der Gleichheit und Gerechtigkeit für eine Vielzahl

gesellschaftlicher Gruppen fern jeder Realität sind. Angesichts bestehender sozialer

Unterschiede scheint ihr ein staatsbürgerliches Ideal, das Differenzen «tran-
szendiert», ohne jede Bedeutung zu sein. Zur Beseitigung struktureller Ungerechtigkeiten

sollen deshalb all jene gesellschaftlichen Gruppen, die unter Herrschaft
und Unterdrückung leiden, legitimerweise Anspruch auf besondere Repräsentation

im politischen Prozess geltend machen können. Während Herrschaft die
institutionellen Bedingungen bezeichnet, die Menschen daran hindern, an jenen
Entscheidungen teilzuhaben, die ihr Leben betreffen, meint Unterdrückung alle

Erscheinungen von Ausbeutung, Marginalisierung, Machtlosigkeit, kulturellem
Imperialismus und Gewalt. Diese speziellen Rechte sollen für eine ganze Reihe von
Gruppen gelten: «[Women], blacks, Native Americans, old people, poor people,
disabled people, gay men and lesbians, Spanish-speaking Americans, young people,
and nonprofessional workers» (Young, 1989, 265). Den Schlüssel zur Lösung
offensichtlicher Benachteiligungen bietet eine differentiated citizenship, die durch
drei Punkte gekennzeichnet ist: durch die Selbstorganisation der jeweiligen
Mitglieder; durch Stellungnahmen zu den Auswirkungen der Sozialpolitik auf die

Situation der jeweiligen Gruppe und deren konkrete Vorschläge für deren

Verbesserung; und schliesslich durch ein Vetorecht in bezug auf Entscheidungen der

Politik, die eine spezifische Gruppe unmittelbar betreffen.
Wenn auch mit unterschiedlicher Stossrichtung und für zum Teil

unterschiedliche gesellschaftliche Gruppen, plädieren sowohl Kymlicka als auch Young
angesichts des «ungenügenden» oder «falschen» Universalismus' staatsbürgerlicher

Rechte für deren Partikularisierung innerhalb des Nationalstaates und
fordern damit die Anerkennung der «Differenz» spezifischer gesellschaftlicher Gruppen.

Will Kymlickas Versuch, der disruptiven Erscheinungen zwischen Minderheiten

und Mehrheitsgesellschaft durch die Konzeption einer «multicultural
citizenship» Herr zu werden, zerfällt bei genauerem Hinsehen in drei Formen

gruppenspezifischer Rechte. Was im Falle der Ureinwohner Kanadas, der
Vereinigten Staaten oder Australiens noch einleuchtend klingen mag, wird im Falle

ethnischer Gruppen zu einem Megaprojekt von «affirmative action», das zeitlich
begrenzt die Inklusion von Minderheiten in die Mehrheitsgesellschaft erleichtern
soll. Der Beweis einer tatsächlich integrativen Wirkung der von Kymlicka
geforderten Gruppenrechte steht gleichwohl aus.



22 Jürgen Mackert

Im Gegensatz zu umfassenden affirmative action-Programmen führt Iris M.
Youngs radikale Variante einer «differentiated citizenship» dazu, dass bei der

weitgefassten Definition gesellschaftlicher Gruppen, die legitimerweise Ansprüche

auf Sonderrechte geltend machen dürfen, nur weisse Männer mittleren Alters,
mit hohem Bildungsgrad, gesicherter Berufsposition und überdurchschnittlich
hohem Einkommen als einzige Gruppe ohne Sonderrechte übrig bleibt. Die Idee

von Gruppenrechten, die das Verhältnis zwischen einer spezifischen Gruppe und
einer Mehrheitsgesellschaft regeln soll, wird so ad absurdum geführt - Staatsbürgerschaft

droht zu einem beliebigen Sammelsurium von Gruppenrechten zu werden.
Beide im Kontext der «politics of identity» (Hobsbawm 1996) entwickelten

Ansätze behaupten, dass die geforderten Formen von Gruppenrechten (mit
Ausnahme der Self-Government Rights) die Inklusion von Minderheiten in die
Gesellschaft vorantreiben. Sie gehen davon aus, dass es sich beim Anspruch nationaler

Staatsbürgerschaft um einen «falschen» oder «ungenügenden» Universalismus
handle, rücken ausschliesslich die Ebene kultureller Rechte in den Mittelpunkt
und ziehen deshalb ein Gesamtkonzept von Staatsbürgerschaft als eigentlichen
Bezugspunkt gar nicht mehr in Betracht. Auf der Grundlage der Zugehörigkeit zu
spezifischen Gruppen formulieren sie spezifische Ansprüche und verfolgen damit
jene Strategie, die Dahrendorf auf sozialer, politischer und ökonomischer Ebene

zu Recht problematisiert hat: Während Kymlicka Gruppenrechte zum Schutz der
Identität ethnischer und nationaler Gruppen fordert, will Young Gruppenrechte
zur Anerkennung kultureller Differenzen, und beide machen sie zum Hebel, um
ethnische oder kulturelle Gruppen mit politischer Macht auszustatten -
Forderungen, die auf die Anspruchsseite bezogen sind. In Anbetracht dieses enormen
moralistischen bias lassen sich vor dem Hintergrund des dynamischen Integrationsmodus

des nationalen Modells der Staatsbürgerschaft entscheidende Kritikpunkte
formulieren:

1. Die Rückkehr askriptiver Kriterien als Grundlage der Einforderung spezi¬
fischer Rechte ist mit dem Kern moderner Staatsbürgerschaft nicht zu
vereinbaren. Nicht nur steht sie im Widerspruch dazu, dass es sich bei
modernen Staatsbürgerrechten um Rechte der Person, um individuelle Rechte

handelt, die den Status des Staatsbürgers definieren, sie stellt zugleich einen
Schritt zu Verhältnissen dar, in denen die Zugehörigkeit zu ethnischen oder
kulturellen Gruppen die gemeinsame Basis aller Staatsbürger und damit das

Bündel gleicher individueller Rechte auflöst.
2. Mit der geforderten Institutionalisierung von Gruppenrechten, aus denen

spezifische Ansprüche abgeleitet werden können, verschiebt sich das über
moderne Staatsbürgerrechte institutionalisierte Gleichheits-Ungleichheits-
gefüge moderner Gesellschaften. Zugleich wird der entscheidende
Mechanismus, über den das Spannungsverhältnis zwischen formaler Gleichheit
und legitimer sozialer Ungleichheit garantiert wird, das Prinzip der Chan-



Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? 23

cengleichheit, aufgegeben. Als langfristige Folge für moderne Gesellschaften,

in denen die Zuweisung zu gesellschaftlichen Positionen gemäss

askriptiver, partikularistischer Zugehörigkeiten erfolgt, droht deshalb letztlich

die Entstehung «ständisch multikulturell(er) Klassengesellschaften» (Müller

1995b).
3. Mit der Definition spezifischer Gruppen, die legitimerweise Gruppenrechte

beanspruchen dürfen, geht eine Vorstellung von Kultur als offenbar
unveränderlichem Set von Werten und Normen einher, die unweigerlich ein

Verständnis miteinander unvereinbarer «Kulturen» oder voneinander
vollständig getrennter «kultureller Gruppen» impliziert. Begreift man im
Gegensatz dazu «Kultur» aber als «tool kit» (Swidler, 1986), einen Werkzeugkasten

von Symbolen, Geschichten, Ritualen und Weltsichten, die hilfreich
sein können, konkrete Handlungsprobleme zu lösen, und die sich dazu in
konkreten Auseinandersetzungen bewähren müssen, so stellen die mit ihr
verbundenen Rechte Trümpfe in gesellschaftlichen Auseinandersetzungen
um die Geltung kultureller Vorstellungen dar (vgl. Joppke, 1999).

4. Die Strategie, die Kymlicka und Young mit der Institutionalisierung von
Gruppenrechten verbinden, verschiebt genau jene Problematik, die Dahrendorf

auf sozialer, politischer und ökonomischer Ebene als dysfunktional
bezeichnet, auf die kulturelle Ebene. Während er davon ausgeht, dass die

vollständige Durchsetzung von Staatsbürgerrechten auf den jeweiligen
Dimensionen zu Selbstblockaden führt, lassen sich die Vorstellungen Kymlickas
und Youngs, aus Gruppenrechten politische Ansprüche abzuleiten, als

«Imperialismus kultureller Rechte» bezeichnen. Die daraus resultierende Vielfalt

politischer Optionen wie Vetorechten oder Widerspruchsmöglichkeiten,
die jede Gruppe reklamieren kann, muss notwendig zur kulturalistischen
Blockade des politischen Prozesses führen.

5. Schliesslich wird bei beiden Konzepten sehr deutlich, dass der eigentliche
Kern der Staatsbürgerschaft, das Spannungsverhältnis von formaler Gleichheit

und realer Ungleichheit aufgegeben und an seine Stelle der Anerkennungsdiskurs

gesetzt wird. Diese Verlagerung des Schwerpunktes von Umverteilung

zu Anerkennung löst die Dynamik moderner Staatsbürgerschaft, die

Spannung zwischen Statusgleichheit und legitimer Ungleichheit auf. Das

verbürgte Recht auf Partizipation aller Bürger an den Verteilungskämpfen
moderner Gesellschaften wird auf der Grundlage der Zugehörigkeit zu
ethnischen und kulturellen Gruppen entsprechend reorganisiert.

Mit der ausschliesslichen Konzentration auf die Sphäre kultureller Gruppen- und
Sonderrechte verfehlen damit sowohl Kymlicka als auch Young das entscheidende

integrative Moment nationaler Staatsbürgerschaft - die dynamische Konzeption
des Verhältnisses von Anrechten und Ansprüchen auf allen Ebenen staatsbürgerlicher

Rechte. Die Strategien der «politics of identity», die Gruppenrechte ledig-



24 Jürgen Mackert

lieh als Hebel zur Durchsetzung politischer Ansprüche begreifen, lösen auf der
Ebene kultureller Rechte das von Parsons zum Gegenstand gemachte Spannungsverhältnis

von Universalismus und Partikularismus völlig auf. Die Dynamik von
Staatsbürgerschaft geht damit verloren - Staatsbürgerrechte stellen keine Felder

gesellschaftlicher Auseinandersetzungen mehr dar. Beide Konzepte fallen deshalb

hinter das analytische Niveau des nationalen Modells der Staatsbürgerschaft zurück.

4.2 Die Universalisierung nationaler Staatsbürgerschaft

Eine gänzlich andere Strategie verfolgt Yasemin N. Soysal (1994, 1996) mit ihrem

Konzept der postnational citizenship. Sie geht davon aus, dass die Inkorporation
der in der Nachkriegszeit in westliche liberal-demokratische Staaten eingewanderten

Immigranten in die Institutionen ihrer Aufnahmeländer die Grenze zwischen

Bürgen und Nicht-Bürgern undeutlich und letztlich hinfällig werden lässt. In
zunehmendem Masse, so Soysal, würden die Rechte und Privilegien, die im nationalen

Modell der Staatsbürgerschaft ausschliesslich Staatsbürgern vorbehalten waren,
als Rechte der Person kodifiziert und verliehen. Nationale Staatsbürgerschaft sei

deshalb nicht länger die notwendige Voraussetzung für die Mitgliedschaft in
politischen Gemeinschaften, nationale Zugehörigkeit und institutionelle Einbindung

würden immer stärker voneinander entkoppelt und nationale Rechte
zunehmend universalisiert. Aus diesen Gründen könne von einem neuen Modell
der Zugehörigkeit — der postnational citizenship — gesprochen werden. Soysal

begründet diese Einschätzung mit zwei transnationalen Entwicklungen, die unmittelbare

Auswirkungen auf die Souveränität des Nationalstaates haben und zu
einer Veränderung der Institution nationaler Staatsbürgerschaft führen. Zum einen
die Transformation der Organisation des internationalen Staatensystems: quantitativ

führe diese zu einer Einbindung des Nationalstaates in ein wachsendes
Geflecht inter- und transnationaler Beziehungen, wodurch sich Fragen nationaler
Souveränität verkomplizieren; qualitativ werde am Beispiel der Arbeitsmigranten
deutlich, dass deren Behandlung in den jeweiligen Aufnahmeländern längst nicht
mehr ins Belieben des jeweiligen Nationalstaates gestellt ist, sondern im Rahmen
bi- und multilateraler Abkommen verbindlich ausgehandelt wird, wodurch das

Problem zu einem supranationalen wird. Zum anderen schreibt Soysal der Entstehung

universalistischer Regeln und Konzeptionen entscheidende Bedeutung zu.
Durch sie werden die Rechte des Individuums als Menschenrechte kodifiziert,
von einer Vielzahl von Körperschaften anerkannt, zu formalen, institutionalisierten

Normen transformiert, und sie erhalten dadurch auf nationaler Ebene

Verbindlichkeit. Diese Entwicklungen deuten für Soysal daraufhin, dass der formale
Status als Staatsbürger für die Inanspruchnahme substanzieller Rechte immer
unbedeutender wird, individuelle Rechte nach und nach aus ihrem nationalen

Legitimationskontext herausgelöst und als universalistische Rechte auf globaler
Ebene definiert werden.



Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? 25

Im Gegensatz zu Kymlicka und Young genügen Soysal die Partizipation von
Migranten an der Civil Society ihrer Aufnahmeländer, die quantitativ und qualitativ

zunehmende Einbindung des Nationalstaates in supra- und internationale
Netzwerke sowie die Schubkraft des Diskurses um Menschenrechte als

Begründungen, ein neues Modell der Mitgliedschaft zu fordern. Ihr Ansatz zielt damit
auf die tatsächliche Universalisierung des auf diskursiver Ebene behaupteten
universalistischen Anspruchs nationaler Staatsbürgerschaft, der nach wie vor realiter

nur partikularistisch im Rahmen des Nationalstaates verwirklicht wird.
Die Vision einer Durchsetzung der Menschenrechte beschreibt nun zweifellos

eine äusserst wünschenswerte Entwicklung, doch nach wie vor ist der
Nationalstaat die entscheidende sozio-politische Einheit, die Staatsbürgerrechte und
eben auch Menschenrechte garantieren kann. Die Überzeugungskraft eines neuen
Modells hängt deshalb unweigerlich davon ab, inwiefern es in der Lage ist, die
Stärken des nationalen Modells zu bewahren und darüber hinausgehen zu können.

Wie nationale Staatsbürgerschaft impliziert auch «postnational citizenship»
einen einzigen allgemeinen Status des Individuums als «Mensch» oder «Weltbürger»,

doch es bleibt ungeklärt, worauf die Dynamik des Modells beruht; ob es

zwischen Anrechten und Ansprüchen unterscheidet; ob die Universalisierung sich

auf eine Anrechtsseite bezieht oder ob mit ihm eine Universalisierung von
Ansprüchen verbunden ist; es bleibt unklar, ob die Universalisierung mit dem Prinzip

der Chancengleichheit vereinbar ist und ob die Entstehung von Ungleichheiten

durch das Modell noch zu legitimieren sind; wie und ob Menschenrechte

überhaupt zu Arenen (welt-)gesellschaftlicher Auseinandersetzungen werden dürfen

und gegen welche Institution Ansprüche erhoben und Rechte eingeklagt werden

können, ist ebenso unklar. All diese offenen Fragen machen deutlich, dass das

Modell der «postnational citizenship» unterkomplex bleibt, und deshalb keine
sinnvolle Lösung für die Herausforderungen darstellt, vor der westliche
liberaldemokratische Gesellschaften gegenwärtig stehen.

Angesichts der Stärken des nationalen Modells der Staatsbürgerschaft
erweist sich damit für westliche liberal-demokratische Gesellschaften weder die

Partikularisierung noch die Universalisierung von Rechten als sinnvolle Strategie,

um auf die Herausforderungen ethnischer Heterogenisierung und kultureller
Pluralisierung zu reagieren. Gleich, ob in Auseinandersetzung mit den Mängeln
der liberalen Theorie, im Rahmen eines kulturellen Pluralismus oder aus einer
institutionentheoretischen Perspektive im Kontext der Migrationssoziologie: Vor
dem Hintergrund der Dahrendorfsehen und Parsons'sche Analysen stellen die

diskutierten Konzepte drei Strategien dar, Kernpunkte und Prinzipien eines
Verständnisses von Staatsbürgerschaft aufzugeben. Während das nationale Modell
auf gesellschaftliche Integration verpflichtet ist und auf der Struktur, Funktionsweise

und spezifischen Dynamik von Citizenship gründende Mechanismen für
den Integrationsprozess formuliert, bleiben die diskutierten neuen Konzepte ein



26 Jürgen Mackert

ähnlich anspruchsvolles Programm schuldig. Das nationale Modell ist angesichts
ethnischer Heterogenisierung und kultureller Pluralisierung längst nicht an sein

Ende gelangt. Es ist komplex genug, auch auf die kulturellen Probleme moderner
Gesellschaften angemessen zu reagieren.

5 Fazit

Vor dem Hintergrund einer soziologischen Analyse des nationalen Modells der

Staatsbürgerschaft haben sich «partikularistische Erweiterungsvorschläge» sowie

der «Universalisierungsvorschlag» moderner Staatsbürgerschaft als unhaltbar und
defizitär erwiesen. Eine Vorstellung kultureller Rechte als Gruppenrechte ist mit
dem nationalen Modell nicht vereinbar, und weder ethnische Gruppen, die
bereits in den Staatsbürgerstatus aufgenommen wurden, noch kulturelle Gruppen,
die ohnehin über das gesamte Set staatsbürgerlicher Rechte verfügen, können

legitimerweise Anspruch auf Sonderrechte erheben. Diese Forderung widerspricht
dem Kern moderner Staatsbürgerschaft, von askriptiven Kriterien abzusehen, allen

Bürgern Statusgleichheit und damit Partizipationschancen an den Verteilungskämpfen

moderner Gesellschaften zu sichern.
Es führt deshalb angesichts der tatsächlichen Probleme westlicher

liberaldemokratischer Gesellschaften, die unter enormem Immigrationsdruck stehen,

viel weiter, an Parsons' Konzept kultureller Rechte anzuschliessen. Migration
wird zum Prüfstein für Staatsbürgerschaft, weil sie das Problem kollektiver Identitäten

in ethnisch homogen angenommenen Gesellschaften mit dem Problem
sozialer Inklusion/Exklusion verkoppelt (vgl. Eder, 1998, 64). Parsons' Vorstellung
einer bildungsvermittelten Homogenität aller Staatsbürger als erforderliche Grundlage

einer dann in ihren Lebenspraxen kulturell pluralistischen Gesellschaft weist
deshalb in die richtige Richtung. Sie bindet kulturelle Rechte - wie bereits

bürgerliche, politische und soziale Rechte - an eine gesellschaftliche Basisinstitution
und kanalisiert damit die auf kultureller Ebene entstehenden Konflikte. Dies
heisst freilich nicht, dass mit umfassenden Bildungsmassnahmen alle Integrationsprobleme

zu beseitigen wären. Integrationsblockaden finden sich auf jeder Ebene

staatsbürgerlicher Rechte, vom Ausschluss von Migranten von spezifischen
bürgerlichen Rechten, über diskriminierende Beschränkungen bei der Zulassung zum
Arbeitsmarkt bis hin zu den sozialen Rechten. Ziel des Artikels war es jedoch,
dafür zu plädieren, die Diskussion kultureller Staatsbürgerrechte auf die Sphäre
der Bildung zu konzentrieren, da Gruppenrechte der Idee individueller Staatsbürgerrechte

entgegen stehen und es in demokratischen Gemeinwesen für kulturelle

Gruppen keinen «administrativen Artenschutz» (Habermas) geben kann. Sonderrechte

helfen nicht weiter, weil sie konsequent durchgesetzt zur Balkanisierung
liberal-demokratischer Staaten führen. Das individuelle kulturelle Recht als Recht



Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? 27

des Einzelnen auf Bildung, d.h. die Inklusion ins Bildungssystem seiner Aufnahmegesellschaft

eröffnet Migranten hingegen die Möglichkeit zu umfassender Partizipation

an den Institutionen dieser Gesellschaft und zur Ausübung ihrer kulturellen

Traditionen. Das macht Aufnahmegesellschaften nicht unsensibel für andere

Wertvorstellungen und kulturelle Praxen. Vielmehr steht ausser Frage, dass es im
Verlauf von Immigrations- und Inklusionsprozessen zu Neudefinitionen der als

verbindlich geltenden Werte und Normen einer Gesellschaft kommen wird
(Barbalet, 1988; Hettlage, 1996).

Wollen westliche liberal-demokratische Gesellschaften verhindern, dass von
exkludierten ethnischen Gruppen erhobene Forderungen nach Gruppenrechten
zu Blockaden des sozialen, politischen, ökonomischen oder kulturellen Systems

führen, so hat dies politische Konsequenzen: Langfristig im Land lebende Migranten
müssen die vollen Staatsbürgerrechte erhalten. Dabei geht es nicht nur um die

normative Frage, wie lange liberale Demokratien grosse Teile ihrer Bevölkerung
von den Staatsbürgerrechten ausschliessen können, ohne damit ihre normativen

Voraussetzungen zu untergraben, sondern letztlich um die soziologisch relevante

Frage, wie soziale Ordnung unter Bedingungen ethnischer Heterogenität und
kultureller Pluralität möglich ist. Sie wird nur in dem Masse möglich sein, in dem

langfristig in ihren Aufnahmegesellschaften lebende Migranten zu formal Gleichen

und gleichberechtigten Teilnehmern der vielfältigen gesellschaftlichen
Verteilungskämpfe werden. Das erfordert gesetzliche Regelungen von Zu- und

Einwanderung, die Migranten ihre Perspektiven in den Aufnahmegesellschaften
deutlich machen; es erfordert ferner, diskriminierende Massnahmen, die den Gleich-

behandlungsanspruch verletzen und formal gleiche Rechte materiell mehr und
mehr aushöhlen, aufzuheben und konkrete Integrationsprogramme zu
institutionalisieren, die das Parsons'sche Problem von «Angebot und Nachfrage» lösen

können: während der Staat gleiche Partizipationschancen auch für Immigranten
eröffnet und sicherstellt, wird an diese legitimerweise die Anforderung gestellt,
sich auf solche Programme einzulassen. Das nationale Modell der Staatsbürgerschaft,

hält hierzu überzeugende Mechanismen - gerade auch auf kultureller Ebene

- bereit. Nimmt man die auf der Basis nationaler Staatsbürgerschaft vorhandenen

Integrationsmöglichkeiten ernst, so dürfte im Anschluss an Parsons sehr schnell

deutlich werden, dass Bildung hierzu eine entscheidende Variable darstellt. Dies

gilt zweifellos für ihre Funktion als Transmissionsriemen einer Integration ins
Berufs- und Beschäftigungssystem. Es gilt aber auch für den im engeren Sinne

kulturellen Integrationsprozess von Migranten. Statt auf Strategien der
Partikularisierung oder Universalisierung zu setzen, können in diesem Prozess dann die

Transformationen eines sich in gesellschaftlichen Konflikten verändernden,

historisch-spezifischen Modells nationaler Staatsbürgerschaft herausgearbeitet werden,

das flexibel genug ist, unter Beibehaltung universalistischer Prinzipien auch

partikularistischen Identitäten gerecht zu werden.



28 Jürgen Mackert

Literaturverzeichnis

Alexander, Jeffrey C. (1983), Theoretical Logic in Sociology. Vol. 4. The Modern Reconstruction of
Classical Thought: Talcott Parsons. Berkeley and Los Angeles, California: University of California
Press.

Barbalet, J.M. (1993), Citizenship, Class Inequality and Resentment, in: Bryan S. Turner, ed.,

Citizenship and Social Theory, London-Newbury Park-New Delhi: SAGE Publications, 36-56.

Dahrendorf, Ralf (1974), Citizenship and Beyond: The Social Dynamics of an Idea, in: Social
Research 4/41, 673-701.

Dahrendorf, Ralf (1987), Soziale Klassen und Klassenkonflikt: ein erledigtes Theoriestück?, in:
Bernd Giesen und Hans Haferkamp, Hrsg., Soziologie der sozialen Ungleichheit, Opladen:
Westdeutscher Verlag, 10—33.

Dahrendorf, Ralf (1992), Der moderne soziale Konflikt. Essay zur Politik der Freiheit, München:
Deutscher Taschenbuch Verlag.

Dahrendorf, Ralf (2000), Zu viel des Guten. Über die soziale Dynamik von Staatsbürgerschaft, in:
Jürgen Mackert und Hans-Peter Müller, Hrsg., Citizenship — Soziologie der Staatsbürgerschaft,

Opladen: Westdeutscher Verlag, 133—155.

Dürkheim, Emile (1991), Physik der Sitten und des Rechts, hg. und mit einem Nachwort von Hans-
Peter Müller. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Eder, Klaus (1998), Warum ist Migration ein soziales Phänomen? Von einer politischen Ökonomie
zu einer politischen Soziologie der Migration, in: Michael Bommes und Jost Halfmann,
Hrsg., Migration in nationalen Wohlfahrtsstaaten, IMIS-Schriften 6. Osnabrück: Universitätsverlag

Rasch, 63—79.

Hettlage, Robert (1996), Multikulturelle Gesellschaft zwischen Kontakt, Konkurrenz und
«accomodation», in: Berliner Journalfür Soziologie, 2/6, 163—179.

Hobsbawm, Eric (1996), Identity Politics and the Left, in: New Left Review, 217, 38—47.

Joppke, Christian (1999), Einwanderung und Staatsbürgerschaft in den USA und Deutschland, in:
Kölner Zeitschriftfur Soziologie und Sozialpsychologie, 1/51, 34-54.

Kymlicka, Will (1995), Multicultural Citizenship. A Liberal Theory ofMinority Rights, Oxford: Clarendon
Press.

Lockwood, David (1987), Schichtung in der Staatsbürgergesellschaft, in: Bernd Giesen und Hans
Haferkamp, Hrsg., Soziologie der sozialen Ungleichheit, Opladen: Westdeutscher Verlag,
31-48.

Lockwood, David (2000), Staatsbürgerliche Integration und Klassenbildung, in: Jürgen Mackert
und Hans-Peter Müller, Hrsg., Citizenship — Soziologie der Staatsbürgerschaft, Opladen:
Westdeutscher Verlag, 157—180.

Mackert, Jürgen (1996), Review-Essay: Citizenship und Immigration: Heterogenisierung des

Nationalstaates und neue Formen der Zugehörigkeit. Neuere Beiträge zur Diskussion um
Staatsbürgerschaft, in: BerlinerJournalfür Soziologie, 2/6, 261-275.

Mackert, Jürgen (1998), Jenseits von Inklusion/Exklusion: Staatsbürgerschaft als Modus sozialer

Schliessung, in: BerlinerJournalfür Soziologie, 4/8, 561—576.

Mackert, Jürgen (1999), Kampf um Zugehörigkeit. Nationale Staatsbürgerschaft als Modus sozialer

Schliessung, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Mackert, Jürgen; Hans-Peter Müller (2000), Der soziologische Gehalt moderner Staatsbürgerschaft.
Probleme und Perspektiven eines umkämpften Konzepts, in: dies., Hrsg., Citizenship — Soziologie
der Staatsbürgerschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag, 9-42.

Marshall, Thomas H. (1992), Staatsbürgerrechte und soziale Klassen, in: ders.: Bürgerrechte und so¬

ziale Klassen. Zur Soziologie des Wohlfahrtsstaates, Frankfurt a.M./New York: Campus, 33-94.



Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? 29

Mill, John S. (1988), Über die Freiheit. Stuttgart: Reclam.

Müller, Hans-Peter (1995a), Citizenship and National Solidarity, in: Kenneth Thompson, ed.,
Dürkheim, Europe and Democracy. Occasional Papers No. 3, British Centre for Durkheimian
Studies. Oxford, 42-61.

Müller, Hans-Peter (1995b), Differenz und Distinktion. Über Kultur und Lebensstile, in: Merkur.
Deutsche Zeitschriftfür europäisches Denken, Vol. 49, 927-934.

Münch, Richard (1984), Die Struktur der Moderne. Grundmuster und différentielle Gestaltung des

institutionellen Aufbaus der modernen Gesellschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Münch, Richard (1995), Elemente einer Theorie der Integration moderner Gesellschaften. Eine
Bestandsaufnahme, in: BerlinerJournalfür Soziologie, 1/5, 5-24.

Parry, Geraint (1991), Conclusion: Paths to Citizenship, in: Ursula Vogel und Michael Moran, eds.,
The Frontiers ofCitizenship, London: MacMillan, 166—201.

Parsons, Talcott (1966a), Full Citizenship for the Negro American? A Sociological Problem, in:
Talcott Parsons und Kenneth Clark, eds., The Negro American, Boston: Houghton Mifflin,
709-754.

Parsons, Talcott (1966b), The Political Aspect of Social Structure and Process, in: David Easton,
Hrsg., Varieties ofPolitical Theory, Prentice-Hall, Inc. Englewood Cliffs, NJ., 71—112.

Parsons, Talcott (1977a), Equality and Inequality in Modern Societies, or Social Stratification Revisited,
in: ders. SocialAction and the Evolution ofAction Theory, New York-London: The Free Press,

321-380.

Parsons, Talcott (1977b), The Evolution of Societies, hg. und mit einem Vorwort von J. Toby.
Prentice-Hall, Englewood Cliffs, NJ.

Parsons, Talcott (1985), Das System moderner Gesellschaften, Weinheim und München: Juventa.

Parsons, Talcott (2000), Gleichheit und Ungleichheit in modernen Gesellschaften. Zur Bedeutung
sozialer Schichtung, in: Jürgen Mackert und Hans-Peter Müller, Hrsg., Citizenship — Soziologie
der Staatsbürgerschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag, 103-129.

Parsons, Talcott; Gerald M. Platt (1973), The American University, Cambridge, Massachusetts:
Harvard University Press.

Rousseau, Jean J. (1986), Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des Staatsrechts, Stuttgart: Reclam.

Swidler, Anne (1986), Culture in Action, in: American Sociological Review, 2/51, 273—286.

Soysal, Yasemin N. (1994), Limits of Citizenship. Migrants and Postnational Membership in Europe,
Chicago: The University of Chicago Press.

Soysal, Yasemin N. (1996), Staatsbürgerschaft im Wandel. Postnationale Mitgliedschaft und
Nationalstaat in Europa, in: BerlinerJournalfür Soziologie, 2/6, 181-189.

Turner, Bryan S. (1993), Contemporary Problems in the Theory of Citizenship, in: ders., ed.,
Citizenship and Social Theory, London-Newbury Park-New Delhi: SAGE Publications, 1-18.

Young, Iris M. (1989), Polity and Group Difference: A Critique of the Ideal of Universal Citizenship,
in: Ethics, (January)/99, 250—274.

Young, Iris M. (1990), Justice and The Politics ofDifference, Princeton, NJ.: Princeton University
Press.



UNIVERSITE CATHOLIQUE DE louvain

Recherches Sociologiques, Vol. XXXII, 2001/1

Anthropologie Prospective
Sous la direction de Mike Singleton

Albert Doutreloux
Anthropologie sans frontières

Mike Singleton
De l'épaississement empirique à l'interpellation interprétative
en passant par I 'ampliation analogique :
une méthode pour l'Anthropologie Prospective

Alain Reyniers et Olivier Servais
Ethnohistoire ou anthropologie prospective
Quelques balises pour sortir d'un tunnel épistémologique...

Robert Steichen
L'attitude prospective en anthropologie :
le point de vue d'une anthropologie clinique d'inspiration psychanalytique

Bernard Francq et Xavier Leloup
Pour une socio-anthropologie urbaine... prospective

Gérard DERÈZE

Un mode de prospection ethnographique : le reportage

Pierre-Joseph Laurent
L'espace public dans une ville émergente d'Afrique de l'ouest.
Aux frontières de la théorie des conventions, l'anthropologie prospective

Maria José Gaspar de Mascarenhas
Vie ensemble, vie collective : l'urbain et le sens du quartier

Albert VERDOODT

L'étude de la Bible d'après l'exégète-sociologue J.H. Elliott
À propos de livres

700 FB
ISBN 2-930207-13-2 ISSN 0771-677 X

ÉDITEUR : Recherches Sociologiques, Collège Jacques Leclercq
Place Montesquieu 1/10, B. 1348 Louvain-la-Ncuve

Tél. 32 10 47 42 04 Fax 32 10 47 42 67 E. Mail : wery@anso.ucl.ac.be

Site Web : http://recsoc.anso.ucI.ac.be/recsoc


	Partikularisierung, Universalisierung oder Dynamisierung? : Staatsbürgerschaft zwischen Anrechten und Ansprüchen

