
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 24 (1998)

Heft: 3

Artikel: "Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat : zur
analytischen Rekonstruktion des Verhältnisses von Theorietechnik und
Politik bei Luhmann

Autor: Barben, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol./Swiss Journ. Sociol., 24 (3), 1998, 479-510 479

„FUNKTIONALE DIFFERENZIERUNG" ALS REGULIERENDES
RESULTAT: ZUR ANALYTISCHEN REKONSTRUKTION

DES VERHÄLTNISSES VON THEORIETECHNIK
UND POLITIK BEI LUHMANN*

Daniel Barben
Wissenschaftszentrum Berlin für Sozialforschung (WZB)

Faszination wie Herausforderung von Luhmanns Theorie entspringen dem Ansatz
einer universalen Sozialtheorie, die beansprucht, auf „der Höhe der Zeit" und
auf besondere Weise zur Selbstreflexion befähigt zu sein. Das breite Spektrum
von Themen und die Art, wie Luhmann sie theorisiert, sind eine Ursache seiner
großen Resonanz. Diese ist allerdings nicht nur gegensätzlich strukturiert,
sondern oft auch theoretisch und politisch vereinseitigt. Demgegenüber versuche
ich, quer zu den vorherrschenden Rezeptionshaltungen ergebener Gefolgschaft,
vehementer Gegnerschaft und punktuell beliebiger Aufnahme eine Position zu
entwickeln, die die Grundlage für eine reflektierte Aneignung und differenzierte

Kritik bietet - in theoretischer wie politischer Hinsicht. Im folgenden
soll, statt einer vornehmlich theoretischen oder politischen Diskussion der
Stärken und Schwächen bzw. Wirkungen von Luhmanns Ansatz, ausschnitthaft

die Verknüpfung zwischen beiden Dimensionen thematisiert werden. Dafür

ist zunächst ein dementsprechender Lektüreansatz vorzustellen (1.). Dann
wird in vier Argumentationsschritten das Theorie/Politik-Dispositiv funktionaler

Differenzierung rekonstruiert: indem gezeigt wird, welches der
theoriekonstruktive Stellenwert des Begriffs funktionaler Differenzierung ist (2.1);
wie mit diesem Begriff die theoretische Beschreibung der Grundstrukturen der
modernen Gesellschaft und ihre Identitätsbildung miteinander kurzgeschlossen
werden (2.2); wie soziologische Aufklärung durch die Verpflichtung auf
funktionale Differenzierung ihre besonderen Funktionsbestimmungen und Einschränkungen

erfährt (2.3); und wie in der Folge politische Paradigmen und Perspektiven

konstituiert werden, die das historische Geschick der modernen Gesellschaft

auf eine finale Paradoxic, d. h. auch angesichts katastrophenträchtiger
Tendenzen ohnmächtiges Denken und Handeln, festlegen (2.4). Anschließend
wird gezeigt, wie Luhmanns Anordnung funktionaler Differenzierung einerseits

die verschiedenen risiko- und ökologietheoretischen Problematiken
strukturiert, dabei andererseits aber auch darüber hinausweisende Artikulationsmuster

vorzufinden sind (3.). Zum Schluß werden einige summarische Beob-

* Für kritische Hinweise danke ich Petra Dobner und Peter Wagner. - Texte Luhmanns werden
nur mit einfacher Jahreszahl zitiert.



480 Daniel Barben

achtungen zum Verhältnis von Theorietechnik und Politik bei Luhmann vorgestellt

(4.).

1. Zum Lektüre- und Kritikansatz

Meine Beobachtungen zu Luhmanns Theorie, hier speziell zu „funktionaler
Differenzierung", sollen aus ihrer methodischen Begründung eine gewisse
Originalität und vor allem einen gleichsam zwingenden Charakter gewinnen. Dafür

ist auch der selber praktizierte, nicht nur der beobachtete Umgang mit
Unterscheidungen und Kriterien entscheidend. Gebraucht wird ein analytisch-
rekonstruktives Lektüreverfahren, welches sich dagegen richtet, mit der
Unterstellung eines richtigen Standpunkts zu arbeiten - um von da aus den
Luhmannschen Text als wahren oder falschen zu beurteilen. Demnach ist die
Text- und Erkenntnisproduktion selbst zu analysieren, also wie
theoriekonstruktive Probleme gestellt und entschieden, Begriffe eingeführt und
miteinander verknüpft werden. Soll die Lektüre und Kritik von Luhmanns Texten
möglichst voraussetzungslos sein, so gerade mit dem Ziel, Luhmanns theoretische

Voraussetzungen nachvollziehbar zu machen und der Zustimmung wie
der Kritik willkürliche Voraussetzungen zu nehmen. Die Grundlegung der
Theorie zu beobachten, heißt nach den Modi und den Stellen ihrer Begründung,

also auch ihren Schwachstellen, zu fragen. Entsprechend geht es hier vor
allem um die systematische Beobachtung des Zusammenhangs Luhmannscher
Argumentationsformen und weniger um die Einordnung von Beobachtungen
anderer Autoren.

Als einflußreiche sozialwissenschaftliche Theorie ist Luhmanns Theorie
als Theorie, aber nicht als reine Theorie, losgelöst von ihren Entstehungs- und

Wirkungszusammenhängen, zu lesen, will man auch ihre politischen
Implikationen verstehen. Die Frage nach dem Verhältnis von Theorietechnik und

Politik bezeichnet eine Schnittstelle, die den Konstitutionszusammenhang
zwischen theoretischer Produktionsweise und Begrifflichkeit sowie politischen
Positionen und Perspektiven betrifft. Dieser Zusammenhang ist dadurch zu
erschließen, daß nach den politischen Bedeutungen und Wirkungen von
Begriffen und Theorien gefragt wird - was bspw. heißt, Begriffe mit universalem

Geltungsanspruch auf Partikularismen abzuklopfen und diese dann in ihrer
politischen Relevanz zu diskutieren. Dabei ist theoretisch vor allem auch zu
rekonstruieren, wie im Medium der Theorie Politik gemacht wird - also wie
die eigene theoretische oder theoretisch-politische Position gegen andere
Positionen ins Feld geführt wird und welche Politik die Theorie dabei befördert
oder bekämpft. Da Wahrnehmen und Erkennen immer auch Deuten und Be-



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 481

werten ist - eine Grundeinsicht gegen naturalistische oder objektivistische
Erkenntnistheorien, die den sich einem erkenntnistheoretischen Konstruktivismus

zurechnenden Theorien gemeinsam ist, muß sich gerade eine konstruktivistische

Theorie wie die Luhmannsche, die das Konzept einer Beobachtung
zweiter Ordnung an einem bestimmten Punkt der Theorieentwicklung in ihre
Grundlagen eingebaut hat, fragen lassen, wie sie nicht einfach nur Theorie ist,
sondern selbst in die Konstruktion gesellschaftlicher Realität eingreift.

Demnach ist klar, daß sowohl ein Rezeptionsmodus von Luhmann, der
seine Texte schlicht als Theorien behandelt, als auch ein Kritikmodus, der
vornehmlich auf seine politischen Hauptbotschaften oder gar auf eingestreute
Invektiven oder Zynismen abzielt, unzureichend sind. In beiden Fällen setzt
die Interpretation, wenn auch auf unterschiedliche Weise, zu klein dimensioniert

an, wodurch weder die Besonderheiten der Theorie noch ihre politische
Dimensionierung adäquat erschlossen werden können. Demgegenüber ist die
Problematik von Theorietechnik und Politik sowohl notwendig als auch
hinreichend komplex, da sie neben Beobachtungen der Theorietechnik als solcher
einen theoretischen Zugang zur Analyse der Politik in der Theorie und darüber
hinaus einen politischen Zugang zur Analyse der Wirksamkeit der Theorie in
der tatsächlichen Politik bietet (Barben 1996, 11-24).

2. „Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat

2.1 Zum theoretischen Stellenwert des Begriffs
funktionaler Differenzierung

Der konzeptionelle Ort des Begriffs funktionaler Differenzierung innerhalb
Luhmanns Theoriearchitektur ist folgender: Den übergreifenden Rahmen der

Theoriebildung bildet allgemeine Systemtheorie, in die als konstitutive
Theoriebereiche soziale Systeme, psychische Systeme, Organismen und Maschinen
eingehen. Allgemeine Systemtheorie ist selbst ein historisches Projekt mit
verschiedenen Traditionslinien, die unterschiedliche Anknüpfungsmöglichkeiten
bieten, die Luhmann in spezifischer Weise aufgreift und umarbeitet (Müller
1996). Die Theorie sozialer Systeme ist für ihn das höchste Anspruchsniveau
sozialwissenschaftlicher Universaltheorie. Sie aggregiert die Analyse spezifischer

Typen sozialer Systeme - Gesellschaften, Organisationen, Interaktionen

-, wobei sie auch überhistorische Geltung beansprucht. Die Theorie sozialer

Systeme fällt somit nicht mit Gesellschaftstheorie zusammen, und auch
nicht mit der Theorie eines historischen Gesellschaftstyps - der modernen
Gesellschaft.



482 Daniel Barben

Luhmanns universalistische Sozialtheorie ist ein Komplex von System-,
Kommunikations- und Evolutionstheorie. Innerhalb dieses Theoriekomplexes,
speziell der Evolutionstheorie, fungiert „funktionale Differenzierung" als
Element einer Gesellschafts- und Geschichtstypologie: demnach gibt es eine
historische Abfolge von segmentären, stratifikatorischen und funktional
differenzierten Gesellschaften; Gesellschaften mit funktionaler Differenzierung sind
moderne Gesellschaften (1975a, 152; 1975c, 198; 1981a, 190). Entscheidend
ist, daß Luhmanns Typologisierung von Gesellschaften nach Differenzierungsprinzipien

als dichotomische Trennung von primären und sekundären
gesellschaftlichen Differenzierungsprinzipien und als identifizierende Zuordnung von
genau einer Differenzierungsform an die primäre gesellschaftsstrukturelle Stelle
angelegt ist, was die Nachordnung aller übrigen bedeutet. Diese für die Begriffsanlage

zentralen Entscheidungen werden theoretisch aber kaum begründet.

Eine weitere theoriekonstruktive Eigentümlichkeit ist, daß über „funktionale

Differenzierung" die Theorie der modernen Gesellschaft entscheidende

Bestimmungen von der übergeordneten Theorie sozialer Systeme erhält, und

umgekehrt „Morphogenese", als spezifischer Bewegungsmodus der modernen
Gesellschaft, zum evolutionären Entwicklungsprinzip schlechthin generalisiert
wird. Die Verallgemeinerung von Morphogenese, für die moderne Gesellschaft

wie die „sozio-kulturelle Evolution" überhaupt, beruht auf der
theorietechnisch vorausgesetzten Dichotomie von Planung und Evolution. Nicht nur
sind in dieser theoretischen Perspektive gesellschaftliche Systeme mit Planung
hyperkomplex, sondern die Durchschlagskraft morphogenetischer Evolution
ist auch so stark, Planungen gleich wieder zu hintertreiben. Demnach ist das

Resultat von Planungen „vermutlich nicht nur: Erreichen der Planziele in mehr
oder weniger großem Umfang, sondern auch und zugleich: daß die Evolution,
die das alles wieder unterläuft, beschleunigt wird" (1983, 195 f.). Morphoge-
netische Prozesse sind also solche, die darauf verzichten, sich „vorgreifend-
rückblickend an Resultaten zu orientieren; sie akkumulieren dadurch Unwahr-
scheinlichkeiten, ohne dies als sinnvolles Resultat in den Prozeß selbst einzu-
beziehen" (1984,485). „Sie tendieren zu unerwartbaren Entwicklungsschüben,
zum Stagnieren, zur Destruktion" (1984, 486). Gesellschaftliches Geschehen
ist generell „ungeplantes und unplanbares" (1983, 201), gegen alle Planung
schlägt letztlich die Tendenz „abweichender Reproduktion" (1983, 197) durch.
Evolution ist somit „als Realität und als Theorie zukunftsblind" (1983, 200).
Die Dichotomie von Planung und Evolution wird in der Form theoretisch

realisiert, daß an die Stelle von geschichtstheoretischen evolutionstheoretische

Konzepte treten. Diese sind nun formalistisch aus dem naturwissenschaftlichen
in den gesellschaftstheoretischen Bereich übertragen - indem einfach nach
sozialen Entsprechungen für die evolutionsbiologischen Funktionen der Variation,

Selektion und Restabilisierung gefragt wird (1981a, 185 f.).



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 483

Die Verbindung zwischen Luhmanns allgemeiner Theorie sozialer Systeme

und seiner Theorie der modernen Gesellschaft wird insbesondere durch die

- mit „funktionaler Differenzierung" eng verbundenen - „symbolisch
generalisierten Kommunikationsmedien" hergestellt. Diese stellen einerseits einen

Knotenpunkt in Luhmanns universaltheoretischem Komplex von System-,
Kommunikations- und Evolutionstheorie dar, und andererseits ein Schlüsselkonzept

innerhalb seiner Theorie der modernen Gesellschaft (1975b; 1976).
So sind die symbolisch generalisierten Kommunikationsmedien
systemstabilisierende Mechanismen, die kommunikative Prozesse erleichtern und
dadurch evolutionäre Vorteile bieten; innerhalb der modernen Gesellschaft wirken

diese Medien - wie Wahrheit und Geld, Macht und Liebe - als institutionelle

Träger funktionaler Differenzierung und zentrale Funktionsmechanismen
der entsprechenden Subsysteme.1

2.2 „Moderne Gesellschaft": Zum Zusammenhang von
Theorie- und Identitätsbildung

Der epistemologische Status „funktionaler Differenzierung" ist doppelt
bestimmt, da dieser Begriff sowohl zur theoretischen Beschreibung moderner
Gesellschaften als auch zu ihrer Identitätssicherung dient. Entsprechend werden

theoretische Argumentationen von einer Identitätspolitik überlagert. Zentral

ist die Behauptung exklusiver primärer Differenzierungsprinzipien. Diese
theorietechnische Entscheidung wird an zwei historisch-systematischen Frontlinien

zu fundieren versucht. Die eine betrifft den historischen Vorläufer der
modernen Gesellschaft, die stratifikatorisch differenzierte Gesellschaft, und
die andere sozio-ökonomische Klassen als hauptsächlich in der Wirtschaft der
modernen Gesellschaft gründendem, aber über diese hinauswirkendem
Differenzierungsprinzip (1985). Gegen die Bedeutung stratifikatorischer Differenzierung

in der modernen Gesellschaft wird angeführt, daß diese nicht mehr durch
eine gesellschaftliche Spitze oder ein gesellschaftliches Zentrum strukturiert
und nicht mehr in Form von an Ritualen distinktiver Interaktion ablesbaren

Ranggliederungen gegeben und erfahrbar sei. Gegen das Differenzierungsprinzip

„Klassen" wird vorgebracht, daß mit der historischen Ersetzung von
Hierarchien durch funktionsorientierte Systeme in die Beziehungen zwischen
den Individuen Gleichheit eingekehrt sei - in Form sozialer Klassen. Dabei
seien die „gegenwärtigen Gesellschaften" zwar solche, „die kontinuierlich
einen bestimmten Typ von Schichtung reproduzieren", doch handle es sich „um

1 Für die eingehende Diskussion von Luhmanns Ansatz, an allgemeine Systemtheorie anzuknüpfen
und eine soziologische Universaltheorie auszuarbeiten, die mit besonderen Kapazitäten zur
Selbstreflexion ausgestattet sein soll, vgl. Barben 1996, 37-99, 227-241.



484 Daniel Barben

eine Schichtung ohne Funktion", da sie „nur die Konsequenz des Operierens
der Funktionssysteme" (1987e, 3) sei. Geht es Luhmann darum, mit beiden
Argumentationslinien Evidenz für sein Argument primär funktionaler
Differenzierung zu gewinnen, gelingt ihm dies allerdings nur partiell: Weder in
sozialen Differenzen fundierte distinktive Interaktion noch die Differenz von
Zentrum und Peripherie sind in der modernen Gesellschaft funktionslos
geworden. Auch wenn die einzelnen modernen sozio-ökonomischen Klassen nicht
wie ehedem Kasten angehören und ihre gegenseitigen Beziehungen unter
bürgerlich-demokratischen Bedingungen durch rechtlich-politisch kodifizierte Freiheit

und Gleichheit gekennzeichnet sind, so ist doch die Behauptung ihrer
gesellschaftlichen Funktionslosigkeit pseudofunktionalistisch, wenn man sich
etwa Korrelationen zwischen der Positionierung von Individuen in den

globalgesellschaftlichen Verhältnissen und der systematischen Verteilung von
Lebenschancen und Entwicklungsmöglichkeiten ansieht.

An Stelle basaler Antagonismen sieht funktionale Differenzierung allein
„Konflikte an den Grenzen zwischen den einzelnen Funktionssystemen" (1987e,
4) vor, etwa wenn aus politischen Erwägungen Recht nicht vollstreckt wird.
Im Falle der „Klassen" - deren herausgehobene Behandlung als Gegenfront
sich wohl auch der Konnotation eines vermeintlich archimedischen Punktes
der Weltbeschreibung und -Veränderung verdankt (was bedeutet, daß die
Artikulation des Klassenbegriffs von Luhmann als notwendig klassenreduktionistisch
unterstellt wird) - wird die Ausgangsdichotomie in der Form begründet, daß

die den Klassen zugestandene paradoxe Existenz - eine Form der Ungleichheit
darzustellen, die als Gleichheit auftritt - einer mehrstufigen diskursiven
Derealisierung unterzogen wird. So folgt der nicht weiter diskutierten
Anfangsvoraussetzung, Klassen seien weder Funktionsvoraussetzung noch
Strukturbedingung der modernen Gesellschaft - was man als ihre funktionale Derealisierung

bezeichnen kann -, die faktische Derealisierung von Klassen, wenn
diese lediglich als Faktum gesellschaftlicher Selbstbeschreibung bestimmt werden,

ihre Existenz gleichsam semantisiert wird. In der Folge wird einerseits die
faktische Existenz von Klassen der Realität des 19. Jahrhunderts zugeschrieben,

so daß mit der Semantisierung auch eine Historisierung von Klassengegensätzen

einhergeht, und andererseits als Kampfbegriffder anderen Seite, der
nunmehr bar gegenwärtigen Realitätsgehalts ist, bekämpft (1985).2

Auch die neuere Unterscheidung zwischen Inklusion und Exklusion ist den

jeweiligen primären Differenzierungsprinzipien nachgeordnet, da durch diese
in der Wirklichkeit die Formen von Inklusion und Exklusion bestimmt werden

2 In anderer Artikulation taucht der Klassengegensatz symptomatisch wieder auf - als

Komplementarität der ökonomischen Kreisläufe von Zahlungsfähigkeit und Zahlungsunfähigkeit
(v. a. 1988, Kap. 4).



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 485

(1995a). Das Selbstbild der modernen Gesellschaft postuliert den Einschluß
aller in die Gesellschaft, der Ausschluß vieler von gesellschaftlicher Teilnahme

ist jedoch manifest. „Man erkennt Problemfälle und muß dann mit Therapie

oder Sozialarbeit oder Entwicklungshilfe nacharbeiten. Die Logik der
funktionalen Differenzierung schließt gesellschaftliche Exklusionen aus, muß es

dann aber erlauben, innerhalb der Funktionssysteme nach systemeigenen
Kriterien zu differenzieren. Aber ist diese Logik haltbar? Wie kann es Inklusion
geben, wenn es keine Exklusion gibt?" (1995b, 146 f.). „Zur Überraschung
aller Wohlgesinnten muß man feststellen, daß es doch Exklusionen gibt, und

zwar massenhaft und in einer Art von Elend, das sich der Beschreibung
entzieht. Jeder, der einen Besuch in den Favelas südamerikanischer Großstädte

wagt und lebend wieder herauskommt, kann davon berichten" (1995b, 147).
Die „Exklusionsprobleme" haben heute „schon rein quantitativ" „ein anderes
Gewicht. Sie haben auch eine andere Struktur. Sie sind direkte Folgen der
funktionalen Differenzierung des Gesellschaftssystems insofern, als sie auf
funktionsspezifische Formen der Abweichungsverstärkung, auf positiven
feedback, und auch darauf zurückgehen, daß Mehrfachabhängigkeit von
Funktionssystemen den Exklusionseffekt verstärkt" (1997, 631). „Wir wissen:
es ist von Ausbeutung die Rede oder von sozialer Unterdrückung oder von
,marginalidad', von einer Verschärfung des Gegensatzes von Zentrum und

Peripherie. Das alles sind jedoch Theorien, die noch vom Desiderat der
Allinklusion beherrscht sind und folglich Adressaten für Vorwürfe suchen:
Der Kapitalismus, die herrschende Allianz von Finanz- und Industriekapital
mit dem Militär oder mit den mächtigen Familien des Landes. Wenn man
jedoch genau hinsieht, findet man nichts, was auszubeuten oder zu unterdrük-
ken wäre. Man findet eine in der Selbst- und der Fremdwahrnehmung aufs

Körperliche reduzierte Existenz, die den nächsten Tag zu erreichen sucht. Um
zu überleben, braucht man Fähigkeiten zur Gefahrenwahrnehmung und zur
Beschaffung des Nötigsten; oder auch Resignation und Gleichgültigkeit in
bezug auf alle bürgerlichen' Bewertungen - Ordnung, Sauberkeit,
Selbstdarstellung eingeschlossen. Und wenn man das, was man so sieht, hochrechnet,
könnte man auf die Idee kommen, daß dies die Leitdifferenz des nächsten
Jahrhunderts sein könnte: Inklusion und Exklusion" (1995b, 147). Auch wenn
in der Extrapolation der Exklusionsphänomene als mögliche Leitdifferenz der
Zukunft Inklusion/Exklusion erscheint, ist dem die Grundstruktur funktionaler
Differenzierung vorausgesetzt.

Theoriekonstruktiv bemerkenswert ist, daß die Frage nach dem gesellschaftlich

vorherrschenden Differenzierungsprinzip in Form einer ausschließenden
Alternative behandelt wird (konkret bspw.: „Ist die moderne Gesellschaft eine
funktional differenzierte oder eine Klassengesellschaft?"); entscheidend ist
zunächst also die Fragestellung, und nicht, ob man sich Luhmanns Antwort



486 Daniel Barben

anschließt oder nicht. Das grundsätzliche Problem von Luhmanns
Argumentationsweise ist weniger, in welchem Maße es ihm gelingt, Evidenzen für
funktionale Differenzierung und gegen stratifikatorische Differenzierung - sei es in
Form von Hierarchien, Zentrum und Peripherie oder sozio-ökonomischen Klassen

- zu organisieren, sondern vielmehr, daß sie auf einer theorietechnisch
vorausgesetzten Entweder/Oder-Schaltung beruht, die die Verteilung auf die Position
eines primären oder sekundären Differenzierungsprinzips organisiert, wobei
das als primär bestimmte zugleich das Identitätskriterium einer Gesellschaft
abgibt.

Wenn Luhmann in der antireduktionistisch artikulierten Frontstellung
gegen „Klassen" Evidenz für „funktionale Differenzierung" zu organisieren
versucht, werden jedoch Sachverhalte gar nicht in den Blick genommen, die ihrerseits

Evidenz für sich beanspruchen können. Zwei Phänomene, die Luhmanns

Konzept funktionaler Differenzierung widersprechen, sind: Erstens die
„Differenzierung von Lebensstilen". Bei ihr handelt es sich um einen Sachverhalt,
der auffallend bei der Prägung von Individualitätsformen beteiligt ist und auch

an alltäglichen Interaktionen abgelesen werden kann. Lebensstile lassen sich

nun aber nicht an funktionaler Differenzierung festmachen, da sie quer zu den
Grenzen gesellschaftlicher Subsysteme liegen. Eher können stratifikatorische
Gemeinsamkeiten unter Akteuren festgestellt werden, die selbst hauptsächlich
in jeweils unterschiedlichen Systemzusammenhängen tätig sind - etwa
zwischen führenden Politikern, Wirtschaftsmanagern und Angehörigen des

Kulturestablishments. Bei der Differenzierung von Lebensstilen handelt es sich also

um ein Phänomen, das nicht nur in Luhmanns Theorie nicht vorkommt,
sondern auch seiner starken Behauptung funktionaler Differenzierung widerspricht.
Zweitens: Es gibt soziale Strukturierungen, die weder Individuen noch soziale

Systeme sind. In der Architektur der Luhmannschen Theorie sind jedoch lediglich

psychische Systeme (d. h.: Bewußtsein von Menschen) - für die die Soziologie

aber eigentlich gar nicht zuständig ist -, Interaktionssysteme, Organisationen

und gesellschaftliche Funktionssysteme vorgesehen. Phänomene, die
durch dieses Raster fallen, sind dann auch Klassen oder Gruppen. Soziale

Strukturierungen wie Gruppen haben, trotz ihrer empirischen Evidenz oder
ihrer Relevanz in der soziologischen Diskussion, keinen begrifflichen Stellenwert

in Luhmanns Theorie.

Aufgrund der vorausgesetzten dichotomischen Struktur greift also die Kritik

zu kurz, die lediglich innerhalb der Luhmannschen Unterscheidung der

jeweils anderen Seite den Vorzug gibt. Denn es ist die systematische Entkopplung
von Differenzierungsprinzipien, die funktionale Differenzierung als „primäres"

gesellschaftliches Differenzierungsprinzip konstituiert, so daß sie sowohl
als theoretisch adäquate Bezeichnung für die Grundstruktur der modernen



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 487

Gesellschaft als auch als ihr Identitätsprinzip fungiert. Demgegenüber ist die
Unterscheidung selbst bzw. die Ausgangsfrage zurückzuweisen, was die
Möglichkeit eröffnet, ein gesellschaftliches Ganzes als komplexe Verknüpfung
unterschiedlicher und unterschiedlich gewichtiger Differenzierungsformen zu
bestimmen - abhängig von der jeweiligen historisch konkreten Verfaßtheit.
Die sich als universal vorstellende Theorie beruht also auf einer doppelten
Reduktion - erstens von moderner Gesellschaft auf funktionale Differenzierung

und zweitens von dieser auf funktionale Autonomie und operative
Selbstreferenz. Die Identitätsbestimmung der modernen Gesellschaft erfolgt im Modus

einer fixierenden Identifizierung: Die moderne Gesellschaft ist so lange
„modern", wie sie „funktional differenziert" ist. Das theoretische und identitätspolitische

Kurzschließen von Grundstruktur und Name der modernen Gesellschaft

ist mit ein Ergebnis von Luhmanns Ansatz soziologischer Aufklärung.

2.3 „Soziologische Aufklärung": Anordnung mit Ordnungsfunktion

„Soziologische Aufklärung" ist das die moderne Gesellschaft begleitende
intellektuelle Programm Luhmanns, das dessen spezifische Politik der theoretischen

Position repräsentiert. Es organisiert - im Medium allgemeiner Theorie

- auf spezifische Weise Erkennen und Verkennen, Kritik und Legitimierung
der Grundeigentümlichkeiten der modernen Gesellschaft und projektiert die
mit funktionaler Differenzierung denk- und realisierungsmöglichen Perspektiven.

Zu beachten ist, daß die Grundprogrammatik soziologischer Aufklärung
1970 formuliert wurde, seitdem unter dem Titel „Soziologische Aufklärung"
sechs Bände gesammelter Aufsätze erschienen sind, mit jeweils unterschiedlichen

Schwerpunkten je nach Entwicklungsstadium und Interessensfokus von
Luhmanns Theoriearbeit. Im Verlauf von nunmehr gut 25 Jahren erhielt die
Bedeutung soziologischer Aufklärung spezifische Akzentsetzungen, abhängig
vom Wandel der gesellschaftlichen oder intellektuellen Kontexte, so daß man
recht verschieden akzentuierte Phasen der Entfaltung dieses Programms
ausmachen kann. In den sechziger Jahren engagiert sich Luhmann in der Debatte
über Begriff und Zweck politischer, vor allem verwaltungsmäßiger Planung -
von wo der Vorwurf eines sozialtechnologischen Ansatzes stammt; mit dem
Übergang zu den siebziger Jahren wählt er als Hauptfront eine soziologische
Aufklärung, die sich als theoretische wie praktisch ambitionierte Kapitalismuskritik

versteht - eine Frontstellung, die über diese Zeit hinaus wichtig bleibt;
in den achtziger Jahren befördert er die Kritik am Wohlfahrtsstaat (1981c) und
in der Folge für einige Bereiche neoliberal grundierte Politikparadigmen; ebenfalls

in diesem Zeitraum attackiert er zunächst scharf die aus den neuen sozia-



488 Daniel Barben

len Bewegungen stammende, auch auf gesellschaftliche Grundstrukturen
zielende, ökologische Kritik, um mit deren gesellschaftlicher Anerkennung im
Übergang zu den neunziger Jahren den eigenen Einsatz in der ökologischen
Kommunikation risikosoziologisch zu relativieren; Ende der achtziger Jahre
nimmt er die postmoderne Vernunftkritik auf, mit der zum einen der
Erkenntnisrelativismus des Konzepts der Beobachtung von Beobachtungen und zum
anderen die Absage an systemrelativierende Perspektiven untermauert wird.
Trotz der unterschiedlichen Fronten und Bezugspunkte sind dies insgesamt
aber nur verschiedene Arten und Weisen, „funktionale Differenzierung" als

paradigmatische Grundlage und Haupteinsatz in den Positionskämpfen um
soziologische Aufklärung zu konstituieren.

Immer dann, wenn das Artikulationsmuster „funktionale Differenzierung"
ins Spiel kommt, ist darauf zu achten, unter welchen Voraussetzungen es Plau-
sibilität entweder gewinnt oder verliert. Wichtig ist zu unterscheiden einerseits
zwischen einem Verständnis, das zu „funktionaler Differenzierung" spontan
die Evidenzen konnotiert, die aus der verbreiteten Erfahrung moderner
Gesellschaften als komplex gegliederten, unübersichtlich funktionierenden und schwer

zu prognostizierenden Gebilden entspringen. Hierbei handelt es sich freilich
um keine notwendige Sinnbeziehung zwischen den genannten Bedeutungsaspekten

moderner Gesellschaften und dem Theorem funktionaler Differenzierung

(vgl. zum weiteren Kontext Wagner 1996). Und andererseits einem
Verständnis, das auf der Kenntnis des präzisen, aus bestimmten begrifflichen
Verknüpfungen entspringenden Sinns beruht. Dieser präzise Sinn funktionaler
Differenzierung besagt bei Luhmann folgendes: Die moderne Gesellschaft ist
primär funktional und nicht nach Hierarchien oder Klassen differenziert (was
nicht heißt, daß es diese nicht gibt, nur, daß sie nicht konstitutiv sind); keines
dieser Systeme vermag die Gesellschaft in der Gesellschaft zu repräsentieren
bzw. gesellschaftsübergreifend zu integrieren; sie sind einander im Prinzip
gleichrangig beigeordnet und durch feste Grenzziehungen voneinander
abgetrennt. Die über symbolisch generalisierte Kommunikationsmedien vermittelte
Ausdifferenzierung bedeutet, daß diese Systeme spezialisiert sind, und zwar
jedes System auf die Erfüllung vornehmlich einer Funktion; durch besagte
Medien werden sowohl die Strukturen innerhalb des jeweiligen Systems als

auch die des Systems zur Umwelt organisiert; daraus, daß die symbolisch
generalisierten Kommunikationsmedien durch binäre Codes strukturiert werden,

wird gefolgert, daß die Systeme in sich ein- und voneinander abgeschlossen

operieren (- und nicht etwa in Kommunikation und Kooperation mit anderen

Systemen). Der Clou dieser Konstruktion besteht darin, daß sie die Funktionssysteme

der modernen Gesellschaft auf funktionale Autonomie und operative
Selbstreferenz festlegt. Zur Problematik Theorietechnik und Politik - und
damit zu den Bedingungen der Wirkungsmächtigkeit Luhmanns - gehört, daß



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 489

von ihm beide Verständnisebenen bedient werden; für die Beurteilung von
Luhmanns Theorie der modernen Gesellschaft hat man sich aber auf die
genauen Bestimmungen und Artikulationsweisen funktionaler Differenzierung
zu verlegen - will man nicht Konfusionen erliegen, die aus Interferenzen
zwischen den beiden Verstehensweisen resultieren.

Luhmanns Programmatik soziologischer Aufklärung postuliert, die Theorie

- innerhalb des Spannungsfelds von Theorie über und Semantik der
Selbstbeschreibung der Gesellschaft - an einer doppelten Frontstellung entlang zu
entfalten: Einerseits an real fungierende Selbstbeschreibungen anzuknüpfen,
ohne auf der Ebene der Selbstdarstellung mit den entsprechenden Termini
verhaftet zu bleiben - was heißt, eine Reflexionsstufe anzustreben, auf der die
Selbstbeschreibungscodes auch als kontingent, als auch anders möglich,
erkennbar werden (1972, 206). Dies bedeutet zunächst nur, zwei theorietechnisch
sinnvolle Anforderungen, nämlich Praxislogik und Sprache, wie sie im
Untersuchungsbereich selbst walten, zu analysieren und verstehend zu
rekonstruieren sowie diese nicht einfach als gegeben hinzunehmen, sondern gerade
auch in ihrer Gewordenheit und Ersetzbarkeit zu reflektieren. In der Art, wie
diese beiden Anforderungen theoretisch realisiert werden, erschließt sich die
politische Dimensionierung der Theorie der modernen Gesellschaft. Andererseits

wird soziologische Aufklärung zugleich dazu angehalten, eine zweifache
Grenzziehung einzuhalten: problematische Beobachtungen nicht mit negativen
Bewertungen aufzuladen, reflexive Distanzierung nicht in Vorhaben praktischer

Veränderung zu überführen.3 Diese sich theorietechnisch niederschlagenden

Anforderungen sind nun wesentlich praktisch-politischer Natur; sie
stellen, insofern sie berücksichtigt werden, Disziplinierungen der Theorie,
Einschränkungen der theoretischen wie praktischen Entfaltung ihres Aufklärungspotentials

dar. Diese Eingrenzung soll allerdings auch nur beschränkt gelten -
sie zielt auf ein: nicht „zu viel". Denn die beiden für sozialwissenschaftliche
Theorie relevanten Aspekte, zu soziologischer Aufklärung beizutragen und
praktisch relevant zu sein, erfordern, unabhängig von ihrer besonderen
Positionierung und Akzentuierung, ein Mindestmaß an kritischer Analyse (in die
Elemente negativer Bewertung unvermeidlicherweise eingehen) und an praktischer

Bedeutsamkeit (die dann auch in nahegelegten, mehr oder weniger tief-

3 So heißt es bspw.: „Auf der anderen Seite grassiert die Marxsche Krankheit - das ist der
Fehlschluß von selbstreferentieller Negation auf negative Bewertung in der Analyse des

Kapitals" (1975c, 201).
Attackiert Luhmann zwar durchgängig die Verbindung zwischen wissenschaftlicher Theoriebildung

und gesellschaftlich eingreifendem Denken, so ist aber doch hervorzuheben, daß er,
vor allem in verändertem historischen Kontext, an Marx die grundlegende Fähigkeit zu
kritischer Reflexion positiv hervorhebt, die unabhängig davon, was man sonst von Marx
halte, in der Soziologie ein nicht zu unterbietendes Anspruchsniveau vorgebe (1992a, 23 ff.;
1993,247 ff.).



490 Daniel Barben

greifenden Veränderungen bestehen kann). In diesem Sinn will Luhmanns
Theorie Aufklärung sein, aber abgeklärte Aufklärung: „Soziologie ist nicht
angewandte, sondern abgeklärte Aufklärung; sie ist der Versuch, der Aufklärung

ihre Grenzen zu gewinnen" (1970, 67).

„Soziologische Aufklärung" zeigt die Funktionssysteme der modernen
Gesellschaft einerseits durch ihre Spezialisierung als hoch leistungsfähig,
andererseits durch wechselseitige Abhängigkeiten und Unkoordiniertheiten weitgehende

Unsicherheit verbreitend - eine Konstellation, die als unauflösbare
Verknüpfung positiver und negativer Aspekte vorgestellt wird. Daraufhin wird ein
Denk- und Politikgebot organisiert, nämlich diesen Gesellschaftstyp statt in
einer formkritischen Perspektive in der Perspektive seiner Unwahrscheinlich-
keit und evolutionären Gefährdung zu zeigen, zwar nach funktionalen Äquivalenten

zu suchen, doch nur innerhalb des Rahmens funktionaler Differenzierung,

der als gegeben und außerhalb jeder Disposition stehend gesetzt ist (1986,
207 f.; 1987b, 36 f.). Zwar bindet Luhmann die Möglichkeit funktionaler
Äquivalente nicht an bestimmte Werte oder besondere Institutionen; jedoch
fungiert „funktionale Differenzierung" quasi selbst als Wert. So wird auch der
Ansatz reflexiven Beobachtens von Beobachtungen durch die gesellschaftlich
dominanten Codierungen diszipliniert,4 anderen Beschreibungsansätzen,
abweichenden Bewertungen und alternativen Handlungsperspektiven die Grundlage

entzogen.

Wenn die Behauptung der Notwendigkeit funktionaler Differenzierung mit
dem Eingeständnis erschreckender Zustände unterlegt wird, trägt dies zum
realitätsnahen Eindruck von Luhmanns Theorie bei. Doch solche Zustände
werden als ambivalent zu bewertende und hinzunehmende vorgestellt. So heißt
es, „daß das, was als Gesellschaft sich realisiert hat, zu schlimmsten Befürchtungen

Anlaß gibt, aber nicht abgelehnt werden kann" (1990d, 233). Dieser
Gestus und Habitus - die Verbindung von „leiser Distanz" und „positivem
Engagement für diese Gesellschaft" (1987e, 117), also die Verhältnisse, in
denen die Theorie ihren Produktionsstandort hat - ist notwendig insofern, als

„soziologische Aufklärung" unter der Losung „Abschied von Alteuropa" sich
dezidiert gegen Konzepte von eingreifendem Denken richtet. An deren Stelle -
und in der Folge auch Politik - ist die aufApraxie festgelegte Beobachtung von
Beobachtungen gerückt, damit an die Stelle von „kritischer Soziologie" „ein
theoriemotivierendes Staunen darüber, daß überhaupt etwas zustandekommt"

4 Wie systemkonform und nicht soziohistorische Kontingenzen aufweisend „soziologische
Aufklärung" beobachten kann, wie eine ihrer Aufgaben geradezu darin bestehen kann, Konfusion
zu erzeugen, kann man sehr gut an Luhmanns Bestimmung und Kritik der „Sprache der
Preise" als der Sprache des Wirtschaftssystems der modernen Gesellschaft beobachten (1988,
40 ff.). Für eine symptomale Lektüre von Luhmanns Wirtschaftstheorie vgl. Barben 1996,
127-153.



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 491

(1991a, 151). In der Konsequenz bedeutet dies, daß in erheblichem Maße
theoretische wie praktische Möglichkeiten der Kontingenz - im Sinne von
Denkmöglichkeiten und Realisierungsmöglichkeiten - ausgeschlossen werden.

Werden die Denkhorizonte möglicher Alternativen den beschränkten
Horizonten der Funktionssysteme angepaßt, geht diese Verfügung von
Denkperspektiven über die Einschränkung hinaus, die aus der auch in anderen
Ansätzen beschriebenen Dezentrierung der Gesellschaft resultiert, mit der
archimedische Punkte der Weltbeschreibung unmöglich geworden seien. Denn die
Vervielfältigung und Fragmentierung gesellschaftlicher Standpunkte bestimmt
nicht einfach, daß die dementsprechenden Sichtweisen sich in die binäre Logik
der Funktionscodes einzupassen haben und nicht auf ein Ganzes hin, wenn
auch nicht bruchlos oder spannungsfrei, aggregiert werden können, daß die
Formulierung von kleinmaschige Maßstäbe überschreitenden Alternativen
obsolet geworden ist, und daß Konsens bezüglich gegenwärtigen oder zukünftigen

Vergesellschaftungsmodellen zu erreichen, unmöglich geworden ist. Wenn
Luhmann gleichwohl gegenüber „alteuropäischen" Ansätzen reklamiert, „das
Erbe der Vernunft" angetreten zu haben sowie „deren Firma unter der abstrakteren

Bezeichnung ,Selbstreferenz' fortfzu]führen" (1990a, 8), ist dies ein
vornehmlich rhetorisches Manöver. Die Frontstellung gegen „alteuropäisches Denken"

signalisiert den dominant politischen Akzent in Luhmanns Rede eines

Paradigmenwechsels. Die Beteuerung der Neuheit und Überlegenheit des

eigenen Paradigmas konvergiert mit der schroffen Abgrenzung von all dem,
wovon man sich zu verabschieden hat - theoretisch wie politisch. Unter die
insgesamt zu weitgehende theoretische und praxeologische Abklärung der
Aufklärung fällt allerdings einiges, wovon sich zu verabschieden, m. E. weitgehend

anerkannt, sinnvoll ist: Dazu gehören die - „humanistischen" - Konzeptionen,

die für den Menschen eine herausragende Rolle im Aufbau der Welt
vorgesehen haben, als Subjekt der Erkenntnis, Praxis und Welteinheit, ferner
die damit zusammenhängenden Vorstellungen der Souveränität des Subjekts
und Transparenz der Welt (1992b, 66 ff.).

Die Verpflichtung soziologischer Aufklärung auf das Prinzip funktionale
Differenzierung wirkt sich - symptomatisch und folgenreich - auch auf
Luhmanns Bestimmung und Behandlung von Latenz aus. „Latenz" ist, wie es

auch die hauptsächliche historische Konnotation nahelegt, für jedwede
Aufklärung strategisch: Denn sie bestimmt mit, wie gerade darüber aufzuklären
ist, was nicht offensichtlich oder gar nicht sichtbar ist, was nicht oder falsch
gewußt wird. Der Streit um die Position von Aufklärung ist so immer auch ein
Streit um das Verständnis und den Umgang mit Latenz. Wenn Luhmanns
Ansatz soziologischer Aufklärung als Abklärung von Aufklärung auftritt, dann
von Aufklärung, die sich „zu weitgehend" mit Latenz beschäftigt (1970). Ent-



492 Daniel Barben

sprechend bestimmt und verwendet er einen eingeschränkten Begriff von
Latenz. Dieser zeigt sich beispielhaft in seiner Rede von Möglichkeiten des
Erlebens und Handelns, die soziologische Aufklärung zugänglich zu machen hat.
Dabei wird das, was als „Möglichkeit" gilt, durch die Desartikulation bzw.
Nichtentfaltung zweier Unterscheidungslinien eingeschränkt: der Unterscheidung

zwischen manifesten und latenten Möglichkeiten und der Unterscheidung

zwischen Denkmöglichkeiten und Realisierungsmöglichkeiten. Folglich
wird darauf orientiert, einerseits bestimmte Möglichkeiten als manifest, gegeben

vorzustellen, dafür Evidenz zu organisieren, andererseits latente Möglichkeiten

entweder auf die manifesten, und nicht gegen sie, praktisch auszurichten

oder überhaupt zu desartikulieren. Zudem werden entweder im Denken
zugängliche Möglichkeiten - also gegenüber den manifest gegebenen
Möglichkeiten noch faktisch latente Möglichkeiten - nicht auf ihre Realisierungsmöglichkeiten

hin durchdacht und praktisch entfaltet, oder von nicht gegebener

Realisierungsmöglichkeit wird auf Denkunmöglichkeit bzw. nicht denkbare

andere Realisierungsmöglichkeit geschlossen. Luhmanns schlichte Rede

von „Möglichkeiten der Welt" ist eine Verdichtungsleistung, die die beiden
Unterscheidungslinien im Sinne der „Faktizität der Geschichte" (1970, 84)
vereinheitlicht, wodurch ihre Funktion die Schließung, nicht die Erschließung
von Möglichkeitshorizonten ist. „Die Reverenz, die der Soziologe der
Geschichte, das heißt der schon reduzierten Komplexität, zu erweisen hat, läßt
sich mithin in einer einzigen Formel für die Praxis ausdrücken: Nichts zu
ändern, es sei denn, daß dem zu ändernden Zustand all seine Funktionen
abgetauscht werden können" (1970, 85). So erweist sich „soziologische Aufklärung"

darin, wie sie Möglichkeiten anordnet, als eine Anordnung mit Ordnungsfunktion.

2.4 Morphogenese und Risiko: Notwendigkeit und Bearbeitungsform der
finalen Paradoxie

„Funktionale Differenzierung" wird zur globalen Zukunftsperspektive der
modernen Gesellschaft ausgerichtet, wobei ihre Subsysteme unhintergehbar auf
selbstreferentielle Autonomie, wechselseitige Intransparenz und
Unkontrollierbarkeit bzw. Unsteuerbarkeit festgelegt sind (1983). Entsprechend ist
„Morphogenese" die der modernen Gesellschaft allein zur Verfügung stehende

Entwicklungs- bzw. Zukunftsgewinnungsweise. Durch die theorietechnische
Dichotomie zu Planung werden zugleich geschichtsmächtiges Handeln und

Verfolgen von Projekten ausgeschlossen. Theoretisch berechtigt ist die von
Luhmann vorgenommene Akzentuierung von „Evolution" jedenfalls in der

Frontstellung gegen Allmachtsphantasien der Planbarkeit, und sie besticht
immer im Falle von Planungen, wo im Planungsfeld Akteure sind, deren eigen-



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 493

sinnige Reaktionen nicht eingeplant werden können. Auch wenn man für den

Geschichtsprozeß im Ganzen Morphogenese als resultierende Gesamtlogik
annimmt, ist zu berücksichtigen, daß unterhalb dieser Ebene immer verschiedenste

Pläne, mit unterschiedlicher Reichweite, mehr oder weniger wirksam,
verfolgt werden. Kann man zwar von ihnen aus nicht direkt auf ihre Ergebnisse
schließen, so darf doch auch nicht ausgeschlossen werden, daß sie angestrebte
Ziele realisieren können. Wie sehr die Dominanz der Dichotomie „Planung vs.
Evolution" politisch begründet ist, zeigt sich daran, daß Luhmanns Theorie
gleichwohl offen ist für die Formulierung eines realistischeren Planungsbegriffs
(1991b; 1992e, 208). Aufgrund dieser Dichotomie laufen „Strukturänderungen"
nur „entweder ad hoc als Anpassungen oder unkontrolliert morphogenetisch
ab" (1984, 486). Das bedeutet notwendigerweise das alternativ- und ziellose
Evoluieren der Gesellschaft.

Dabei wird die Politik als machtlos und überfordert unterstellt, so daß

„muddling through" zum dominanten politischen Paradigma wird. In und
zwischen den Systemen sowie in ihrer Umwelt entstandene Probleme können
demnach weder wirklich gelöst noch unter umfassenderen Gesichtspunkten
kommuniziert werden. Insgesamt kann „kein Funktionssystem [...] für ein
anderes einspringen", keines „ein anderes ersetzen oder auch nur entlasten"
(1986, 207). Gerade dies „zwingt zum laufenden Verschieben der Probleme
von einem ins andere System", wodurch es „zu jener Steigerung von
Independenzen und Interdependenzen [...] zugleich [kommt], deren operativer
und struktureller Ausgleich die einzelnen Systeme zu immenser,
unkontrollierbarer Eigenkomplexität aufbläht" (1986, 208). Auch wenn das
Verschieben von Problemen, Verantwortungen oder Schuldzuweisungen ein ständig

zu beobachtendes Phänomen ist, handelt es sich trotzdem um eine theoretische

oder politische Konstruktion, der „Gesellschaft [...] nur diese Möglichkeit"

zuzugestehen, „nur in Ausnahmefällen zu reagieren" (1986, 220). In
diesem Rahmen ist dann „Rationalität nicht in irgendwelchen Effizienzkriterien
oder Optimierungen zu suchen, sondern in der Robustheit: in der Fähigkeit,
fremde und eigene Irrtümer zu überstehen" (1988, 122). Oder wenn in die
„Autopoiesis der Wirtschaft" „eine im Prinzip unbegrenzte Zukunft eingebaut"

ist, heißt dies: „jenseits aller Ziele, aller Gewinne, aller Befriedigung
geht es immer weiter" (1988, 65); doch: „wer nicht zahlen und was nicht
bezahlt werden kann, wird vergessen" (1988, 19).

In der Summe mündet die universalistische Logik „funktionaler Differenzierung"

in eine finale Paradoxie. „Jedenfalls können die negativen Aspekte
der Moderne, die in der bürgerlichen Bewegung seit Anfang mitbeobachtet
worden sind, heute weder als vorübergehende Erscheinung, noch als notwendiger

Kostenfaktor des zivilisatorischen Fortschritts gebucht werden. Erst heu-



494 Daniel Barben

te findet die Gesellschaft sich mit den Folgen ihrer Strukturwahl voll konfrontiert.

Das gilt insbesondere für die ökologischen Probleme, die sich aus ihrer
eigenen Rationalität ergeben haben. Daher liegt es nahe, die Selbstbeobachtung
und Selbstbeschreibung zu radikalisieren bis hin zu dem Punkt, an dem evident
wird, daß dies auf eine Paradoxic hinausläuft, nämlich auf die Einsicht, daß

man will, was man nicht will" (1987f, 172). Die Reproduktion der modernen
Gesellschaft verläuft demnach in einer Weise, daß dadurch, wie sie sich immer
wieder neu hervorbringt, zugleich destruktive Tendenzen freigesetzt werden,
so daß sie unaufhörlich ihre eigenen Grundlagen untergräbt. Das historische
Ergebnis ihres Wirkens verweist gleichsam auf einen zielgerichteten Willen,
der hervorgebracht hat, was so keiner gewollt haben kann oder zu wollen
zugestehen mag. Trotz permanenten Gestaltwandels der modernen Gesellschaft
kann man die ihr zugrundeliegenden Strukturbedingungen, die ihre Identität
konstituieren und gewissermaßen unveränderbar sind, nur akzeptieren, ja kann

angesichts der auf merkwürdige Weise an ihr Ende gekommenen Geschichte
nach keiner prinzipiell andersartigen Zukunft mehr Ausschau halten. Nach
diesem, durch „soziologische Aufklärung" selbst hervorgebrachten Befund hat
diese in der Folge, gleich einem Diktat der wirklichen Verhältnisse, sich selbst

zu richten. Theoretisch wie politisch ist der Weg verbaut, soziologische
Aufklärung in der Perspektive eines die Grundmängel vorfindbarer moderner
Gesellschaften überwindenden Veränderungsprojekts voranzutreiben.

Positionen, die in dieser Richtung argumentieren oder auch nur das Prinzip
funktionaler Differenzierung grundlegend kritisieren, werden als von außerhalb

der Gesellschaft kommend abgewehrt (z. B. 1987f, 172 f.). Die paradoxe
Formulierung von außerhalb der Gesellschaft liegenden Standpunkten in der
Gesellschaft organisiert Positionen legitimer und illegitimer Äußerungen -
wobei das Kriterium ihrer Unterscheidung nun eigentlich politisch ist. Dies
wird damit zu begründen versucht, daß eine an den Grundstrukturen und

-prinzipien einer Gesellschaft ansetzende Kritik „an die Grenzen der
Alternativität" (1987f, 173) gerate: „Eine Gesellschaft kann eine Änderung ihres

Prinzips der Stabilität, und das heißt: ihrer Form der Differenzierung, ihrer
Form, Systemgrenzen zu ziehen, nur als Katastrophe vorstellen" (1987f, 173).5

Die theorietechnische Bedingung der Möglichkeit, kritische Positionen als

außerhalb der Gesellschaft stehende zu delegitimieren, ist eine die innere Konstitution

der Gesellschaft betreffende fehlende Unterscheidung, da „funktionale

5 Bezeichnenderweise behandelt hier Luhmann Gesellschaft gleich einem Subjekt, wo er doch
sonst darauf besteht, daß sie nur als Effekt des Operierens ihrer Subsysteme gedacht werden
kann und als gesellschaftliche Einheit weder Identität noch Begriff von sich selbst besitzt. -
Und: Wieso soll denn eine Gesellschaft nicht gerade umgekehrt die Änderung ihres
Differenzierungs-, Grenzziehungs- und Stabilitätsprinzips statt als Katastrophe als
Rettungsmöglichkeit verstehen können?



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 495

Differenzierung" als einzig mögliche Existenzform der modernen Gesellschaft
dargestellt wird.

In demselben Muster bietet Luhmann als zusätzliche Dimension der Kritik
an der Kritik funktionaler Differenzierung die Moral auf. „Die Kritik funktionaler

Differenzierung ist [...] eine moralische Kritik, die nicht ausmachen und
nicht angeben kann, was statt dessen evoluieren könnte" (1987f, 173). Tritt
Kritik moralisch auf, entzieht sich ihr ein gesellschaftsstrukturell verankerter
Standpunkt und damit gesichertes Terrain, sie wird bodenlos und illegitim, so
der Vorwurf Luhmanns. Doch diese Argumentationsweise fällt auf ihn selbst

zurück, als es eine mangelnde Unterscheidungsfähigkeit ist, die Kritiken
unterschiedslos als moralische diskriminieren läßt. Im Gegenzug konstituiert seine

identitätspolitische Strategie „funktionale Differenzierung" als moralische
Instanz und setzt diese als Richtmacht über Legitimität und Illegitimität der
Kritik und den Kritikern voraus.

Die Tendenz wachsender Unsicherheit bei gegebener Alternativlosigkeit
faßt Luhmann unter der „Endformel Risiko" (1992d, 141) zusammen. Nur in
Form vielfältiger Risikoproblematiken kann die finale Paradoxic der modernen

Gesellschaft bearbeitet, als historisches Schicksal aber nicht überwunden
werden. „Risiko" wird zur Chiffre dafür, daß Alternativen immer gegeben
sind, solange Entscheidungen zu treffen sind, daß aber eine generelle Alternative

nicht denkbar ist, für die man sich entscheiden könnte. In der Folge geht es

bei „Risiko" in allen gesellschaftlichen Praxisfeldern nur noch um
Auseinandersetzungen und Abwägungen um Schadensarten, ihr Ausmaß und die
Wahrscheinlichkeit ihres Eintritts eben die übliche Risikokalkulation" (1992d,
143). Als Fazit und Option bleibt nur noch das sich Hin- und Herbewegen
innerhalb der finalen Paradoxic: „Es geht gut, solange es gut geht. Das ist die
Botschaft. Und der technische Rat zielt auf Wechsel der Präferenzen" (1992d,
138).

Da insgesamt der substantielle Wandel der modernen Gesellschaft - im
Hinblick auf andere Gliederungs-, Funktions- und Orientierungsprinzipien -
theorietechnisch wie politisch ausgeschlossen wird, bleibt als praktische
Alternative nur: Aufhören oder so Weitermachen. Oder die Regression auf
„entdifferenzierte" Stufen, was aber auch katastrophale Folgen hätte (1987c,
61; 1990d, 233; 1992c, 95; 1992d, 138).



496 Daniel Barben

3. Widersprechende und weiterführende Artikulationen zum Theorie/
Politik-Dispositiv funktionaler Differenzierung

Die Problematik der finalen Paradoxic, und damit auch der globalen
Überlebensfähigkeit der Menschheit, stellt sich insbesondere in bezug auf das
Naturverhältnis der modernen Gesellschaft. Im folgenden ist zu zeigen, einerseits,
wie die im wesentlichen drei ökologischen bzw. ökologierelevanten
Problematiken, die aus unterschiedlichen zeitlichen Kontexten stammen, dem Theorem

funktionaler Differenzierung untergeordnet sind, und andererseits, wie
sich dabei der diskursbestimmenden widersprechende und über sie
hinausweisende Positionen finden. Damit wird auch verdeutlicht, daß Luhmanns Theorie

weder theorietechnisch noch politisch ein geschlossenes System konstituiert.

„Ökologische Kommunikation" ist die hauptsächliche Problematik, die über
das Naturverhältnis der modernen Gesellschaft informiert. Mit aus der
allgemeinen Theorie sozialer Systeme stammenden begrifflichen Festlegungen wird
sie als kommunikative Problematik konstituiert (Ganßmann 1986). Die ökologische

Selbstgefährdung der Gesellschaft - im Zuge der durch sie bewerkstelligten

Zerstörung ihrer Naturgrundlagen - wird von einer übergreifenden
ökologischen Problematik, den Gesellschaft/Natur-Verhältnissen, auf eine rein
innergesellschaftliche Problematik eingeschränkt. „Ökologische Kommunikation"

betrifft dann die „naturökologischen" Probleme nur, insoweit in der
Gesellschaft über sie kommuniziert wird. „Es geht nicht um die vermeintlich
objektiven Tatsachen: daß die Ölvorräte abnehmen, die Flüsse zu warm werden,

die Wälder absterben, der Himmel sich verdunkelt und die Meere
verschmutzen. Das alles mag der Fall sein oder nicht der Fall sein, erzeugt als nur
physikalischer, chemischer oder biologischer Tatbestand jedoch keine
gesellschaftliche Resonanz, solange nicht darüber kommuniziert wird. Es mögen
Fische sterben oder Menschen, das Baden in Seen oder Flüssen mag Krankheiten

erzeugen, es mag kein Öl mehr aus den Pumpen kommen und die
Durchschnittstemperaturen mögen sinken oder steigen: solange nicht darüber
kommuniziert wird, hat dies keine gesellschaftlichen Auswirkungen" (1986, 62 f.).
„Ökologische Kommunikation" bezeichnet die spezifische Art und Weise, wie
gemäß dem Prinzip funktionaler Differenzierung über diese Probleme kommuniziert

wird, welche Resonanz in ihrem Rahmen möglich ist. So betrifft sie

auch die Möglichkeiten, nach der Funktionslogik binär codierter Selbstreferenz
Probleme lösen oder zu besseren Problembearbeitungen kommen zu können

(1986, 40 ff., 89 ff.). Darüber hinaus wird „ökologische Kommunikation" als

Problematik gesellschaftlich legitimer Kommunikationen artikuliert. Dabei richtet

sie sich gegen innergesellschaftliche Positionen, die selbstreferentielle funk-



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 497

tionale Differenzierung weder als Regelprinzip gesellschaftlicher Entwicklung
noch als Grundprinzip gesellschaftlicher Kommunikation anerkennen wollen.
Indem der Standpunkt funktionaler Differenzierung als einzig legitimer
behauptet wird, werden davon abweichende als gesellschaftsfeindliche und so als

die eigentliche ökologische Gefahr für die Reproduktion der Gesellschaft
vorgestellt. Unter ökologische Gefährdung fällt dann „jede Kommunikation über
Umwelt [...], die eine Änderung von Strukturen des Kommunikationssystems
Gesellschaft zu veranlassen sucht" (1986, 62; vgl. auch 1986, 234 ff.).

Allerdings müßte die Problematik ökologischer Kommunikation auch unter

Luhmanns Prämissen nicht in genau dieser Weise entfaltet werden. Sind

zwar einige Begriffe festgelegt, was die weiteren Theoretisierungsmöglichkeiten
einschränkt, so verbleibt doch ein Raum für andere Artikulationen und

Akzentsetzungen. Diese sind in Luhmanns Theorietextur teilweise auch formuliert.

So könnten die neuen sozialen Bewegungen an Stelle einer funktionalistisch
negativen zumindest eine funktionalistisch positive Bewertung erfahren, so

daß sie, statt als „Angstkommunikation" denunziert und aus der gesellschaftlichen

Kommunikation ausgeschlossen zu werden, als „Frühwarnsystem"
anerkannt, im Rahmen eines gesellschaftlichen „Immunsystems" integriert und
dabei zur Kompensation von Reflexionsdefiziten sowie zur Korrektur
gesellschaftlicher Entwicklungsperspektiven fruchtbar gemacht werden (1986,239 ff.;
1984, 504 ff., 509 ff., 550). Oder die naturökologischen Probleme selbst könnten,

etwa mit Hilfe des Sozial- und Sachdimension umgreifenden Technikbegriffs,

breiter in die Analyse einbezogen werden (1991, 96-110).

Gegenüber der vereinseitigenden Artikulation der Problematik ökologischer
Kommunikation und der einseitigen Positionsnahme in ihr wird in Luhmanns
risikosoziologischer Problematik eine reflexivere Form der Beobachtung des

gesellschaftlichen Umgangs mit ökologischen wie auch andersartigen Gefährdungen

entfaltet (1990c; 1991). Zwar ist auch hier „funktionale Differenzierung"

der grundlegende Analysekontext, doch wird sie weder als - wenn auch

nur sehr beschränkt rationale - ultima ratio der Weltgeschichte präsentiert,
noch mit einer vorgegebenen Verteilung legitimer und illegitimer Positionen
gekoppelt. Statt dessen wird das Prinzip funktionaler Differenzierung nicht
nur, wie schon in der „ökologischen Kommunikation", als grundlegend
beschränkt aufgewiesen, sondern vor allem auch als strukturell ergänzungsbedürftig

- auf der Ebene eines Gefährdungslagen fokussierenden Kommunikationsmediums

- vorgestellt (1990c, 144 ff.). Darüber hinaus wird der theoretische
Standpunkt nicht einfach auf die eine, „richtige" Seite des Konflikts gelegt und

von da aus die andere Seite als „falsche" bekämpft, sondern beide Seiten
werden - gerade auch weil sie Positionen im Konflikt markieren - als notwendig

verzerrt und keinesfalls als Repräsentanten besserer Einsicht oder adäquater

Lösungsfähigkeit angesehen.



498 Daniel Barben

Auch ins risikosoziologische Terrain setzen sich die kommunikationstheoretischen

Einschränkungen fort. Denn die Beobachtung von
Risikokommunikation und -politik dreht sich um das Problem der gesellschaftlichen
Zurechnung und Zurechenbarkeit von Gefährdungen oder Schäden auf
Entscheidungen - allerdings kaum darum, was die Schäden oder
Schadensmöglichkeiten tatsächlich ausmacht. Damit wird zwar eine relevante Problem-
und Konfliktdimension erfaßt, darüber aber vernachlässigt, was dieser zugrunde

liegt bzw. auf dem Spiel steht - und vor allem auch, wie daraufhin wirksam
gehandelt werden könnte. Symptomatisch kann das an Luhmanns Substitution
der Risiko/Sicherheit-Differenz durch die Risiko/Gefahr-Differenz beobachtet
werden. Statt diese beiden Unterscheidungen miteinander zu verknüpfen, wird
lediglich letztere mit der Differenz von Entscheidern und Betroffenen kombiniert,

wodurch zwar die notwendige Konflikthaftigkeit von Risikofragen
betont wird, die dabei relevanten Gefährdungsqualitäten aber vernachlässigt werden

(Barben 1996, 195-204).

Die Problematik der „Ökologie des Nichtwissens" - und die in ihrem Rahmen

entfaltete Perspektive einer „politischen Kultur nichtüberzeugter Verständigung"

- fügt sich, wie die beiden anderen ökologierelevanten Problematiken
Luhmanns, subaltern in die Strukturlogik funktionaler Differenzierung ein. Sie

unterstellt, daß parallel zur Generalisierung von Risiken ein Prozeß der
Generalisierung von Nichtwissen verläuft - womit sich zu den anderen mit
„funktionaler Differenzierung" verbundenen Universalismen noch ein
gnoseologischer Universalismus gesellt (1992d; 1992e). Gegenüber der
„ökologischen Kommunikation" setzt sich diese Problematik insofern ab, als sie

betont, „die Einheit von Destruktion und Überleben", „die Einheit von guten
und bösen Beteiligten" (1992e, 161) beschreiben zu können - indem bspw.
„die Alarmierungsrhetorik" auf der einen und „die Resistenz im Hinblick auf
Notwendigkeiten" auf der anderen Seite sowie „der forsche, oft verständnislose

Stil der Kontroversen" verrieten, „daß dies Wissen auf ungesicherten
Annahmen beruht" (1992e, 154). Zudem wird die Paradigmatik der „ökologischen
Kommunikation" vor allem dadurch durchbrochen, daß die Notwendigkeit
neuartiger gesellschaftlicher Auseinandersetzungs- und Verständigungsformen
artikuliert wird. „Man muß sich in der Kommunikation vielmehr mit Verständigungen

begnügen, die nicht engagieren, wohl aber spezifizieren, unter
welchen Bedingungen sie gelten und welche Veränderungen die ,Geschäftsgrundlage'

tangieren würden. Dazu gehört ein Sozialstil, der Diskretion praktiziert

und gar nicht erst versucht, diejenigen, die sich verständigen müssen, von
ihren Überzeugungen abzubringen, zu bekehren oder sonstwie zu ändern. [...]
Es geht, wenn entgegengesetzte Interessen im Spiel sind, nur um Waffenstillstand.

Es geht um Tagesordnungen und um Punkte, über die eine Verständigung

erreicht werden kann - vielleicht gerade deshalb, weil ohnehin niemand



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 499

über das Wissen verfügt, das es ihm erlauben würde, andere zur Zustimmung
zu zwingen. Es geht um ein Prozessieren von Kommunikation auf der Grundlage

des augenblicklichen Informationsstandes und von Prognosen, die erkennen

lassen, welche weiteren Informationen ihre Revidierung veranlassen
würden" (1992e, 194 f.). Diese Form der Verständigung wird polemisch der „Kultur

der Ziele suchenden Besorgnis, um nicht zu sagen: der gepflegten Angst"
(1992e, 202), entgegengesetzt, und damit auch verständigungsbehindernden
Moralisierungen. Verständigungskommunikation ist „gehalten, moralabstinent
vorzugehen und Moral nur ins Spiel zu bringen, wenn man es darauf anlegt,
Kommunikation abzubrechen" (1992e, 195). Stattdessen soll sie „zunächst
einmal Unsicherheit vermehren und das gemeinsame Wissen des Nichtwissens
pflegen" (1992e, 197). Durch Luhmanns Artikulation von generalisiertem
Nichtwissen als unhintergehbarer Grundbedingung allen Erkennens, Entscheidens
und Handelns wird das in der Risikokommunikation verwandte Wissen generell

desartikuliert - mit der Konsequenz, daß weder im Rekurs auf Wissen
Konflikte beurteilt oder entschieden, noch daß daraus politische Optionen
abgeleitet werden können. Auch wird in der Folge die weitergehende Perspektive
einer Kultur überzeugter Verständigung abgeschnitten.

Ist allen drei Problematiken die Unterstellung gemein, daß weder Konsens
noch wirkliche Problemlösungen zu erlangen sind, so unterscheiden sie sich
über die genannten Punkte hinaus darin, wie im Kontext des Umgangs mit
Handlungszwängen und Wissen Fragen der Verantwortung behandelt werden.
In der „ökologischen Kommunikation" erhält man die Auskunft, daß die binären

Codierungen nur eine sehr beschränkte Resonanz und Rationalität gegenüber

Problemen außerhalb ihrer zulassen, was heißt, daß ihnen gemäß zu handeln

zwar nicht von der Verantwortlichkeit für entsprechende Entscheidungen,
so doch von der Verantwortbarkeit nicht direkt systemirrationaler Entscheidungen

und Handlungen freispricht. In der Risikosoziologie, die ja als

Enlscheidungsproblematik aufgebaut ist, geht es demgegenüber geradezu darum,

Fragen der Verantwortung dahingehend zu regeln, daß Gefährdungen oder
Schäden derjenige zu verantworten hat, dem sie sich in Form einer Entscheidung

zurechnen lassen, daß aber verantwortlich eigentlich nur derjenige sein
kann, der im Zeitpunkt der Entscheidung von der Schadensmöglichkeit wußte
oder hätte wissen müssen. Im besonders brisanten Fall globaler Gefährdungslagen

desartikuliert Luhmann in der Folge den Zusammenhang zu problematischen,

in Verursachungszusammenhänge von Gefährdungen einbezogenen
Entscheidungen - wodurch selbst die Möglichkeit des NichtÜberlebens der Menschheit

nicht mehr ein zu vermeidendes Risiko, sondern allein eine drohende
Gefahr ist. Die „Ökologie des Nichtwissens" kappt nun generell den
Zusammenhang zwischen den Wissensgrundlagen und der Verantwortlichkeit für
Entscheidungen und Handlungen, indem sie alles Wissen zu bloß vermeintli-



500 Daniel Barben

chem Wissen macht. Sie ist die prononcierte Formulierung dafür, daß

Verantwortung rational nicht eingefordert und Verantwortlichkeit nur im Rahmen
provisorischer Verabredungen hergestellt werden kann (1992e, 175 ff.).

Es fällt auf, daß es in den drei Problematiken eine durchgängige Leerstelle
gibt. So wird in der „ökologischen Kommunikation" eingehend argumentiert,
daß es eine gesellschaftliche Thematisierung und Verhandlung ökologischer
Probleme nur in der hochselektiven, oft geradezu bornierten Form der binären
Codes der Funktionssysteme gibt, geben kann und geben soll, wodurch
Möglichkeiten übergreifender oder aggregierender Resonanz und Rationalität
prinzipiell ausgeschlossen werden. In der risikosoziologischen Problematik wird
zwar die Rationalitätslogik funktionaler Differenzierung als ergänzungsbedürftig
vorgestellt, aber nicht angegeben, in welcher Form ein dafür vorgesehenes
risikobezogenes Kommunikationsmedium zu installieren und mit den anderen
Medien zu relationieren wäre. Die in der „Ökologie des Nichtwissens" artikulierte

Perspektive einer politischen Kultur nichtüberzeugter Verständigung,
die Beschränkungen selbstreferentiellen Operierens produktiv ergänzen soll,
bleibt seltsam ortlos, da von Luhmann nicht gesagt wird, in welchen Foren und
mit welchen Kompetenzen sie zu entfalten sei.

In der Folge kann bei keiner Problemstellung gesagt werden, auf welche
Weise die moderne Gesellschaft ihre Zukunftsfähigkeit nachhaltig gewinnen
könnte. So gibt die „ökologische Kommunikation" dem generellen Pessimismus

Ausdruck, daß die morphogenetische Entwicklungslogik überhaupt
bedeutsame Korrekturen in den Reproduktionsweisen moderner Gesellschaften
zuläßt. Die risikosoziologische Problemanordnung verneint die Möglichkeit,
den Horizont lediglich dilemmatischer, mehr oder weniger schlechter Alternativen

im Hinblick auf zukunftssichernde Ziele überwinden zu können. Dies ist
auch bei der „Ökologie des Nichtwissens" der Fall, wobei die angedachten
neuen Verständigungsformen ganz entschieden von der Perspektive abgekoppelt

werden, ein Wissen hervorzubringen, das für die Erlangung von Zukunftsfähigkeit

notwendig oder nützlich sein könnte.6

Als Ergebnis ist auch festzuhalten, daß die Diagnose einer finalen Paradoxic,

in die sich die Menschheitsentwicklung in zunehmendem Maße verstrickt
hat, der Sache nach von vielen Seiten bestätigt wird. Trotz der diesbezüglich
aufgewiesenen Mängel und Leerstellen von Luhmanns Theorie kann man diese

gleichwohl in der Weise interpretieren, daß sie auf ungelöste Probleme in

6 In diesem Sinne siehe auch Willkes (1992, 105) Postulat: „Die Fähigkeit komplexer
Gesellschaften zur Selbstbeobachtung und zur Reflexion läßt sich als Folge und als

komplementäre Seite ihrer Selbstgefährdung begreifen. In einer einzigen Ressource könnte
dem destruktiven Potential dieser Gesellschaften ein Gegengewicht erwachsen: in besserem
Wissen Uber sich selbst."



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 501

der Realität verweisen. Schließlich markieren die Tatsache, daß Luhmann die
Schwachstellen zum Teil selber angeht, und die Richtung, in der er dies tut,
Anknüpfungspunkte für theoretische Modifikationen und politisch-institutionelle

Innovationen. Allerdings wäre dafür eine weitergehende Reartikulation
des sich um „funktionale Differenzierung" rankenden Begriffsspiels vonnöten.
Daß dies geschieht, ist aber, wie so vieles, unwahrscheinlich; denn dabei verlöre

das vorgestellte Theorie/Politik-Dispositiv funktionaler Differenzierung
seine Grundlage.

4. Schlußfolgerungen zum Verhältnis von Theorietechnik und Politik

Das „Prinzip funktionaler Differenzierung" ist Voraussetzung und Ergebnis
verschiedener Begriffsarbeiten: Es fungiert als regulierendes Resultat. In ihm
laufen die disparaten Begrifflichkeiten zusammen, verknüpfen sich zu einem

Netz, innerhalb dessen sie ihren spezifischen, auch politisch akzentuierten
Sinn erhalten. Die Probleme von Theorietechnik und Politik bei Luhmann sind
sehr unterschiedlich gelagert.

Ein gravierender Mangel, der sich an verschiedenen Stellen seiner
Theoriekonstruktion zeigt, betrifft die theorietechnische Option, auf begriffliche
Ableitung statt auf empirische Forschung zu setzen. Sie findet sich gleich mehrfach

im Kontext funktionaler Differenzierung - bspw. dabei, wie Funktionen
abgeleitet, in ihren verschiedenen Referenzen bestimmt und gesellschaftlichen
Subsystemen zugeordnet werden. Oder wenn die gesellschaftstheoretische
Bestimmung funktionaler Differenzierung zur rigiden Unterscheidung der einzelnen

Systeme führt, eine darüber hinausgehende, empiriegeleitete Thematisierung
ihrer Wechsel- und Kooperationsbeziehungen sowie des gesellschaftlichen
Gesamtzusammenhangs aber vernachlässigt wird (1987b, 34 ff.; 1975c, 198).
Das Problem der theorietechnisch sich gegen empirische Korrekturen abschließenden

begrifflichen Festlegung zeigt sich auch beim für den Theorieaufbau
zentralen Codebegriff, worauf exemplarisch kurz einzugehen ist. Strategisch
ist dieser Begriff vor allem deshalb, weil damit der zentrale Mechanismus der

Informationsverarbeitung und Prozeßsteuerung der symbolisch generalisierten
Kommunikationsmedien bezeichnet wird, wodurch weitgehende Bestimmungen

über die dominanten Vergesellschaftungsformen in der modernen Gesellschaft

getroffen werden. Luhmanns Begriff der Codierung, dessen Gültigkeit
für die verschiedensten Gesellschaftsbereiche veranschlagt wird, zeichnet sich
durch eine theoretisch bemerkenswert einfache Struktur aus (vgl. kritisch dazu
Knorr-Cetina 1992 und als Erwiderung 1993a). Grundlegende Probleme liegen
in der theoretischen Voraussetzung eines bestimmten Begriffs und dem Zwang,



502 Daniel Barben

ihn anschließend in der Wirklichkeit zu identifizieren, ferner in der strikten
Festlegung von Codes auf eine binäre Grundstruktur. Wenn Luhmann dabei
das Negationspotential der Sprache zur Begründung einer Wert/Unwert-Duplikationsregel

bemüht, überrascht diese Bestimmung um so mehr, als sie sich einer
Analogiebildung aus dem Bereich der Biogenetik - und nicht der Linguistik
oder Semiotik - verdankt (1975b, 172). Dadurch wird das Potential der Sprache

zur differentiellen Artikulation eingeengt auf ihr Potential zur Negation,
und dieses auf eine Verdoppelungsfunktion in Form binärer Codes.7 So wird
auch auf komplexere Begriffsbildungsmöglichkeiten, die zudem theoretisch
flexibler sowie empirisch adäquater wären, verzichtet. Anzumerken ist schließlich,

daß der Codebegriff auf einem Widerspruch in der Theoriekonstruktion
beruht. Denn Luhmann, sonst rigider Verfechter des Emergenztheorems, schließt
hinsichtlich der binären Schematisierung Gehirn, psychische und soziale
Systeme kurz (1990b, 45).8

Diese theoriekonstruktive Plazierung des Codebegriffs bedeutet, wie bei
anderen Luhmannschen Begriffen, die übermäßige Ausdehnung einer bestimmten

begrifflichen Struktur. Dies hat nun spezifische theorietechnische Korrekturen
zur Folge - in Form von Begriffen mit Kompensationsfunktion. Die übermäßige

Reduktion von Komplexität durch Luhmanns Codebegriff, indem durch die

Fixierung auf binäre Strukturen komplexere Codierungen ausgeschlossen werden,

soll durch die Verbindung mit dem Programmbegriff aufgehoben werden.
Die Unterscheidung von Codes und Programmen ist insofern plausibel, weil
damit festere Orientierungsstrukturen von flexibleren abgesetzt werden können.

Allerdings ist der Begriff des Programms dem des Codes nur subaltern

nachgeordnet, was bedeutet, daß die auf die Ebene von Programmen verlagerten

Bestimmungsmöglichkeiten nicht auf die der Codes übergreifen können,
diese gegenüber struktureller Veränderung abgedichtet sind (1987a, 14 f.).9

7 Damit bestreite ich nicht das Phänomen des Binarismus, doch die Behauptung der notwendigen
Binarität von Codes (Barthes 1983, 67). - Nun ist es auch nicht so, daß Luhmann nicht um
andere Codebegriffe wüßte. Doch werden diese gerade mit dem Argument zurückgewiesen,
Forschungen besonderer Kulturen und anderes mehr umgehen zu können (1987a, 13).

8 Demgegenüber wäre begrifflich generell zu unterscheiden zwischen Codes, die gesellschaftlich
spezifische Mechanismen der Bedeutungsproduktion und Sozialregulation darstellen, und
solchen, die mit der Sprache selbst schon gegeben sind; sowie darüber hinaus als dritte
Dimension Codes auf organischer Ebene: neuronale Wahrnehmungscodes, genetische
Codierungen (vgl. in diesem Sinne Bystrina 1989a, 80 ff. und 1989b, 103 ff.).

9 Wenn Bendel an Luhmanns Konzept funktionaler Differenzierung dessen paradigmatische
Akzentuierungen kritisiert, sein eigener Vorschlag andere Akzentsetzungen vornimmt, kommt
er zunächst ohne begriffliche Modifikationen aus. Möglichkeiten der Intervention in Systeme
und auch der Steuerung gesellschaftlicher Entwicklungen ergeben sich nun - gegen Luhmann

- daraus, daß er die systemische Fähigkeit zur Berücksichtigung von Fremdreferenz und
damit die Bedeutung der Ebene der Programme für größer veranschlagt (Bendel 1993,267 ff.).
Überzeugen die diesbezüglichen Überlegungen zur Möglichkeit intersystemischer Koordination,



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 503

Mit dem Begriff des partizipierenden Systems wird die durch die rigide
Bestimmung der System/Umwelt-Differenz bewirkte Verbannung von
Akteuren in die Umwelt sozialer Systeme zu kompensieren versucht. Dies ist ein
Verlegenheitsbegriff, da etwas, was strikt der Umwelt zugerechnet wird, im
Gegenzug nicht Bestandteil des Systems sein kann. Die unter diesen Begriff
subsumierten Akteure sind theorietechnisch prinzipiell subaltern in den

Systemzusammenhang integriert, so daß sie in der Praxis als Anhängsel der
Systemlogiken fungieren, über keine systemische und erst recht systemübergreifende

Definitions- oder Handlungskompetenz verfügen. Derart der
Strukturierungsmacht systemischer Selbstreferenz unterworfen, multi- und
intersystemischer Kommunikationskompetenz beraubt, bleibt den Akteuren allein
die Möglichkeit subalterner Funktionserfüllung oder funktionslosen Ungehorsams.

Akteure adäquat zu theoretisieren, läßt die Theorie funktionaler
Differenzierung autopoietischer Sozialsysteme nicht zu (vgl. auch Schimank 1985).
Denn würden Akteure anders als im Verlegenheitsbegriff partizipierender
Systeme konzipiert, müßte gerade die Tatsache, daß sie in mehrere Systemkontexte
und in mehrfach bedeutsame Handlungszusammenhänge involviert sind,
theoretisch berücksichtigt werden. Da dies in der vorliegenden Form nicht möglich
ist, signalisiert der Begriff des partizipierenden Systems einen Widerspruch
und ein epistemologisches Hindernis von Luhmanns Theoriekonstruktion.10

Dem aus der Bestimmung primärer gesellschaftlicher Differenzierungsprinzipien

resultierenden Mangel, historische Epochendifferenzierungen und

gesellschaftsformationelle Binnenunterscheidungen nur sehr unzureichend fassen

zu können, wird auf zweierlei Weise begegnet. Zum einen in der Form semantischer

Studien, die einen Reichtum historischer Äußerungsvarianten in die
soziologische Analyse einbeziehen, welche dann mit sozialstrukturellen Aspekten
verknüpft werden können (z. B. 1980). Und zum anderen mit der These, daß

die gleichbleibende, funktional differenzierte Grundorganisation der Gesellschaft

gerade mit einem schnellen, und sich weiter beschleunigenden, Wandel
etlicher ihrer Strukturen einhergeht (1984, 504 ff.). Beide Ansätze greifen aber

so überzieht er meines Erachtens bei der Begründung der dafür notwendigen intersystemischen
Kommunikation den Stellenwert der „universalistischen Struktur sprachlicher Verständigung"
(Bendel 1993, 273 ff.).

10 Der Begriff partizipierendes System taucht meines Wissens zuerst und vornehmlich im Kontext
der Konzipierung der Wirtschaft der modernen Gesellschaft als autopoietischem System auf
(1988,94). Er scheint auch auf das Problem zu reagieren, daß sich die Wirtschaftsunternehmen
selbst dem Wirtschaftssystem-welches von Luhmann ja auf die Autopoiesis von „Zahlungen"
eingeschränkt ist - und nicht seiner Umwelt zurechnen. Eine Kommunikationstheorie kann
schwerlich einfach davon absehen, wie die Systeme in ihrem Objektbereich über sich selbst
kommunizieren. Der Begriff des partizipierenden Systems ist aber nur punktuell in Luhmanns
Theorie eingearbeitet; so spricht er nicht von den Individuen als an sozialen Systemen
partizipierenden.



504 Daniel Barben

insofern nicht weit genug, als die Annahme einer raum-zeitlich durchgängigen
Grundstruktur im wesentlichen nicht berührt wird.

Folge von Luhmanns Theorie der modernen Gesellschaft ist ein vielfacher
Universalismus. Die moderne Gesellschaft ist zeitlich universalisiert insofern,
als sie eine Vergangenheit, eine Gegenwart und eine Zukunft besitzt. Sie ist
räumlich globalisiert - zur Weltgesellschaft. Sie ist funktional generalisiert -
insofern sie auf Selbstreferentialität ihrer Funktionssysteme, daraus resultierende

wechselseitige Intransparenz und Nichtsteuerbarkeit festgelegt ist. Ihr
grundlegendes Funktionsprinzip ist gesellschaftlich universalisiert - da es den

gesamten gesellschaftlichen Raum durchstrukturiert und neben sich kein es
durchbrechendes oder relativierendes Struktur- und Entwicklungsprinzip
zuläßt. Ihre Bewegungsform ist - an der Schwelle zur „postmundialen Evolution"

(1983, 205) - zum RAtTouniversalismus von dilemmatischen Entscheidungsoptionen

verallgemeinert.

Daß die Ausstrahlungskraft von Luhmanns Theorie der modernen, als
funktional differenzierten Gesellschaft über ihren theoretisch und politisch präzisen

Sinn weit hinausgeht, hat mit ihrer Fähigkeit zu tun, mit unterschiedlichen
Standpunkten zu spielen, unterschiedliche Sichtweisen auf sich selbst zu
organisieren. So hängt das Urteil von Beobachtern der Theorie nicht nur von deren

eigenen theoretischen und politischen Standpunkten, Unterscheidungen und

Kriterien, sondern auch von der Schärfe der Optik ab. Denn einerseits - mit
gröberer Linse betrachtet - ist evident, daß moderne Gesellschaften in eine

Gliederungsstruktur zerfallen, deren Bestandteile weder aufeinander reduzierbar

noch durch einander ersetzbar sind, daß diese zwar irgendwie voneinander

abhängig sind und miteinander interferieren, doch auch eigensinnig, kaum zu
kontrollieren und zu prognostizieren sind. Andererseits aber - in mikrologischer
Lektüre analysiert - erscheint das Artikulationsnetz zu funktionaler Differenzierung

in ganz anderem Licht, mit einer Vielzahl theoretischer Mängel und

politischer Implikationen. Ist die Rede von funktionaler Differenzierung im
einen Fall plausibel und zu verteidigen - abgesehen von der Frage, inwiefern
denn „funktional" ein angemessenes oder besser zu ersetzendes Attribut
darstellt -, so im anderen Fall hochproblematisch und zu verwerfen."

Der Charakterisierung der modernen Gesellschaft durch binär codierte
autopoietische Selbstreferenz entspricht gesellschaftstheoretisch und politisch
11 Festzuhalten ist die eigentümliche Macht, die das Theorem funktionaler Differenzierung im

sozialwissenschaftlichen Denken besitzt. So trifft Gerhards (1991), grundsätzlich Luhmanns
„Erstkennzeichnung" der modernen Gesellschaft als funktional differenzierter zustimmend,
zwar einige wichtige Einschränkungen systematischer oder historisch-empirischer Art - etwa
hinsichtlich der Geltung funktionaler Autonomie, selbstreferentieller Geschlossenheit und
binärer Codierung ausdifferenzierter Systemzusammenhänge -, sieht dabei aber milde über
Luhmanns Rigorismus hinweg. Die Macht des besagten Theorems reicht nun bis in Joas'
Versuch hinein, das Primat der funktionalen Differenzierung zugunsten eines Primats der



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 505

eine neoliberale Paradigmatik. So kann man Luhmanns universalistische
Konzeption als einseitig durch den seit den 80er Jahren fast weltweit hegemonial
gewordenen Neoliberalismus beeinflußt interpretieren. Allerdings distanziert
er sich vom Optimismus liberalistischer Marktphilosophen - etwa Behauptungen

hinsichtlich allgemeiner gesellschaftlicher Wohlfahrt, ökonomischer
Gleichgewichte oder umweltökonomischer Bewältigungsmöglichkeiten ökologischer
Probleme - durch den Hinweis, das seien lediglich „systeminterne Theorien
systeminterner Vorgänge" (1986,116), also Selbstbeschreibungen. Gleichwohl
liegen seiner theoretischen Anordnung der gesellschaftlichen Subsysteme -
besonders gut zu beobachten an seiner Konzeption der Wirtschaft als
autopoietischem System - mit der Behauptung sowohl der Schädlichkeit von
Interventionen als auch der Unmöglichkeit von Regulierung neoliberale
Prämissen zugrunde (Nahamowitz 1988).

Vor dem Hintergrund von Luhmanns Theorie funktionaler Differenzierung
erweist sich auch der Begriff von Politik als widersprüchlich. So fällt auf, daß

Politik einerseits auf ein Funktionssystem - das Medium Macht - eingeschränkt
wird, das, den anderen hauptsächlichen Funktionssystemen gleichgestellt, weder

Spitze noch Zentrum der Gesellschaft darstellt. Und daß Politik andererseits,

ohne jedoch als „Politik" bezeichnet zu werden, in allen Bereichen der
Gesellschaft vorkommt - einmal in Gestalt von Organisationen, die quer zur
Struktur funktionaler Differenzierung Machtpositionen aufbauen und strukturieren,

und dann in Form von Entscheidungen, die überall getroffen werden
müssen, für die aber die Systemcodes der Ökonomie, des Rechts, der Ethik etc.
nicht mehr als Entscheidungsvorgaben, keineswegs jedoch übergreifende
Rationalitätskriterien liefern. Dementsprechend kann man sagen, daß
Organisationen Repräsentanten von Macht und Orte der Politik sind12 und daß in
Entscheidungen - in oder außerhalb von Organisationen - über die möglichen
Optionen wie über ihre Durchsetzung entschieden wird. Entscheidend ist demnach

die Verteilung der Kompetenz, Entscheidungsnotwendigkeiten zu
definieren, Entscheidungssituationen zu gestalten, Entscheidungen zu fällen und
durchzusetzen. Entscheidungskompetenzen sind so machtbegründet: Erste
gesellschaftliche Machtquelle ist die „Kontrolle über sicher überlegene physische

Gewalt" (1987d, 120), und Organisation ist die eigentliche Quelle von

Demokratie auszuhebein. Denn in seinem Vorschlag, Demokratisierungsprozessen zugänglich
zu machen, ob, wo und wieweit funktional differenziert werden soll, bleibt, trotz der
Infragestellung funktionalistischer Prämissen der Differenzierungstheorie, diese gleichsam
vorausgesetzt (Joas 1990).

12 In Unternehmen beispielsweise geht es nicht nur um Wirtschaft - und so etwas wie
Unternehmenskultur verweist auf die Bedeutung nicht marktbezogener Kommunikationen
für die Vergesellschaftung in Unternehmen bzw. für die Handlungsfähigkeit von Unternehmen
auf Märkten.



506 Daniel Barben

Macht in der modernen Gesellschaft, wobei es beträchtliche Differenzen
zwischen wirklicher und zugeschriebener Macht und so inflationäre bzw. deflatio-
näre Tendenzen von Macht geben kann (1987d, 119 ff.).

Eigentümlich ist nun auch, daß Luhmann Entscheidungsproblematiken über
den ganzen gesellschaftlichen Raum streut - besonders relevant thematisiert
im Kontext von Organisationen (1981b; 1988a) und im Kontext von Risiken
(1991) -, sie jedoch als apart behandelt, nicht miteinander verknüpft.
Theorietechnisch liegt das an der überspitzten Bestimmung funktional differenzierter
oder emergenter Selbstreferenz sowie am Fehlen von Begriffen gesellschaftlicher

Handlungsfähigkeit oder politikfähiger Akteure. Das heißt, daß die
verschiedenen gesellschaftlichen Handlungssphären insofern theorietechnisch
miteinander verbunden sind, als in ihnen gewissermaßen dieselben
Problemstellungen und Termini zur Anwendung gelangen, daß aber weitergehende
Begriffe ihres - beispielsweise föderalen, korporatistischen oder konkordanten

- Verflechtungszusammenhangs fehlen, wie sie etwa „Verhandlungssysteme"
oder „Politiknetzwerke" darstellen (1989; Scharpf 1989).

Die aus dem Theorie/Politik-Dispositiv funktionaler Differenzierung resultierenden

abgeklärten analytischen und praxeologischen Perspektiven können -
selbst oder gerade auch dann, wenn man sie in der Form nicht teilt - zumindest
dafür nützlich sein, die Borniertheit, Eigensinnigkeit und Persistenz der
vorherrschenden Systemlogiken nicht voluntaristisch zu verkennen und zu denken,

daß man schon anders könnte, wenn man bloß wollte. Luhmanns
Botschaft geht allerdings darüber hinaus: daß man auch gar nicht anders wollen
sollte. Die durch die Eliminierung alternativer Politikoptionen oder Zukunftshorizonte

funktionsbestimmte soziologische Aufklärung thematisiert
Handlungsmöglichkeiten generell als beschränkte. Dies geschieht vor dem Hintergrund
eines grundlagentheoretischen blinden Flecks von Konzepten individueller oder
gesellschaftlicher Handlungsfähigkeit, die ermöglichten, etwa zwischen
Restriktionen und Ausdehnungsmöglichkeiten von Handlungsfähigkeit zu
unterscheiden. Nun können die theoretischen Einschränkungen dort sinnvoll als

empirische Aussagen gelesen werden, wo sie praktische Beschränkungen
widerspiegeln. Als pauschale Voraussetzung und theorie-praktisches Gebot werden
sie jedoch falsch. Ausgeschlossen wird die Perspektive, vorfindbare
Bedingungen in der Weise zu bearbeiten, daß neue Denk- und Handlungsmöglichkeiten
eröffnet werden, die vor allem auch gegenüber den vielfältigen und mitunter
katastrophenträchtigen Problemlagen angemessener sind. Damit wird soziologischer

Aufklärung die Grundlage entzogen, kritische Analyse zwecks theoretischer

Rekonstruktion, praktische Kritik zwecks gesellschaftlicher Reorien-

tierung und praktischer Rekonstruktion zu sein. Wenn es nach Luhmann also

„nicht um Emanzipation zur Vernunft, sondern um Emanzipation von der Ver-



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 507

nunft" geht, „und diese Emanzipation [...] nicht anzustreben, sondern bereits
passiert" (1992a, 42) ist, werden Vernunftmythos und die Perspektive der

Installierung gesellschaftlicher Vernunft miteinander verwechselt, wird eine
wichtige Frage wegen einer problematischen Antwort verworfen.

Allerdings kann man nicht nur Schwächen von Luhmanns theoretischer
Produktionsweise monieren, sondern auch, daß mögliche Stärken gar nicht
entfaltet werden. Hierbei läßt sich bisweilen eine regelrechte Strategie diskursiven

Abbruchs ausmachen. So wird bspw., statt den Beweis für „die umstrittene

Frage, ob man funktionale Differenzierung wirklich als Einrichtung von
autonomen, operativ geschlossenen Teilsystemen verstehen kann" (1992a, 30),
zu erbringen, einfach in eine andere Frage investiert. Oder die brillant-ironische

Skizzierung eines menschheitlichen Auslöschungsszenarios wird in die

Erörterung der Paradoxic des Warnens übergeleitet, wobei die Kosten dieser
über die von jenem gestellt werden (1992e, 149 ff.). Handelt es sich im einen
Fall um eine mehr theoretische, so im anderen Fall um eine mehr politische
Beschneidung von Denk- bzw. Handlungsnotwendigkeiten.

Die vorzufindenden theoretischen wie politischen Beschränkungen verweisen

nun auch darauf, daß die Theorie, ihrer theorietechnischen Leistungsfähigkeit

vielfältiger begrifflicher Kombinations- und Aussagengenerierungs-
möglichkeiten zum Trotz, gleichsam unter ihren Möglichkeiten bleibt. Doch
ist dies insofern systematisch begründet und nicht einfach zufällig, als es das

dem Prinzip funktionaler Differenzierung verpflichtete Programm soziologischer

Aufklärung ist, das als Platzanweiser für das Denken und Handeln bzw.
Nichtdenken und Nichthandeln fungiert.

LITERATURVERZEICHNIS

Barben, Daniel (1996), Theorietechnik und Politik bei Niklas Luhmann. Grenzen einer universalen
Theorie der modernen Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Barthes, Roland (1983), Elemente der Sémiologie, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bendel, Klaus (1993), Funktionale Differenzierung und gesellschaftliche Rationalität. Zu Niklas
Luhmanns Konzeption des Verhältnisses von Selbstreferenz und Koordination in modernen
Gesellschaften, in: Zeitschrift für Soziologie 4, 261-278.

Bystrina, Ivan (1989a), Ritus, Mythos, Ideologie: Entstehen und Vergehen von Codes, in: ders.,
Semiotik der Kultur. Zeichen - Texte - Codes, Tübingen: Stauffenburg, 79-94.

Bystrina, Ivan (1989b), Codes und Codewandel, in: ders., Semiotik der Kultur. Zeichen - Texte -
Codes, Tübingen: Stauffenburg, 95-125.

Ganßmann, Heiner (1986), Kommunikation und Reproduktion, in: Leviathan 1, 143-156.

Gerhards, Jürgen (1991), Funktionale Differenzierung der Gesellschaft und Prozesse der
Entdifferenzierung, in: Hans R. Fischer, (Hg.), Autopoiesis. Eine Theorie im Brennpunkt
der Kritik, Heidelberg: Auer, 263-280.



Daniel Barben

Joas, Hans (1990), Die Demokratisierung der Differenzierungsfrage. Die Krise des Fortschritts¬
glaubens und die Kreativität des kollektiven Handelns, in: Soziale Welt 41, 8-27.

Knorr-Cetina, Karin (1992), Zur Unterkomplexität der Differenzierungstheorie. Empirische
Anfragen an die Systemtheorie, in: Zeitschrift für Soziologie 6, 406^119.

Luhmann, Niklas (1970), Soziologische Aufklärung, in: Soziologische Aufklärung 1. Aufsätze
zur Theorie sozialer Systeme, Opladen: Westdeutscher Verlag, 66-91.

Luhmann, Niklas (1972), Knappheit, Geld und die bürgerliche Gesellschaft, in: Jahrbuch für
Sozialwissenschaft 23, 186-210.

Luhmann, Niklas (1975a), Evolution und Geschichte, in: ders., Soziologische Aufklärung 2.

Aufsätze zur Theorie der Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag, 150-169.

Luhmann, Niklas (1975b), Einführende Bemerkungen zu einer Theorie symbolisch generalisierter
Kommunikationsmedien, in: ders., Soziologische Aufklärung 2. Aufsätze zur Theorie der
Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag, 170-192.

Luhmann, Niklas (1975c), Systemtheorie, Evolutionstheorie und Kommunikationstheorie, in:
ders., Soziologische Aufklärung 2. Aufsätze zur Theorie der Gesellschaft, Opladen:
Westdeutscher Verlag, 193-203.

Luhmann, Niklas (1976), Generalized Media and the Problem of Contingency, in: Jan J. Loubser,
Rainer C. Baum, Andrew Effrat and Victor M. Lidz (Hg.), Explorations in General
Theory in Social Science: Essays in Honor ofTalcott Parsons, Bd. 2, New York: Free
Press, 507-532.

Luhmann, Niklas (1980), Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der
modernen Gesellschaft, Bd. 1, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1981a), Geschichte als Prozeß und die Theorie sozio-kultureller Evolution, in:
ders., Soziologische Aufklärung 3. Soziales System, Gesellschaft, Organisation, Opladen:
Westdeutscher Verlag, 178-197.

Luhmann, Niklas (1981b), Organisation und Entscheidung, in: ders.. Soziologische Aufklärung 3.

Soziales System, Gesellschaft, Organisation, Opladen: Westdeutscher Verlag, 335-389.

Luhmann, Niklas (1981c), Politische Theorie im Wohlfahrtsstaat, München/Wien: Olzog.

Luhmann, Niklas (1983), Evolution - kein Menschenbild, in: Rupert R. Riedl und Franz Kreuzer
(Hg.), Evolution und Menschenbild, Hamburg: Hoffmann und Campe, 193-205.

Luhmann, Niklas (1984), Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1985), Zum Begriff der sozialen Klasse, in: ders. (Hg.), Soziale Differenzierung:
Zur Geschichte einer Idee, Opladen: Westdeutscher Verlag, 119-162.

Luhmann, Niklas (1986), Ökologische Kommunikation. Kann die moderne Gesellschaft sich auf
ökologische Gefährdungen einstellen '! Opladen: Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas (1987a), „Distinctions directrices". Über Codierung von Semantiken und
Systemen, in: ders., Soziologische Aufklärung 4. Beiträge zurfunktionalen Differenzierung
der Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag, 13-31.

Luhmann, Niklas (1987b), Die Differenzierung von Politik und Wirtschaft und ihre gesell¬
schaftlichen Grundlagen, in: ders., Soziologische Aufklärung 4. Beiträge zurfunktionalen
Differenzierung der Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag, 32-48.

Luhmann, Niklas (1987c), Gesellschaftsstrukturelle Bedingungen und Folgeprobleme des

naturwissenschaftlich-technischen Fortschritts, in: ders., Soziologische Aufklärung 4.

Beiträge zur funktionalen Differenzierung der Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher
Verlag, 49-63.

Luhmann, Niklas (1987d), Gesellschaftliche Grundlagen der Macht: Steigerung und Verteilung,
in: ders., Soziologische Aufklärung 4. Beiträge zur funktionalen Differenzierung der
Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag, 117-125.



„Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat 509

Luhmann, Niklas (1987e), Archimedes und wir. Interviews (hg. von Dirk Baecker und Georg
Stanitzek), Berlin: Merve.

Luhmann, Niklas (19870, Tautologie und Paradoxie in den Selbstbeschreibungen der modernen
Gesellschaft, in: Zeitschrift für Soziologie 3, 161-174.

Luhmann, Niklas (1988), Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1988a), Organisation, in: Willi Küpper und Günther Ortmann, (Hg.), Mikropolitik.
Rationalität, Macht und Spiele in Organisationen, Opladen: Westdeutscher Verlag, 165—

185.

Luhmann, Niklas (1989), Politische Steuerung: Ein Diskussionsbeitrag, Politische Viertel-
jahresschrift 1,4-9.

Luhmann, Niklas (1990a), Vorwort, in: ders., Soziologische Aufklärung 5. Konstruktivistische
Perspektiven, Opladen: Westdeutscher Verlag, 7-13.

Luhmann, Niklas (1990b), Das Erkenntnisprogramm des Konstruktivismus und die unbekannt
bleibende Realität, in: ders.. Soziologische Aufklärung 5. Konstruktivistische Perspektiven,
Opladen: Westdeutscher Verlag, 31-58.

Luhmann, Niklas (1990c), Risiko und Gefahr, in: ders., Soziologische Aufklärung 5. Konstrukti¬
vistische Perspektiven, Opladen: Westdeutscher Verlag, 131-169.

Luhmann, Niklas (1990d), Ich sehe was, was Du nicht siehst, in: ders., Soziologische Aufklärung
5. Konstruktivistische Perspektiven, Opladen: Westdeutscher Verlag, 228-234.

Luhmann, Niklas (1991 Soziologie des Risikos, Berlin/New York: de Gruyter.

Luhmann, Niklas (1991a), Am Ende der kritischen Soziologie, Zeitschrift für Soziologie 2, 147—

152,

Luhmann, Niklas 199 lb), Steuerung durch Recht? Einige klarstellende Bemerkungen, Zeitschrift
für Rechtssoziologie 1, 142-146.

Luhmann, Niklas (1992a), Das Moderne der modernen Gesellschaft, in: ders., Beobachtungen
der Moderne, Opladen: Westdeutscher Verlag, 11-49.

Luhmann, Niklas (1992b), Europäische Rationalität, in: ders., Beobachtungen der Moderne,
Opladen: Westdeutscher Verlag, 51-91.

Luhmann, Niklas (1992c), Kontingenz als Eigenwert der modernen Gesellschaft, in: ders.,
Beobachtungen der Moderne, Opladen: Westdeutscher Verlag, 93-128.

Luhmann, Niklas (I992d), Die Beschreibung der Zukunft, in: ders., Beobachtungen der Moderne,
Opladen: Westdeutscher Verlag, 129-147.

Luhmann, Niklas (1992e), Ökologie des Nichtwissens, in: ders., Beobachtungen der Moderne,
Opladen: Westdeutscher Verlag, 149-220.

Luhmann, Niklas (1993), „Was ist der Fall?" und „Was steckt dahinter?" Die zwei Soziologien
und die Gesellschaftstheorie, Zeitschrift für Soziologie 4, 245-260.

Luhmann, Niklas (1993a), Bemerkungen zu „Selbstreferenz" und zu „Differenzierung" aus Anlaß
von Beiträgen im Heft 6, 1992, der Zeitschrift für Soziologie, Zeitschrift für Soziologie
2, 141-146.

Luhmann, Niklas (1995a), Inklusion und Exklusion, Soziologische Aufklärung 6. Die Soziologie
und der Mensch, Opladen: Westdeutscher Verlag, 237-264.

Luhmann, Niklas (1995b), Jenseits von Barbarei, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien
zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft Band 4, Frankfurt/M.: Suhrkamp,
138-150.

Luhmann, Niklas (1997), Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Müller, Klaus (1996), Allgemeine Systemtheorie. Geschichte, Methodologie und sozialwissen¬
schaftliche Heuristik eines Wissenschaftsprogramms, Opladen: Westdeutscher Verlag.



510 Daniel Barben

Nahamowitz, Peter (1988), Autopoiesis oder ökonomischer Staatsinterventionismus? Zeitschrift
für Rechtssoziologie 1, 36-73,

Scharpf, Fritz W. (1989), Politische Steuerung und politische Institutionen, Politische Viertel¬
jahresschrift 1, 10-21.

Schimank, Uwe (1985), Der mangelnde Akteurbezug systemtheoretischer Erklärungen
gesellschaftlicher Differenzierung - Ein Diskussionsvorschlag, Zeitschrift für Soziologie
6,421-434.

Wagner, Peter (1996), Über den Westen wenig Neues. Soziologische Theorien des sozialen
Wandels und der Moderne, Berliner Journal für Soziologie 3, 419-427.

Willke, Helmut (1992), Ironie des Staates. Grundlinien einer Staatstheorie polyzentrischer
Gesellschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Anschrift des Autors:
Dr. Daniel Barben
FS Technik-Arbeit-Umwelt
Wissenschaftszentrum Berlin für Sozialforschung (WZB)
Reichpietschufer 50
D-10785 Berlin


	"Funktionale Differenzierung" als regulierendes Resultat : zur analytischen Rekonstruktion des Verhältnisses von Theorietechnik und Politik bei Luhmann

