
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 24 (1998)

Heft: 1

Artikel: Zur Kritik struktureller "Hinterwelten" : Plädoyer für einen Strukturbegriff
in antimetaphysischer Perspektive

Autor: Kiessling, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol./Swiss Journ. Socio!., 24 (1), 1998, 109-119 109

ZUR KRITIK STRUKTURELLER „HINTERWELTEN".
PLÄDOYER FÜR EINEN STRUKTURBEGRIFF IN

ANTIMETAPHYSISCHER PERSPEKTIVE

Bernd Kießling
Universität Bielefeld

1. Einführung

Die Tradition der verstehenden Soziologie stellt uns das Soziale bzw. die
Gesellschaft als symbolischen Sinnzusammenhang vor. An diese grundlegende
Bestimmung wollen wir hier anschließen und deren Konsequenzen für den

Strukturbegriff herausarbeiten. Dabei geht es uns darum, die für soziologische
Strukturtheorien charakteristische Annahme struktureller „Hinterwelten",1 die
Annahme von Strukturen also, die „hinter unserem Rücken" und ohne durch
unser Bewußtsein vermittelt zu sein, unser Handeln bestimmen und lenken
sollen, zu kritisieren bzw. zu relativieren. Näher steht im Mittelpunkt des

vorliegenden Beitrags der Versuch, gegenüber der unter Strukturtheoretikern
hoch im Kurs stehenden Rede von subjektlosen bzw. Subjektfreien Tiefen-
strukturen, den alternativen Ansatz zu profilieren, daß Strukturen „gedankliche

Gegenstände" bzw. „Konstruktionen" (Schütz, 1971,6 f.) oder „ideal objects"
(Knorr-Cetina, 1988, 30) in der Subjektivität bzw. im Bewußtsein der ihre
Sozialwelt handelnd produzierenden und reproduzierenden Alltagsakteure sind.

2. Das Soziale als Symbolzusammenhang:
Begründung einer kulturalistischen Perspektive

Ausgehen wollen wir von einer Reflexion auf die Natur des Sozialen und von
der Frage nach dem Stoff, aus dem das Soziale gewebt oder aufgebaut ist. Im
Mittelpunkt unserer Argumentation steht zunächst also die Frage nach der
Substanz der sozialen Lebenszusammenhänge.

1 Wir beziehen uns hier auf jenen Begriff der „Hinterwelt", wie ihn Friedrich Nietzsche in
seinem „Zarathustra" verwendet. In dieser Schrift findet sich ein Abschnitt „Von den
Hinterweltlern" (Nietzsche, 1963a, 297 ff.): Grob gesprochen kritisiert Nietzsche hier die
„Hinterweltler" in antimetaphysischer Stoßrichtung dafür, daß sie hinter der empirisch
erfahrbaren Welt nach einer eigentlichen übersinnlichen Welt suchen.



110 Bernd Kießling

Für eine Antwort lohnt es sich nach wie vor, mit einem Blick in Emile
Dürkheims „Regeln der soziologischen Methode" (1991) zu beginnen. In diesen

wird das Soziale bestimmt als eine uns einzelnen gegenüber eigenständige
Synthese sui generis, die wir als normativ zwingende Macht erleben. Soziale
Tatbestände können uns hart wie Granit gegenübertreten, weshalb auch Dürkheim
die Devise ausgegeben hat, diese prinzipiell „comme des choses", „wie Dinge"
eben, zu behandeln (Dürkheim, 1991, 115 ff.).

Von diesem methodischen Grundsatz waren freilich nicht alle der späteren
Soziologen angetan; und nicht wenige warfen Dürkheim deswegen gar
„Chosismus" vor. Dabei wollte der französische Klassiker das Soziale keineswegs

in einem ontologischen oder realistisch-epistemologischen Sinne
verdinglichen: Immerhin wandte er sich im Vorwort zur zweiten Auflage der

„Regeln" ja selbst gegen die besagte Kritik; und zwar eben mit dem Hinweis,
daß ihm wirklich nichts ferner gelegen hätte, als „das geistige Element2 aus
der Soziologie [zu] entfernen" (ebd., 88). Schließlich sei er, wie er in diesem

Zusammenhang mit allem Nachdruck betont, ganz grundsätzlich davon
überzeugt, daß sich „das soziale Leben gänzlich aus Vorstellungen aufbaue" (ebd.).3

Wie man sieht, war Dürkheim sich der geistigen Natur des Sozialen weit
mehr bewußt als viele seiner Schüler, die die Sozial- und Kulturwissenschaften
analog den Ataurwissenschaften konzeptualisieren wollten und wollen.
Nichtsdestotrotz gibt es Theoretiker, mit denen wir die Idee der Geistigkeit des

Sozialen mit größerer Selbstverständlichkeit assoziieren. Allen voran ist da
zunächst einmal Georg Simmel zu nennen. Dieser stellt in seinem berühmten
„Exkurs über das Problem: wie ist Gesellschaft möglich?"4 die einschlägige
Frage nach dem Wesen der „gesellschaftlichen Verbindung", nach der Natur
der sozialen „Synthese" (Simmel, 1968, 22).

Die Antwort, die Simmel gibt, hat es in sich und führt uns weiter. Simmel
hält dafür, daß sich die soziale Synthese in den „individuellen Seelen", in den

Akteuren selbst „unmittelbar vollzieht" (ebd.): Das Soziale, die gesellschaftliche
Synthese, ist für Simmel „etwas rein seelisches und ohne Parallele mit
Raumgebilden", etwas rein Geistiges also, um Anschluß an die Durkheimsche
Terminologie zu suchen. Genauer heißt dies für Simmel, daß die „Synthese zu der
Einheit einer Gesellschaft" in einem „Bewußtseinsprozeß" der Akteure selbst

vollzogen wird, in welchem „das individuelle Sein des einzelnen Elementes

2 Im fanzösischen Original ist von dem „élément mental" die Rede (Dürkheim, 1950, XI).
3 Im französischen Original: „[...] que la vie sociale était tout entiere faite de représentations"

(Dürkheim, 1950, XI).
4 Dieser Exkurs schließt an das erste Kapitel („Das Problem der Soziologie") der Simmelschen

„Soziologie" (1968, 21 ff.) an.



Zur Kritik struktureller „Hinterwelten" 111

mit dem des andern in bestimmten Formen nach bestimmten Regeln in Beziehung

[gejsetzt" (ebd.) wird. Insofern „ist" eben „das Bewußtsein, mit den
anderen eine Einheit zu bilden, hier tatsächlich die ganze zur Frage stehende
Einheit" (ebd.). Diesen Simmelschen Gedanken gilt es festzuhalten: Gesellschaft

oder das Soziale existiert, oder besser: realisiert sich in unserem
„Bewußtsein, Gesellschaft zu bilden" (ebd., 23), realisiert sich also in unserer
immer wieder je konkret zu aktualisierenden Orientierung auf- und
aneinander. Wie wir sehen, konkretisiert Simmel die Durkheimsche Rede von den

geistigen Elementen dergestalt, daß das Soziale in kaum zu überbietender
Radikalität in jene seelischen Bewußtseinsakte aufgelöst wird, in denen wir
uns aneinander orientieren, uns wechselwirkend aufeinander beziehen: um
immer wieder und in jedem Augenblick von neuem die Gesellschaft als das

„Fluktuieren ihres Lebens" (ebd., 16) zu produzieren und zu reproduzieren.
Und es ist in der Tat so: Nirgendwo sonst als in den vermeintlich „unscheinbaren

Wechselwirkungen von Person zu Person" (ebd.) wird der „Zusammenhang

der gesellschaftlichen Einheit" (ebd.) hergestellt. Wir sind es selbst, die
für die „wunderbare Unzerreißbarkeit der Gesellschaft" (ebd.) verantwortlich
sind. Und an uns allein liegt es: ob wir den Faden weiterspinnen oder abreißen
lassen, ob wir Anschlüsse suchen oder meiden.

Wenn wir an dieser Stelle Dürkheim und Simmel zusammendenken, so
können wir das Soziale als durch und durch geistiges Phänomen begreifen, für
das Bewußtseinsakte der sozialen Akteure konstitutiv sind. Genau in diesem
Sinne soll hier mit einer Simmelschen Formel und in grundsätzlich
idealistischer Begriffsperspektive davon gesprochen werden, daß die „Gesellschaft
eine WAsenstatsache" (ebd., 24) ist. Wie wenig sich damit die Annahme
struktureller Hinterwelten, die Annahme subjekt/o.ser 7ïe/enstrukturen also,
verträgt: genau das wird im Fortgang der Argumentation zu zeigen sein.

Zuvor gilt es jedoch, den grundlegenden Gedanken: daß das Soziale seiner
eigentlichen Natur nach Wissenstatsache sei, noch etwas zu verdeutlichen bzw.
zu vertiefen. Dies wollen wir mit Bezug auf den Ansatz jenes Klassikers tun,
der die Idee, daß unsere Sozialwelt sinnhaft aufgebaut ist, in den Mittelpunkt
seiner Sozialtheorie gerückt hat: Die Rede ist von Alfred Schütz, der
eindrucksvoll vorführt, wie „die Konstitution der Sozialwelt in den setzenden und
deutenden Akten des täglichen Lebens mit Anderen" (Schütz, 1993, 26) immer
wieder von neuem geleistet wird, und der uns so den „Aufbau der sozialen
Welt als ein[en] Aufbau verstehbarer Sinngehalte enthüll[t]" (ebd., 14).

Und genau deshalb ist Schütz in unserem Zusammenhang wichtig: Im Rekurs
auf seine verstehende Soziologie können wir uns klarmachen, daß Sinn der
Stoff ist, aus dem die Sozialwelt gewebt und gesponnen ist. Oder, um es in
Schützens eigenen Worten zu sagen: Daß die „intersubjektive Kulturwelt" als



112 Bernd Kießling

„die Welt des täglichen Lebens von allem Anfang an für uns ein Universum
von Bedeutungen ist, also ein Sm/tzusammenhang, den wir interpretieren müssen,

um uns in ihm zurechtzufinden und mit ihm ins Reine zu kommen."
(Schütz, 1971a, 11)

In seiner Lebensweltanalyse führt Schütz uns vor, wie sehr die Sozialwelt
Kulturwe\t und damit Symbolweh ist. Und zwar „intersubjektive Kulturwelt"
(ebd.), die voll ist mit jenen, wie Schütz sich ausdrückt: symbolischen
„Konstruktionen ersten Grades" (ebd., 6, 39 ff.), die wir als „gedankliche
Gegenstände" bzw. „ideale Gegenständlichkeiten" (Schütz, 1993, 45) in unserem
Alltag selbst produzieren und immer wieder reproduzieren. Dabei trifft die
Rede, daß die Sozialwelt voller solcher symbolischer Konstrukte ist, den
Sachverhalt nicht ganz genau: Als intersubjektiver Symbol-, Sinn- oder Wissens-

zusammenhang ist die Sozialwelt nichts als diese. Man stellt sich das Soziale
falsch vor, wenn man dabei an einen Behälter denkt, der voller symbolischer
Konstrukte ist: Nicht allein der Inhalt, sondern auch die Wände selbst sind

symbolischer Natur.

Ohne hier nun ins Detail zu gehen, auch ohne den kaum mehr überschaubaren

Verästelungen der verstehenden Ansätze nachzuspüren, sollen an dieser
Stelle die bisherigen Ausführungen zusammengefaßt werden: Auf die Frage
nach der Natur des Sozialen haben wir den Vorschlag skizziert, das Soziale in
entschieden idealistischer Perspektive als Sinn-, Symbol- und Wissens-

zusammenhang zu begreifen. Symbol, Sinn, Bedeutung: das scheint die wahre
Substanz des Sozialen zu sein.

3. Zur Formulierung eines Begriffs symbolischer Struktur
in antimetaphysischer Perspektive

Wenn wir das Soziale als von den Alltagsakteuren immer wieder von neuem
zu aktualisierende Wissenstatsache begreifen wollen, müssen wir natürlich
eine schlüssige Antwort auch und vor allem auf die Frage nach der Genesis
und Objektivität der sozialen Ordnung, nach der Konstitution der „Regelmäßigkeit"

(Weber, 1980, 15) oder „Rekursivität" (Giddens, 1979, 69) des sozialen

Lebens parat haben.

Strukturtheoretiker verweisen in diesem Zusammenhang prinzipiell auf die
Wirkmacht sozialer Strukturen, die die Ordnung des Sozialen verbürgen sollen.

Dabei werden die Strukturen typischerweise in ein dem Bewußtsein der
Akteure gegenüber liegendes Jenseits, in eine strukturelle Hinterwelt verlagert,
von wo aus sie gleichsam selbsttätig ihr ordnendes Werk vollbringen sollen.



Zur Kritik struktureller „Hinterwelten" 113

Gegenüber dieser Hypostasierung „subjektloser Tiefenstrukturen", wie wir sie

etwa in Jürgen Habermas' Sozialtheorie (Habermas, 1984, 27) oder auch im
genetischen Strukturalismus Ulrich Oevermanns (1991) finden, auch gegenüber

der für die französischen Strukturalisten und Poststrukturalisten bis hin
zu Anthony Giddens' „Theorie der Strukturierung" bezeichnenden Annahme,
Strukturen seien durch die „Abwesenheit des Subjekts" (Giddens, 1988, 77)
gekennzeichnet, sollen im folgenden Strukturen als etwas Subjektives und sozusagen

Diesseitiges vorstellig gemacht werden, soll gezeigt werden, daß Strukturen

nur im Bewußtsein und in der Subjektivität der Akteure existieren.

Unsere Kritik an der Strukturtheorie sei zunächst mit Blick auf ein Beispiel
etwas näher verdeutlicht. Und zwar möchten wir daran erinnern, daß und wie
Habermas den „Markt" als „ein klassisches Beispiel für eine Koordinierung
von Handlungen" bemüht, „die nicht durch das Bewußtsein der beteiligten
Aktoren" hindurch, vielmehr durch subjektlose „Mechanismen der Systemintegration"

„vollzogen wird" (Habermas, 1982, 544). Habermas spricht
diesbezüglich auch von einem „funktionalen Zusammenhang von Tätigkeiten, der
sich unabhängig von den Verständigungsprozessen der Beteiligten stabilisieren
kann." (ebd.)

Im pointierten Gegensatz hierzu vertreten wir die Ansicht, daß gerade auch
Märkte soziale Phänomene sind, also in einem genuinem Sinne soziale
Wirklichkeit darstellen, in der die einzelnen Akteure entsprechend ihren subjektiven
Vorstellungen miteinander interagieren. Um freilich sogleich schon auch über
das (wirtschaftssoziologische) Beispiel des Marktes hinauszugehen, sind wir
mithin davon überzeugt, daß sich soziale Prozesse grundsätzlich durch das

Bewußtsein der beteiligten Akteure hindurch vollziehen.

Für unsere Argumentation ist nun der Hinweis darauf wichtig, daß man
sich in der Tradition der verstehenden Soziologie schon seit langem auf einen
als „Regel" reformulierten Strukturbegriff verlassen will, um die Genesis
sozialer Ordnung und sozialer Objektivität zu erklären: So bringt bereits G.

Simmel, in einer Passage seiner „Soziologie", auf die ja vorhin schon Bezug
genommen wurde, die Existenz sozialer Formen mit Regeln zusammen: Simmel
(1968, 22) handelt dort davon, daß die gesellschaftliche Synthese in einem

„Bewußtseinsprozeß" konstituiert und erfahren wird, „der das individuelle Sein
des einzelnen Elementes mit dem des anderen in bestimmten Formen nach
bestimmten Regeln [da haben wir den Regelbegriff!; B.K.] in Beziehung setzt."

Seine nähere Ausführung hat der Ansatz, soziale Ordnung als regelkonstituierte

zu denken, freilich erst später gefunden: namentlich in der von Peter
Winch (1974) begründeten und Motive der Spätphilosophie Ludwig Wittgensteins

aufgreifenden Tradition der sprachverstehenden Soziologie, in der so-



114 Bernd Kießling

ziales Handeln grundsätzlich als „regelgeleitetes" Handeln konzeptualisiert
wird.

Etwas im Dunkeln bleibt bei Winch und seinen Schülern allerdings, wie das

Konzept der Regel bzw. des rege/geleiteten Handelns mit der idealistischen
Begriffsstrategie zu verbinden ist, soziale Phänomene grundsätzlich als
„Manifestationen von Realitätsvorstellungen" der Akteure zu begreifen, wie es bei
Winch (1974, 34 f.) und ganz in der vorhin mit Bezug auf Dürkheim, Simmel
und Schütz entwickelten Perspektive heißt. Im Dunkeln bleibt also, wie das

idealistische Konzept der „Innerlichkeit sozialer Beziehungen" (ebd., 154),
mit dem Winch seinen Gedanken, „daß die sozialen Beziehungen zwischen
Menschen und den in den Handlungen der Menschen verkörperten Ideen in
Wahrheit dieselbe Sache seien" (ebd.), zum Ausdruck bringt, so mit dem Regelbegriff

verknüpft werden kann, daß unmißverständlich deutlich und plausibel
nachvollziehbar wird, daß dieses wirklich „nichts", wie Winch energisch
betont, „mit einem Glauben an hinter den Phänomenen steckende Gespenster"
(ebd., 162 f.) zu tun hat. Wie wir sehen, ist also schon für die Winchsche
Position eine Kritik hinterweltlerischen Denkens charakteristisch, eine Kritik
der Hypostasierung einer metaphysischen Hinterwelt, die für Winch die
Gestalt einer schimärischen Gespensterwelt annimmt.

Um dieses Dunkel aufzuhellen, wollen wir nun durch Winch gleichsam
hindurchgreifen und direkten Bezug nehmen auf Wittgensteins Theorie
regelgeleiteter Lebensformen (Wittgenstein, 1984, 343 ff., §§ 197 ff.). Seine Theorie

erläutert Wittgenstein immer wieder mit Bezug vor allem auf das Exempel
des Schachspiels. Weil von hier aus die Frage nach dem Verhältnis von Regeln
und Handeln in einer wegweisenden Perspektive erscheint, sei zu Illustrationszwecken

etwas näher auf die Wittgensteinsche Argumentation eingegangen.

Für das Schachspiel, so Wittgenstein, sei ein Set von Regeln konstitutiv,
welcher bzw. welche die einzelnen Züge und das entsprechende Handeln allererst

als solche bzw. als solches ermöglichen: Die Regeln konstituieren das

Reich der Göttin Caissa, in dem die einzelnen Züge ihren Sinn gewinnen. Aber
dennoch besteht das Schachspiel, darauf macht Wittgenstein (1984, 343, §

197) mit allem Nachdruck aufmerksam, weniger im „Regelverzeichnis des

Spiels", als vielmehr in der „täglichen Praxis des Spielens" (ebd.). Ganz in
diesem Sinne war sich Wittgenstein nun auch darüber im klaren, daß die
Regeln des Schachspiels kein gegenüber der Subjektivität der Spieler Jenseitiges
und keineswegs in einer Hinterwelt lokalisiert sind, daß sie vielmehr in der
Praxis des Spiels gegenwärtig sind, und daß sich die Praxis des Schachspielens
durch das Bewußtsein der Spieler hindurch vollzieht. In diesem Sinne ist in
den „Philosophischen Untersuchungen" davon die Rede, daß die „Regeln [des



Zur Kritik struktureller „Hinterwelten" 115

Schachspiels] im Geist dessen gegenwärtig [sind], der beabsichtigt, Schach zu
spielen" (ebd., 346, § 205).

Auf der Hand liegt, daß dies nicht nur für Caissas Reich, sondern gerade
auch für das Reich des Sozialen gilt: Dies vorausgesetzt, muß nun freilich
näher geklärt werden, was soziale Regeln bzw. Strukturen sind; muß expliziert
werden, in welchem Sinne wir ihnen Wirklichkeitsstatus zuschreiben und von
ihnen behaupten dürfen, daß sie existieren.

Im Versuch, auf diese Fragen eine schlüssige Antwort zu geben, müssen
wir immer unseren idealistischen Ausgangspunkt, unsere idealistische Bestimmung

des Sozialen, im Auge behalten: Daß das Soziale wesentlich als

Symbolzusammenhang, als Wissenstatsache zu begreifen ist, als unser je wieder

von neuem zu aktualisierendes wechselseitiges Auf- und Aneinanderor/en-
tieren, in welchem wir uns - soweit sind wir mittlerweile in unserer
Begriffsbestimmung des Sozialen fortgeschritten - an Strukturen bzw. Regeln
orientieren.

Ja woran denn nun genau? - wird der Leser sich an dieser Stelle fragen:
Orientieren wir uns im Vollziehen unseres Soziallebens aneinander oder an

Regeln? Diese Zweideutigkeit ist keineswegs trivial, führt uns vielmehr
entschieden voran: Wir müssen uns nur klarmachen, daß die „Formen der

Vergesellschaftung" (Simmel) keine reinen oder abstrakte Formen sind, daß es

vielmehr im Sichaneinanderorientieren der Individuen immer um etwas geht:
Daß die sozialen Wechselwirkungen sozusagen immer einen konkreten Inhalt
haben.

So ist das Soziale zwar das je aktuelle Sichaneinanderorientieren der
Individuen, das sich als konkretes Vollziehen in dem entsprechenden sozialen
Handeln realisiert. In ihrem Handeln aber nehmen die Akteure auf ihren sozialen

Zusammenhang als fertige Voraussetzung für eben dieses Handeln Bezug.
Was freilich heißt, daß den Akteuren ihr Zusammenhang als Voraussetzung
für die Produktion ihres Handelns in gegenständlicher Form erscheint: Als
Regel, die beachtet werden muß, als Struktur eben, an der man sich zu orientieren

hat! Obwohl das Soziale das Fließen des je aktuellen Vollziehens der

gesellschaftlichen Synthese im Handeln ist, erscheint es den Akteuren notwendig

in gegenständlicher oder objektiver Form als zu befolgende Regel bzw.
Struktur. Diesen Gedanken gilt es zu verdeutlichen.

Wichtig wird an dieser Stelle die von Schütz getroffene Unterscheidung
zwischen Handeln und Handlung: Handeln ist das aktuelle „Vollziehen als

Erzeugen von Handlungen" (Schütz, 1993, 50), also „Handeln in seinem
Ablauf als eine Reihe jetzt seiender, genauer gesprochen, jetzt werdender und
entwerdender Erlebnisse" (ebd.). Demgegenüber meint Handlung „die



116 Bernd Kießling

konstituierte fertige Handlung als abgeschlossene Einheit, als Erzeugnis, als

Objektivität" (ebd.; Hervorh. v. B.K.): Handeln ist actio, Handlung actum
(ebd.).

Diese von Schütz profilierte Unterscheidung von Handeln und Handlung
ist von größerer Tragweite als auf den ersten Blick sichtbar: Denkt man den
Gedanken zuende, wird klar, daß Handlung als „fertige Handlungsgegenständlichkeit"

(ebd., 51), als „abgeschlossenes Ding" (Schütz 1971b, 245), als
„vollbrachte vergangene Handlung" (ebd.) nur „in reflektiver Einstellung
rückblickend]" (ebd.) erfaßt werden und so auch keine Existenz haben kann außer
im Bewußtsein der Akteure.

Wenn wir nun die Schützsche Begrifflichkeit aufnehmen, sehen wir, daß

sich die individuellen Akteure für die Produktion ihres Handelns auf ihren
Sozialzusammenhang in einer Form und Weise beziehen, die diesen vergegenständlicht

bzw. verdinglicht. Aus Handeln wird dabei Handlung: In der reflexiven
Hinwendung auf Handeln wird dieses (und zwar eben im vorstellenden
Bewußtsein der Akteure) zu(r) Handlung vergegenständlicht und in dieser Form
als fertige Voraussetzung Ausgangspunkt für weiteres Handeln, Ausgangspunkt

für die rekursive, immer wieder von neuem zu leistende Reproduktion
des Sozialen. Im ihren Sozialzusammenhang vor-stellenden Bewußtsein der
Akteure gerinnt dieser zu jenen objektiven Formen, die Schütz Handlung nennt
und von denen er nicht nur behauptet, daß wir sie als „abgeschlossene Dinge"

sondern prinzipiell „unabhängig von einem Subjekt des Handelns" als

„anonyme" Phänomene betrachten können (Schütz, 1993, 51).

An dieser Stelle liegt nun natürlich der Verweis einmal mehr auf Dürkheims
methodologischen Grundsatz, daß die sozialen Tatbestände wie Dinge zu behandeln

seien, auf der Hand: Und zwar eben deshalb, weil wir uns mit Bezug
darauf klar machen können, daß es gerade die im Bewußtsein
vergegenständlichten Formen sind, in denen das Soziale normative bzw. regulierende
Gewalt gewinnt. Dürkheims Tat-Bestände, seine Tat-Sachen können wir nämlich

interpretieren als Handlungen im genuinen Schützschen Sinne, als
konstituierte Erzeugnisse, als Handeln das von den Akteuren selbst als fertige
Objektivität erfahren wird: Und genau in dieser Form kommt dem Sozialen
seine zwingende, „gebieterische Macht" zu;5 und in genau dieser Form erleben
wir das Soziale, um Dürkheims Gedanken zu verallgemeinern, als Set von
Regeln bzw. Strukturen, die wir in unserem Handeln zu befolgen haben und
die so die Regel-Mäßigkeit unseres Soziallebens verbürgen.

5 „Diese Typen des Verhaltens und Denkens stehen nicht nur außerhalb des Individuums, sie
sind auch mit einer gebieterischen Macht ausgestattet, kraft deren sie sich einem jeden
aufdrängen, er mag wollen oder nicht" (Dürkheim, 1991, 106).



Zur Kritik struktureller „Hinterwelten" 117

Wir müssen uns nur davor hüten, diese objektiven Formen als etwas außerhalb

des Bewußtseins der sozialen Akteure existierendes, als etwas Nicht-
Geistiges bzw. Metaphysisches also zu veranschlagen. Zwingende, gebieterische
bzw. regulierende Kraft gewinnt das Soziale ja nur im und durch das Bewußtsein

der Akteure hindurch: In dieser Perspektive sind soziale Strukturen bzw.
Regeln eben nichts als jener spezifische Bewußtseins- und Erfahrungsmodus,
in dem das an sich ewig fließende Soziale den individuellen Akteuren in der
Form der Gegenständlichkeit erscheint: Und allein in dieser Form kann das

Soziale als fertige Voraussetzung für das je wieder von neuem zu beginnende
Handeln fungieren. Und wenn Peter L. Berger und Thomas Luckmann (1993,
65) davon sprechen, daß die soziale Welt „Gegenständlichkeit" allein „für
unsere Erfahrung" gewinnt und daß „Verdinglichung" „eine Modalität des

Bewußtseins" ist, „eine Modalität der Objektivation der menschlichen Welt
durch den Menschen" (ebd., 96), dann wollen wir, über die beiden Autoren
noch hinausgehend, den Strukturbegriff genau mit diesem Erfahrungsmodus
in Zusammenhang bringen: Strukturen bzw. Regeln gewinnen Existenz in dem
das Soziale vergegenständlichenden Erfahrungsmodus, in dem die Akteure
sich so an ihrem sozialen Zusammenhang orientieren, daß sie diesen in ihrem
Handeln als regel-mäßigen erfahren, produzieren und als solchen immer wieder

von neuem reproduzieren.

In dieser gegenständlichen Form also ist das Soziale als Set von
symbolisch repräsentierten Regeln bzw. Strukturen im „Geist der Akteure
gegenwärtig", um an die oben zitierte Wittgensteinsche Formulierung zu erinnern.
Regeln und Strukturen sind Bewußtseinskorrelate, Vorstellungsmodi des Sozialen.

Womit freilich auch offenkundig wird, daß Strukturen gerade nicht als

gegenüber dem Bewußtsein jenseitige Hinterwelt konstruiert werden dürfen:
Als symbolische Objekte gewinnen Strukturen Existenz nur im Bewußtsein
der Akteure. Weit davon entfernt, dem Bewußtsein der Akteure jenseitige
(metaphysische) Dinge-an-sich zu sein, sind sie vielmehr nur als
Dinge-imBewußtsein derselben. Soziale Strukturen sind Wissenstatsachen: Das ewig
fluktuierende, handelnd aktualisierte Soziale, vor-gestellt als ein Ding,
welches das Handeln in geregelte Bahnen lenkt. Vorgestellt als Ding und Objektivität,
das regelnde Potenz gerade dadurch gewinnt, daß Handeln, das in der wirklichen

Welt existieren will, den objektiven Formen sich gemäß machen muß.

Damit zeigt sich, daß gerade Strukturen als Wissenstatsachen jene „gedanklichen

Gegenstände" und „Konstruktionen" sind, von denen A. Schütz (1971a,
6) sagt, daß sie das „Verhalten [der Alltagsakteure] bestimmen, [deren]
Handlungsziele definieren und die Mittel zur Realisierung solcher Ziele
vorschreiben" (ebd.), jene symbolischen Objekte mithin, die den Menschen



118 Bernd Kießling

dazu „verhelfen ...[,] in ihrer natürlichen und soziokulturellen Umwelt ihr
Auskommen zu finden und mit ihr ins Reine zu kommen." (ebd.)

Damit meinen wir eine Möglichkeit aufgezeigt zu haben, den Begriff der
Struktur mit dem Idealismus der verstehenden Tradition in Einklang zu bringen:

Wir schlagen vor, Strukturen als Wissensformen zu begreifen, was problemlos

mit einem Konzept des Sozialen als Wissenstatsache zu verbinden ist. Als
Wissenstatsachen sind Strukturen nämlich gerade nicht als subjekt/ra'e bzw.
subjekt/ose 77e/enstrukturen zu veranschlagen, die hinter unserem Rücken
wirken. Der Substanz nach das Soziale überhaupt, sind auch die Strukturen, als
die Ordnung desselben verbürgende Regeln, unser eigenes Produkt.

In diesem Sinne dürfen wir wohl zu Recht Zarathustras Kritik an den Hinter-
weltlern, welche, in F. Nietzsches (1963a, 297) Formulierung, „ihren Wahn
jenseits des Menschen" werfen und die [die] „Welt" als „eines leidenden und

zerquälten Gottes Werk" dechiffrieren wollen, auf unseren Argumentationszusammenhang

übertragen. Die Sozialwelt ist nämlich keineswegs das Werk
jenseitiger und selbsttätig-schöpferischer Strukturen: Vielmehr sind wir es selbst,
die immer wieder von neuem die „Chance", wie es Max Weber ausgedrückt
hätte, dazu ergreifen müssen, das Soziale als je aktuelles Vollziehen unseres
sinnhaften Lebenszusammenhanges zu realisieren. Dazu müssen wir nicht in
strukturelle Hinterwelten hinabtauchen, dafür genügt es - wofür Nietzsche
(1963b, 15) gegen Ende der Vorrede zu seiner „Fröhlichen Wissenschaft" die
alten Griechen lobte - „tapfer bei der Oberfläche stehenzubleiben" und „an
den ganzen Olymp des Scheins zu glauben!" In genau dieser antimetaphysischen

Perspektive wäre heute ein Strukturbegriff für die Sozial-, Kultur- und
Geisteswissenschaften zu begründen.6

LITERATURVERZEICHNIS

Dürkheim, E. (1950), Les Règles de la Méthode Sociologique, Paris: Presses Universitaires de
France.

Dürkheim, E. (1991), Die Regeln der soziologischen Methode, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Giddens, A. (1979), Central Problems in Social Theory. Action, Structure and Contradiction in
Social Analysis, London, Basingstoke: Macmillan.

Giddens, A. 1988), Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer Theorie der Strukturierung,
Frankfurt/M., New York: Campus.

6 Vgl. in diesem Zusammenhang folgende Passage aus René Königs „Einleitung" 1991, 53) zu
Dürkheims „Regeln": „Für den beobachtenden Theoretiker gibt es in der Tat nichts .hinter'
den Phänomenen, vor allem auch nichts .außerhalb' ihrer, sei dies nun räumlich oder anders
verstanden. Kritische Wissenschaft beschränkt sich ein für allemal auf Erscheinungen, jeder
Schritt darüber hinaus führt in die Metaphysik."



Zur Kritik struktureller „Hinterwelten" 119

Habermas, J. ([1977] 1982), Ein Fragment: Objektivismus in den Sozialwissenschaften, in: J.

Habermas (Hg.), Zur Logik der Sozialwissenschaften, Fünfte, erweiterte Auflage,
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 541-607.

Habermas, J. (1984), Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

König, R. (1991), Einleitung, in: E. Dürkheim, Die Regeln der soziologischen Methode, Frankfurt/
M.: Suhrkamp, 21-82.

Knorr-Cetina, K. (1988), The Micro-Social Order. Towards a Reconception, in: N.G. Fielding
(Hg.), Actions and Structure. Research Methods and Social Theory, London u. a.: Sage,
20-53.

Nietzsche, F. (1963a), Also sprach Zarathustra, in: K. Schlechta (Hrsg.), Friedrich Nietzsche.
Werke in drei Bänden, Bd. 2, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 275-652.

Nietzsche, F. (1963b), Die fröhliche Wissenschaft, in: K. Schlechta (Hrsg.), Friedrich Nietzsche.
Werke in drei Bänden, Bd. 2, München: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 7-274.

Oevermann, U. (1991), Genetischer Strukturalismus und das sozialwissenschaftliche Problem
der Erklärung der Entstehung des Neuen, in: St. Müller-Doohm (Hg.), Jenseits der
Utopie. Theoriekritik der Gegenwart, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 267-336.

Schütz, A. 1971 a). Wissenschaftliche Interpretation und Alltagsverständnis menschlichen Handelns,
in: M. Natanson (Hrsg.), Alfred Schütz. Gesammelte Aufsätze. Bd. 1 : Das Problem der
sozialen Wirklichkeit, Den Haag: Nijhoff, 3-54.

Schütz, A. (1971b), Über die mannigfaltigen Wirklichkeiten, in: M. Natanson (Hrsg.), Alfred
Schütz.. Gesammelte Aufsätze, Bd. I: Das Problem der sozialen Wirklichkeit, Den Haag:
Nijhoff, 237-298.

Schütz, A. (1993), Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die verstehende
Soziologie, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Simmel, G. 1968), Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung, Berlin:
Duncker & Humblot.

Weber, M. 1980), Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie, Tübingen:
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Winch, P. (1974), Die Idee der Sozialwissenschaft und ihr Verhältnis zur Philosophie, Frankfurt/
M.: Suhrkamp.

Wittgenstein, L. (1984), Philosophische Untersuchungen, in: G.E.M. Anscombe und G.H. von
Wright (Hrsg.), Ludwig Wittgenstein. Werkausgabe, Bd. 1, Frankfurt: Suhrkamp,
225-580.

Adresse des Autors:
PD Dr. Bernd Kießling
Universität Bielefeld
Fakultät für Soziologie
Postfach 100131
D-33501 Bielefeld



IKI KLIO Buchhandlung und Antiquariat
von der Crone, Heiniger Linow & Co.

Grosses Sortiment in unseren Gebieten

Buchhändlerisch und wissenschaftlich ausgebildetes Personal

Zudem An- und Verkauf antiquarischer Bücher

KLIO Buchhandlung
Zähringerstrasse 45
Postfach 699
CH-8025 Zürich 1

KLIO Antiquariat
Zähringerstrasse 41/45
Postfach 699
CH-8025 Zürich 1

Geschichte

Philosophie

Soziologie

Politologie

Ethnologie

Dritte Welt

Germanistik

Belletristik

Tel. Ol 251 42 12

Fax Ol 251 86 12

klio-zuerich
@dm. krinfo.ch


	Zur Kritik struktureller "Hinterwelten" : Plädoyer für einen Strukturbegriff in antimetaphysischer Perspektive

