Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 24 (1998)

Heft: 1

Artikel: Zur Kritik struktureller "Hinterwelten" : Pladoyer fur einen Strukturbegriff
in antimetaphysischer Perspektive

Autor: Kiessling, Bernd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814260

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol./Swiss Journ. Sociol., 24 (1), 1998, 109-119 109

ZUR KRITIK STRUKTURELLER , HINTERWELTEN¥,
PLADOYER FUR EINEN STRUKTURBEGRIFF IN
ANTIMETAPHYSISCHER PERSPEKTIVE

Bernd Kiefling
Universitit Bielefeld

1. Einfiihrung

Die Tradition der verstehenden Soziologie stellt uns das Soziale bzw. die
Gesellschaft als symbolischen Sinnzusammenhang vor. An diese grundlegende
Bestimmung wollen wir hier anschlieBen und deren Konsequenzen fiir den
Strukturbegriff herausarbeiten. Dabei geht es uns darum, die fiir soziologische
Strukturtheorien charakteristische Annahme struktureller ,,Hinterwelten®,! die
Annahme von Strukturen also, die ,,hinter unserem Riicken* und ohne durch
unser Bewufitsein vermittelt zu sein, unser Handeln bestimmen und lenken
sollen, zu kritisieren bzw. zu relativieren. Néher steht im Mittelpunkt des
vorliegenden Beitrags der Versuch, gegeniiber der unter Strukturtheoretikern
hoch im Kurs stehenden Rede von subjektlosen bzw. subjektfreien Tiefen-
strukturen, den alternativen Ansatz zu profilieren, dafl Strukturen ,,gedankli-
che Gegenstinde* bzw. ,,Konstruktionen* (Schiitz, 1971, 6 f.) oder ,,ideal objects*
(Knorr-Cetina, 1988, 30) in der Subjektivitit bzw. im BewulBtsein der ihre
Sozialwelt handelnd produzierenden und reproduzierenden Alltagsakteure sind.

2. Das Soziale als Symbolzusammenhang:
Begriindung einer kulturalistischen Perspektive

Ausgehen wollen wir von einer Reflexion auf die Natur des Sozialen und von
der Frage nach dem Stoff, aus dem das Soziale gewebt oder aufgebaut ist. Im
Mittelpunkt unserer Argumentation steht zunichst also die Frage nach der
Substanz der sozialen Lebenszusammenhénge.

1  Wir beziehen uns hier auf jenen Begriff der ,Hinterwelt, wie ihn Friedrich Nietzsche in
seinem ,,Zarathustra“ verwendet. In dieser Schrift findet sich ein Abschnitt ,,Von den
Hinterweltlern* (Nietzsche, 1963a, 297 ff.): Grob gesprochen kritisiert Nietzsche hier die
,Hinterweltler* in antimetaphysischer StoBrichtung dafiir, daB sie hinter der empirisch
erfahrbaren Welt nach einer eigentlichen iibersinnlichen Welt suchen.



110 Bernd KieBling

Fiir eine Antwort lohnt es sich nach wie vor, mit einem Blick in Emile
Durkheims ,,Regeln der soziologischen Methode® (1991) zu beginnen. In die-
sen wird das Soziale bestimmt als eine uns einzelnen gegeniiber eigenstindige
Synthese sui generis, die wir als normativ zwingende Macht erleben. Soziale
Tatbestidnde konnen uns hart wie Granit gegeniibertreten, weshalb auch Durkheim
die Devise ausgegeben hat, diese prinzipiell ,,comme des choses®, ,,wie Dinge*
eben, zu behandeln (Durkheim, 1991, 115 ff.).

Von diesem methodischen Grundsatz waren freilich nicht alle der spéteren
Soziologen angetan; und nicht wenige warfen Durkheim deswegen gar
,,Chosismus* vor. Dabei wollte der franzosische Klassiker das Soziale keines-
wegs in einem ontologischen oder realistisch-epistemologischen Sinne
verdinglichen: Immerhin wandte er sich im Vorwort zur zweiten Auflage der
~Regeln® ja selbst gegen die besagte Kritik; und zwar eben mit dem Hinweis,
daB ihm wirklich nichts ferner gelegen hitte, als ,,das geistige Element? aus
der Soziologie [zu] entfernen® (ebd., 88). SchlieBlich sei er, wie er in diesem
Zusammenhang mit allem Nachdruck betont, ganz grundsitzlich davon iiber-
zeugt, daB3 sich ,,das soziale Leben ginzlich aus Vorstellungen aufbaue* (ebd.).?

Wie man sieht, war Durkheim sich der geistigen Natur des Sozialen weit
mehr bewuBt als viele seiner Schiiler, die die Sozial- und Kulturwissenschaften
analog den Naturwissenschaften konzeptualisieren wollten und wollen.
Nichtsdestotrotz gibt es Theoretiker, mit denen wir die Idee der Geistigkeit des
Sozialen mit groBerer Selbstverstidndlichkeit assoziieren. Allen voran ist da
zundchst einmal Georg Simmel zu nennen. Dieser stellt in seinem beriithmten
,Exkurs iiber das Problem: wie ist Gesellschaft moglich?“* die einschligige
Frage nach dem Wesen der ,,gesellschaftlichen Verbindung®, nach der Natur
der sozialen ,,Synthese® (Simmel, 1968, 22).

Die Antwort, die Simmel gibt, hat es in sich und fiihrt uns weiter. Simmel
hilt dafiir, daB sich die soziale Synthese in den ,,individuellen Seelen®, in den
Akteuren selbst ,,unmittelbar vollzieht” (ebd.): Das Soziale, die gesellschaftliche
Synthese, ist fiir Simmel ,,etwas rein seelisches und ohne Parallele mit Raum-
gebilden®, etwas rein Geistiges also, um Anschluf an die Durkheimsche Termi-
nologie zu suchen. Genauer heif3t dies fiir Simmel, daB die ,,Synthese zu der
Einheit einer Gesellschaft* in einem ,,BewuBtseinsprozef3* der Akteure selbst
vollzogen wird, in welchem ,,das individuelle Sein des einzelnen Elementes

Im fanzosischen Original ist von dem ,,élément mental* die Rede (Durkheim, 1950, XI).

3 Im franzdsischen Original: ,,[...] que la vie sociale était tout entiere faite de représentations*
(Durkheim, 1950, XI).

4 Dieser Exkurs schlieBt an das erste Kapitel (,,Das Problem der Soziologie*) der Simmelschen
»Soziologie* (1968, 21 ff.) an.



Zur Kritik struktureller ,,Hinterwelten* 111

mit dem des andern in bestimmten Formen nach bestimmten Regeln in Bezie-
hung [ge]setzt* (ebd.) wird. Insofern ,,ist* eben ,,das Bewuflltsein, mit den
anderen eine Einheit zu bilden, hier tatsichlich die ganze zur Frage stehende
Einheit“ (ebd.). Diesen Simmelschen Gedanken gilt es festzuhalten: Gesell-
schaft oder das Soziale existiert, oder besser: realisiert sich in unserem ,,Be-
wuBtsein, Gesellschaft zu bilden“ (ebd., 23), realisiert sich also in unserer
immer wieder je konkret zu aktualisierenden Orientierung auf- und anein-
ander. Wie wir sehen, konkretisiert Simmel die Durkheimsche Rede von den
geistigen Elementen dergestalt, da das Soziale in kaum zu {iberbietender
Radikalitit in jene seelischen BewuBtseinsakte aufgeldst wird, in denen wir
uns aneinander orientieren, uns wechselwirkend aufeinander beziehen: um im-
mer wieder und in jedem Augenblick von neuem die Gesellschaft als das
~Fluktuieren ihres Lebens“ (ebd., 16) zu produzieren und zu reproduzieren.
Und es ist in der Tat so: Nirgendwo sonst als in den vermeintlich ,,unscheinba-
ren Wechselwirkungen von Person zu Person® (ebd.) wird der ,,Zusammen-
hang der gesellschaftlichen Einheit* (ebd.) hergestellt. Wir sind es selbst, die
fiir die ,,wunderbare UnzerreiB3barkeit der Gesellschaft* (ebd.) verantwortlich
sind. Und an uns allein liegt es: ob wir den Faden weiterspinnen oder abreif3en
lassen, ob wir Anschliisse suchen oder meiden.

Wenn wir an dieser Stelle Durkheim und Simmel zusammendenken, so
konnen wir das Soziale als durch und durch geistiges Phinomen begreifen, fiir
das Bewuftseinsakte der sozialen Akteure konstitutiv sind. Genau in diesem
Sinne soll hier mit einer Simmelschen Formel und in grundsitzlich ideali-
stischer Begriffsperspektive davon gesprochen werden, daf die ,,Gesellschaft
eine Wissenstatsache” (ebd., 24) ist. Wie wenig sich damit die Annahme
struktureller Hinterwelten, die Annahme subjektloser Tiefenstrukturen also,
vertrdgt: genau das wird im Fortgang der Argumentation zu zeigen sein.

Zuvor gilt es jedoch, den grundlegenden Gedanken: da} das Soziale seiner
eigentlichen Natur nach Wissenstatsache sei, noch etwas zu verdeutlichen bzw.
zu vertiefen. Dies wollen wir mit Bezug auf den Ansatz jenes Klassikers tun,
der die Idee, daB unsere Sozialwelt sinnhaft aufgebaut ist, in den Mittelpunkt
seiner Sozialtheorie geriickt hat: Die Rede ist von Alfred Schiitz, der ein-
drucksvoll vorfiihrt, wie ,,die Konstitution der Sozialwelt in den setzenden und
deutenden Akten des téglichen Lebens mit Anderen® (Schiitz, 1993, 26) immer
wieder von neuem geleistet wird, und der uns so den ,,Aufbau der sozialen
Welt als ein[en] Aufbau verstehbarer Sinngehalte enthiill[t]* (ebd., 14).

Und genau deshalb ist Schiitz in unserem Zusammenhang wichtig: Im Rekurs
auf seine verstehende Soziologie kénnen wir uns klarmachen, daB Sinn der
Stoff ist, aus dem die Sozialwelt gewebt und gesponnen ist. Oder, um es in
Schiitzens eigenen Worten zu sagen: DaB die ,,intersubjektive Kulturwelt* als



112 Bernd KieBling

»die Welt des tdglichen Lebens von allem Anfang an fiir uns ein Universum
von Bedeutungen ist, also ein Sinnzusammenhang, den wir interpretieren miis-
sen, um uns in ithm zurechtzufinden und mit ihm ins Reine zu kommen.
(Schiitz, 1971a, 11)

In seiner Lebensweltanalyse fiihrt Schiitz uns vor, wie sehr die Sozialwelt
Kulturwelt und damit Symbolwelt ist. Und zwar ,,intersubjektive Kulturwelt*
(ebd.), die voll ist mit jenen, wie Schiitz sich ausdriickt: symbolischen ,,Kon-
struktionen ersten Grades* (ebd., 6, 39 ff.), die wir als ,,gedankliche Gegen-
stinde* bzw. ,ideale Gegenstidndlichkeiten* (Schiitz, 1993, 45) in unserem
Alltag selbst produzieren und immer wieder reproduzieren. Dabei trifft die
Rede, daB die Sozialwelt voller solcher symbolischer Konstrukte ist, den Sach-
verhalt nicht ganz genau: Als intersubjektiver Symbol-, Sinn- oder Wissens-
zusammenhang ist die Sozialwelt nichts als diese. Man stellt sich das Soziale
falsch vor, wenn man dabei an einen Behdlter denkt, der voller symbolischer
Konstrukte ist: Nicht allein der Inhalt, sondern auch die Winde selbst sind
symbolischer Natur.

Ohne hier nun ins Detail zu gehen, auch ohne den kaum mehr iiberschau-
baren Veristelungen der verstehenden Ansitze nachzuspiiren, sollen an dieser
Stelle die bisherigen Ausfiihrungen zusammengefal3t werden: Auf die Frage
nach der Natur des Sozialen haben wir den Vorschlag skizziert, das Soziale in
entschieden idealistischer Perspektive als Sinn-, Symbol- und Wissens-
zusammenhang zu begreifen. Symbol, Sinn, Bedeutung: das scheint die wahre
Substanz des Sozialen zu sein.

3. Zur Formulierung eines Begriffs symbolischer Struktur
in antimetaphysischer Perspektive

Wenn wir das Soziale als von den Alltagsakteuren immer wieder von neuem
zu aktualisierende Wissenstatsache begreifen wollen, miissen wir natiirlich
eine schliissige Antwort auch und vor allem auf die Frage nach der Genesis
und Objektivitit der sozialen Ordnung, nach der Konstitution der ,,Regelma-
Bigkeit* (Weber, 1980, 15) oder ,,Rekursivitit“ (Giddens, 1979, 69) des sozia-
len Lebens parat haben.

Strukturtheoretiker verweisen in diesem Zusammenhang prinzipiell auf die
Wirkmacht sozialer Strukturen, die die Ordnung des Sozialen verbiirgen sol-
len. Dabei werden die Strukturen typischerweise in ein dem BewubBtsein der
Akteure gegeniiber liegendes Jenseits, in eine strukturelle Hinterwelt verlagert,
von wo aus sie gleichsam selbsttiitig ihr ordnendes Werk vollbringen sollen.



Zur Kritik struktureller ,,Hinterwelten* 113

Gegeniiber dieser Hypostasierung ,,subjektloser Tiefenstrukturen®, wie wir sie
etwa in Jirgen Habermas’ Sozialtheorie (Habermas, 1984, 27) oder auch im
genetischen Strukturalismus Ulrich Oevermanns (1991) finden, auch gegen-
iiber der fiir die franzosischen Strukturalisten und Poststrukturalisten bis hin
zu Anthony Giddens’ ,,Theorie der Strukturierung® bezeichnenden Annahme,
Strukturen seien durch die ,,Abwesenheit des Subjekts* (Giddens, 1988, 77)
gekennzeichnet, sollen im folgenden Strukturen als etwas Subjektives und sozusa-
gen Diesseitiges vorstellig gemacht werden, soll gezeigt werden, daB3 Struktu-
ren nur im Bewuftsein und in der Subjektivitdt der Akteure existieren.

Unsere Kritik an der Strukturtheorie sei zundchst mit Blick auf ein Beispiel
etwas nidher verdeutlicht. Und zwar mochten wir daran erinnern, dafl und wie
Habermas den ,,Markt* als ,,ein klassisches Beispiel fiir eine Koordinierung
von Handlungen® bemiiht, ,.die nicht durch das Bewufitsein der beteiligten
Aktoren® hindurch, vielmehr durch subjektlose ,,Mechanismen der Systemin-
tegration* ,,vollzogen wird* (Habermas, 1982, 544). Habermas spricht diesbe-
ziiglich auch von einem ,,funktionalen Zusammenhang von Tétigkeiten, der
sich unabhdngig von den Verstidndigungsprozessen der Beteiligten stabilisieren
kann.“ (ebd.)

Im pointierten Gegensatz hierzu vertreten wir die Ansicht, dafl gerade auch
Mairkte soziale Phanomene sind, also in einem genuinem Sinne soziale Wirk-
lichkeit darstellen, in der die einzelnen Akteure entsprechend ihren subjektiven
Vorstellungen miteinander interagieren. Um freilich sogleich schon auch iiber
das (wirtschaftssoziologische) Beispiel des Marktes hinauszugehen, sind wir
mithin davon iiberzeugt, dal sich soziale Prozesse grundsitzlich durch das
Bewuftsein der beteiligten Akteure hindurch vollziehen.

Fiir unsere Argumentation ist nun der Hinweis darauf wichtig, dal man
sich in der Tradition der verstehenden Soziologie schon seit langem auf einen
als ,,Regel” reformulierten Strukturbegriff verlassen will, um die Genesis so-
zialer Ordnung und sozialer Objektivitdt zu erkldren: So bringt bereits G.
Simmel, in einer Passage seiner ,,Soziologie*, auf die ja vorhin schon Bezug
genommen wurde, die Existenz sozialer Formen mit Regeln zusammen: Simmel
(1968, 22) handelt dort davon, daB die gesellschaftliche Synthese in einem
.BewuBtseinsprozeB“ konstituiert und erfahren wird, ,,der das individuelle Sein
des einzelnen Elementes mit dem des anderen in bestimmten Formen nach
bestimmten Regeln [da haben wir den Regelbegriff!; B.K.] in Beziehung setzt.*

Seine ndhere Ausfiihrung hat der Ansatz, soziale Ordnung als regelkon-
stituierte zu denken, freilich erst spéter gefunden: namentlich in der von Peter
Winch (1974) begriindeten und Motive der Spétphilosophie Ludwig Wittgen-
steins aufgreifenden Tradition der sprachverstehenden Soziologie, in der so-



114 Bernd KieBling

ziales Handeln grundsitzlich als ,,regelgeleitetes Handeln konzeptualisiert
wird.

Etwas im Dunkeln bleibt bei Winch und seinen Schiilern allerdings, wie das
Konzept der Regel bzw. des regelgeleiteten Handelns mit der idealistischen
Begriffsstrategie zu verbinden ist, soziale Phinomene grundsitzlich als ,,Mani-
festationen von Realitdtsvorstellungen* der Akteure zu begreifen, wie es bei
Winch (1974, 34 f.) und ganz in der vorhin mit Bezug auf Durkheim, Simmel
und Schiitz entwickelten Perspektive heifit. Im Dunkeln bleibt also, wie das
idealistische Konzept der ,Innerlichkeit sozialer Beziechungen® (ebd., 154),
mit dem Winch seinen Gedanken, ,,daBl die sozialen Beziehungen zwischen
Menschen und den in den Handlungen der Menschen verkorperten Ideen in
Wahrheit dieselbe Sache seien* (ebd.), zum Ausdruck bringt, so mit dem Regelbe-
griff verkniipft werden kann, dal unmiB3verstindlich deutlich und plausibel
nachvollziehbar wird, dal dieses wirklich ,,nichts“, wie Winch energisch be-
tont, ,,mit einem Glauben an hinter den Phinomenen steckende Gespenster*
(ebd., 162 f.) zu tun hat. Wie wir sehen, ist also schon fiir die Winchsche
Position eine Kritik hinterweltlerischen Denkens charakteristisch, eine Kritik
der Hypostasierung einer metaphysischen Hinterwelt, die fiir Winch die Ge-
stalt einer schimérischen Gespensterwelt annimmt.

Um dieses Dunkel aufzuhellen, wollen wir nun durch Winch gleichsam
hindurchgreifen und direkten Bezug nehmen auf Wittgensteins Theorie regel-
geleiteter Lebensformen (Wittgenstein, 1984, 343 ff., §§ 197 ff.). Seine Theo-
rie erldutert Wittgenstein immer wieder mit Bezug vor allem auf das Exempel
des Schachspiels. Weil von hier aus die Frage nach dem Verhiltnis von Regeln
und Handeln in einer wegweisenden Perspektive erscheint, sei zu Illustrations-
zwecken etwas ndher auf die Wittgensteinsche Argumentation eingegangen.

Fiir das Schachspiel, so Wittgenstein, sei ein Set von Regeln konstitutiv,
welcher bzw. welche die einzelnen Ziige und das entsprechende Handeln aller-
erst als solche bzw. als solches ermdglichen: Die Regeln konstituieren das
Reich der Géttin Caissa, in dem die einzelnen Ziige ihren Sinn gewinnen. Aber
dennoch besteht das Schachspiel, darauf macht Wittgenstein (1984, 343, §
197) mit allem Nachdruck aufmerksam, weniger im ,Regelverzeichnis des
Spiels®, als vielmehr in der ,tdglichen Praxis des Spielens* (ebd.). Ganz in
diesem Sinne war sich Wittgenstein nun auch dariiber im klaren, dafl die Re-
geln des Schachspiels kein gegeniiber der Subjektivitit der Spieler Jenseitiges
und keineswegs in einer Hinterwelt lokalisiert sind, dal sie vielmehr in der
Praxis des Spiels gegenwdirtig sind, und dalB sich die Praxis des Schachspielens
durch das Bewuftsein der Spieler hindurch vollzieht. In diesem Sinne ist in
den ,,Philosophischen Untersuchungen® davon die Rede, dal3 die ,,Regeln [des



Zur Kritik struktureller ,,Hinterwelten* 115

Schachspiels] im Geist dessen gegenwdirtig [sind], der beabsichtigt, Schach zu
spielen (ebd., 346, § 205).

Auf der Hand liegt, daB3 dies nicht nur fiir Caissas Reich, sondern gerade
auch fiir das Reich des Sozialen gilt: Dies vorausgesetzt, muf3 nun freilich
ndher geklirt werden, was soziale Regeln bzw. Strukturen sind; muB expliziert
werden, in welchem Sinne wir ihnen Wirklichkeitsstatus zuschreiben und von
ihnen behaupten diirfen, daB sie existieren.

Im Versuch, auf diese Fragen eine schliissige Antwort zu geben, miissen
wir immer unseren idealistischen Ausgangspunkt, unsere idealistische Bestim-
mung des Sozialen, im Auge behalten: DaBl das Soziale wesentlich als
Symbolzusammenhang, als Wissenstatsache zu begreifen ist, als unser je wie-
der von neuem zu aktualisierendes wechselseitiges Auf- und Aneinanderorien-
tieren, in welchem wir uns — soweit sind wir mittlerweile in unserer Begriffs-
bestimmung des Sozialen fortgeschritten — an Strukturen bzw. Regeln orien-
tieren.

Ja woran denn nun genau? — wird der Leser sich an dieser Stelle fragen:
Orientieren wir uns im Vollziehen unseres Soziallebens aneinander oder an
Regeln? Diese Zweideutigkeit ist keineswegs trivial, fiihrt uns vielmehr ent-
schieden voran: Wir miissen uns nur klarmachen, dafl die ,Formen der Ver-
gesellschaftung® (Simmel) keine reinen oder abstrakte Formen sind, daf} es
vielmehr im Sichaneinanderorientieren der Individuen immer um etwas geht:
Daf} die sozialen Wechselwirkungen sozusagen immer einen konkreten Inhalt
haben.

So ist das Soziale zwar das je aktuelle Sichaneinanderorientieren der Indi-
viduen, das sich als konkretes Vollziehen in dem entsprechenden sozialen
Handeln realisiert. In ihrem Handeln aber nehmen die Akteure auf ihren sozia-
len Zusammenhang als fertige Voraussetzung fiir eben dieses Handeln Bezug.
Was freilich heifit, da den Akteuren ihr Zusammenhang als Voraussetzung
fiir die Produktion ihres Handelns in gegenstindlicher Form erscheint: Als
Regel, die beachtet werden muB, als Struktur eben, an der man sich zu orientie-
ren hat! Obwohl das Soziale das FlieBen des je aktuellen Vollziehens der
gesellschaftlichen Synthese im Handeln ist, erscheint es den Akteuren notwen-
dig in gegenstiindlicher oder objektiver Form als zu befolgende Regel bzw.
Struktur. Diesen Gedanken gilt es zu verdeutlichen.

Wichtig wird an dieser Stelle die von Schiitz getroffene Unterscheidung
zwischen Handeln und Handlung: Handeln ist das aktuelle ,,Vollziehen als
Erzeugen von Handlungen* (Schiitz, 1993, 50), also ,,Handeln in seinem Ab-
lauf ... als eine Reihe jetzt seiender, genauer gesprochen, jetzt werdender und
entwerdender Erlebnisse” (ebd.). Demgegeniiber meint Handlung ,die



116 Bernd KieBling

konstituierte fertige Handlung als abgeschlossene Einheit, als Erzeugnis, als
Objektivitdt” (ebd.; Hervorh. v. B.K.): Handeln ist actio, Handlung actum
(ebd.).

Diese von Schiitz profilierte Unterscheidung von Handeln und Handlung
ist von groBerer Tragweite als auf den ersten Blick sichtbar: Denkt man den
Gedanken zuende, wird klar, daB Handlung als ,.fertige Handlungsgegenstind-
lichkeit* (ebd., 51), als ,,abgeschlossenes Ding" (Schiitz 1971b, 245), als ,,voll-
brachte vergangene Handlung“ (ebd.) nur ,,in reflektiver Einstellung riick-
blicken[d]* (ebd.) erfalit werden und so auch keine Existenz haben kann auBBer
im Bewufitsein der Akteure.

Wenn wir nun die Schiitzsche Begrifflichkeit aufnehmen, sehen wir, daf3
sich die individuellen Akteure fiir die Produktion ihres Handelns auf ihren
Sozialzusammenhang in einer Form und Weise beziehen, die diesen vergegen-
standlicht bzw. verdinglicht. Aus Handeln wird dabei Handlung: In der reflexiven
Hinwendung auf Handeln wird dieses (und zwar eben im vorstellenden Be-
wuBtsein der Akteure) zu(r) Handlung vergegenstindlicht und in dieser Form
als fertige Voraussetzung Ausgangspunkt fiir weiteres Handeln, Ausgangs-
punkt fiir die rekursive, immer wieder von neuem zu leistende Reproduktion
des Sozialen. Im ihren Sozialzusammenhang vor-stellenden BewuBitsein der
Akteure gerinnt dieser zu jenen objektiven Formen, die Schiitz Handlung nennt
und von denen er nicht nur behauptet, dal wir sie als ,,abgeschlossene Din-
ge® (1), sondern prinzipiell ,,unabhéngig von einem Subjekt des Handelns* als
»anonyme* Phinomene betrachten konnen (Schiitz, 1993, 51).

An dieser Stelle liegt nun natiirlich der Verweis einmal mehr auf Durkheims
methodologischen Grundsatz, daB3 die sozialen Tatbestinde wie Dinge zu behan-
deln seien, auf der Hand: Und zwar eben deshalb, weil wir uns mit Bezug
darauf klar machen konnen, daB es gerade die im Bewufltsein vergegen-
stindlichten Formen sind, in denen das Soziale normative bzw. regulierende
Gewalt gewinnt. Durkheims Tat-Bestdinde, seine Tat-Sachen konnen wir nim-
lich interpretieren als Handlungen im genuinen Schiitzschen Sinne, als kon-
stituierte Erzeugnisse, als Handeln das von den Akteuren selbst als fertige.
Objektivitit erfahren wird: Und genau in dieser Form kommt dem Sozialen
seine zwingende, ,,gebieterische Macht* zu;® und in genau dieser Form erleben
wir das Soziale, um Durkheims Gedanken zu verallgemeinern, als Set von
Regeln bzw. Strukturen, die wir in unserem Handeln zu befolgen haben und
die so die Regel-MaBigkeit unseres Soziallebens verbiirgen.

5 ,Diese Typen des Verhaltens und Denkens stehen nicht nur aulerhalb des Individuums, sie
sind auch mit einer gebieterischen Macht ausgestattet, kraft deren sie sich einem jeden
aufdringen, er mag wollen oder nicht* (Durkheim, 1991, 106).



Zur Kritik struktureller ,,Hinterwelten* 117

Wir miissen uns nur davor hiiten, diese objektiven Formen als etwas aufler-
halb des BewuBtseins der sozialen Akteure existierendes, als etwas Nicht-
Geistiges bzw. Metaphysisches also zu veranschlagen. Zwingende, gebieterische
bzw. regulierende Kraft gewinnt das Soziale ja nur im und durch das BewuBt-
sein der Akteure hindurch: In dieser Perspektive sind soziale Strukturen bzw.
Regeln eben nichts als jener spezifische Bewufitseins- und Erfahrungsmodus,
in dem das an sich ewig flieflende Soziale den individuellen Akteuren in der
Form der Gegenstdindlichkeit erscheint: Und allein in dieser Form kann das
Soziale als fertige Voraussetzung fiir das je wieder von neuem zu beginnende
Handeln fungieren. Und wenn Peter L. Berger und Thomas Luckmann (1993,
65) davon sprechen, daB die soziale Welt ,,Gegenstéindlichkeit* allein ,,fiir
unsere Erfahrung® gewinnt und daB ,,Verdinglichung® ,eine Modalitit des
BewuBtseins® ist, ,,eine Modalitdt der Objektivation der menschlichen Welt
durch den Menschen* (ebd., 96), dann wollen wir, iiber die beiden Autoren
noch hinausgehend, den Strukturbegriff genau mit diesem Erfahrungsmodus
in Zusammenhang bringen: Strukturen bzw. Regeln gewinnen Existenz in dem
das Soziale vergegenstidndlichenden Erfahrungsmodus, in dem die Akteure
sich so an ihrem sozialen Zusammenhang orientieren, daB sie diesen in ihrem
Handeln als regel-méBigen erfahren, produzieren und als solchen immer wie-
der von neuem reproduzieren.

In dieser gegenstdndlichen Form also ist das Soziale als Set von sym-
bolisch représentierten Regeln bzw. Strukturen im ,,Geist der Akteure gegen-
wdrtig®, um an die oben zitierte Wittgensteinsche Formulierung zu erinnern.
Regeln und Strukturen sind Bewuftseinskorrelate, Vorstellungsmodi des Sozia-
len. Womit freilich auch offenkundig wird, daB Strukturen gerade nicht als
gegeniiber dem BewuBtsein jenseitige Hinterwelt konstruiert werden diirfen:
Als symbolische Objekte gewinnen Strukturen Existenz nur im BewufBtsein
der Akteure. Weit davon entfernt, dem BewuBtsein der Akteure jenseitige
(metaphysische) Dinge-an-sich zu sein, sind sie vielmehr nur als Dinge-im-
BewuBtsein derselben. Soziale Strukturen sind Wissenstatsachen: Das ewig
fluktuierende, handelnd aktualisierte Soziale, vor-gestellt als ein Ding, wel-
ches das Handeln in geregelte Bahnen lenkt. Vorgestellt als Ding und Objektivitit,
das regelnde Potenz gerade dadurch gewinnt, daB Handeln, das in der wirkli-
chen Welt existieren will, den objektiven Formen sich gema machen muB.

Damit zeigt sich, da} gerade Strukturen als Wissenstatsachen jene ,,gedank-
lichen Gegenstinde* und ,,Konstruktionen® sind, von denen A. Schiitz (1971a,
6) sagt, daB sie das ,,Verhalten [der Alltagsakteure] bestimmen, [deren]
Handlungsziele definieren und die Mittel zur Realisierung solcher Ziele
vorschreiben (ebd.), jene symbolischen Objekte mithin, die den Menschen



118 Bernd KieBling

dazu ,,verhelfen ...[,] in ihrer natiirlichen und soziokulturellen Umwelt ihr
Auskommen zu finden und mit ihr ins Reine zu kommen.* (ebd.)

Damit meinen wir eine Moglichkeit aufgezeigt zu haben, den Begriff der
Struktur mit dem Idealismus der verstehenden Tradition in Einklang zu brin-
gen: Wir schlagen vor, Strukturen als Wissensformen zu begreifen, was problem-
los mit einem Konzept des Sozialen als Wissenstatsache zu verbinden ist. Als
Wissenstatsachen sind Strukturen ndmlich gerade nicht als subjektfreie bzw.
subjektlose Tiefenstrukturen zu veranschlagen, die hinter unserem Riicken wir-
ken. Der Substanz nach das Soziale iiberhaupt, sind auch die Strukturen, als
die Ordnung desselben verbiirgende Regeln, unser eigenes Produkt.

In diesem Sinne diirfen wir wohl zu Recht Zarathustras Kritik an den Hinter-
weltlern, welche, in F. Nietzsches (1963a, 297) Formulierung, ,,ihren Wahn
jenseits des Menschen® werfen und die [die] ,,Welt“ als ,,eines leidenden und
zerquilten Gottes Werk® dechiffrieren wollen, auf unseren Argumentations-
zusammenhang iibertragen. Die Sozialwelt ist ndmlich keineswegs das Werk
Jjenseitiger und selbsttitig-schopferischer Strukturen: Vielmehr sind wir es selbst,
die immer wieder von neuem die ,,Chance“, wie es Max Weber ausgedriickt
hiitte, dazu ergreifen miissen, das Soziale als je aktuelles Vollziehen unseres
sinnhaften Lebenszusammenhanges zu realisieren. Dazu miissen wir nicht in
strukturelle Hinterwelten hinabtauchen, dafiir geniigt es — wofiir Nietzsche
(1963b, 15) gegen Ende der Vorrede zu seiner ,,Frohlichen Wissenschaft™ die
alten Griechen lobte — ,,tapfer bei der Oberflache ... stehenzubleiben* und ,,an
den ganzen Olymp des Scheins zu glauben!" In genau dieser antimetaphysi-
schen Perspektive wiére heute ein Strukturbegriff fiir die Sozial-, Kultur- und
Geisteswissenschaften zu begriinden.®

LITERATURVERZEICHNIS

Durkheim, E. (1950), Les Régles de la Méthode Sociologique, Paris: Presses Universitaires de
France.

Durkheim, E. (1991), Die Regeln der soziologischen Methode, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Giddens, A. (1979), Central Problems in Social Theory. Action, Structure and Contradiction in
Social Analysis, London, Basingstoke: Macmillan.

Giddens, A. (1988), Die Konstitution der Gesellschaft. Grundziige einer Theorie der Strukturierung,
Frankfurt/M., New York: Campus.

6 Vgl in diesem Zusammenhang folgende Passage aus René Konigs ,,Einleitung® (1991, 53) zu
Durkheims ,,Regeln®: ,Fiir den beobachtenden Theoretiker gibt es in der Tat nichts ,hinter*
den Phiinomenen, vor allem auch nichts ,auBerhalb‘ ihrer, sei dies nun riumlich oder anders
verstanden. Kritische Wissenschaft beschriinkt sich ein fiir allemal auf Erscheinungen, jeder
Schritt dariiber hinaus fiihrt in die Metaphysik.”



Zur Kritik struktureller ,,Hinterwelten* 119

Habermas, J. ([1977] 1982), Ein Fragment: Objektivismus in den Sozialwissenschaften, in: J.
Habermas (Hg.), Zur Logik der Sozialwissenschaften, Fiinfte, erweiterte Auflage, Frank-
furt/M.: Suhrkamp, 541-607.

Habermas, J. (1984), Vorstudien und Erginzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kénig, R. (1991), Einleitung, in: E. Durkheim, Die Regeln der soziologischen Methode, Frankfurt/
M.: Suhrkamp, 21-82.

Knorr-Cetina, K. (1988), The Micro-Social Order. Towards a Reconception, in: N.G. Fielding
(Hg.), Actions and Structure. Research Methods and Social Theory, London u. a.: Sage,
20-53.

Nietzsche, F. (1963a), Also sprach Zarathustra, in: K. Schlechta (Hrsg.), Friedrich Nietzsche.
Werke in drei Biinden, Bd. 2, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 275-652.

Nietzsche, F. (1963b), Die frohliche Wissenschaft, in: K. Schlechta (Hrsg.), Friedrich Nietzsche.
Werke in drei Bdnden, Bd. 2, Miinchen: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 7-274.

Oevermann, U. (1991), Genetischer Strukturalismus und das sozialwissenschaftliche Problem
der Erkldarung der Entstehung des Neuen, in: St. Miiller-Doohm (Hg.), Jenseits der
Utopie. Theoriekritik der Gegenwart, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 267-336.

Schiitz, A. (1971a), Wissenschaftliche Interpretation und Alltagsverstindnis menschlichen Handelns,
in: M. Natanson (Hrsg.), Alfred Schiitz. Gesammelte Aufséitze, Bd. 1: Das Problem der
sozialen Wirklichkeit, Den Haag: Nijhoff, 3-54.

Schiitz, A. (1971b), Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, in: M. Natanson (Hrsg.), Alfred
Schiitz. Gesammelte Aufsiitze, Bd. 1: Das Problem der sozialen Wirklichkeit, Den Haag:
Nijhoff, 237-298.

Schiitz, A. (1993), Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die verstehende
Soziologie, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Simmel, G. (1968), Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung, Berlin:
Duncker & Humblot.

Weber, M. (1980), Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrify der verstehenden Soziologie, Tiibingen:
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Winch, P. (1974), Die Idee der Sozialwissenschaft und ihr Verhdltnis zur Philosophie, Frankfurt/
M.: Suhrkamp.

Wittgenstein, L. (1984), Philosophische Untersuchungen, in: G.E.M. Anscombe und G.H. von
Wright (Hrsg.), Ludwig Wittgenstein. Werkausgabe, Bd. 1, Frankfurt: Suhrkamp,
225-580.

Adresse des Autors:
PD Dr. Bernd KieBling
Universitit Bielefeld
Fakultit fiir Soziologie
Postfach 100131
D-33501 Bielefeld



RN WA Ol o dor Ceone, Beteiger Linow & Go

Geschichte
Grosses Sortiment in unseren Gebieten Philosophie
Soziologie
Buchhédndlerisch und wissenschaftlich ausgebildetes Personal Politologie
Ethnologie
Zudem An- und Verkauf antiquarischer Biicher Dritte Welt

Germanistik

Belletristik

Tel. 01 251 42 12
Fax 0l 251 86 12
klio-zuerich
@dm. krinfo.ch

KLIO Buchhandlung KLIO Antiquariat
Zahringerstrasse 45 Zahringerstrasse 41/45
Postfach 699 Postfach 698

CH-8025 Zirich 1 CH-8025 Zrich 1




	Zur Kritik struktureller "Hinterwelten" : Plädoyer für einen Strukturbegriff in antimetaphysischer Perspektive

