
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 23 (1997)

Heft: 2

Artikel: Un bon usage des malentendus culturels : pour une pragmatique de la
culturalité

Autor: Abdallah-Pretcielle, Martine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814622

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol./Swiss Journ. Sociol., 23 (2), 1997, 375-388 375

DU BON USAGE DES MALENTENDUS CULTURELS :

POUR UNE PRAGMATIQUE DE LA CULTURALITÉ

Martine Abdallah-Pretceille
Cité Internationale Universitaire de Paris

La composition plurielle du tissu social impose de repenser la question de la
communication par rapport à l'hétérogénéité culturelle qui est désormais
structurelle et non pas seulement conjoncturelle; hétérogénéité comprise
essentiellement à travers la variable «culture» (dans son acception
anthropologique). La question est de savoir si la culture constitue un obstacle à la
communication et si oui sous quelles formes Dans quelles mesures, les

dysfonctionnements de la communication sont-ils liés aux appartenances
culturelles des locuteurs

1. Le culturalisme, «maladie infantile» de la diversité culturelle

Une brève présentation d'exemples de malentendus culturels, pris dans des

secteurs d'activité très différents les uns des autres, nous permettra de démontrer

que ce sont moins les caractéristiques culturelles qui entravent la communication,
que les dysfonctionnements au niveau relationnel.

Le premier exemple sera tiré du secteur touristique. Suite à un voyage en

Inde, une touriste retrace l'incident suivant à propos d'un transport en «pousse-
pousse» : «sur une route pleine de trous, le conducteur de pousse-pousse peine,
fait des efforts. Le couple de touristes observe la contraction des muscles et la
souffrance du conducteur. Ils décident donc d'arrêter leur course tout en payant
la totalité. L'intéressé manifeste son mécontement car il pense que les voyageurs
ne sont pas contents de son travail.»

S'agit-il d'un problème de culture, de relation ou de méta-communication
(capacité de communiquer sur la communication)

La multiplication des guides culturels à disposition des voyageurs correspond
à une tentative de donner une réponse à ce qui est supposé bloquer la
communication. Paul Watzlawick, lui-même, n'a pu résister aux sirènes de la
commercialisation de 1 'altérité culturelle. Dans son Guide non conformiste
pour l'usage de l'Amérique (1987), il décrit l'Amérique et les pièges qu'elle
recèle pour un Européen. Il tente de cerner 1 'homo americanus en donnant des
informations pratiques concernant les secteurs privés ou publics (postes, banques,



376 Martine Abdallah-Pretceille

douanes, etc. des renseignements sur les déplacements (routes, codes de

circulation sur des détails de la vie pratique ainsi que sur toute une série de

thèmes considérés comme spécifiques. En un mot, il s'agit d'un manuel pratique
destiné à éviter les malentendus. Le postulat de l'auteur est que «la coexistence
des nations peut souvent être empoisonnée de la façon la plus irrationnelle,
par des perspectives erronées lourdes de conséquences qui, au fond, ne changent
pas de nature et qu'on impute toujours aux autres» (Watzlawick, 1987, 11).

Watzlawick postule que les connaissances sur l'Autre faciliteront une meilleure
compréhension et éviteront les conflits.

Dans le secteur commercial, on trouve aussi de nombreuses illustrations de

cette problématique. Ainsi, par exemple, une caissière d'un super-marché déclare

qu'il y a des incidents essentiellement lorsqu'il y a mécontentement. Ce n'est

que dans ce type de situation que les étrangers justifient éventuellement la non-
solution du problème (refus de changer l'article ou de rembourser, par exemple)
par le racisme des vendeurs ou de la caissière.

Là encore s'agit-il d'un problème de culture ou de communication au sens
relationnel du terme

Le milieu médical est largement propice à la narration d'anecdotes relatives

aux malentendus culturels. Sollicitée sur cette question, une infirmière qui
travaille dans une maternité évoque des situations diverses mais conclut en
disant que les différences culturelles ne posent pas réellement de problèmes.
Elle explique, par exemple, que les femmes maghrébines montent sur leur lit
«à quatre pattes» et ce, malgré les recommandations des infirmières, que
l'expression de la souffrance est très théâtrale chez les femmes algériennes,
particulièrement en présence des maris, que la famille «campe» dans la chambre

pendant des heures, etc. Pour l'infirmière interviewée, tout ceci ne pose pas
de réelles difficultés et le corps médical s'est, pour reprendre ses propos,
adapté.

Elle évoque, par ailleurs, le problème posé par la présence des maris qui
sont sollicités par les médecins français alors que ce n'est pas l'habitude chez

eux car la tradition veut que les accouchements se passent dans une communauté
féminine (mères, soeurs Les femmes ont le monopole de la naissance

mais, après, ce sont les maris qui décident de tout, y compris du prénom.
L'infirmière rappelle que, parfois, les femmes refusent de donner un prénom si

le mari n'est pas là. Par contre, selon elle, les hommes prennent facilement en

charge les enfants quand la mère est hospitalisée, ils assument très bien leur
paternité dans ces situations. L'infirmière précise que, finalement, une fois la

surprise passée, les différences culturelles ne dérangent pas et que l'institution
hospitalière s'est adaptée.



Du bon usage des malentendus culturels 377

Certains diront avec véhémence que les remarques faites par l'infimière
sont culturcllement fausses et que la réalité culturelle est différente. Peu importe
en fait, car la question demeure de savoir, une fois de plus, où se situe le

problème : dans les différences culturelles ou dans la relation entretenue entre
les protagonistes

Le monde de l'entreprise, est lui aussi, traversé par l'expérience de la
diversité culturelle. C'est ainsi, par exemple, que dans un article1, Ludwig
Siegele évoque les malentendus entre les hommes d'entreprise des deux côtés
du Rhin. Ils n'ont pas la même conception du temps, de la hiérarchie, de

l'information, de la carrière et des méthodes de travail : «concept» disait l'ordre
du jour des Français, «konzept», pouvait-on lire dans la version allemande. Le
malentendu était, selon Siegele, programmé, car les mots ne veulent pas dire la
même chose. Les Français s'étaient préparés à un «brainstorming», les
Allemands, eux, avaient en poche, tout un projet. L'auteur de l'article prône
une meilleure compréhension et collaboration afin de surmonter les malentendus.
Le plus surprenant reste la conclusion car, après cette déclaration d'intention
sur une nécessaire connaissance d'autrui, Siegele note que cette approche ne
fait pas recette compte-tenu de la situation de crise. A l'appui de ses dires, il
cite les propos d'un cadre d'Euromissile : «Quand on a des problèmes
budgétaires, on redevient frileux. C'est époustouflant, comment le caractère
allemand de mon homologue ressort en temps de crise. Pourtant, il est marié
avec une Française depuis 25 ans !»

Question de cultures ou de relations Là encore, il nous faut choisir, en

tout cas, il nous faut analyser. L'explication des malentendus de la communication
à partir des caractéristiques culturelles ne serait-elle pas l'arbre qui cache la
forêt

Un dernier exemple, complétera la typologie en construction. En France, si

l'on demande «vous aimez le couscous ?», vous répondez par oui ou par non
en explicitant vos raisons. Vous aimez ainsi à vous identifier selon vos goûts
culinaires. Vous appréciez que l'on s'intéresse à vous. Mais si un Japonais
vous pose la même question et que vous répondez «oui», il vous invitera dans
la minute qui suit au restaurant pour manger un couscous. Et, si par mégarde,
vous répondez «non», il ne vous proposera rien et vous ne saurez jamais qu'il
désirait vous inviter à déjeuner. De plus, vous ne connaîtrez pas la requête
qu'il allait vous faire, le service qu'il voulait que vous lui rendiez Vous
n'entrerez jamais dans la sphère du «giri» c'est-à-dire l'échange de cadeaux ou
de services. Au Japon, répondre à une question, ce n'est pas parler de soi, c'est
parler de l'Autre.

1 In: Le Munde, 26 Janvier 1993



378 Martine Abdallah-Pretceille

Pas plus pour cet exemple que pour les autres, il n'est nécessaire de s'arrêter
sur le degré d'exactitude et de pertinence par rapport à ce que certains appellent
la réalité culturelle. Par contre, il apparaît clairement que la réduction de la
communication à un échange d'informations oblitère quelque peu la dimension
relationnelle et survalorise le paramètre culturel.

Dans le même ordre d'idées, faut-il mettre sur le compte des dysfonctionnements

les situations suivantes : monter dans un bus par l'arrière et sortir par
l'avant en Tunisie alors qu'en France, c'est l'inverse Est-ce vraiment perturbant
si un mot dans une langue signifie autre chose dans une autre si un geste
aussi est sans équivalent voire contraire d'un groupe à l'autre, d'une culture à

l'autre si les pratiques culturelles divergent et ne sont pas synonymes si des

actes de paroles prêtent à des divergences d'interprétation etc.

Il s'avère que l'analyse des malentendus s'inscrit essentiellement dans un
paradigme culturaliste qui s'énonce à partir de deux postulats :

- la connaissance des caractéristiques culturelles garantit une bonne
compréhension et une bonne communication.

- la maîtrise de la communication passe par une instrumentalisation et une
technicisation construite notamment sur une bonne connaissance des

caractéristiques culturelles.

Ainsi, le savoir sur les cultures serait un bon outil dans une recherche d'opéra-
tionnalité et d'efficacité, au détriment du contexte et des locuteurs eux-mêmes
au profit de leur appartenance groupale et communautaire. En ce sens, la
communication se réduit à une activité instrumentale ayant pour objectif essentiel

l'échange d'informations, négligeant par là même l'intercompréhension, selon
la formule d'Habermas.

Le paradigme culturaliste cautionne ainsi toutes les tentatives d'illustrer les

singularités culturelles : les différentes manières de gérer le temps et l'espace,
la proxémie, la gestuelle, etc. Dès lors, on est amené à considérer que la

maîtrise de la communication passe par une maîtrise d'autrui et de ses

caractéristiques, maîtrise qui assure du même coup soit un pouvoir symbolique,
soit un marché (lui aussi réel ou symbolique).

Ainsi, par exemple, les transactions commerciales actuelles s'effectuent à

partir de produits que l'on peut considérer comme équivalents et ressemblants.
En conséquence, ce qui fait la vente, ce n'est plus tant le produit que la manière
de le vendre et de le négocier. La compréhension d'autrui, souvent assimilée à

la connaissance d'autrui, devient, pour les commerciaux, un facteur déterminant.
C'est sans doute ce qui explique l'engouement pour l'interculturel des Ecoles
de commerce.



Du bon usage des malentendus culturels 379

On pourrait rapprocher ces remarques de celles effectuées par deux

journalistes à propos d'une enquête sur les Directeurs de la communication.2
Pour eux, la communication est un mot-valise dont la fluidité permet de mettre
en place «un nouveau mode d'organisation de la société ...un mode de régulation
des tensions sociales, un mode de management, des techniques d'influence et
de séduction de l'opinion.» Ils considèrent que la communication ne favorise

pas l'information mais qu'elle assure la prééminence du message et de la
crédibilité sur la vérité.

Apprendre la culture de l'Autre serait, dans cette perspective, se donner les

moyens de mieux exercer son pouvoir, sa domination, que celle-ci soit réelle
ou symbolique. L'«autrui-culturel» est souvent réduit au moyen de réalisation
d'un projet personnel et la communication n'est alors qu'un «engrenage de

calculs égocentriques» selon la formule d'Habermas (Habermas, 1987, 419).

Si la communication est sous-tendue par une logique de stragégies et d'enjeux,
il convient de prendre en considération le fait que la culture, elle aussi, est

l'objet de manipulations qui complexifient d'autant les processus communicatifs.

Manipulations qui vont jusqu'à rendre inefficaces les connaissances culturelles,
qui deviennent elles-mêmes les symptômes d'enjeux relationnels et de pouvoir.

2. La communication entre cultures et culturalité,
entre signes et symptômes

Si les malentendus culturels sont analysés à partir de discordances culturelles
et d'écarts, il est à craindre que les dysfonctionnements au niveau relationnel
soient minorés au profit d'une approche culturaliste c'est-à-dire uni-causale

qui survalorise la variable culturelle. Une série d'exemples va nous permettre
de mieux comprendre les processus mis en jeu.

Au cours de l'entretien, l'infirmière, dont nous avons déjà relevé quelques

propos, évoque ses relations avec les femmes «romanos» et les présente comme
étant plus difficiles qu'avec les femmes maghrébines et ce, pour plusieurs
raisons : la présence familiale est encore plus forte, les questions d'hygiène
sont plus délicates et il y a une très grande exigence au niveau des soins et de la

disponibilité du personnel médical, l'agressivité est forte dès qu'elles ne sont

pas satisfaites, l'indiscrétion et la manière de parler crûment des choses est
ressentie, par l'infirmière, comme un manque d'inhibition. Ce qui est le plus
frappant ici, c'est la manière qu'a l'infirmière de poser la question de la légitimité

2 fixier et Guichard 1993), Les Dircoms, Paris : Seuil



380 Martine Abdallah-Pretceille

sociale et culturelle des femmes «romanos». Elle fait allusion à leur regard
perçant et direct car elles regardent «de l'intérieur». Cette constestation de la
force du regard est une manière de remettre en question une relation forte voire
dominatrice imposée par ces femmes «romanos» qui s'affirment et revendiquent
la définition de la norme. Ces propos traduisent clairement que derrière les

catégorisations culturelles se cachent d'autres enjeux. Déstabilisé par ce «regard
intérieur», le personnel hospitalier déplace sur le terrain des adjectivations
culturelles péjoratives une relation déstabilisée par la manière dont les
interlocutrices se positionnent.

Ainsi, il faut admettre que les modalités sur lesquelles s'engage la
communication (conflit ou sérénité) déterminent davantage les catégorisations
culturelles que le principe d'appartenance lui-même. Par ricochet, on peut dire

que la relation prime sur l'appartenance et que les malentendus et dysfonctionnements

culturels de la communication s'expliquent plus largement par l'état des

relations que par les caractéristiques (réelles, supposées ou attribuées) des

interlocuteurs. La légitimité sociale a incontestablement des incidences sur la
définition culturelle.

De même, l'appel à la culture, ou à un de ses items, renvoie à un usage
discursif qui ne prend sens que par rapport à un contexte donné et à une
situation de communication précise. Ainsi, sans vouloir reprendre la polémique
sur la question du foulard dans les écoles, on peut analyser les interrogations
d'Assina sur son expérience au lycée. Elle précise au cours de son interview
qu'il y a des filles qui ne mettaient pas de foulard puis, d'un seul coup, qui en

mettent un. Elle exprime son étonnement car selon elle, lorsqu'on met un
foulard, on ne doit pas, dans la tradition islamique, discuter avec les garçons,
on se doit d'avoir une certaine réserve, etc. C'est-à-dire que le port du

foulard s'inscrit dans un ensemble de comportements et n'a pas de sens pris
isolément. Assina précise qu'elle pense que les jeunes filles ne porteront pas
tout le temps le foulard, que c'est uniquement passager, et elle conclut en

disant «alors, je ne comprends pas pourquoi elles le mettent.»

Il est clair qu'une analyse à partir des signes d'appartenance culturelle ne

suffit pas pour répondre aux interrogations d'Assina. En réalité, le trait culturel
s'insère dans une situation de communication, dans un discours, et ne peut pas
être compris en dehors de cet échange, il nécessite une analyse pragmatique.
Le culturel n'a pas de valeur intrinsèque, mais uniquement inscrit dans un

contexte. Il ne prend sens qu'en fonction de celui-ci : mettre un foulard (dans

un lieu où il habituellement proscrit) peut renvoyer à une prise de position
groupale (opposition d'une communauté à la communauté d'accueil), à

l'expression d'un refus, d'un rejet, d'un conflit, etc. qui, ne pouvant s'exprimer
directement, utilise le détour par la culture pour enrayer la communication et



Du bon usage des malentendus culturels 381

imposer un rapport de force dans un dialogue difficile voire impossible du fait
des relations de domination. Rien ne permet d'affirmer, a priori, que le sens à

donner au port du foulard soit d'ordre religieux. Bien d'autres explications et

interprétations sont possibles. Il est dommage que la pluralité des interprétations
ait été tarie à la source. En tant que signe, le «foulard» peut renvoyer à une
appartenance religieuse; en tant que symptôme, il peut renvoyer à un conflit
entre les groupes.

Un autre exemple nous permettra de comprendre en quoi les faits culturels
font l'objet de jeux de cache-cache. Chargé de conseil en développement auprès
de PME (Petite et Moyenne Entreprise) qui souhaitent développer leurs activités
au Japon, un responsable fait état de son expérience de négociateur. Il rappelle
qu'il était surpris lorsque ses interlocuteurs japonais se présentaient à lui pour
la première fois, en tendant une carte de visite tout en énonçant leur nom. Il
répondait en remettant une carte portant son nom, son adresse, son numéro de

téléphone et en déclinant tout simplement son nom. Ses interlocuteurs ne

manquaient pas alors de lui poser de nombreuses questions sur l'identité de

l'entreprise, sur son importance, etc. Au cours de l'entretien, ce négociateur
donne des explications culturelles susceptibles de justifier le comportement
des partenaires japonais. Il explique que la carte de visite fait office de boussole
et permet de situer chacun dans un cadre hiérarchique précis. C'est ainsi que la
carte de visite montre que l'individu n'acquiert d'identité que par rapport au

groupe, ici groupe professionnel, et que dans toute négociation, c'est l'entreprise
qui est engagée et non l'un de ses membres. En conséquence, le fait de présenter
une carte de visite personnelle ne pouvait que déstabiliser les partenaires japonais.
Après avoir compris les modalités de présentation, le négociateur français
révèle que par choix stratégique, il a cherché à brouiller les pistes en continuant
à donner une carte personnelle ou en adaptant ses cartes de visite en fonction
des responsables qu'il devait rencontrer.

Comme dans les exemples précédents, peu importe la validité des propos
par rapport à la réalité culturelle supposée, ce qui compte ici c'est la notion de

jeu, de stratégie, de cache-cache. La connaissance culturelle devient, dans
cette optique, un atout supplémentaire qui permet de coder la communication
au second voire au troisième degré. C'est aussi pourquoi, l'élaboration de

«grammaires culturelles» de guides culturels ne fera que faciliter les brouillages
et non pas, contrairement à ce que l'on aimerait croire, la compréhension.
Celle-ci suppose une analyse qui dépasse largement la simple attribution, la

simple adjectivation.

Un dernier exemple illustrera la nécessité de l'appel à une forme de

pragmatique culturelle.



382 Marline Abdallah-Pretccille

Dans une école d'infirmières en Belgique, à fort pourcentage d'étudiantes,
(5% seulement des stagiaires sont des garçons), un élève tunisien doit supporter
les attentions soutenues et assidues d'une élève d'origine arménienne. Lassé
de cette sollicitude, le jeune homme repousse les avances et ponctue sa

réprobation d'une formule méprisante liée à l'origine culturelle de l'étudiante.
Quelle analyse faire d'une telle invective : propos xénophobe Certes, c'est
possible, mais rien ne permet de l'affirmer. L'étudiant aurait pu aussi faire
allusion au statut de femme de son «admiratrice». Une telle réplique s'avère en
fait être difficile dans un milieu essentiellement féminin sans risque de s'opposer
à la majorité et donc de se voir définitivement rejeté. Par ailleurs, toute allusion
au statut de femme présentait le risque de se retourner contre son auteur,
compte-tenu de son origine (tunisienne) et donc des représentations stéréotypées
et négatives sur les relations entre les sexes dans ce qui est pensé comme
représentant la culture arabe. Cette analyse brève et sommaire n'a pour objectif
que de sensibiliser à la complexité de l'analyse et d'éviter de s'engouffrer dans

une interprétation cuituraliste, c'est-à-dire qui surdétermine le paramètre culturel
de l'interaction.

On pourrait multiplier les exemples de stratégies communicatives qui utilisent
la culture, ou plus exactement des bribes culturelles. En réalité, la communication
interculturelle ne peut pas être comprise à partir du paradigme de la culture
mais de celui de la culturalité. A l'instar de l'intertextalité pour les textes, c'est
l'interculturalité qui livre le sens. Cela revient à développer une pragmatique
de la culturalité qui permettrait de tenir compte des processus, des dynamiques,
des contextes, des intentionalités et des intersubjectivités. L'approche culturelle
voire cuituraliste de la communication qui s'appuie sur la connaissance cherche
à prévoir, à anticiper le comportement d'autrui. Or, l'on sait parfaitement que
plus le comportement d'un individu est prévisible par un observateur extérieur
et moins son influence est grande. La connaissance culturelle relève davantage
d'une volonté de maîtrise que d'une intercompréhension.

Il s'agit donc d'apprendre à penser le complexe, selon la démarche d'une
science narrative, «où il s'agit de raconter, de comprendre, d'évaluer ce qui a

joué un rôle et lequel, comment les choses se sont produites, de créer une
intelligibilité qui n 'est pas une déduction mais une reconstitution de quelque
chose qui s'est produit qui apporte de l'intelligibilité, mais qui ne remplace
pas l'objet par une vérité plus générale» (Stengers, 1986, 85 f.).

L'analyse de la communication en situation de pluralité culturelle s'appuie
moins sur des signes d'appartenance culturelle que sur des symptômes élaborés
à partir de faits culturels. Ces symptômes traduisent l'état d'une relation plus
que la catégorie culturelle des protagonistes. En conséquence, il convient de

revenir sur la question : que faut-il savoir de l'Autre, de la culture de l'Autre



Du bon usage des malentendus culturels 383

pour pouvoir communiquer avec lui. Si les mots seuls ne suffisent pas pour
communiquer, les éléments culturels ne permettent pas non plus de comprendre
autrui.

Il s'agit de savoir comment l'individu utilise les faits culturels (issus de sa

culture et de celle des autres) pour communiquer. Les caractéristiques culturelles
sont manipulées, à travers des discours et des pratiques, à des fins de

communication. Il s'agit d'une culture en acte, c'est-à-dire d'une culturalité
plutôt que de systèmes culturels. La culturalité renvoie au fait que la culture est

mouvante, fuyante, «tigrée, alvéolaire». Dans les sociétés actuelles, on a moins
affaire à des entités culturelles globales et stables qu'à des fragments, des

métissages, des manipulations d'images et de représentations réciproques des

cultures.

Il nous faut donc admettre que la méconnaissance des caractéristiques
culturelles est, en réalité, peu perturbante pour la communication. En effet, les

écarts, les erreurs ne prennent sens et sont considérés comme étant la cause de

dysfonctionnements que lorsque les relations sont déjà difficiles voires
détériorées. Les éléments culturels ne sont alors plus les signes d'une
appartenance culturelle, source des difficultés, mais les symtômes d'une relation
dégradée. Il est significatif de noter que la culture n'est jamais source de

conflit dans une situation de communication harmonieuse et équilibrée et qu'au
contraire, elle est hautement significative et invoquée en cas de dysharmonie.
Dans une relation équilibrée, les éléments culturels sont perçus comme étant
virtuellement porteurs de sens différent. Ils font alors l'objet d'explicitation et

d'objectivation mais ne sont pas source de conflit. C'est essentiellement dans
des situations de dysfonctionnement relationnel que la culture (et plus souvent
des traits culturels isolés) est utilisée comme facteur explicatif. Les différences
culturelles ne perturbent pas la communication au point d'entraîner une rupture.
Dès lors, on peut formuler l'hypothèse que ce n'est pas le malentendu culturel
qui perturbe la communication mais que c'est le dysfonctionnement relationnel
qui utilise les différences culturelles comme des justifications.

Les caractéristiques culturelles se sont pas à l'origine du conflit mais elles

peuvent, au contraire, service de vecteur à l'expression de mésententes. En

conséquence, l'analyse de la communication interculturelle à partir d'une grille

codage/décodage est peu performante et il convient d'envisager une
pragmatique de la culturalité susceptible de proposer un cadre d'interprétation
à la fois plus souple et plus complexe, en considérant la culture davantage
comme symptômes que comme signes.

L'accent se déplace de la culture comme facteur déterminant la communication

à celui de la communication en situation de pluralité.



384 Martine Abdallah-Pretceille

3. Pour une pragmatique de la culturalité

Les situations de communication en contexte pluriculturel sont nécessairement
plus compliquées que dans un contexte culturel simple et homogène dans

lequel les sources d'incertitude et de manipulation culturelles sont plus rares.
Puisque les informations sur la culture de l'Autre n'ont pas de caractère opératoire

pour l'étude de la communication, l'accent doit être porté sur les usages sociaux
de la culture au sein de la communication. Les exemples déjà évoqués sont
significatifs.

On peut considérer que la légitimité sociale est directement liée aux processus
de catégorisation culturelle. Il y a donc un usage discursif des faits culturels et
ces derniers «parlent» différemment selon les contextes et les situations. La
polémique entretenue autour de la «question du foulard» provient essentiellement
de la réduction des interprétations potentielles à une seule signification : la

religion.

Si la communication ne se définit pas seulement comme la transmission
d'informations mais aussi comme le partage d'une expérience et d'une relation,
il va de soi que toute approche à partir de signes, y compris de signes culturels,
ne permettra pas d'épuiser le sens. La question est donc de déterminer comment
le locuteur utilise la culture en situation de communication et non pas de savoir
comment la culture détermine et définit le comportement langagier de tel ou tel

locuteur (approche culturaliste). Entre le «zéro culturel» (ignorance ou négation
de la culture dans les interactions langagières) et le «tout culturel» (surdétermination

de la variable culturelle), entre une dévalorisation et une survalorisation,
il convient de mettre en oeuvre une grille d'analyse susceptible de donner
accès au sens de la communication et non pas seulement de la culture.

Une pragmatique de la culturalité s'organiserait à partir des principes
suivants :

- Un fait culturel n'est pas détachable d'une pratique énonciative. Ceci rend
les cultures opaques à elles-mêmes et rend caduque tout apprentissage des

cultures sur le simple registre descriptif et dénotatif.

- Les individus échangent du sens et non pas seulement des signes. Les

messages n'ont pas comme seule fonction d'informer, d'autres enjeux se

jouent. Il s'agit, en fait, d'une économie des échanges culturels, pour parodier
le titre du célèbre ouvrage de Bourdieu (Bourdieu, 1982) sur l'économie
des échanges linguistiques. Les indices culturels deviennent alors des

symptômes d'une relation et sont porteurs d'un sens qui ne relève pas du

seul ordre culturel.



Du bon usage des malentendus culturels 385

- La culture fait l'objet d'une construction, d'une production dans la
communication, et les quelques exemples présentés en témoignent largement.
C'est pourquoi, il est difficile de déterminer a priori, en dehors de toute
analyse pragmatique, si la culture est la cause ou la conséquence du

dysfonctionnement et des malentendus. On attribue trop facilement et trop
rapidement l'origine des différends à des appartenances et à des déterminismes
culturels sans s'interroger sur l'état et la nature de la relation proprement
dite. Or, on ne peut écarter l'idée que l'appel aux différences culturelles
permet de cacher la détérioration d'une relation, c'est que l'on peut appeler
la «culture-alibi».

- Ce qui compte, ce sont moins les catégories culturelles que les fonctions
assurées par la culture en acte. Les signes culturels sont porteurs d'une
information sociale et communicationnelle qui dépasse largement les

significations culturelles originelles. L'individu peut se révéler ou se

dissimuler, il peut contrarier les attentes culturelles normatives et utiliser la
culture comme un déguisement social et personnel. Les reproches si souvent
formulés à l'encontre des enfants issus de l'immigration qui «surfent» sur
les cultures traduisent parfaitement cette fonction de théâtralisation de la
culture et sa mise en scène.

- La volonté de maîtriser la communication interculturelle trouve ses limites
dans la recherche systématique de transparence, recherche qui conduit
inéluctablement à une forme d'aliénation. Il conviendrait donc de prôner la
prudence, qui confine à ce niveau à une certaine forme d'éthique.

Par cette pragmatique de la culturalité, il s'agit de proposer une méthode

d'analyse de 1 '«agir culturel» pour reprendre une formule d'Habermas sur
«l'agir communicationnel». La signification de la culture est moins la somme
de ces caractéristiques que ses usages. Ceux-ci s'appréhendent au niveau des

pratiques, des actions qui sont autant de formes discursives.

Plutôt que s'engager dans l'élaboration de cartographies ou de grammaires
de comportements culturels, il serait nécessaire d'approfondir les modalités
qui permettent de produire et de recevoir les signaux (et non pas les signes)
culturels. Dès lors, l'étude des cultures relève moins d'une étude des structures
et des faits que des stratégies puisqu'on assiste à une mise en intrigue de

l'événement culturel et non à sa simple exposition. Apprendre à repérer, voir et
comprendre l'élaboration du sens à partir et à travers des éléments culturels,
telle pourrait être ainsi définie une compétence interculturelle au service de la
communication.

Les malentendus culturels qui foisonnent dans les relations en disent souvent
long sur l'état des relations entre les individus et les groupes. Ils relèvent d'un
véritable traitement pragmatique et nécessitent un décodage pour comprendre



386 Martine Abdallah-Pretceille

le message calculé ou non, dont les conséquences sont parfois assumées sans
avoir été préméditées.

On peut donc faire l'hypothèse que la capacité à repérer le culturel dans les

échanges langagiers dépendra, non pas des connaissances factuelles sur telle
ou telle culture, mais d'une maîtrise de la situation de communication dans sa

globalité, dans sa complexité et dans ses multiples dimensions (psychologique,
sociologique et culturelle). La culture n'est qu'une variable supplémentaire
qui n'élimine pas les autres et qui, au contraire, opacifie les enjeux communi-
cationnels.

Les mutations sociales et culturelles liées à une hétérogénéisation croissante
du tissu social impose de repenser le savoir culturel autrement que sous la

forme d'un savoir sur les cultures (compétence culturelle). En conséquence,
l'étude des dysfonctionnements et des malentendus de la communication ne

peut se suffir d'une explication à partir des différences culturelles (gestes,
distances, structurations différentes du temps et de l'espace Une telle
analyse que l'on peut qualifier de culturaliste ne tient pas compte des processus,
notamment, de sur-codage culturel liés à la multiplication des groupes
d'appartenance et/ou de référence, ainsi qu'aux volontés de transgression et

aux stratégies discursives.

Ainsi se trouve confirmée, à partir des cultures, l'idée que l'enjeu de la

communication se situe souvent au delà du verbal qui sert fréquemment de

rempart à d'autres significations. De fait, les situations où le verbal est porteur
de la totalité du sens sont rarement source de difficultés, dans la mesure où ces

échanges souvent d'une grande banalité sont peu indexés sur le plan des enjeux
sociaux. Ils servent essentiellement à régler la matérialité de la vie courante :

acheter/vendre, s'orienter, boire/manger, etc. Certes, des variations culturelles
existent, mais il serait faux de croire que c'est sur elles que reposent les plus
grands dysfonctionnements.

Une simple initiation au codage et au décodage des cultures ainsi qu'au
repérage des marques culturelles des comportements langagiers, ne déboucherait

pas nécessairement sur un meilleur accès au sens. Ce qui importe, c'est moins

un savoir (connaissances ethnologiques) qu'un savoir-faire (capacité d'analyse
pragmatique et anthropologique). Entre la connaissance des différences
culturelles (dimension ethnographique) et la compréhension du sens dans une
situation de pluralité culturelle, il y a une différence de nature et le passage
d'une analyse en termes de structures et d'états à celle de processus, de situations

complexes, imprévisibles et aléatoires. C'est en quelque sorte, la culture en

acte par opposition à la culture-objet.



Du bon usage des malentendus culturels 387

Si on revient à la question initiale : que faut-il savoir de l'Autre ou de la

culture de l'Autre pour pouvoir communiquer efficacement il s'avère que
celle-ci est caduque. En effet, de même que ce ne sont pas seulement les mots
qui permettent de parler, ce ne sont pas les faits culturels qui permettent de

comprendre autrui. L'important n'est pas de connaître des faits et des

caractéristiques culturelles mais de comprendre comment ceux-ci sont manipulés à

des fins de communication, à travers des discours et des pratiques.

En situation de pluralité linguistique et culturelle, on a moins affaire aux
cultures, à des entités culturelles globales et stables, qu'à des fragments culturels
et à leur manipulation. Un interlocuteur sélectionne, en fonction d'un objectif
précis, les informations culturelles nécessaires. On a rarement, sinon jamais,
affaire au «tout» de la culture de l'Autre, mais seulement à des éléments épars
mis en avant selon les circonstances et la conjoncture. C'est ainsi, par exemple,

pour reprendre la polémique du «foulard», qu'on peut légitimement se demander

pourquoi parmi les nombreux indicateurs de l'appartenance à la religion
musulmane, c'est le foulard qui a été retenu comme étant porteur de sens et
élevé au rang de symbole. D'autres traits culturels auraient peu être choisis

pour remplir cette fonction d'identification à une religion. En réalité, la langue,
l'habillement, le nom, les signes de reconnaissance sont affichés ou au contraire
dissimulés selon les enjeux et l'intenlionnalité.

L'accès au sens ne repose pas sur une connaissance d'une supposée réalité
culturelle mais au contraire, sur l'usage pragmatique qui est fait des traits
culturels. La communication est un processus de réajustement permanent et

n'exige pas la connaissance des systèmes en tant qu'entités autonomes et

abstraites, mais requiert une compétence édifiée à partir de la fonction
instrumentale de la culture, c'est-à-dire à partir des stragégies et des bricolages
dont elle est l'objet.

L'élucidation du malentendu culturel ne relève pas d'une simple technique
explicative et expositive mais de la prise en compte de l'«interculturalité» qui
renvoie à des pratiques et des usages complexes des items culturels. Les
interlocuteurs jouent et se jouent de la culture, comme ils jouent et se jouent
des mots. Communiquer, c'est se mettre en scène, théâtraliser une relation en
actualisant des traits culturels et sociaux à travers un comportement langagier
(verbal et non verbal) en s'appuyant sur des stratégies de conformité ou de

transgression par rapport aux normes groupales supposées être partagées par
les membres d'une communauté. Jeux de miroir mais aussi aussi jeux de cache-
cache, les échanges langagiers sont l'occasion de dire et aussi d'utiliser le
«dire» pour masquer d'autres enjeux.



388 Martine Abdallah-Pretceille

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Abdallah-Pretceille, M. et L. Porcher 1996), Education et communication interculturelle, Paris
PUF.

Bourdieu, P. (1982), Ce que parler veut dire. L'économie des échanges linguistiqes, Paris
Fayard.

Habermas, J. ([1982] 1987), Logique des sciences sociales et autres essais, Paris : PUF.

Stengers, 1. (1986), La complexité, une mode et/ou un besoin in: J.J. Salomon; H. Reeves, I

Stengers et R. Passet, Ed., Du cosmos à l'homme, comprendre la complexité, Paris :

l'Harmattan, 77-1 17.

Watzlawick, P. ([1978] 1987), Guide non conformiste pour l'usage de l'Amérique, Paris : Seuil.

Adresse de l'auteur:
Martine Abdallah-Pretceille,
Fondation Victor,
Cité Internationale Universitaire de Paris,
29, boulevard Jourdan, F-75014 Paris


	Un bon usage des malentendus culturels : pour une pragmatique de la culturalité

