Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie

= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 23 (1997)

Heft: 2

Artikel: "Multikulturalitat"? : Die sozialwissenschaftliche Kulturforschung
angesichts des Umlaufs ihrer Kategorien

Autor: Bormann, Regina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol./Swiss Journ. Sociol., 23 (2), 1997, 283-302 283

»MULTIKULTURALITAT?
DIE SOZIALWISSENSCHAFTLICHE KULTURFORSCHUNG
ANGESICHTS DES UMLAUFS IHRER KATEGORIEN

Regina Bormann
Institut fiir Soziologie, Universitidt Regensburg

Seit Anfang des Jahres 1994 ist das Koélner Nachtleben um eine Attraktion
reicher: In der Domstadt wurde die gro3te tiirkische Diskothek Deutschlands,
das ,,Bodrum®, eréffnet. ZEIT-Reporter haben die Diskothek an einem Samstag-
abend besucht: ,,Im ,Bodrum°® erinnert nur noch das Kolsch aus dem FaB3 an
Koln. Wer blond ist, wirkt wie ein verlorener Nebensaison-Tourist in Istanbul.
Neunzig Prozent der Giste sind Tiirken, die aus ganz Nordrhein-Westfalen
kommen, 1500 am Abend. Sie tanzen zu einer Musik, die nach Pop klingt, aber
zugleich nach Tiirkei, nicht nur wegen des tiirkischen Gesangs. Die Giste
tanzen gemiB der Schule von Michael Jackson [...], doch dabei lassen sie die
Arme iiber den Kopfen schweben, wie sie es fiir ihre Volkstidnze gelernt haben
[...]1. An den Theken ist Ayran im Angebot, der tiirkische Trinkjoghurt [...].
Plakate kiinden Live-Konzerte an, von Sidngern aus der Tiirkei versteht sich.
An eine Wand ist eine Landschaft gemalt, aus der Minarette ragen. [...]“
(Gaserow und Heitmann, 1995, 17 f.).

Es sind Szenen wie diese, die mit dem Begriff der ,,multikulturellen* Ge-
sellschaft assoziiert werden. Seit Jahren schon bildet der Topos der ,,Multi-
kulturalitdt® festen Bestandteil 6ffentlicher Diskurse. Im Bestand des Alltags-
wissens vieler Menschen ist er mittlerweile zur unhinterfragten Wahrnehmung
und Beschreibung sozialer Welt sedimentiert. Seine soziale Wirkungskraft und
politische Brisanz stehen auler Zweifel: Steht vielleicht zu befiirchten, dal} die
Minarette, die bislang nur die Wénde des ,,Bodrum* schmiicken, bald die
Skyline deutscher Stidte mitbestimmen?

So ist Vorstellung von ,,Multikulturalitidt” Projektionsfliche fiir Angste,
aber auch fiir sozialutopische Hoffnungen. Erscheint sie den einen als sozialer
und politischer Sprengstoff und als Gefahr fiir die eigene, national oder ethnisch
definierte Identitiit, wird sie von anderen als Chance zur Einiibung von Welt-
offenheit und Toleranz begriilt oder als VerheiBBung eines internationalisierten
Waren- und Erlebnisangebots in einer grenzenlosen bunten Konsumwelt ange-
priesen.

Was sich jedoch im gidngigen Sprachgebrauch als soziale Zustands-
beschreibung darstellt, ndmlich das innergesellschaftliche Mit- oder Neben-



284 Regina Bormann

einander unterschiedlicher ,,Kulturen*, wird aus sozialwissenschaftlicher Per-
spektive ldngst kritisch hinterfragt. In einem kurzen Uberblick sollen die Posi-
tionen der sozialwissenschaftlichen Kulturforschung gegeniiber dem ,,Multi-
kultur*-Diskurs in drei Schritten erldutert werden:

1. Neuere selbstreflexive und ,konstruktivistische® Ansitze betonen die
Verschrinkung gesellschaftlicher Diskurse und (sozial-)wissenschaftlicher
Theoriebildung. Sie liefern die theoretische Begriindung, weshalb der Topos
der ,,Multikulturalitit™ als ein Beispiel fiir den ,,Umlauf* (Giddens) sozial-
wissenschaftlicher Kategorien anzusehen ist.

2. Sozialwissenschaftliche Kulturbegriffe bilden wesentliche Konstitutions-
elemente des ,Multikultur**-Diskurses. Die betreffenden Konzepte aber,
namlich der klassische holistische Kulturbegriff der Ethnologie und seine
postmodernistischen Nachfolgekonzeptionen, sind fachintern seit langem
umstritten und diirfen, zumindest was das erstgenannte betrifft, als revi-
diert gelten. Die Entwicklung und Neufassung des Kulturbegriffs wird kurz
umrissen und begriindet.

3. AnschlieBend wird dargestellt, welche sozialen und politischen Implikationen
der Umlauf spezifischer Kulturkonzepte besitzt und welche Konsequenzen
den Sozialwissenschaften sowohl in analytischer Hinsicht als auch in der
Perspektive ihrer gesellschaftspolitischen Veranwortung daraus erwach-
sen.

1. Die gesellschaftlichen Konsequenzen
sozialwissenschaftlicher Begriffsbildung

Das Selbstverstindnis der Sozialwissenschaften hat sich im Laufe der letzten
Jahrzehnte gewandelt und mit ihm die Vorstellungen iiber die VerfaBtheit
sozialer Welt. Friiher betrachteten sich die Sozialwissenschaften vielfach als
gewissermafien extra- oder supra-soziales neutrales Instrument der Beschrei-
bung, Analyse und Evaluation vorgefundener sozialer Realititen. Die soziale
Welt erschien durch klar abgegrenzte Totalitdten wie ,,Gesellschaften, ,,Grup-
pen* oder ,,Kulturen* gegliedert, die iiber je spezifische handlungs- und vor-
stellungsleitende Strukturen verfiigten, deren Entstehung, Funktion und
Wirkungsweise es zu ermitteln galt. Zu einer Korrektur dieser Sichtweise tru-
gen ganz unterschiedliche intellektuelle Stromungen bei: Wissenssoziologie
und Diskurstheorien Foucaultscher Provenienz, aber auch strukturalistische
und sog. ,,poststrukturalistische* Ansitze verwiesen gleichermaflen auf die
symbolische, auch und vor allem sprachlich vermittelte, Konstruktion von
Welt. Kategorien, Klassifikationen und Begriffe verloren ihre epistemologische



. Multikulturalitac? 285

Unschuld, da sie nun nicht mehr als mehr oder weniger exakte Repriasentationen
,,realer“ Phinomene gelten konnten. Stattdessen riickte ins Blickfeld, auf wel-
che Weise sie als Ordnungsinstrumente sozialer Welt fungieren, wie sie {iber
die Erzeugung von Differenzen die Wahrnehmung strukturieren und Deutungs-
angebote liefern, an denen sich gesellschaftliches Handeln ausrichtet. Damit
biiBten auch die Sozialwissenschaften selbst ihre epistemologisch privilegierte
Position ein: Wissens- und wissenschaftssoziologische und -historische Unter-
suchungen machten deutlich, daB einerseits Herausbildung und Inhalte wissen-
schaftlichen Wissens nicht unabhingig von historischen Kontexten und sozia-
len und politischen Machtfeldern gedacht werden kdnnen, andererseits die
Wissensinhalte im Gegenzug diese Kontexte wiederum beeinflussen und
umgestalten.

Diese ,.konstruktivistische* Wende brachte nicht nur eine Politisierung und
Soziologisierung, sondern auch eine ,,Entheroisierung® (Vester) der Sozial-
theorie mit sich. Der Anspruch auf Extraktion von objektiven Wahrheits- oder
feststehenden Sinngehalten aus der Beschreibung von sozialen ,Realitdten*
wurde durch die Einsicht relativiert, da3 ,,Wahrheit* oder ,,Sinn** , keine Quali-
tat von Phidnomenen, sondern Produkt einer konstruktiven Leistung™ ist (Stenger,
1993, 136). Die Konzepte der Sozialwissenschaften sind unter diesem Blick-
winkel ebenso kulturelle Konstruktionen wie die Weltbilder der von ihnen
untersuchten sozialen Subjekte, die sich als ,,concept-bearing and concept-
inventing agents*” in ihrer alltiglichen Lebenswelt gleichfalls gewissermallen
als ,,social theorists* betitigen (Giddens, 1987, 70; 1993, 5).

Nun sind jedoch die Sozialwissenschaften keine isoliert neben anderen
stehende Sinnprovinz. Zwar genieBlen sie — nach dem internen Selbstverstdndnis
der genannten sozialtheoretischen Ansitze — keine epistemologische Privi-
legierung, wohl aber eine privilegierte Position der Deutungsmacht innerhalb
moderner Gesellschaften. Uber die zunehmende Bedeutung wissenschaftlichen
Wissens in fortgeschrittenen Industriegesellschaften herrscht weitreichender
Konsens. Theorien reflexiver Modernisierung untersuchen unter dem Begriff
der ,reflexive[n] Verwissenschaftlichung* das unsere Gesellschaften pragende
., Verhiltnis von Wissenschaft, Praxis und Offentlichkeit* (Beck, 1986, 254).
Diesen Zusammenhang beschreibt Giddens mit dem Begriff des ,,Umlaufs*
(sozial-) wissenschaftlichen Wissens (Giddens, 1995, 60), wobei er die Schliissel-
stellung der Sozialwissenschaften bei der Konstitution sozialer Welt hervor-
hebt. Thre Diskurse, Begriffe und Theorien, gespeist aus spezifischen sozialen
Kontexten, finden ihrerseits wieder Eingang in eben diese Kontexte, werden
dort von sozialen Akteuren reinterpretiert und zur Grundlage von Praxen ge-
macht und bilden in dieser Form wiederum den Gegenstand sozial-
wissenschaftlicher Aufmerksamkeit. Dieser Prozess 1dBt sich an Kategorien



286 Regina Bormann

wie ,,Nation*, ,Ethnos* oder, wie im vorliegenden Fall, ,,Kultur* deutlich
nachvollziehen, die sich bei der Konstruktion sozialer Identititen als auleror-
dentlich wirksam erwiesen haben. Die Konstruktion eines sozialwissenschaft-
lichen Untersuchungsgegenstands ist von betridchtlicher Suggestivkraft, da sie
Ordnungskategorien schafft, die nicht ohne Einflufl auf Wahrnehmung und
Handeln bleiben (Dittrich und Radtke, 1990, 13). Das heillt nun nicht, dal} die
Sozialwissenschaften als alleinige Schopfer von Diskursen oder gesellschaft-
lich wirksamen Topoi — wie dem der ,,Multikultur — betrachtet werden kon-
nen. Vielmehr sind sie selbst Teil eines umfassenderen diskursiven Feldes
ihrer jeweiligen historischen Epoche, deren Ideen sie filtern, positionieren und
werten, wobei sie als Verstidrker und Legitimatoren bestimmter Vorstellungen
wirken.'

So gelten Soziologie und Ethnowissenschaften nicht zu Unrecht als
,ldentitdtswissenschaften® der Moderne: Die Soziologie naturalisiert normative
Vorstellungen wie ,,Gesellschaft®, die Ethnowissenschaften konstituieren Iden-
titdt durch die Konstruktion von Alteritit, die Selbstdefinition gegeniiber und
in Abgrenzung von fremden ,,Kulturen* ermoglicht. Beide Begriffe — ,,Kultur®
und ,,Gesellschaft* — sind im Spannungsfeld zwischen Normativitit und Faktizitéit
angesiedelt: Als Faktum konzipiert, sind sie doch Ausdruck der Utopie und
Aufgabe sozialer Kohidsion und Integration (Markus, 1993, 22).

2. Der sozialwissenschaftliche Input in den ,,Multikultur‘-Diskurs:
Kulturkonzepte und ihre Korrektur

Die Erkenntnis der gesellschaftlichen Wirksamkeit sozialwissenschaftlicher
Theoriebildung bedingte eine erhohte Sensibilitit bei der Konzeptionalisierung
von Kategorien und Begriffen. Dies betrifft insbesondere den Kulturbegriff:
Der ,,Multikultur-Diskurs® ist nur ein prominentes Beispiel unbeabsichtigter
gesellschaftlicher Folgen der géingigen diskursiven Verkniipfung von Kultur,
Identitdt und Differenz. Das Unheil im Gefolge von Ethnisierungsprozessen,
neuen Nationalismen und Rassismen, also von sozialen SchlieBungsprozessen,
die unter Berufung auf kulturelle Besonderheiten vollzogen werden, ist mitt-
lerweile allgegenwirtig.

I In diesem Sinn warnt Trouillot vor der Uberschiitzung des Einflusses anthropologischer
Begriffsbildung auf die Leitkonzepte abendlindischen Denkens: Vgl. Trouillot (1991).



»Multikulturalitéit*? 287

2.1 Die Konstitution von ,,Kultur* als sozialer Tatsache

Die traditionelle Arbeitsteilung innerhalb der sozialwissenschaftlichen Diszi-
plinen wurde lange Zeit auch nach geographischer Kriterien vorgenommen.
Wandte sich die Soziologie den eigenen, modernen westlichen Gesellschaften
zu, so galt das Interesse der Ethnowissenschaften, also der Kultur- und
Sozialanthropologie und Ethnologie, der Untersuchung geographisch entlege-
ner und, falls doch in der westlichen Hemisphire angesiedelt, sozial exotischer
Gruppierungen und Volkern. Die vergleichende Beschreibung und Erkldrung
zundchst als ,,primitiv*, spdter, nach dem Abriicken von einem evolutionistischen
Verstandnis von Kultur, neutral als fremd oder andersartig klassifizierter Lebens-
weisen bildete erklirtes Anliegen der Ethnowissenschaften. Im Zuge der Fach-
geschichte verselbstindigte sich die Idee der ,,Kultur® zu einer Leitkategorie
der Disziplin und materialisierte sich gleichzeitig als Untersuchungsgegenstand.
Grund dafiir war die dem Kulturbegriff bereits seit Herder innewohnende
Doppeldeutigkeit: Kultur bezeichnete ndmlich einerseits die universale, den
Menschen auszeichnende Fihigkeit zur intentionalen intellektuellen und mate-
riellen Gestaltung von Welt, anderseits die partikularen Hervorbringungen dieser
Fahigkeit, nimlich die territorial spezifischen, als ,,Kulturen* zu verstehenden
Lebensweisen, denen sich nun das ethnowissenschaftliche Interesse zuwandte.

Eine derartige — als ,,Kultur® zu verstehende — Lebensweise galt als mehr
oder weniger , komplexes Ganzes* ? von interdependenten Sozialbeziehungen,
Werten und Normen, Wirklichkeitsdeutungen, Handlungspraxen und materiel-
len Schopfungen. In diesem Kulturbegriff waren spezifische Vorstellungen
angelegt, die bis in die jiingere Vergangenheit hinein die Kulturtheorie bestim-
men sollten, und die bis heute in gesellschaftlichen Diskursen wie dem der
»Multikultur® nachwirken: ,,Kultur wurde substantialisiert (erschien als
objektivierbarer Gegenstand), essentialisiert (erschien als ,,wesenhafte* Prige-
kraft von Denken und Verhalten) und totalisiert (erschien als strukturell und
funktional bestimmbares Ganzes, in das sich alle sozialen Phanomene einfii-
gen lassen). Nach diesem Verstiandnis weckte der Begriff ,,Kultur* Konnotationen
von Homogenitit, Kollektivitit, Geschlossenheit, Kontinuitit und nicht zuletzt
Territorialitidt. Diese Konzeptionalisierung von ,,Kultur* hatte ihre Ursache im
Untersuchungsgegenstand der Ethnowissenschaften, nidmlich auf den ersten
Blick fremdartig erscheinende, rdaumlich begrenzte und in der Regel geogra-
phisch abgelegene soziale Konstellationen, und in der spezifischen Position
der Forschenden gegeniiber den zu analysierenden Subjekten als Fremde in

2 Vgl. die beriihmte Definition von Tylor, E. B. ([1871] 1958), Primitive Culture (1): The
Origin of Culture, New York: Harper & Row, S. |. Er bezeichnete dort Kultur als ,,[...] the
complex whole which included knowledge, belief, art, morals, law, custom, and any other
capabilities and habits acquired by man as a member of society.*



288 Regina Bormann

ungewohnten Lebens- und Denkzusammenhéngen. Sie bewirkte einerseits eine
»exaggeration of cultures* (Boon, 1982, 3; Appadurai, 1988), eine Exotisierung
im Sinne einer Uberbetonung der Differenz zur eigenen Lebensweise, ein Vor-
gang, der heute mit der modischen Vokabel des ,,othering* umschrieben wird.
Andererseits resultierte sie in einem ,,[...] overburdening of the generalized
concept of culture, cramming it full of explanatory logics, levels, and heuristic
enforcement systems until it appears as the very metaphor of ,order‘ *“ (Wagner,
1981, 29). Analogien zu systemischen Konzepten von ,,Gesellschaft* sind nicht
zu Ubersehen.

2.2 Die Problematisierung des holistischen Kulturbegriffs

Eine Reihe von Entwicklungen fiihrte schlielich zur Abkehr von derartigen
Konzeptionalisierungen: Die Intensivierung wirtschaftlicher und politischer
Globalisierung nahm der Vorstellung inselartig isolierbarer und systemisch
geschlossener ,,Kulturen* ihre Plausibilitit. Globale kulturelle Interaktions-
prozesse und Migrationsbewegungen machten ein begriffliches Instrumentarium
notwendig, das der Heterogenisierung, Differenzierung und Deterritorialisierung
kultureller Phdnomene Rechnung zu tragen vermochte. Zudem bezogen im
Zuge der Entkolonisierung, des Niedergangs westlicher Vormachtstellung und
der zunehmenden Selbstbestimmung bislang marginalisierter Gruppen und
Volker die vormals stummen Subjekte anthropologischer Forschung vermehrt
selbst Stellung zu westlich-wissenschaftlichen Fremddefinitionen.

Innerhalb der Ethnowissenschaften miindete das Unbehagen an den klassi-
schen Formulierungen des Konzepts und Untersuchungsgegenstands ,,Kultur*
bereits Ende der sechziger Jahre in die Forderung nach einem ,,Reinventing
Anthropology* (Hymes, 1974a)’. Ihre Grundlage bildete die kritische Riick-
besinnung auf die historischen und politischen Kontexte anthropologischer
Forschung sowie die Forderung nach verstiarktem politischen und ethischen
Engagement angesichts globaler Ungleichheitsrelationen. Die Umsetzung er-
folgte sowohl in Gestalt einer Anthropologisierung der Anthropologie,* als
auch einer marxistisch orientierten sog. ,,Kritischen Anthropologie® auf der
Basis von Theorien Politischer Okonomie.’ Nun riickte die Verstrickung der
Disziplin in die ungleichen Machtbeziehungen zwischen dem Westen und der

3 Diese Aufsatzsammlung versammelt damalige Uberlegungen zu einer fachlichen Neu-
orientierung.

4 Programmatisch dazu der Sammelband Nencel und Pels (1991).

5 Ein Beispiel bieten die Arbeiten von Jonathan Friedman. Einen Uberblick gibt die
Aufsatzsammlung Friedman (1994). Zur Verbindung von Kritischer und ,,Postmoderner*
Anthropologie vgl. Ulin (1991).



,»Multikulturalitit*? 289

Dritten Welt ins Blickfeld, in der die Untersuchungsfelder vorrangig beheimatet
waren, sowie die ungleiche Verteilung und die politische Verwendung des
Wissens iiber fremde Lebensweisen,® konzentriert im Vorwurf des ,,scientific
colonialism® (Hymes, 1969, 49).” Gleichzeitig wurde die Einbettung anthropo-
logischer Theoriebildung in politische und historische Kontexte der eigenen
Gesellschaften thematisiert. So verkniipfte beispielsweise Wolf in einer frithen
,»sociology of anthropological knowledge® (Wolf, 1974, 251) das Vorherr-
schen spezifischer theoretischer Modelle in der amerikanischen Kulturanthro-
pologie mit bestimmten soziopolitischen Konstellationen der Gesellschaft in
den USA und kam zu dem Resumee, dal} ,,problems of the day enter into how
we construct the picture of reality around which we organize our common
understandings® (Wolf, 1974, 253). Damit war die Problematisierung dessen
eingeleitet, was in den achtziger Jahren als ,,ethnographische Reprisentation®
die Debatten bestimmten sollte: Das Interesse wandte sich der Frage zu, auf
welche Weise westliche Denkweisen und Kategorien sowohl die Auswahl und
theoretische Behandlung der anthropologischen Untersuchungsgegenstinde als
auch deren Wahrnehmung und Objektivierung in ethnographischen Texten
bestimmen, aber auch der Tatsache, dall scheinbar neutrale sozialwissen-
schaftliche Beschreibung implizit immer auch politische Ideologien transpor-
tiert.

2.3 Die Epistemologisierung des Kulturbegriffs

Das Nachdenken iiber sozialwissenschaftliche Reprisentationspraxis wurde
jedoch nicht allein durch die Einsicht befordert, daB hegemoniale Praktiken in
die Konstitution eines Untersuchungsgegenstandes mittels spezifischer
Rhetoriken und klassifikatorischer und taxonomischer Vorgehensweisen ein-
geschrieben sind. Der Boden fiir diese Uberlegungen war bereits durch die
interpretativ-hermeneutische Tradition der Symbolischen Anthropologie be-
reitet. MaB3geblich war hier insbesondere das Werk Clifford Geertz’, der im
Zuge seiner Reflexionen iiber den Vorgang des Fremdverstehens die ethno-
graphischen Arbeitsweise als Textproduktion problematisiert hatte: Da der
Mensch seiner Umwelt stets als Interpretierender gegeniibersteht, geben auch
sozialwissenschaftliche Untersuchungen nicht Daten und Fakten wider, son-
dern ,,unsere Auslegungen davon [...], wie andere Menschen ihr eigenes Tun
und das ihrer Mitmenschen auslegen® (Geertz, 1991b, 15), also Interpretatio-

6 Wegweisend dazu: Asad, Talal, ed. (1975), Anthropology and the Colonial Encounter, London:
Ithaca; sowie Said, Edward W. (198 1), Orientalismus, Frankfurt: Ullstein. Vgl. auch Hymes
(1974b).

7  Hymes greift hier einen Begriff von Galtung auf.



290 Regina Bormann

nen zweiter, dritter oder noch hoherer Ordnung (Geertz, 1991¢, 22 f.). Insofern
ist anthropologisch/ethnologische Analyse eigentlich keine Methode, sondern
eine Form des Wissens, wie Geertz anhand des Vorgangs ethnographischen
Schreibens aufzeigt. Sie besteht ndmlich nicht ,,in der begrifflichen Verarbei-
tung entdeckter Tatsachen® oder in der ,,gedankliche[n] Rekonstruktion blofSer
Realitit” (Geertz, 1991b, 29). Beobachten, Verschriftlichung und Analyse sind
keine autonomen Handlungen, vielmehr ist es nicht moglich, ,.eine Grenze
zwischen Darstellungsweise und zugrundeliegendem Inhalt zu ziehen* (Geertz,
1991b, 24): Auf dem Wege der Verschriftlichung wird das Beobachtete erst
konstituiert. Damit kommt Geertz zu der Kernaussage spiterer reflexiver An-
sdtze, namlich der Charakterisierung von Ethnographien als ,,Fiktionen, und
zwar in dem Sinn, daB sie ,etwas Gemachtes® sind, ,etwas Hergestelltes® [...]“
(Geertz, 1991b, 23).

In den achtziger Jahren entstand aus der Verkniipfung von Diskurselementen
aus Kritischer und Symbolischer Anthropologie und dekonstruktivistischer
Literaturkritik Derridascher Prigung ein neues Feld meta-anthropologischer
Reflexion, die vielfach als ,,postmodern® etikettierte ,,Reflexive Anthropologie®.
Sie erhob die Konstitution und Legitimation anthropologischer Reprisentation
zum Gegenstand der Untersuchung. Nicht mehr den ,,Anderen* und ihren Le-
bens- und Vorstellungswelten galt nun die Analyse, sondern der Offenlegung
der rhetorischen Strategien des ,,Writing Culture“,* der textuellen Konstrukti-
on des Untersuchungsgegenstands ,,Kultur®, sowie der rhetorischen Modalitéiten
der Etablierung und Legitimierung ethnographischer Autoritiit, des ,,nicht in
Zweifel gezogene[n] Anspruch[s] des Verfassers, im Text als Wahrheitslieferant
aufzutreten (Clifford, 1993, 114). Die noch bei Geertz vorausgesetzte
Unterscheidbarkeit von Realitit und Interpretation wurde damit aufgegeben.
Stattdessen galten nun Reprisentationen als interpretative Handlungen, ndm-
lich als Akte des ,,Othering®, der Konstitution des ,,Anderen®. Diese sollten
auf ihre Ausfiithrung, auf Akteure und Publikum und auf ihre Machtkontexte
und strategischen Intentionen hin befragt werden. Neben die ,,Dekonstruktion®
ethnographischer Darstellungen trat die Frage nach Moglichkeit und geeigne-
ter Form interkultureller Reprasentation. Die Antworten darauf divergierten
betrachtlich: Experimentelle Ethnographie, dialogisches Schreiben oder gar
der Abschied von Ethnographie iiberhaupt zugunsten von ,,evocation® waren
Gegenstand der Diskussion.’

8  So der Titel der wegweisenden Arbeit von Clifford, James und George Marcus, eds. (1986),
Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography, Berkeley, Los Angeles: University
of California Press. Einige Aufsitze dieses Bandes finden sich in deutscher Ubersetzung in:
Berg, Eberhard und Martin Fuchs, Hrsg., (1993).

9 Einen Uberblick hierzu bietet der Aufsatzband von Eberhard Berg und Martin Fuchs, Hrsg.,
(1993).



,Multikulturalitit*? 291

Zwar hatte sich die Reflexive Anthropologie neben dem Aufweis von Wis-
senschaft als einem sozialen Prozess auch die Formulierung eines neuen Ver-
standnisses von Kultur zum Ziel gesetzt: ,,[...] culture is not an object to be
described, neither is it a unified corpus of symbols and meanings that can be
definitely interpreted. Culture is contested, temporal, and emergent* (Clifford,
1986, 19). In der Praxis miindeten die neuen Ansitze jedoch in eine
postmodernistisch inspirierte Uberbetonung von Differenz. Ihr ,.epistemo-
logischer Relativismus‘ (Spiro, 1992),' die radikalisierte Form des vormaligen
Kulturrelativismus, betonte nunmehr in krassester Form das Partikulare gegen-
tiber dem Universalen, hob die Inkompatibilitit von Lebens- und Denkformen
hervor und trug damit, entgegen der erkldrten Absicht, erst recht zu einer
Essentialisierung von ,,Kultur® bei.'" Auch Ersatzbegriffe wie ,,Diskurs®, ,,Pra-
xis* oder die Beschrinkung auf , Ethnographien des Partikularen® ohne An-
spruch auf verallgemeinerbare Erkenntnisse bieten kein Entkommen aus die-
sem Dilemma, weil auch hier die Vorstellung zugrundeliegt, jeder Akt der
Repriisentation sei zugleich ein Akt der Repression.'? Damit aber entfillt jede
Grundlage fir soziale Kommunikation und Konsensfindung, wird kulturelle
Differenz absolut gesetzt.

2.4 Fiir eine prozessuale und relationale Sicht von Kultur

Jenseits von Textkritik und metatheoretischen Erdrterungen abendlidndischer
Denkstile, jenseits auch von der Propagierung modischer Neuverpackungen
des alten Kulturbegriffs scheint sich in den letzten Jahren eine Verstindigung
tiber eine sinnvolle Anwendung der viel geschméihten und oft mif3brauchten
Kategorie abzuzeichnen. Die Verkniipfung kulturanthropologischer Einsich-
ten mit soziologischen Makrotheorien globaler Prozesse weist dabei den Weg
zu einer Entlastung des Kulturkonzepts von holistischen und essentialistischen
Implikationen.'* In einer konzeptionellen Bewegung ,,von der komplexen Kul-
tur zur kulturellen Komplexitit (Wicker, 1996) wird der Begriff wieder ver-
stiarkt zu vielschichtigen sozialen Prozessen in modernen Gesellschaften in
Beziehung gesetzt. Gleichzeitig wird er — in deutlicher Nidhe zu Wissens-
soziologie und Ethnomethodologie — wieder auf den symbolischen Bereich
verengt: ,,Kultur® bezeichnet nun Konstitutionsweisen und Inhalte von Wissens-

10 Spiro ist einer der schirfsten Kritiker der Reflexiven Anthropologie. Seine Einwinde sind
programmatisch dargelegt in Spiro (1992).

[ 1 Dazu auch Keesing (1994), Wicker (1996). Zum Problem der Differenz: Schiffauer (1996).

12 Fiir ein Abriicken vom Konzept der ,,Kultur* plidiert Abu-Lughod (1991). Zur Kritik des
Substituts ,,Diskurs® vgl. Wimmer (1996). Zur Kritik von ,,Praxis“-Konzepten vgl. Kahn
(1989).

13 Dies fordert z. B. Marcus (1986), (1989), (1992), (1994).



292 Regina Bormann

formen und das sozial positionierte ,,management of meaning” von Gruppen
und Individuen." | Kultur* ist damit nicht mehr ,,ubiquitous, encompassing,
all-explanatory* (Strathern, 1995, 155), sondern ein relationaler Begriff, der
nur im Zusammenhang mit Prozessen sozialer Interaktion, sozialstrukturellen
und 6konomischen Gegebenheiten, mit Formen von politischer Macht und
Verteilungswegen von Wissensbestinden behandelt werden kann.'

Mit der Betonung des Prozesscharakters von Kultur und ihrer konzeptuellen
Kopplung an Konstitutionsmechanismen, Formen und Inhalte von Wissen wird
eine Korrektur vormaliger Leitvorstellungen der Kulturtheorie eingeleitet:

— ,,Kultur® erscheint nicht mehr als kollektiv geteiltes Merkmal von
,.,communities*. Vielmehr stellt sich die Frage, in welchen situativen Kon-
texten und durch welche symbolischen Markierungen ein derartiges Konstrukt
kollektiver Identitdt Menschen mit unterschiedlichen und multiplen Orien-
tierungen plausibel erscheint.'®

— ,,Kultur* definiert sich nicht mehr iiber Strukturen wie Codes, Verhaltens-
muster oder symbolische Systeme, sondern der Blick richtet sich auf das
Spannungsfeld unterschiedlicher Interessenslagen und Orientierungen, das
den Hintergrund fiir Auseinandersetzungen um und fiir Aushandlungsprozesse
von symbolischen Ordnungen bildet. Damit werden Aspekte von ziel-
gerichtetem Handeln, Optionalitit und Akteursbezogenheit betont.

— Vorstellungen von Kontinuitét, von historischen Urspriingen oder Herkiinften
,kultureller Gemeinschaften werden als Ergebnisse einer ,,invention of
tradition* betrachtet. ,,Tradition* erscheint als kontextuell motivierte reflexive
Selektion symbolischer Elemente, die in bezug auf aktuelle Bedingungen
und Anliegen reinterpretiert und zu einer zweckdienlichen Konfiguration
zusammengefiigt werden."

— Mitder Frage nach kulturellen Konstruktionsprozessen wird die konnotative
Dreieinigkeit von Kultur, Identitit und Territorialitét entkoppelt. Territoriale
Beziige werden in ihrer Funktion als symbolische Markierungen kollekti-
ver Identititen sichtbar gemacht (Gupta, Ferguson 1992; Appadurai, 1986).

Angesichts der gesellschaftlichen Wirksamkeit sozialwissenschaftlicher
Konzeptionalisierungen bietet die Einengung des Kulturbegriffs auf den Prozess

14 Der Begriff des ,management of meaning® stammt aus Hannerz, UIf (1992), Cultural
Complexity. Studies in the Social Organization of Meaning, New York: Columbia University
Press, der damit ein umfassendes Konzept zur Untersuchung von Kultur in komplexen
Gesellschaften vorstellt. Zu einem wissenssoziologisch orientierten Konzept von Kultur vgl.
Barth (1995). Zur Verbindung von Kulturanalyse und Ethnomethodologie vgl. Watson (1991).

15 Damit wird zugleich eine Riickbesinnung auf Positionen der Sozialanthropologie vollzogen.

16 Zur Neukonzeption von ,community* vgl. Cohen, Anthony B. (1985), The Symbolic
Construction of Community, London, New York: Tavistock.

17 Wegweisend hier z. B. Linnekin (1992); Handler und Linnekin (1984); Hanson (1989).



»Multikulturalitac? 293

des Umgangs mit und auf die Hervorbringung von Bedeutungen den Vorteil,
daB er sich in dieser Form der Instrumentalisierung — ndmlich als Mittel zur
Essentialisierung von Differenz — widersetzt. Zugleich wird er durch seine
Wiederverankerung in einem umfassenderen Handlungskonzept als analytisches
Werkzeug handhabbarer, was durch friihere, umfassende und dadurch notwen-
digerweise vage und ungreifbare Konzepte nicht gewihrleistet war. Zugleich
konnte ein so konzipierter Kulturbegriff eine fiir Soziologie und Ethnowissen-
schaften gleichermallen akzeptable Basis des interdisziplinidren Erkenntnis-
interesses bieten, ndmlich zur Analyse sozialer Strukturierungsmechanismen
beitragen.

Wiihrend jedoch die Sozialwissenschaften ,,Kultur* als Leitkategorie zu-
riickweisen und die Einbettung kultureller Prozesse in sozialer Interaktion be-
tonen, wird gegenwirtig in auBerwissenschaftlichen Diskursen zunehmend der
Status des Kulturellen als Ordnungsinstrument gesellschaftlichen Lebens her-
vorgehoben.

3. Der auBerwissenschaftliche ,,Multikultur‘-Diskurs: Kontexte,
Inhalte und Gefahren

Im Zuge vielschichtiger Globalisierungsprozesse unterliegen weltweit soziale
und 6konomische Topographien betrdchtlichen Umstrukturierungen. Zu den
komplexen, vielfach sich iiberlappenden, ergidnzenden und auch widerstreitenden
Komponenten einer globalisierten politisch-6konomischen Konstellation'® ge-
horen neben transnationalen flows von Technologien, Kapital und medial ver-
mittelten Bildern, Symbolen und Vorstellungen auch Wanderungsbewegungen
von Menschen. Diese globalen ,.ethnoscapes®' umfassen zeitlich befristete
Arbeitsmigration ebenso wie Ein- und Auswanderungsbewegungen, Flucht oder
Exil, Tourismus oder auch in internationalen Arenen titige, kosmopolitisch?
orientierte Berufsgruppen sogenannter ,,global players®. Die Auswirkungen
dieser vielfiltigen Wanderungsbewegungen haben auch die sozialen Land-

18 Es sei hier dahingestellt, ob es sich um ein ,,Weltsystem* im Sinne Immanuel Wallersteins
handelt, in das globale Prozesse funktional eingebunden sind, oder ob ,disjunctures and
differences* das Wesen globaler Prozesse bestimmen, eine Auffassung, wie sie etwa Arjun
Appadurai vertritt (Appadurai 1992).

19 Appadurai unterscheidet verschiedene Dimensionen von Globalisierung, die er als Deterri-
torialisierungsbewegungen, als transnationale ,.flows", konzeptioniert und die in globale
Konfigurationen miinden: Neben den sog. ,ethnoscapes® sind dies ,technoscapes”,
»finanscapes®, ,,mediascapes‘ und ,,ideoscapes”, globalisierte Begriffe, [deen und Kategorien,
die weltweit als Konstitutionselemente sozialer [dentititen und als Werkzeuge politischer
Strategien dienen (Appadurai 1992).

20 Zum Konzept des Kosmopolitanen: Hannerz (1990).



294 Regina Bormann

schaften der fortgeschrittenen Industriestaaten verdndert. Diese Verinderun-
gen werden im Sinne eines ,metasozialen Kommentars® (Geertz) als
»Multikulturalisierung* wahrgenommen und beschrieben.

Massenmigration und hohe Mobilitit stellen aber weder ein neues Phiano-
men noch einen historischen Ausnahmefall dar.?' Beispielsweise war nicht nur
die europiische Siedlungskolonisation nach Ubersee, sondern der gesamte
Prozess der Industrialisierung und Urbanisierung von groBrdaumigen Wander-
bewegungen begleitet. Allerdings lassen sich als Folge zunehmender globaler
Integration neue Tendenzen gegenwiirtiger Migrationsprozesse benennen (Castles
und Miller, 1993, 8 {.): Migration unterliegt der Globalisierung, das heif3t fast
jedes Land ist heute, wenn auch in unterschiedlichem AusmaB, zugleich Ziel-
und Herkunftsland von Migration. Europa hat sich dabei in den letzten Jahr-
zehnten vom traditionellen Auswanderungs- zum ,,Einwanderungskontinent
wider Willen* (Fassmann und Miinz, 1996, 9) gewandelt. Insgesamt ist eine
quantitative Zunahme und eine Diversifizierung von Wanderungsbewegungen
festzustellen. Die besonders in Deutschland und der Schweiz lange vorherr-
schende Verengung der Perspektive auf den Typus des ,,Gastarbeiters®, also
auf temporire Arbeitsmigration mit der Intention zur Riickkehr, wurde diesen
neuen Entwicklungen bei weitem nicht gerecht. De facto sind heute alle westli-
chen Industrielinder Einwanderungslidnder, auch wenn vielerorts die jeweili-
gen gesellschaftspolitischen Diskussionen den neuen Realitidten noch weit hin-
terher hinken. Entsprechend dem jeweiligen historischen und politischen Selbst-
verstdndnis der einzelnen Staaten weist der ,,Multikultur®-Diskurs national
unterschiedliche Ausprigungen auf.’> Der Begriff , Multikultur® wurde zuerst
in klassischen Einwanderungslindern wie Kanada und Australien verwendet,
wenn auch mit unterschiedlicher Zielsetzung: In Kanada ging es um Strategien
der politischen Integration franzoésischsprachiger Separatisten, in Australien
um die Steuerung von Einwanderung aus dem asiatischen Raum. In den USA
wiederum wurde und wird der Diskurs vielfach von Fragen der Einwanderung
abgekoppelt und von verschiedenen ethnischen Gruppen als Plattform im Kampf
um wohlfahrtsstaatliche Ressourcen genutzt. Auch in Europa stehen vielfach,
so zum Beispiel in Deutschland, Fragen der konkreten Regelung von Einwan-
derung im ,Multikultur“-Diskurs eher im Hintergrund zugunsten eines
vordergriindig moralisch-piddagogischen Plddoyers fiir die Akzeptanz

21 Fassmann und Miinz (1996), S. 14. Zu dieser Frage auch Sassen (1996) und Castles und
Miller (1993).

22 Zur Einwanderungspolitik in verschiedenen Staaten vgl. Fassmann und Miinz (1996) und
Castles und Miller (1993). Zu unterschiedlichen Multikulturdiskursen: Radtke (1992), (1994);
Rex (1996). Zum Vergleich des deutschen und amerikanischen Multikulturdiskurses: Welz
(1996), S.99-120. Zur amerikanischen Multikulturdebatte: Ostendorf (1994b) und Lenz
(1994). Zur deutschen Multikulturdebatte: Bade (1996).



Multikulturalitat«? 295

,,multikultureller, das heif3t multiethnischer Vielfalt. Ebenso wie in den USA
sind hier die Haupttriger des Diskurses nicht Sozialpolitiker, denen es um
Minderheitenfragen oder Einwanderungskonzepte geht, sondern die wesentli-
chen Produzenten und Akteure stammen aus den Bereichen der Erziehung und
Bildung und zunehmend der Kulturpolitik. Die Grundlage der Vorstellung
einer ,,multikulturellen Gesellschaft® ist jedoch trotz aller nationalen Unter-
schiede identisch. Sie besteht in der Annahme, dal} jeder Mensch Mitglied
einer exakt abgrenzbaren ,, Kultur® sei, also einer Gemeinschaft, die sich durch
kollektiv geteilte Handlungsweisen und Weltsichten auszeichnet, und deren
Merkmale sich definitorisch im Sinne etwa von , Kulturmustern® ermitteln
licBen. Nach dieser Vorstellung besitzt jede ,,Kultur® historische Kontinuitit
(,,Tradition*), Kohirenz und Verbindlichkeit fiir ihre Mitglieder. ,,Kultur* er-
scheint als ein geschlossenes System von Werten, Normen, Vorstellungen und
Handlungsweisen, das Mentalititen und Lebensweisen seiner Mitglieder pragt.
Beim ,,Multikultur*-Diskurs wird in der Regel ,,Kultur* mit ,,Ethnos* gleich-
gesetzt, ndmlich ,,ein Zur-Deckung-Kommen von sozialer Gruppe, Kultur und
Identitidt postuliert” (Welz, 1994, 66). Eine noch weitergehende Auslegung
von ,,Multikulturalitit® vertreten US-amerikanische Diskurse, in denen in
Anlehnung an postmodernistische Philosophie die soziale Welt als Feld des
Widerstreits inkommensurabler Lebensformen konzipiert wird und Dissens
und Differenz zu ihren Leitkategorien hochstilisiert werden.?* Dieser post-
modernistische ,,Multikultur“-Diskurs zieht die Frontlinien ,kultureller®
Unvereinbarkeit nicht nur zwischen Ethnien, Rassen und den Geschlechtern,
sondern schafft Raum fiir unendliche potentielle SchlieBungsprozesse etwa
entlang sozialstruktureller Lagen, Lebensstilen, sexueller Priferenzen oder
Altersgruppen.

Die sozialwissenschaftliche Kulturforschung betrachtet diese Entwicklun-
gen als kulturelles Phanomen, ndmlich als einen ,,Wechsel der Semantik, eine
Umstellung der Codes, in denen die Gesellschaft sich selbst beschreibt* (Radtke,
1994, 230), und damit als Instrument der Reorganisation von Wahrnehmung
und Interpretation sozialer Welt. Es hat seinen Ursprung in spezifischen politi-
schen und 6konomischen Prozessen und schafft seinerseits neue soziale Reali-
titen. Aus diesem Ansatz ergeben sich zwei analytische Zielrichtungen:

— Das Interesse gilt nicht mehr der vorgeblichen ,,multikulturellen Verfa3theit
sozialer Welt, sondern den Bedingungen ihrer Erfahrbarkeit, den Kontexten,

23 EinfluBireich war hier insbesondere das Werk Jean-Francois Lyotards. Vgl. Derselbe (1987),
Der Widerstreit, Miinchen: Wilhelm-Fink-Verlag. In Anlehnung an Wittgenstein beschreibt
Lyotard die soziale Welt als Kosmos widerstreitender Sprachspiele, die er mit Lebensformen
gleichsetzt. Weit stirker als Wittgenstein betont er den Aspekt des Kampfes und der
Inkommensurabilitit der Sprachspiele.



296 Regina Bormann

in denen sie Realitdtscharakter gewinnt.** Zur Erklarung dieser veranderten
okonomischen, politischen und sozialen Kontexte dienen beispielsweise
Theorien eines postfordistischen ,,disorganized capitalism®, die eine als
umfassende Kulturalisierung begriffene Entdifferenzierung aller gesellschaft-
lichen Sphiren konstatieren (Lash und Urry 1987, 1994; Featherstone, 1995).

— L, Multikultur“-Diskurse werden von bestimmten Akteuren initiiert und von
Vermittlungsagenturen weiterverbreitet. Sozialwissenschaftliche Frage-
stellungen zielen daher auf deren Motivationen, Interessenslagen und Ziel-
vorstellungen und die Art und Weise, in der die Konstruktion ,,Kultur® in
der offentlichen Wahrnehmung naturalisiert wird. Neue Forschungen
untersuchen zum Beispiel die Rolle von ,Multikultur“-Diskursen als
,nheokompensative Strategien“ (Welz, 1996, 15) zur Durchsetzung und
Legitimierung 6konomischer Restrukturierung. **

Bezogen auf das Eingangsbeispiel mit der tiirkischen Diskothek in einer deut-
schen GroBstadt bedeutet das: Es kann nicht mehr darum gehen zu ermitteln,
durch welche spezifischen ,kulturellen® Merkmale sich zum Beispiel tiirki-
sche Jugendliche von deutschen unterscheiden. Die Frage lautet vielmehr: Wer
definiert in welchen Interessenslagen Menschen als Angehérige einer ,,Kul-
tur*? Welche Unterscheidungsmerkmale werden aufgegriffen und wie werden
diese bewertet? Unter welchen Bedingungen werden ,.kulturelle® Zugehorig-
keiten geglaubt, unter welchen Bedingungen sind sie umstritten oder wandeln
sich?

Durch diese ,.konstruktivistische* Herangehensweise wird bewuBt vermie-
den, den Topos der ,Multikulturalitdt unkritisch als soziale ,,Realitdt” zu
iibernechmen. Das hiee ndmlich, eine einmal vorgenommene Konstruktion
von Wirklichkeit (,,Kulturen*) gewissermaflen zu verdoppeln und in ihrer Wir-
kung zu bestirken, indem sie durch wissenschaftliche Autoritit sanktioniert
wiirde (Radtke, 1993, 81). Die Wirkungen dieses Diskurses sind in der Tat
bedenklich und zwar in zweifacher Hinsicht: Erstens kdnnten sie in politischer
Hinsicht zu einer Unterminierung des demokratischen Rechtsstaats beitragen.
Zweitens bergen sie fiir die Sozialtheorie die Gefahr, da3 6konomische oder
soziale Disparititen zugunsten der Annahme vermeintlicher ,kultureller
Andersheit” vernachldssigt werden.

24 Diese Fragestellungen entwirft Stenger (1993), S. 135, als Programm fiir konstruktivistische
Forschungsansitze.

25 Welz untersucht aus vergleichender Perspektive ,,Multikultur-Arbeit und -Politik in New
York und Frankfurt. Auch Radtke betrachtet den ,,Multikultur*-Diskurs als Sozialtechnologie:
Vgl. Radtke (1994).



»Multikulturalitat? 297

3.1 » Multikulturalitit* als Bedrohung des demokratischen Rechtsstaats

Aus der Perspektive der ,,Multikulturalitidt® erscheint die Gesellschaft als Mo-
saik primordialer Gemeinschaften, ndmlich ethnisch definierter ,,Kulturen®.
Nach dieser Primisse miissen deren Interaktionsweisen, deren Stellung zuein-
ander und zum Staat und deren Umgang miteinander definiert, gesteuert und
pddagogisch eingelibt werden. Experten aus Sozial- oder Kulturwissenschaft
und Piadagogik liefern dafiir das erforderliche Spezialwissen.?® Dies geschieht
jedoch innerhalb eines Feldes ungleicher Machtbeziehungen und konkurrie-
render Anspriiche auf die Deutungsmacht iiber soziale Ein- und Ausschluf3-
prozesse und iiber die Setzung von Regeln und Normen ,interkulturellen*
Miteinanders. Da sich Nationen stets auch kulturell definieren, also eine
Dominanz beanspruchende ,Mehrheitskultur® angenommen wird, tritt
konsequenterweise die Frage in den Vordergrund, wieviel ,,Fremdheit* eine
HKultur® auf ihrem Territorium sowohl in quantitativer (Wieviel ,,Fremde*
diirfen es sein?) als auch in qualitativer Hinsicht (Wie ,,fremd* diirfen ,,An-
derskulturelle® sein?) vertrigt. Das politische Programm manch einer popu-
listischen Partei in europdischen Staaten ist allein um diese Fragestellungen
zentriert. Die vielerorts zu beobachtenden Eruptionen von Fremdenhass zei-
gen, zu welchen Auswiichsen eine solche Haltung fiihren kann.

Aber auch der postmodernistische, auf die Anerkennung ,kultureller* Ei-
genheit zielende ,,Multikultur®“-Diskurs birgt fatale politische Implikationen.
Nach diesem sozialutopischen Entwurf wird jeder Gruppe gemil einer
postmodernistischen Ethik und Politik der Differenz nahezu schrankenlose
»kulturelle* Selbstentfaltung zugestanden, wihrend Konsens und Kompromif3
in die Ndhe von Unterdriickung und Herrschaftsausiibung geriickt werden. Die
politischen Folgen dieser Form des ,,Multikulturalismus* sind gegenwirtig in
den USA zu beobachten. Dort droht eine unheilige Allianz von kultur- und
sozialwissenschaftlich propagiertem Differenz-Denken mit der von ethnischen
Interessensgruppen dominierten ,,Multikulturalismus*“-Bewegung den einst
emanzipatorischen Gedanken der Anerkennung von Differenz in ein Instru-
ment zur Paralysierung politischer Handlungsfiahigkeit und zur Erosion sozia-
len Zusammenhalts zu verwandeln. Bereits seit langem wird dort vor der
Unvereinbarkeit einer kulturell definierten Politik der Differenz mit den Grund-
lagen eines demokratischen Rechtsstaats gewarnt (Taylor, 1993).

26 Eine empirische Untersuchung iiber das Zusammenspiel politischer, 6konomischer und
wissenschaftlicher Akteure bei der Propagierung und Institutionalisierung von ,,Multi-
kulturalitit* bietet Welz (1996). Auch Radtke betont die Rolle des ,,Multikultur*-Diskurses
als Mittel zur ,aktiven Professionalisierung® und Legitimierung bestimmter Wissen-
schaftsdisziplinen und Berufsgruppen: Vgl. Radtke (1992).



298 Regina Bormann

Obwohl sich in Europa ,,Multikultur“-Diskurse ausschlieBlich auf ethnische
Differenzen beziehen, und sich die gesellschaftspolitischen Kontexte und hi-
storischen Voraussetzungen erheblich von denen der USA unterscheiden, birgt
die neue Wahrnehmung von ,Multikulturalitit hier das gleiche Gefahren-
potential fiir demokratisch verfaite Gemeinwesen. Mit Blick auf die europii-
schen Staaten betont Habermas, daf} ein demokratischer Rechtsstaat nur auf
den Rechten des Individuums griinden kann. Dem einzelnen Menschen muf}
die Freiheit der Entscheidung fiir bestimmte Lebens- und Denkweisen offen-
stehen, aber ,,[...] der Schutz von identitiatsbildenden Lebensformen und Tra-
ditionen soll ja letztendlich der Anerkennung ihrer Mitglieder dienen; er hat
keineswegs den Sinn eines administrativen Artenschutzes. Der dkologische
Gesichtspunkt der Konservierung von Arten 148t sich nicht auf Kulturen iiber-
tragen“ (Habermas, 1993, 173). Mit Recht wird betont, da3 mit der Forderung
nach Anerkennung von ,,Multikulturalitiat* nicht nur die anscheinend unbeque-
me Tatsache permanenter gesellschaftlicher und kultureller Transformation
tibersehen, sondern auch versucht wird, Entscheidungstreiheit und kulturelle
Kreativitit des Individuums durch normative Festlegungen zu leugnen und zu
beschneiden. Hier sind die Sozialwissenschaften aufgefordert, politische Mo-
delle zu entwickeln, die ein Hochstmal} an Differenz zulassen, ohne den sozia-
len Zusammenhalt zu gefihrden.?

3.2 Die Kulturalisierung sozialer Disparitéiten

Auch mit Blick auf sozialpolitisch notwendige MaBBnahmen gibt der ,,Multi-
kultur“-Diskurs Anla3 zur Sorge. Ein Beispiel ist die Frage nach der — mog-
lichst transnationalen — Regelung und Steuerung von Einwanderung. Die
,.Kulturalisierung* sozialer und politischer Fragen behindert vielerorts die lingst
tiberfillige Auseinandersetzung mit den demographischen Folgeerscheinyngen
globaler Restrukturierungsprozesse. Dariiber hinaus geraten durch die Beto-
nung kultureller Differenz nur allzuleicht soziale Disparititen und ungleiche
Zugangsmoglichkeiten zu gesamtgesellschaftlichen Ressourcen aus dem Blick
(Kaschuba, 1995; Radtke, 1993). Um noch einmal die Kolner Tiirken-Disko
,,Bodrum® zu bemiihen: Bei nidherem Hinsehen fillt auf, da3 sie kaum als
Paradigma fiir kulturelle Differenzen taugt. Warum zieht es allabendlich Hunderte
junger Tirkinnen und Tiirken dorthin? Wollen sie aufgrund ihrer kulturellen
Prigung lieber unter sich sein, dort in ihrer Landessprache sprechen, tiirkische
statt amerikanische Rockmusik horen, Ayran statt Bier trinken, auf traditionel-
le Weise tanzen? Der Besitzer der Diskothek hat eine ganz andere, lapidare
Erkldarung: Seine Diskothek sei die Antwort auf das Gefiihl vieler Tiirken, in

27 Eine Diskussion verschiedener ,,Multikulturalismus*“-Modelle findet sich in Hettlage (1996).



S Multikulturalitat? 299

Deutschland nicht mehr gut aufgehoben zu sein. ,,In deutsche Diskotheken®,
bestitigt ein Gast, ,,kommt man als Tiirke nicht hinein.” Es geht also nicht um
»kulturelle* Unvereinbarkeiten, sondern schlicht um das Fehlen oder das Ver-
sagen sozialpolitischer Konzepte. Darin liegt eine weitere Herausforderung an
die Sozialwissenschaften, ndmlich der gegenwirtigen kulturalistischen
Wiederverzauberung der Welt durch Strategien einer sozialvertraglichen Steu-
erung und Abfederung der Folgen globaler Restrukturierungsprozesse entge-
genzuwirken.

LITERATURVERZEICHNIS

Abu-Lughod, Lila (1991), Writing against Culture, in: Richard G. Fox, ed., Recapturing
Anthropology, Santa Fe: School of American Research Press, 137-162.

Appadurai, Arjun (1986), Theory in Anthropology: Center and Periphery, Comparative Studies
in Society and History, 28, 356-361.

Appadurai, Arjun (1992), Disjuncture and Difference in the Global Cultural Economy, in: Mike
Featherstone, ed., Global Culture. Nationalism, Globalization, and Modernity, London,
Newbury Park, New Delhi: Sage, 295-310.

Bade, Klaus J., Hrsg. (1996), Die multikulturelle Herausforderung. Menschen iiber Grenzen —
Grenzen iiber Menschen, Miinchen: Beck.

Barth, Frederic (1995), Other Knowledge and Other Ways of Knowing, in: Journal of
Anthropological Research, 51, 65— 68.

Beck, Ulrich (1986), Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Berg, Eberhard und Martin Fuchs, Hrsg. (1993), Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der
ethnographischen Reprdsentation, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Boon, James A. (1982), Other Tribes, Other Scribes: Symbolic Anthropology in the Comparative
Studies of Cultures, Histories, Religions, and Texts, Cambridge, London et al.: Cambridge
University Press.

Borofsky, Robert, ed. (1994), Assessing Cultural Anthropology, New York et al.: McGraw-Hill.

Castles, Stephen und Mark J. Miller (1993), The Age of Migration. International Population
Movements in the Modern World, Houndmills et al., London: Macmillan.

Clifford, James (1986), Partial Truths, in: James Clifford und George E. Marcus, eds., Writing
Culture. The Poetics and Politcs of Ethnography, Berkeley and Los Angeles: University
of California Press, 1-26.

Dittrich, Eckard J. und Frank-Olaf Radtke, Hrsg. (1990), Ethnizitdit. Wissenschaft und Minderheiten,
Opladen: Westdeutscher Verlag.

Fassmann, Heinz und Rainer Miinz, Hrsg. (1996), Migration in Europa. Historische Entwicklung,
aktuelle Trends, politische Reaktionen, Frankfurt a.M., New York: Campus.

Featherstone, Mike (1995), Undoing Culture. Globalization, Postmodernism and Identity, London,
Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Fox, Richard G., ed., (1991), Recapturing Anthropology. Working in the Present, Santa Fe:
School of American Research Press.

Friedman, Jonathan (1994), Cultural ldentity and Global Process, London, Thousand Oaks, New
Delhi: Sage.



300 Regina Bormann

Gaserow, Vera; Andreas Heitmann et al. (1995), Die Freundschaft zersplittert, in: DIE ZEIT, 14,
(31.03.), 18.

Geertz, Clifford ([1987] 1991a), Dichte Beschreibung: Beitriige zum Verstehen kultureller Systeme,
2. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Geertz, Clifford (1991b), Dichte Beschreibung. Bemerkungen zu einer deutenden Theorie von

Kultur, in: Derselbe, Dichte Beschreibung: Beitrdge zum Verstehen kultureller Systeme,
2. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 7-43.

Geertz, Clifford (1991c¢), ,,Deep Play*: Bemerkungen zum balinesischen Hahnenkampf, in: Derselbe,
Dichte Beschreibung: Beitrige zum Verstehen kultureller Systeme, 2. Aufl., Frankfurt a.
M.: Suhrkamp, 202-260.

Giddens, Anthony (1987), Social Theory and Modern Sociology, Stanford: Stanford University
Press.

Giddens, Anthony ([1976] 1993), New Rules of Sociological Method. A Positive Critique of
Interpretative Sociologies, 2nd ed., Cambridge, Oxford: Polity Press.

Giddens, Anthony (1995), Die Konsequenzen der Moderne, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Gupta, Akhil und James Ferguson (1992), Beyond ,,Culture*; Space, Identity, and the Politics of
Difference, Cultural Anthropology, 7/1, 6-23,

Habermas, Jiirgen (1993), Anerkennungskimpfe im demokratischen Rechtsstaat, in: Charles Taylor,
Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, hrsg. von Amy Gutmann, Frankfurt
a. M.: Fischer, 147-196.

Handler, Richard und Jocelyn Linnekin (1984), Tradition, Genuine or Spurious? Journal of
American Folklore, 97/385, 273-290.

Hannerz, Ulf (1990), Cosmopolitans and Locals in World Culture, Theory, Culture and Society,
7, 237-251.

Hanson, Allan (1989), The Making of the Maori: Culture Invention and its Logic, American
Anthropoelogist, 9174, 890-902.

Hettlage, Robert (1996), Multikulturelle Gesellschaft zwischen Kontakt, Konkurrenz und
accomodation®, Berliner Journal fiir Soziologie, 6/2, 163-179.

Hymes, Dell, ed. ([1969] 1974a), Reinventing Anthropology, New York: Vintage.

Hymes, Dell (1974b), The Use of Anthropology: Critical, Political, Personal, in: Derselbe, ed.,
Reinventing Anthropology, New York: Vintage, 3-79.

Kahn, Joel (1989), Culture. Demise or Resurrection? Critique of Anthropology, 9, 5-25.

Kaschuba, Wolfgang (1995), Kulturalismus: Vom Verschwinden des Sozialen im gesellschaftlichen
Diskurs, in: Derselbe, Hrsg., Kulturen — Identititen — Diskurse. Perspektiven Europdischer
Ethnologie, Berlin: Akademie-Verlag, 11-30.

Keesing, Roger M. (1994), Theories of Culture Revisited, in: Robert Borofsky, ed., Assessing
Cultural Anthropology, New York et al.: McGraw-Hill, 301-310.

Lash, Scott und John Urry (1987), The End of Organized Capiralism, Madison, Wisc., Oxford:
University of Wisconsin Press.

Lash, Scott and John Urry (1994), Economies of Signs and Space, London, Thousand Oaks, New
Delhi: Sage.

Lenz, Giinter H. (1994), American Culture Studies: Multikulturalismus und Postmoderne, in:
Bernd Ostendorf, Hrsg., Multikulturelle Gesellschaft. Modell Amerika? Miinchen: Wilhelm-
Fink-Verlag, 167-187.

Linnekin, Jocelyn (1992), On the Theory and Politics of Cultural Construction in the Pacific, in:
Oceania, 62, 249-263.



L~Multikulturalitéie? 301

Marcus, George E. (1986), Ethnography in the Modern World System, in: James Clifford and
George Marcus, eds., Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography, Berkeley,
Los Angeles: University of California Press, 165-193.

Marcus, George E. (1989), Imagining the Whole. Ethnography’s Contemporary Efforts to Situate
itself, Critique of Anthropology, 9/3, 7-30.

Marcus, George E. (1992a), Past, Present and Emergent Identities, in: Scott Lash and Jonathan
Friedman, eds., Modernity and Identity, Oxford, Cambridge: Blackwell, 309-330.

Marcus, George E., ed. (1992b), Rereading Cultural Anthropology, Durham and London: Duke
Univ. Press.

Marcus, George E. (1994), After the Critique of Anthropology: Faith, Hope, and Charity, But the
Greatest of these is Charity, in: Robert Borofsky, ed., Assessing Cultural Anthropology,
New York et al.: McGraw-Hill, 40-52.

Markus, Gyorgy (1993), Culture: The Making and the Make-up of a Concept, Dialectical
Anthropology, 18, 3-29.

Nencel, Lorraine and Peter Pels, eds. (1991), Constructing Knowledge. Authority and Critique in
Social Science, London, Newbury Park, New Delhi: Sage.

Ostendorf, Bernd, Hg. (1994a), Multikulturelle Gesellschaft. Modell Amerika? Miinchen: Wilhelm-
Fink-Verlag.

Ostendorf, Bernd (1994b), Einwanderung — Ethnizitit — Multikulturalismus: Modell Amerika?
in: Mechthild M. Jansen und Sigrid Baringhorst, Hrsg., Politik der Multikultur.
Vergleichende Perspektiven zu Einwanderung und Integration, Baden-Baden: Nomos,
87-97.

Radtke, Frank-Olaf (1992), Die Konstruktion des Fremden im Diskurs des Multikulturalismus,
in: H. Elcin Kiirsat-Ahlers, Hrsg., Die multikulturelle Gesellschaft: Der Weg zur
Gleichstellung? Frankfurt a. M.: Verlag fiir Interkulturelle Kommunikation, 129-141.

Radtke, Frank-Olaf (1993), Politischer und kultureller Pluralismus. Zur politischen Soziologie
der ,,multikulturellen Gesellschaft”, in: Caroline Y. Robertson-Wensauer, Hrsg.,
Multikulturalitit — Interkulturalitidt? Probleme und Perspektiven der multikulturellen
Gesellschaft, Baden-Baden: Nomos, 79-95.

Radtke, Frank-Olaf (1994), Multikulturalismus: Ein postmoderner Nachfahre des Nationalismus?
in: Bernd Ostendorf, Hrsg., Multikulturelle Gesellschaft. Modell Amerika? Miinchen:
Wilhelm-Fink-Verlag, 229-235.

Radtke, Frank-Olaf (1996), Fremde und Allzufremde. Zur Ausbreitung des ethnologischen Blicks
in der Einwanderungsgesellschaft, in: Hans-Rudolf Wicker; Jean-Luc Alber, Claudio
Bolzman et al., Hrsg., Das Fremde in der Gesellschaft: Migration, Ethnizitéit und Staat,
Ziirich: Seismo, 333-352.

Rex, John (1996), Multikulturalismus in Europa und Nordamerika, Berliner Journal fiir Soziologie,
6/2, 149-161.

Sassen, Saskia (1996), Migranten, Siedler, Fliichtlinge. Von der Massenauswanderung zur Festung
Europa, Frankfurt a. M.: Fischer.

Schiffauer, Werner (1996), Die Angst vor der Differenz. Zu neuen Strémungen in der
Kulturanthropologie, Zeitschrift fiir Volkskunde, 92/1, 20-31.

Spiro, Melford E. (1992), Cultural Relativism and the Future of Anthropology, in: George E.
Marcus, ed., Rereading Cultural Anthropology, Durham, London: Duke Univ. Press,
124-151.

Stenger, Horst (1993), Kulturelle Kontexte und die Konstruktion von Sinnstrukturen, in: Wolfgang
Bonf; Rainer Hohlfeld und Regine Kollek, Hrsg., Wissenschaft als Kontext — Kontexte
der Wissenschaft, Hamburg: Junius, 135-147.



302 Regina Bormann

Strathern, Marilyn, ed. (1995), The nice thing about culture is that everyone has it, in: Dieselbe,
Shifting Contexts. Transformations In Anthropological Knowledge, London, New York:
Routledge, 153-176.

Taylor, Charles (1993), Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, hrsg. von Amy
Gutmann, Frankfurt a. M.: Fischer.

Trouillot, Michel-Rolph (1991), Anthropology and the Savage Slot. The Poetics and Politics of
Otherness, in: Richard G. Fox, ed., Recapturing Anthropology. Working in the Present,
Santa Fe: School of American Research Press, 17-58.

Ulin, Robert C. (1991), Critical Anthropology Twenty Years Later. Modernism and Postmodernism
in Anthropology, Critique of Anthropology, 11/1, 63-89.

Wagner, Roy (1981), The Invention of Culture, (revised and expanded edition), Chicago, London:
Chicago University Press.

Watson, Graham (1991), Rewriting Culture, in: Richard G. Fox, ed., Recapturing Anthropelogy.
Working in the Present, Santa Fe: School of American Research Press, 73-92.

Welz, Gisela (1994), Die soziale Organisation kultureller Differenz. Zur Kritik des Ethnosbegriffs
in der anglo-amerikanischen Kulturanthropologie, in: Helmut Berding, Hrsg., Nationales
Bewufitsein und kollektive Identitir. Studien zur Entwicklung des kollektiven Bewufitseins
in der Neuzeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 66-81.

Welz, Gisela (1996), Inszenierungen kultureller Vielfalt. Frankfurt am Main und New York City,
Berlin: Akademie-Verlag.

Wicker, Hans-Rudolf (1996), Von der komplexen Kultur zur kulturellen Komplexitiit, in: Derselbe
et al., Hrsg., Das Fremde in der Gesellschaft. Migration, Ethnizitéit und Staat, Ziirich:
Seismo, 373-392.

Wimmer, Andreas (1996), Kultur: Zur Reformulierung eines sozialanthropologischen Grundbegriffs,
Kdlner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, 48/3, 401-425,

Wolf, Eric W. (1974), American Anthropologists and American Society, in: Dell Hymes, ed.,
Reinventing Anthropology, New York: Vintage, 251-283.

Anschrift der Autorin:
Regina Bormann,
Breslauer Str. 25,
D-71717 Beilstein



	"Multikulturalität"? : Die sozialwissenschaftliche Kulturforschung angesichts des Umlaufs ihrer Kategorien

