
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 23 (1997)

Heft: 2

Artikel: "Multikulturalität"? : Die sozialwissenschaftliche Kulturforschung
angesichts des Umlaufs ihrer Kategorien

Autor: Bormann, Regina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol./Swiss Journ. Sociol., 23 (2), 1997, 283-302 283

„MULTIKULTURALITÄT"?
DIE SOZIALWISSENSCHAFTLICHE KULTURFORSCHUNG

ANGESICHTS DES UMLAUFS IHRER KATEGORIEN

Regina Bormann
Institut für Soziologie, Universität Regensburg

Seit Anfang des Jahres 1994 ist das Kölner Nachtleben um eine Attraktion
reicher: In der Domstadt wurde die größte türkische Diskothek Deutschlands,
das „Bodrum", eröffnet. ZEIT-Reporter haben die Diskothek an einem Samstagabend

besucht: „Im ,Bodrum' erinnert nur noch das Kölsch aus dem Faß an

Köln. Wer blond ist, wirkt wie ein verlorener Nebensaison-Tourist in Istanbul.
Neunzig Prozent der Gäste sind Türken, die aus ganz Nordrhein-Westfalen
kommen, 1500 am Abend. Sie tanzen zu einer Musik, die nach Pop klingt, aber

zugleich nach Türkei, nicht nur wegen des türkischen Gesangs. Die Gäste
tanzen gemäß der Schule von Michael Jackson [...], doch dabei lassen sie die
Arme über den Köpfen schweben, wie sie es für ihre Volkstänze gelernt haben

[...]. An den Theken ist Ayran im Angebot, der türkische Trinkjoghurt [...].
Plakate künden Live-Konzerte an, von Sängern aus der Türkei versteht sich.
An eine Wand ist eine Landschaft gemalt, aus der Minarette ragen. [...]"
(Gaserow und Heitmann, 1995, 17 f.).

Es sind Szenen wie diese, die mit dem Begriff der „multikulturellen"
Gesellschaft assoziiert werden. Seit Jahren schon bildet der Topos der „Multi-
kulturalität" festen Bestandteil öffentlicher Diskurse. Im Bestand des Alltagswissens

vieler Menschen ist er mittlerweile zur unhinterfragten Wahrnehmung
und Beschreibung sozialer Welt sedimentiert. Seine soziale Wirkungskraft und

politische Brisanz stehen außer Zweifel: Steht vielleicht zu befürchten, daß die
Minarette, die bislang nur die Wände des „Bodrum" schmücken, bald die
Skyline deutscher Städte mitbestimmen?

So ist Vorstellung von „Multikulturalität" Projektionsfläche für Ängste,
aber auch für sozialutopische Hoffnungen. Erscheint sie den einen als sozialer
und politischer Sprengstoff und als Gefahr für die eigene, national oder ethnisch
definierte Identität, wird sie von anderen als Chance zur Einübung von
Weltoffenheit und Toleranz begrüßt oder als Verheißung eines internationalisierten
Waren- und Erlebnisangebots in einer grenzenlosen bunten Konsumwelt
angepriesen.

Was sich jedoch im gängigen Sprachgebrauch als soziale Zustands-
beschreibung darstellt, nämlich das innergesellschaftliche Mit- oder Neben-



284 Regina Bormann

einander unterschiedlicher „Kulturen", wird aus sozialwissenschaftlicher
Perspektive längst kritisch hinterfragt. In einem kurzen Überblick sollen die
Positionen der sozialwissenschaftlichen Kulturforschung gegenüber dem „Multi-
kultur"-Diskurs in drei Schritten erläutert werden:

1. Neuere selbstreflexive und „konstruktivistische" Ansätze betonen die
Verschränkung gesellschaftlicher Diskurse und (sozial-)wissenschaftlicher
Theoricbildung. Sie liefern die theoretische Begründung, weshalb der Topos
der „Multikulturalität" als ein Beispiel für den „Umlauf" (Giddens)
sozialwissenschaftlicher Kategorien anzusehen ist.

2. Sozialwissenschaftliche Kulturbegriffe bilden wesentliche Konstitutions-
clemente des „Multikultur"-Diskurses. Die betreffenden Konzepte aber,
nämlich der klassische holistische Kulturbegriff der Ethnologie und seine

postmodernistischen Nachfolgekonzeptionen, sind fachintern seit langem
umstritten und dürfen, zumindest was das erstgenannte betrifft, als revidiert

gelten. Die Entwicklung und Neufassung des Kulturbegriffs wird kurz
umrissen und begründet.

3. Anschließend wird dargestellt, welche sozialen und politischen Implikationen
der Umlauf spezifischer Kulturkonzepte besitzt und welche Konsequenzen
den Sozialwissenschaften sowohl in analytischer Hinsicht als auch in der

Perspektive ihrer gesellschaftspolitischen Vcranwortung daraus erwachsen.

1. Die gesellschaftlichen Konsequenzen
sozialwissenschaftlicher Begriffsbildung

Das Selbstverständnis der Sozialwissenschaften hat sich im Laufe der letzten
Jahrzehnte gewandelt und mit ihm die Vorstellungen über die Verfaßtheit
sozialer Welt. Früher betrachteten sich die Sozialwissenschaften vielfach als

gewissermaßen extra- oder supra-soziales neutrales Instrument der Beschreibung,

Analyse und Evaluation vorgefundener sozialer Realitäten. Die soziale
Welt erschien durch klar abgegrenzte Totalitäten wie „Gesellschaften", „Gruppen"

oder „Kulturen" gegliedert, die über je spezifische handlungs- und

vorstellungsleitende Strukturen verfügten, deren Entstehung, Funktion und

Wirkungsweise es zu ermitteln galt. Zu einer Korrektur dieser Sichtweise
trugen ganz unterschiedliche intellektuelle Strömungen bei: Wissenssoziologie
und Diskurstheorien Foucaultscher Provenienz, aber auch strukturalistische
und sog. „poststrukturalistische" Ansätze verwiesen gleichermaßen auf die

symbolische, auch und vor allem sprachlich vermittelte, Konstruktion von
Welt. Kategorien, Klassifikationen und Begriffe verloren ihre epistemologische



„Multikulturalitat"? 285

Unschuld, da sie nun nicht mehr als mehr oder weniger exakte Repräsentationen
„realer" Phänomene gelten konnten. Stattdessen rückte ins Blickfeld, auf welche

Weise sie als Ordnungsinstrumente sozialer Welt fungieren, wie sie über
die Erzeugung von Differenzen die Wahrnehmung strukturieren und Deutungsangebote

liefern, an denen sich gesellschaftliches Handeln ausrichtet. Damit
büßten auch die Sozialwissenschaften selbst ihre epistemologisch privilegierte
Position ein: Wissens- und wissenschaftssoziologische und -historische
Untersuchungen machten deutlich, daß einerseits Herausbildung und Inhalte
wissenschaftlichen Wissens nicht unabhängig von historischen Kontexten und sozialen

und politischen Machtfeldern gedacht werden können, andererseits die
Wissensinhalte im Gegenzug diese Kontexte wiederum beeinflussen und

umgestalten.

Diese „konstruktivistische" Wende brachte nicht nur eine Politisierung und

Soziologisierung, sondern auch eine „Entheroisierung" (Vester) der Sozialtheorie

mit sich. Der Anspruch auf Extraktion von objektiven Wahrheits- oder
feststehenden Sinngehalten aus der Beschreibung von sozialen „Realitäten"
wurde durch die Einsicht relativiert, daß „Wahrheit" oder „Sinn" „keine Qualität

von Phänomenen, sondern Produkt einer konstruktiven Leistung" ist (Stenger,
1993, 136). Die Konzepte der Sozial Wissenschaften sind unter diesem
Blickwinkel ebenso kulturelle Konstruktionen wie die Weltbilder der von ihnen
untersuchten sozialen Subjekte, die sich als „concept-bearing and concept-
inventing agents" in ihrer alltäglichen Lebenswelt gleichfalls gewissermaßen
als „social theorists" betätigen (Giddens, 1987, 70; 1993, 5).

Nun sind jedoch die Sozialwissenschaften keine isoliert neben anderen
stehende Sinnprovinz. Zwar genießen sie - nach dem internen Selbstverständnis
der genannten sozialtheoretischen Ansätze - keine epistemologische
Privilegierung, wohl aber eine privilegierte Position der Deutungsmacht innerhalb
moderner Gesellschaften. Über die zunehmende Bedeutung wissenschaftlichen
Wissens in fortgeschrittenen Industriegesellschaften herrscht weitreichender
Konsens. Theorien reflexiver Modernisierung untersuchen unter dem Begriff
der ,,reflexive[n] Verwissenschaftlichung" das unsere Gesellschaften prägende
„Verhältnis von Wissenschaft, Praxis und Öffentlichkeit" (Beck, 1986, 254).
Diesen Zusammenhang beschreibt Giddens mit dem Begriff des „Umlaufs"
(sozial-) wissenschaftlichen Wissens (Giddens, 1995,60), wohei er die Schlüsselstellung

der Sozialwissenschaften bei der Konstitution sozialer Welt hervorhebt.

Ihre Diskurse, Begriffe und Theorien, gespeist aus spezifischen sozialen
Kontexten, finden ihrerseits wieder Eingang in eben diese Kontexte, werden
dort von sozialen Akteuren reinterpretiert und zur Grundlage von Praxen
gemacht und bilden in dieser Form wiederum den Gegenstand
sozialwissenschaftlicher Aufmerksamkeit. Dieser Prozess läßt sich an Kategorien



286 Regina Bormann

wie „Nation", „Ethnos" oder, wie im vorliegenden Fall, „Kultur" deutlich
nachvollziehen, die sich bei der Konstruktion sozialer Identitäten als außerordentlich

wirksam erwiesen haben. Die Konstruktion eines sozialwissenschaftlichen

Untersuchungsgegenstands ist von beträchtlicher Suggestivkraft, da sie

Ordnungskategorien schafft, die nicht ohne Einfluß auf Wahrnehmung und
Handeln bleiben (Dittrich und Radtke, 1990, 13). Das heißt nun nicht, daß die
Sozialwissenschaften als alleinige Schöpfer von Diskursen oder gesellschaftlich

wirksamen Topoi - wie dem der „Multikultur" - betrachtet werden können.

Vielmehr sind sie selbst Teil eines umfassenderen diskursiven Feldes
ihrer jeweiligen historischen Epoche, deren Ideen sie filtern, positionieren und

werten, wobei sie als Verstärker und Legitimatoren bestimmter Vorstellungen
wirken.1

So gelten Soziologie und Ethnowissenschaften nicht zu Unrecht als

„Identitätswissenschaften" der Moderne: Die Soziologie naturalisiert normative
Vorstellungen wie „Gesellschaft", die Ethnowissenschaften konstituieren Identität

durch die Konstruktion von Alterität, die Selbstdefinition gegenüber und
in Abgrenzung von fremden „Kulturen" ermöglicht. Beide Begriffe - „Kultur"
und „Gesellschaft" - sind im Spannungsfeld zwischen Normativität und Faktizität
angesiedelt: Als Faktum konzipiert, sind sie doch Ausdruck der Utopie und

Aufgabe sozialer Kohäsion und Integration (Markus, 1993, 22).

2. Der sozialwissenschaftliche Input in den „Multikultur"-Diskurs:
Kulturkonzepte und ihre Korrektur

Die Erkenntnis der gesellschaftlichen Wirksamkeit sozialwissenschaftlicher
Theoriebildung bedingte eine erhöhte Sensibilität bei der Konzeptionalisierung
von Kategorien und Begriffen. Dies betrifft insbesondere den Kulturbegriff:
Der „Multikultur-Diskurs" ist nur ein prominentes Beispiel unbeabsichtigter
gesellschaftlicher Folgen der gängigen diskursiven Verknüpfung von Kultur,
Identität und Differenz. Das Unheil im Gefolge von Ethnisierungsprozessen,
neuen Nationalismen und Rassismen, also von sozialen Schließungsprozessen,
die unter Berufung auf kulturelle Besonderheiten vollzogen werden, ist
mittlerweile allgegenwärtig.

1 In diesem Sinn warnt Trouillot vor der Überschätzung des Einflusses anthropologischer
Begriffsbildung auf die Leitkonzepte abendländischen Denkens: Vgl. Trouillot (1991).



„Multikulturalität"? 287

2.1 Die Konstitution von „Kultur" als sozialer Tatsache

Die traditionelle Arbeitsteilung innerhalb der sozialwissenschaftlichen
Disziplinen wurde lange Zeit auch nach geographischer Kriterien vorgenommen.
Wandte sich die Soziologie den eigenen, modernen westlichen Gesellschaften
zu, so galt das Interesse der Ethnowissenschaften, also der Kultur- und

Sozialanthropologie und Ethnologie, der Untersuchung geographisch entlegener

und, falls doch in der westlichen Hemisphäre angesiedelt, sozial exotischer
Gruppierungen und Völkern. Die vergleichende Beschreibung und Erklärung
zunächst als „primitiv", später, nach dem Abrücken von einem evolutionistischen
Verständnis von Kultur, neutral als fremd oder andersartig klassifizierter Lebensweisen

bildete erklärtes Anliegen der Ethnowissenschaften. Im Zuge der
Fachgeschichte verselbständigte sich die Idee der „Kultur" zu einer Leitkategorie
der Disziplin und materialisierte sich gleichzeitig als Untersuchungsgegenstand.
Grund dafür war die dem Kulturbegriff bereits seit Herder innewohnende
Doppeldeutigkeit: Kultur bezeichnete nämlich einerseits die universale, den
Menschen auszeichnende Fähigkeit zur intentionalen intellektuellen und
materiellen Gestaltung von Welt, anderseits die partikularen Hervorbringungen dieser

Fähigkeit, nämlich die territorial spezifischen, als „Kulturen" zu verstehenden
Lebensweisen, denen sich nun das ethnowisscnschaftliche Interesse zuwandte.

Eine derartige - als „Kultur" zu verstehende - Lebensweise galt als mehr
oder weniger „komplexes Ganzes"2 von intcrdependenten Sozialbeziehungen,
Werten und Normen, Wirklichkeitsdeutungen, Handlungspraxen und materiellen

Schöpfungen. In diesem Kulturbegriff waren spezifische Vorstellungen
angelegt, die bis in die jüngere Vergangenheit hinein die Kulturtheorie bestimmen

sollten, und die bis heute in gesellschaftlichen Diskursen wie dem der

„Multikultur" nachwirken: „Kultur" wurde substantialisiert (erschien als

objektivierbarer Gegenstand), essentialisiert (erschien als „wesenhafte" Prägekraft

von Denken und Verhalten) und totalisiert (erschien als strukturell und
funktional bestimmbares Ganzes, in das sich alle sozialen Phänomene einfügen

lassen). Nach diesem Verständnis weckte der Begriff „Kultur" Konnotationen
von Homogenität, Kollektivität, Geschlossenheit, Kontinuität und nicht zuletzt
Territorialität. Diese Konzeptionalisierung von „Kultur" hatte ihre Ursache im
Untersuchungsgegenstand der Ethnowissenschaften, nämlich auf den ersten
Blick fremdartig erscheinende, räumlich begrenzte und in der Regel geographisch

abgelegene soziale Konstellationen, und in der spezifischen Position
der Forschenden gegenüber den zu analysierenden Subjekten als Fremde in

2 Vgl. die berühmte Definition von Tylor, E. B. ([1871] 1958), Primitive Culture (I): The
Origin of Culture, New York: Harper & Row, S. I. Er bezeichnete dort Kultur als „[...] the
complex whole which included knowledge, belief, art, morals, law, custom, and any other
capabilities and habits acquired by man as a member of society."



288 Regina Bormann

ungewohnten Lebens- und Denkzusammenhängen. Sie bewirkte einerseits eine

„exaggeration of cultures" (Boon, 1982, 3; Appadurai, 1988), eine Exotisierung
im Sinne einer Überbetonung der Differenz zur eigenen Lebensweise, ein

Vorgang, der heute mit der modischen Vokabel des „othering" umschrieben wird.
Andererseits resultierte sie in einem „[...] overburdening of the generalized
concept of culture, cramming it full of explanatory logics, levels, and heuristic
enforcement systems until it appears as the very metaphor of ,order' " (Wagner,
1981, 29). Analogien zu systemischen Konzepten von „Gesellschaft" sind nicht
zu übersehen.

2.2 Die Problematisierung des holistischen Kulturbegriffs

Eine Reihe von Entwicklungen führte schließlich zur Abkehr von derartigen
Konzeptionalisierungen: Die Intensivierung wirtschaftlicher und politischer
Globalisierung nahm der Vorstellung inselartig isolierbarer und systemisch
geschlossener „Kulturen" ihre Plausibilität. Globale kulturelle Interaktionsprozesse

und Migrationsbewegungen machten ein begriffliches Instrumentarium
notwendig, das der Heterogenisierung, Differenzierung und Deterritorialisierung
kultureller Phänomene Rechnung zu tragen vermochte. Zudem bezogen im
Zuge der Entkolonisierung, des Niedergangs westlicher Vormachtstellung und
der zunehmenden Selbstbestimmung bislang marginalisierter Gruppen und
Völker die vormals stummen Subjekte anthropologischer Forschung vermehrt
selbst Stellung zu westlich-wissenschaftlichen Fremddefinitionen.

Innerhalb der Ethnowissenschaften mündete das Unbehagen an den klassischen

Formulierungen des Konzepts und Untersuchungsgegenstands „Kultur"
bereits Ende der sechziger Jahre in die Forderung nach einem „Reinventing
Anthropology" (Hymes, 1974a)\ Ihre Grundlage bildete die kritische
Rückbesinnung auf die historischen und politischen Kontexte anthropologischer
Forschung sowie die Forderung nach verstärktem politischen und ethischen

Engagement angesichts globaler Ungleichheitsrelationen. Die Umsetzung
erfolgte sowohl in Gestalt einer Anthropologisierung der Anthropologie,4 als
auch einer marxistisch orientierten sog. „Kritischen Anthropologie" auf der
Basis von Theorien Politischer Ökonomie.s Nun rückte die Verstrickung der

Disziplin in die ungleichen Machtbeziehungen zwischen dem Westen und der

3 Diese Aufsatzsammlung versammelt damalige Überlegungen zu einer fachlichen Neu¬

orientierung.
4 Programmatisch dazu der Sammelband Nencel und Pels (1991).
5 Ein Beispiel bieten die Arbeiten von Jonathan Friedman. Einen Überblick gibt die

Aufsatzsammlung Friedman (1994). Zur Verbindung von Kritischer und „Postmoderner"
Anthropologie vgl. Ulin (1991).



„Multikulturalität"? 289

Dritten Welt ins Blickfeld, in der die Untersuchungsfelder vorrangig beheimatet

waren, sowie die ungleiche Verteilung und die politische Verwendung des

Wissens über fremde Lebensweisen,6 konzentriert im Vorwurf des „scientific
colonialism" (Hymes, 1969, 49).7 Gleichzeitig wurde die Einbettung anthropologischer

Theoriebildung in politische und historische Kontexte der eigenen
Gesellschaften thematisiert. So verknüpfte beispielsweise Wolf in einer frühen

„sociology of anthropological knowledge" (Wolf, 1974, 251) das Vorherrschen

spezifischer theoretischer Modelle in der amerikanischen Kulturanthropologie

mit bestimmten soziopolitischen Konstellationen der Gesellschaft in
den USA und kam zu dem Resümee, daß „problems of the day enter into how
we construct the picture of reality around which we organize our common
understandings" (Wolf, 1974, 253). Damit war die Problematisierung dessen

eingeleitet, was in den achtziger Jahren als „ethnographische Repräsentation"
die Debatten bestimmten sollte: Das Interesse wandte sich der Frage zu, auf
welche Weise westliche Denkweisen und Kategorien sowohl die Auswahl und

theoretische Behandlung der anthropologischen Untersuchungsgegenstände als

auch deren Wahrnehmung und Objektivierung in ethnographischen Texten
bestimmen, aber auch der Tatsache, daß scheinbar neutrale sozialwissenschaftliche

Beschreibung implizit immer auch politische Ideologien transportiert.

2.3 Die Epistemologisierung des Kulturbegriffs

Das Nachdenken über sozialwissenschaftliche Repräsentationspraxis wurde

jedoch nicht allein durch die Einsicht befördert, daß hegemoniale Praktiken in
die Konstitution eines Untersuchungsgegenstandes mittels spezifischer
Rhetoriken und klassifikatorischer und taxonomischer Vorgehensweisen
eingeschrieben sind. Der Boden für diese Überlegungen war bereits durch die

interpretativ-hermeneutische Tradition der Symbolischen Anthropologie
bereitet. Maßgeblich war hier insbesondere das Werk Clifford Geertz', der im
Zuge seiner Reflexionen über den Vorgang des Fremdverstehens die
ethnographischen Arbeitsweise als Textproduktion problematisiert hatte: Da der
Mensch seiner Umwelt stets als Interpretierender gegenübersteht, geben auch
sozialwissenschaftliche Untersuchungen nicht Daten und Fakten wider,
sondern „unsere Auslegungen davon [...], wie andere Menschen ihr eigenes Tun
und das ihrer Mitmenschen auslegen" (Geertz, 1991b, 15), also Interpretatio-

6 Wegweisend dazu: Asad, Talal, ed. (1975), Anthropology and the Colonial Encounter, London:
Ithaca; sowie Said, Edward W. (1981), Orientalismus, Frankfurt: Ullstein. Vgl. auch Hymes
(1974b).

7 Hymes greift hier einen Begriff von Galtung auf.



290 Regina Bormann

nen zweiter, dritter oder noch höherer Ordnung (Geertz, 1991c, 22 f.). Insofern
ist anthropologisch/ethnologische Analyse eigentlich keine Methode, sondern
eine Form des Wissens, wie Geertz anhand des Vorgangs ethnographischen
Schreibens aufzeigt. Sie besteht nämlich nicht „in der begrifflichen Verarbeitung

entdeckter Tatsachen" oder in der ,,gedankliche[n] Rekonstruktion bloßer
Realität" (Geertz, 1991b, 29). Beobachten, Verschriftlichung und Analyse sind
keine autonomen Handlungen, vielmehr ist es nicht möglich, „eine Grenze
zwischen Darstellungsweise und zugrundeliegendem Inhalt zu ziehen" (Geertz,
1991b, 24): Auf dem Wege der Verschriftlichung wird das Beobachtete erst
konstituiert. Damit kommt Geertz zu der Kernaussage späterer reflexiver
Ansätze, nämlich der Charakterisierung von Ethnographien als „Fiktionen, und

zwar in dem Sinn, daß sie ,etwas Gemachtes' sind, ,etwas Hergestelltes' [...]"
(Geertz, 1991b, 23).

In den achtziger Jahren entstand aus der Verknüpfung von Diskurselementen
aus Kritischer und Symbolischer Anthropologie und dekonstruktivistischer
Literaturkritik Derridascher Prägung ein neues Feld meta-anthropologischer
Reflexion, die vielfach als „postmodern" etikettierte „Reflexive Anthropologie".
Sie erhob die Konstitution und Legitimation anthropologischer Repräsentation
zum Gegenstand der Untersuchung. Nicht mehr den „Anderen" und ihren
Lebens- und Vorstellungswelten galt nun die Analyse, sondern der Offenlegung
der rhetorischen Strategien des „Writing Culture",* der textuellen Konstruktion

des Untersuchungsgegenstands „Kultur", sowie der rhetorischen Modalitäten
der Etablierung und Legitimierung ethnographischer Autorität, des „nicht in
Zweifel gezogene[n] Anspruches] des Verfassers, im Text als Wahrheitslieferant
aufzutreten" (Clifford, 1993, 114). Die noch bei Geertz vorausgesetzte
Unterscheidbarkeit von Realität und Interpretation wurde damit aufgegeben.
Stattdessen galten nun Repräsentationen als interpretative Handlungen, nämlich

als Akte des „Othering", der Konstitution des „Anderen". Diese sollten
auf ihre Ausführung, auf Akteure und Publikum und auf ihre Machtkontexte
und strategischen Intentionen hin befragt werden. Neben die „Dekonstruktion"
ethnographischer Darstellungen trat die Frage nach Möglichkeit und geeigneter

Form interkultureller Repräsentation. Die Antworten darauf divergierten
beträchtlich: Experimentelle Ethnographie, dialogisches Schreiben oder gar
der Abschied von Ethnographie überhaupt zugunsten von „evocation" waren
Gegenstand der Diskussion.9

8 So der Titel der wegweisenden Arbeit von Clifford, James und George Marcus, eds. (1986),
Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography, Berkeley, Los Angeles: University
of California Press. Einige Aufsätze dieses Bandes finden sich in deutscher Übersetzung in:
Berg, Eberhard und Martin Fuchs, Hrsg., (1993).

9 Einen Überblick hierzu bietet der Aufsatzband von Eberhard Berg und Martin Fuchs, Hrsg.,
(1993).



„Multikulturalität"? 291

Zwar hatte sich die Reflexive Anthropologie neben dem Aufweis von
Wissenschaft als einem sozialen Prozess auch die Formulierung eines neuen
Verständnisses von Kultur zum Ziel gesetzt: „[...] culture is not an object to be

described, neither is it a unified corpus of symbols and meanings that can be

definitely interpreted. Culture is contested, temporal, and emergent" (Clifford,
1986, 19). In der Praxis mündeten die neuen Ansätze jedoch in eine

postmodernistisch inspirierte Überbetonung von Differenz. Ihr „epistemo-
logischer Relativismus" (Spiro, 1992),10 die radikalisierte Form des vormaligen
Kulturrelativismus, betonte nunmehr in krassester Form das Partikulare gegenüber

dem Universalen, hob die Inkompatibilität von Lebens- und Denkformen
hervor und trug damit, entgegen der erklärten Absicht, erst recht zu einer
Essentialisierung von „Kultur" bei." Auch Ersatzbegriffe wie „Diskurs", „Praxis"

oder die Beschränkung auf „Ethnographien des Partikularen" ohne

Anspruch auf verallgemeinerbare Erkenntnisse bieten kein Entkommen aus
diesem Dilemma, weil auch hier die Vorstellung zugrundeliegt, jeder Akt der

Repräsentation sei zugleich ein Akt der Repression.12 Damit aber entfällt jede
Grundlage für soziale Kommunikation und Konsensfindung, wird kulturelle
Differenz absolut gesetzt.

2.4 Für eine prozessuale und relationale Sicht von Kultur

Jenseits von Textkritik und metatheoretischen Erörterungen abendländischer
Denkstile, jenseits auch von der Propagierung modischer Neuverpackungen
des alten Kulturbegriffs scheint sich in den letzten Jahren eine Verständigung
über eine sinnvolle Anwendung der viel geschmähten und oft mißbrauchten

Kategorie abzuzeichnen. Die Verknüpfung kulturanthropologischer Einsichten

mit soziologischen Makrotheorien globaler Prozesse weist dabei den Weg
zu einer Entlastung des Kulturkonzepts von holistischen und essentialistischen

Implikationen." In einer konzeptionellen Bewegung „von der komplexen Kultur

zur kulturellen Komplexität" (Wicker, 1996) wird der Begriff wieder
verstärkt zu vielschichtigen sozialen Prozessen in modernen Gesellschaften in
Beziehung gesetzt. Gleichzeitig wird er - in deutlicher Nähe zu
Wissenssoziologie und Ethnomethodologie - wieder auf den symbolischen Bereich

verengt: „Kultur" bezeichnet nun Konstitutionsweisen und Inhalte von Wissens-

10 Spiro ist einer der schärfsten Kritiker der Reflexiven Anthropologie. Seine Einwände sind
programmatisch dargelegt in Spiro (1992).

1 1 Dazu auch Keesing (1994), Wicker (1996). Zum Problem der Differenz: Schiffauer (1996).
12 Für ein Abrücken vom Konzept der „Kultur" plädiert Abu-Lughod (1991). Zur Kritik des

Substituts „Diskurs" vgl. Wimmer (1996). Zur Kritik von „Praxis"-Konzepten vgl. Kahn
(1989).

13 Dies fordert z. B. Marcus (1986), (1989), (1992), (1994).



292 Regina Bormann

formen und das sozial positionierte „management of meaning" von Gruppen
und Individuen.14 „Kultur" ist damit nicht mehr „ubiquitous, encompassing,
all-explanatory" (Strathern, 1995, 155), sondern ein relationaler Begriff, der

nur im Zusammenhang mit Prozessen sozialer Interaktion, sozialstrukturellen
und ökonomischen Gegebenheiten, mit Formen von politischer Macht und

Verteilungswegen von Wissensbeständen behandelt werden kann.15

Mit der Betonung des Prozesscharakters von Kultur und ihrer konzeptuellen
Kopplung an Konstitutionsmechanismen, Formen und Inhalte von Wissen wird
eine Korrektur vormaliger Leitvorstellungen der Kulturtheorie eingeleitet:

- „Kultur" erscheint nicht mehr als kollektiv geteiltes Merkmal von
„communities". Vielmehr stellt sich die Frage, in welchen situativen
Kontexten und durch welche symbolischen Markierungen ein derartiges Konstrukt
kollektiver Identität Menschen mit unterschiedlichen und multiplen
Orientierungen plausibel erscheint.16

- „Kultur" definiert sich nicht mehr über Strukturen wie Codes, Verhaltens¬

muster oder symbolische Systeme, sondern der Blick richtet sich auf das

Spannungsfeld unterschiedlicher Interessenslagen und Orientierungen, das

den Hintergrund für Auseinandersetzungen um und für Aushandlungsprozesse
von symbolischen Ordnungen bildet. Damit werden Aspekte von
zielgerichtetem Handeln, Optionalität und Akteursbezogenheit betont.

- Vorstellungen von Kontinuität, von historischen Ursprüngen oder Herkünften

„kultureller" Gemeinschaften werden als Ergebnisse einer „invention of
tradition" betrachtet. „Tradition" erscheint als kontextuell motivierte reflexive
Selektion symbolischer Elemente, die in bezug auf aktuelle Bedingungen
und Anliegen reinterpretiert und zu einer zweckdienlichen Konfiguration
zusammengefügt werden.17

- Mit der Frage nach kulturellen Konstruktionsprozessen wird die konnotative

Dreieinigkeit von Kultur, Identität und Territorialität entkoppelt. Territoriale
Bezüge werden in ihrer Funktion als symbolische Markierungen kollektiver

Identitäten sichtbar gemacht (Gupta, Ferguson 1992; Appadurai, 1986).

Angesichts der gesellschaftlichen Wirksamkeit sozialwissenschaftlicher
Konzeptionalisierungen bietet die Einengung des Kulturbegriffs auf den Prozess

14 Der Begriff des „management of meaning" stammt aus Hannerz, Ulf (1992), Cultural
Complexity. Studies in the Social Organization of Meaning, New York: Columbia University
Press, der damit ein umfassendes Konzept zur Untersuchung von Kultur in komplexen
Gesellschaften vorstellt. Zu einem wissenssoziologisch orientierten Konzept von Kultur vgl.
Barth (1995). Zur Verbindung von Kulturanalyse und Ethnomethodologie vgl. Watson (1991).

15 Damit wird zugleich eine Rückbesinnung auf Positionen der Sozialanthropologie vollzogen.

16 Zur Neukonzeption von „community" vgl. Cohen, Anthony B. (1985), The Symbolic
Construction of Community, London, New York: Tavistock.

17 Wegweisend hier z. B. Linnekin (1992); Handler und Linnekin (1984); Hanson (1989).



„Multikulturalität"? 293

des Umgangs mit und auf die Hervorbringung von Bedeutungen den Vorteil,
daß er sich in dieser Form der Instrumentalisierung - nämlich als Mittel zur
Essentialisierung von Differenz - widersetzt. Zugleich wird er durch seine

Wiederverankerung in einem umfassenderen Handlungskonzept als analytisches
Werkzeug handhabbarer, was durch frühere, umfassende und dadurch
notwendigerweise vage und ungreifbare Konzepte nicht gewährleistet war. Zugleich
könnte ein so konzipierter Kulturbegriff eine für Soziologie und Ethnowissen-
schaften gleichermaßen akzeptable Basis des interdisziplinären Erkenntnisinteresses

bieten, nämlich zur Analyse sozialer Strukturierungsmechanismen
beitragen.

Während jedoch die Sozialwissenschaften „Kultur" als Leitkategorie
zurückweisen und die Einbettung kultureller Prozesse in sozialer Interaktion
betonen, wird gegenwärtig in außerwissenschaftlichen Diskursen zunehmend der
Status des Kulturellen als Ordnungsinstrument gesellschaftlichen Lebens
hervorgehoben.

3. Der außerwissenschaftliche „Multikultur"-Diskurs: Kontexte,
Inhalte und Gefahren

Im Zuge vielschichtiger Globalisierungsprozesse unterliegen weltweit soziale
und ökonomische Topographien beträchtlichen Umstrukturierungen. Zu den

komplexen, vielfach sich überlappenden, ergänzenden und auch widerstreitenden
Komponenten einer globalisierten politisch-ökonomischen Konstellation18
gehören neben transnationalen flows von Technologien, Kapital und medial
vermittelten Bildern, Symbolen und Vorstellungen auch Wanderungsbewegungen
von Menschen. Diese globalen „ethnoscapes"19 umfassen zeitlich befristete
Arbeitsmigration ebenso wie Ein- und Auswanderungsbewegungen, Flucht oder
Exil, Tourismus oder auch in internationalen Arenen tätige, kosmopolitisch2"
orientierte Berufsgruppen sogenannter „global players". Die Auswirkungen
dieser vielfältigen Wanderungsbewegungen haben auch die sozialen Land-

18 Es sei hier dahingestellt, ob es sich um ein „Weltsystem" im Sinne Immanuel Wallersteins
handelt, in das globale Prozesse funktional eingebunden sind, oder ob „disjunctures and
differences" das Wesen globaler Prozesse bestimmen, eine Auffassung, wie sie etwa Arjun
Appadurai vertritt (Appadurai 1992).

19 Appadurai unterscheidet verschiedene Dimensionen von Globalisierung, die er als Deterri-
torialisierungsbewegungen, als transnationale „flows", konzeptioniert und die in globale
Konfigurationen münden: Neben den sog. „ethnoscapes" sind dies „technoscapes",
„finanscapes", „mediascapes" und „ideoscapes", globalisierte Begriffe, Ideen und Kategorien,
die weltweit als Konstitutionselemente sozialer Identitäten und als Werkzeuge politischer
Strategien dienen (Appadurai 1992).

20 Zum Konzept des Kosmopolitanen: Hannerz (1990).



294 Regina Bormann

Schäften der fortgeschrittenen Industriestaaten verändert. Diese Veränderungen

werden im Sinne eines „metasozialen Kommentars" (Geertz) als

„Multikulturalisierung" wahrgenommen und beschriehen.

Massenmigration und hohe Mobilität stellen aber weder ein neues Phänomen

noch einen historischen Ausnahmefall dar.21 Beispielsweise war nicht nur
die europäische Siedlungskolonisation nach Übersee, sondern der gesamte
Prozess der Industrialisierung und Urbanisierung von großräumigen
Wanderbewegungen begleitet. Allerdings lassen sich als Folge zunehmender globaler
Integration neue Tendenzen gegenwärtiger Migrationsprozesse benennen (Castles
und Miller, 1993, 8 f.): Migration unterliegt der Globalisierung, das heißt fast

jedes Land ist heute, wenn auch in unterschiedlichem Ausmaß, zugleich Ziel-
und Herkunftsland von Migration. Europa hat sich dabei in den letzten
Jahrzehnten vom traditionellen Auswanderungs- zum „Einwanderungskontinent
wider Willen" (Fassmann und Münz, 1996, 9) gewandelt. Insgesamt ist eine

quantitative Zunahme und eine Diversifizierung von Wanderungsbewegungen
festzustellen. Die besonders in Deutschland und der Schweiz lange vorherrschende

Verengung der Perspektive auf den Typus des „Gastarbeiters", also
auf temporäre Arbeitsmigration mit der Intention zur Rückkehr, wurde diesen

neuen Entwicklungen bei weitem nicht gerecht. De facto sind heute alle westlichen

Industrieländer Einwanderungsländer, auch wenn vielerorts die jeweiligen

gesellschaftspolitischen Diskussionen den neuen Realitäten noch weit
hinterher hinken. Entsprechend dem jeweiligen historischen und politischen
Selbstverständnis der einzelnen Staaten weist der „Multikultur"-Diskurs national
unterschiedliche Ausprägungen auf.22 Der Begriff „Multikultur" wurde zuerst
in klassischen Einwanderungsländern wie Kanada und Australien verwendet,
wenn auch mit unterschiedlicher Zielsetzung: In Kanada ging es um Strategien
der politischen Integration französischsprachiger Separatisten, in Australien
um die Steuerung von Einwanderung aus dem asiatischen Raum. In den USA
wiederum wurde und wird der Diskurs vielfach von Fragen der Einwanderung
abgekoppelt und von verschiedenen ethnischen Gruppen als Plattform im Kampf
um wohlfahrtsstaatliche Ressourcen genutzt. Auch in Europa stehen vielfach,
so zum Beispiel in Deutschland, Fragen der konkreten Regelung von Einwanderung

im „Multikultur"-Diskurs eher im Hintergrund zugunsten eines

vordergründig moralisch-pädagogischen Plädoyers für die Akzeptanz

21 Fassmann und Münz (1996), S. 14. Zu dieser Frage auch Sassen (1996) und Castles und
Miller (1993).

22 Zur Einwanderungspolitik in verschiedenen Staaten vgl. Fassmann und Münz (1996) und
Castles und Miller (1993). Zu unterschiedlichen Multikulturdiskursen: Radtke (1992), (1994);
Rex (1996). Zum Vergleich des deutschen und amerikanischen Multikulturdiskurses: Welz
(1996), S. 99-120. Zur amerikanischen Multikulturdebatte: Ostendorf (1994b) und Lenz
(1994). Zur deutschen Multikulturdebatte: Bade (1996).



„Multikulturalität"? 295

„multikultureller", das heißt multiethnischer Vielfalt. Ebenso wie in den USA
sind hier die Hauptträger des Diskurses nicht Sozialpolitiker, denen es um
Minderheitenfragen oder Einwanderungskonzepte geht, sondern die wesentlichen

Produzenten und Akteure stammen aus den Bereichen der Erziehung und

Bildung und zunehmend der Kulturpolitik. Die Grundlage der Vorstellung
einer „multikulturellen Gesellschaft" ist jedoch trotz aller nationalen
Unterschiede identisch. Sie besteht in der Annahme, daß jeder Mensch Mitglied
einer exakt abgrenzbaren „Kultur" sei, also einer Gemeinschaft, die sich durch
kollektiv geteilte Handlungsweisen und Weltsichten auszeichnet, und deren
Merkmale sich definitorisch im Sinne etwa von „Kulturmustern" ermitteln
ließen. Nach dieser Vorstellung besitzt jede „Kultur" historische Kontinuität
(„Tradition"), Kohärenz und Verbindlichkeit für ihre Mitglieder. „Kultur"
erscheint als ein geschlossenes System von Werten, Normen, Vorstellungen und

Handlungsweisen, das Mentalitäten und Lebensweisen seiner Mitglieder prägt.
Beim „Multikultur"-Diskurs wird in der Regel „Kultur" mit „Ethnos"
gleichgesetzt, nämlich „ein Zur-Deckung-Kommen von sozialer Gruppe, Kultur und
Identität postuliert" (Welz, 1994, 66). Eine noch weitergehende Auslegung
von „Multikulturalität" vertreten US-amerikanische Diskurse, in denen in

Anlehnung an postmodernistische Philosophie die soziale Welt als Feld des

Widerstreits inkommensurabler Lebensformen konzipiert wird und Dissens
und Differenz zu ihren Leitkategorien hochstilisiert werden.23 Dieser
postmodernistische „Multikultur"-Diskurs zieht die Frontlinien „kultureller"
Unvereinbarkeit nicht nur zwischen Ethnien, Rassen und den Geschlechtern,
sondern schafft Raum für unendliche potentielle Schließungsprozesse etwa
entlang sozialstruktureller Lagen, Lebensstilen, sexueller Präferenzen oder
Altersgruppen.

Die sozialwissenschaftliche Kulturforschung betrachtet diese Entwicklungen

als kulturelles Phänomen, nämlich als einen „Wechsel der Semantik, eine

Umstellung der Codes, in denen die Gesellschaft sich selbst beschreibt" (Radtke,
1994, 230), und damit als Instrument der Reorganisation von Wahrnehmung
und Interpretation sozialer Welt. Es hat seinen Ursprung in spezifischen politischen

und ökonomischen Prozessen und schafft seinerseits neue soziale Realitäten.

Aus diesem Ansatz ergeben sich zwei analytische Zielrichtungen:

- Das Interesse gilt nicht mehr der vorgeblichen „multikulturellen" Verfaßtheit
sozialer Welt, sondern den Bedingungen ihrer Erfahrbarkeit, den Kontexten,

23 Einflußreich war hier insbesondere das Werk Jean-Francois Lyotards. Vgl. Derselbe (1987),
Der Widerstreit, München: Wilhelm-Fink-Verlag. In Anlehnung an Wittgenstein beschreibt
Lyotard die soziale Welt als Kosmos widerstreitender Sprachspiele, die er mit Lebensformen
gleichsetzt. Weit stärker als Wittgenstein betont er den Aspekt des Kampfes und der
Inkommensurabilität der Sprachspiele.



296 Regina Bormann

in denen sie Realitätscharakter gewinnt.24 Zur Erklärung dieser veränderten

ökonomischen, politischen und sozialen Kontexte dienen beispielsweise
Theorien eines postfordistischen „disorganized capitalism", die eine als
umfassende Kulturalisierung begriffene Entdifferenzierung aller gesellschaftlichen

Sphären konstatieren (Lash und Urry 1987, 1994; Featherstone, 1995).

- „Multikultur"-Diskurse werden von bestimmten Akteuren initiiert und von
Vermittlungsagenturen weiterverbreitet. Sozialwissenschaftliche
Fragestellungen zielen daher auf deren Motivationen, Interessenslagen und

Zielvorstellungen und die Art und Weise, in der die Konstruktion „Kultur" in
der öffentlichen Wahrnehmung naturalisiert wird. Neue Forschungen
untersuchen zum Beispiel die Rolle von „Multikultur"-Diskursen als

„neokompensative Strategien" (Welz, 1996, 15) zur Durchsetzung und

Legitimierung ökonomischer Restrukturierung.25

Bezogen auf das Eingangsbeispiel mit der türkischen Diskothek in einer
deutschen Großstadt bedeutet das: Es kann nicht mehr darum gehen zu ermitteln,
durch welche spezifischen „kulturellen" Merkmale sich zum Beispiel türkische

Jugendliche von deutschen unterscheiden. Die Frage lautet vielmehr: Wer
definiert in welchen Interessenslagen Menschen als Angehörige einer „Kultur"?

Welche Unterscheidungsmerkmale werden aufgegriffen und wie werden
diese bewertet? Unter welchen Bedingungen werden „kulturelle" Zugehörigkeiten

geglaubt, unter welchen Bedingungen sind sie umstritten oder wandeln
sich?

Durch diese „konstruktivistische" Herangehensweise wird bewußt vermieden,

den Topos der „Multikulturalität" unkritisch als soziale „Realität" zu
übernehmen. Das hieße nämlich, eine einmal vorgenommene Konstruktion
von Wirklichkeit („Kulturen") gewissermaßen zu verdoppeln und in ihrer
Wirkung zu bestärken, indem sie durch wissenschaftliche Autorität sanktioniert
würde (Radtke, 1993, 81). Die Wirkungen dieses Diskurses sind in der Tat
bedenklich und zwar in zweifacher Hinsicht: Erstens könnten sie in politischer
Hinsicht zu einer Unterminierung des demokratischen Rechtsstaats beitragen.
Zweitens bergen sie für die Sozialtheorie die Gefahr, daß ökonomische oder
soziale Disparitäten zugunsten der Annahme vermeintlicher „kultureller
Andersheit" vernachlässigt werden.

24 Diese Fragestellungen entwirft Stenger (1993), S. 135, als Programm für konstruktivistische
Forschungsansätze.

25 Welz untersucht aus vergleichender Perspektive „Multikultur"-Arbeit und -Politik in New
York und Frankfurt. Auch Radtke betrachtet den „Multikultur"-Diskurs als Sozialtechnologie:
Vgl. Radtke (1994).



„Multikulturalität"? 297

3.1 „ Multikulturalität " als Bedrohung des demokratischen Rechtsstaats

Aus der Perspektive der „Multikulturalität" erscheint die Gesellschaft als Mosaik

primordialer Gemeinschaften, nämlich ethnisch definierter „Kulturen".
Nach dieser Prämisse müssen deren Interaktionsweisen, deren Stellung zueinander

und zum Staat und deren Umgang miteinander definiert, gesteuert und
pädagogisch eingeübt werden. Experten aus Sozial- oder Kulturwissenschaft
und Pädagogik liefern dafür das erforderliche Spezialwissen.26 Dies geschieht
jedoch innerhalb eines Feldes ungleicher Machtbeziehungen und konkurrierender

Ansprüche auf die Deutungsmacht über soziale Ein- und Ausschlußprozesse

und über die Setzung von Regeln und Normen „interkulturellen"
Miteinanders. Da sich Nationen stets auch kulturell definieren, also eine
Dominanz beanspruchende „Mehrheitskultur" angenommen wird, tritt
konsequenterweise die Frage in den Vordergrund, wieviel „Fremdheit" eine

„Kultur" auf ihrem Territorium sowohl in quantitativer (Wieviel „Fremde"
dürfen es sein?) als auch in qualitativer Hinsicht (Wie „fremd" dürfen
„Anderskulturelle" sein?) verträgt. Das politische Programm manch einer
populistischen Partei in europäischen Staaten ist allein um diese Fragestellungen
zentriert. Die vielerorts zu beobachtenden Eruptionen von Fremdenhass

zeigen, zu welchen Auswüchsen eine solche Haltung führen kann.

Aber auch der postmodernistische, auf die Anerkennung „kultureller"
Eigenheit zielende „Multikultur"-Diskurs birgt fatale politische Implikationen.
Nach diesem sozialutopischen Entwurf wird jeder Gruppe gemäß einer
postmodernistischen Ethik und Politik der Differenz nahezu schrankenlose
„kulturelle" Selbstentfaltung zugestanden, während Konsens und Kompromiß
in die Nähe von Unterdrückung und Herrschaftsausübung gerückt werden. Die
politischen Folgen dieser Form des „Multikulturalismus" sind gegenwärtig in
den USA zu beobachten. Dort droht eine unheilige Allianz von kultur- und
sozialwissenschaftlich propagiertem Differenz-Denken mit der von ethnischen
Interessensgruppen dominierten „Multikulturalismus"-Bewegung den einst
emanzipatorischen Gedanken der Anerkennung von Differenz in ein Instrument

zur Paralysierung politischer Handlungsfähigkeit und zur Erosion sozialen

Zusammenhalts zu verwandeln. Bereits seit langem wird dort vor der
Unvereinbarkeit einer kulturell definierten Politik der Differenz mit den Grundlagen

eines demokratischen Rechtsstaats gewarnt (Taylor, 1993).

26 Eine empirische Untersuchung über das Zusammenspiel politischer, ökonomischer und
wissenschaftlicher Akteure bei der Propagierung und Institutionalisierung von
„Multikulturalität" bietet Welz (1996). Auch Radtke betont die Rolle des „Multikultur"-Diskurses
als Mittel zur „aktiven Professionalisierung" und Legitimierung bestimmter
Wissenschaftsdisziplinen und Berufsgruppen: Vgl. Radtke (1992).



298 Regina Bormann

Obwohl sich in Europa „Multikultur"-Diskurse ausschließlich auf ethnische
Differenzen beziehen, und sich die gesellschaftspolitischen Kontexte und
historischen Voraussetzungen erheblich von denen der USA unterscheiden, birgt
die neue Wahrnehmung von „Multikulturalität" hier das gleiche Gefahrenpotential

für demokratisch verfaßte Gemeinwesen. Mit Blick auf die europäischen

Staaten betont Habermas, daß ein demokratischer Rechtsstaat nur auf
den Rechten des Individuums gründen kann. Dem einzelnen Menschen muß
die Freiheit der Entscheidung für bestimmte Lebens- und Denkweisen
offenstehen, aber „[...) der Schutz von identitätsbildenden Lebensformen und
Traditionen soll ja letztendlich der Anerkennung ihrer Mitglieder dienen; er hat

keineswegs den Sinn eines administrativen Artenschutzes. Der ökologische
Gesichtspunkt der Konservierung von Arten läßt sich nicht auf Kulturen
übertragen" (Habermas, 1993, 173). Mit Recht wird betont, daß mit der Forderung
nach Anerkennung von „Multikulturalität" nicht nur die anscheinend unbequeme

Tatsache permanenter gesellschaftlicher und kultureller Transformation
übersehen, sondern auch versucht wird, Entscheidungsfreiheit und kulturelle
Kreativität des Individuums durch normative Festlegungen zu leugnen und zu
beschneiden. Hier sind die Sozialwissenschaften aufgefordert, politische
Modelle zu entwickeln, die ein Höchstmaß an Differenz zulassen, ohne den sozialen

Zusammenhalt zu gefährden.27

3.2 Die Kulturalisierung sozialer Disparitäten

Auch mit Blick auf sozialpolitisch notwendige Maßnahmen gibt der „Multi-
kultur"-Diskurs Anlaß zur Sorge. Ein Beispiel ist die Frage nach der -
möglichst transnationalen - Regelung und Steuerung von Einwanderung. Die
„Kulturalisierung" sozialer und politischer Fragen behindert vielerorts die längst
überfällige Auseinandersetzung mit den demographischen Folgeerscheinungen
globaler Restrukturierungsprozesse. Darüber hinaus geraten durch die Betonung

kultureller Differenz nur allzuleicht soziale Disparitäten und ungleiche
Zugangsmöglichkeiten zu gesamtgesellschaftlichen Ressourcen aus dem Blick
(Kaschuba, 1995; Radtke, 1993). Um noch einmal die Kölner Türken-Disko
„Bodrum" zu bemühen: Bei näherem Hinsehen fällt auf, daß sie kaum als

Paradigma für kulturelle Differenzen taugt. Warum zieht es allabendlich Hunderte

junger Türkinnen und Türken dorthin? Wollen sie aufgrund ihrer kulturellen
Prägung lieber unter sich sein, dort in ihrer Landessprache sprechen, türkische
statt amerikanische Rockmusik hören, Ayran statt Bier trinken, auf traditionelle

Weise tanzen? Der Besitzer der Diskothek hat eine ganz andere, lapidare
Erklärung: Seine Diskothek sei die Antwort auf das Gefühl vieler Türken, in

27 Eine Diskussion verschiedener „Multikulturalismus"-Modeile findet sich in Hettlage (1996).



„Multikulturalität"? 299

Deutschland nicht mehr gut aufgehoben zu sein. „In deutsche Diskotheken",
bestätigt ein Gast, „kommt man als Türke nicht hinein." Es geht also nicht um
„kulturelle" Unvereinbarkeiten, sondern schlicht um das Fehlen oder das

Versagen sozialpolitischer Konzepte. Darin liegt eine weitere Herausforderung an
die Sozialwissenschaften, nämlich der gegenwärtigen kulturalistischen
Wiederverzauberung der Welt durch Strategien einer .sozialverträglichen
Steuerung und Abfederung der Folgen globaler Restrukturierungsprozesse
entgegenzuwirken.

LITERATURVERZEICHNIS

Abu-Lughod, Lila (1991), Writing against Culture, in: Richard G. Fox, ed.. Recapturing
Anthropology, Santa Fe: School of American Research Press, 137-162.

Appadurai, Arjun (1986), Theory in Anthropology: Center and Periphery, Comparative Studies
in Society and History, 28. 356-361.

Appadurai, Arjun (1992), Disjuncture and Difference in the Global Cultural Economy, in: Mike
Featherstone, ed.. Global Culture. Nationalism, Globalization, and Modernity, London,
Newbury Park, New Delhi: Sage, 295-310.

Bade, Klaus J., Hrsg. (1996), Die multikulturelle Herausforderung. Menschen über Grenzen -
Grenzen über Menschen, München: Beck.

Barth, Frederic (1995), Other Knowledge and Other Ways of Knowing, in: Journal of
Anthropological Research, 51, 65- 68.

Beck, Ulrich (1986), Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Berg, Eberhard und Martin Fuchs, Hrsg. (1993), Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der
ethnographischen Repräsentation, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Boon, James A. 1982), Other Tribes, Other Scribes: Symbolic Anthropology in the Comparative
Studies of Cultures, Histories. Religions, and Texts, Cambridge, London et al.: Cambridge
University Press.

Borofsky, Robert, ed. (1994), Assessing Cultural Anthropology, New York et al.: McGraw-Hill.

Castles, Stephen und Mark J. Miller (1993), The Age of Migration. International Population
Movements in the Modern World, Houndmills et al., London: Macmillan.

Clifford, James (1986), Partial Truths, in: James Clifford und George E. Marcus, eds., Writing
Culture. The Poetics and Politcs of Ethnography, Berkeley and Los Angeles: University
of California Press, 1-26.

Dittrich, Eckard J. und Frank-Olaf Radtke, Hrsg. 1990), Etlmizität. Wissenschaft und Minderheiten,
Opladen: Westdeutscher Verlag.

Fassmann, Heinz und Rainer Münz, Hrsg. (1996), Migration in Europa. Historische Entwicklung,
aktuelle Trends, politische Reaktionen, Frankfurt a.M., New York: Campus.

Featherstone, Mike 1995), Undoing Culture. Globalization, Postmodernism and Identity, London,
Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Fox, Richard G., ed., (1991), Recapturing Anthropology. Working in the Present, Santa Fe:
School of American Research Press.

Friedman, Jonathan (1994), Cultural Identity and Global Process, London, Thousand Oaks, New
Delhi: Sage.



300 Regina Bormann

Gaserow, Vera; Andreas Heitmann et al. (1995), Die Freundschaft zersplittert, in: DIE ZEIT, 14,

(31.03.), 18.

Geertz, Clifford ([ 1987] 1991 a), Dichte Beschreibung: Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme,
2. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Geertz, Clifford (1991b), Dichte Beschreibung. Bemerkungen zu einer deutenden Theorie von
Kultur, in: Derselbe, Dichte Beschreibung: Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme,
2. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 7-43.

Geertz, Clifford (1991c), „Deep Play": Bemerkungen zum balinesischen Hahnenkampf, in: Derselbe,
Dichte Beschreibung: Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, 2. Aufl., Frankfurt a.

M.: Suhrkamp, 202-260.

Giddens, Anthony (1987), Social Theory and Modern Sociology, Stanford: Stanford University
Press.

Giddens, Anthony ([1976] 1993), New Rules of Sociological Method. A Positive Critique of
Interpretative Sociologies, 2nd ed., Cambridge, Oxford: Polity Press.

Giddens, Anthony (1995), Die Konsequenzen der Moderne, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Gupta, Akhil und James Ferguson (1992), Beyond „Culture": Space, Identity, and the Politics of
Difference, Cultural Anthropology, 7/1, 6-23.

Habermas, Jürgen (1993), Anerkennungskämpfe im demokratischen Rechtsstaat, in: Charles Taylor,
Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, hrsg. von Amy Gutmann, Frankfurt
a. M.: Fischer, 147-196.

Handler, Richard und Jocelyn Linnekin (1984), Tradition, Genuine or Spurious? Journal of
American Folklore, 97/385, 273-290.

Hannerz, Ulf (1990), Cosmopolitans and Locals in World Culture, Theory, Culture and Society,
7, 237-251.

Hanson, Allan (1989), The Making of the Maori: Culture Invention and its Logic, American
Anthropologist, 91/4, 890-902.

Hettlage, Robert (1996), Multikulturelle Gesellschaft zwischen Kontakt, Konkurrenz und
„accomodation", Berliner Journal für Soziologie, 6/2, 163-179.

Hymes, Dell, ed. ([1969] 1974a), Reinventing Anthropology, New York: Vintage.

Hymes, Dell (1974b), The Use of Anthropology: Critical, Political, Personal, in: Derselbe, ed.,

Reinventing Anthropology, New York: Vintage, 3-79.

Kahn, Joel (1989), Culture. Demise or Resurrection? Critique ofAnthropology, 9, 5-25.

Kaschuba, Wolfgang (1995), Kulturalismus: Vom Verschwinden des Sozialen im gesellschaftlichen
Diskurs, in: Derselbe, Hrsg., Kulturen - Identitäten - Diskurse. Perspektiven Europäischer
Ethnologie, Berlin: Akademie-Verlag, 11-30.

Keesing, Roger M. (1994), Theories of Culture Revisited, in: Robert Borofsky, ed., Assessing
Cultural Anthropology, New York et al.: McGraw-Hill, 301-310.

Lash, Scott und John Urry (1987), The End of Organized Capitalism, Madison, Wise., Oxford:
University of Wisconsin Press.

Lash, Scott and John Urry (1994), Economies of Signs and Space, London, Thousand Oaks, New
Delhi: Sage.

Lenz, Günter H. (1994), American Culture Studies: Multikulturalismus und Postmoderne, in:
Bernd Ostendorf, Hrsg., Multikulturelle Gesellschaft. Modell Amerika München: Wilhelm-
Fink-Verlag, 167-187.

Linnekin, Jocelyn (1992), On the Theory and Politics of Cultural Construction in the Pacific, in:
Oceania, 62, 249-263.



„Multikulturalität"? 301

Marcus, George E. (1986), Ethnography in the Modern World System, in: James Clifford and
George Marcus, eds„ Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography, Berkeley,
Los Angeles: University of California Press, 165-193.

Marcus, George E. (1989), Imagining the Whole. Ethnography's Contemporary Efforts to Situate
itself, Critique of Anthropology, 9/3, 7-30.

Marcus, George E. (1992a), Past, Present and Emergent Identities, in: Scott Lash and Jonathan
Friedman, eds., Modernity and Identity, Oxford, Cambridge: Blackwell, 309-330.

Marcus, George E., ed. (1992b), Rereading Cultural Anthropology, Durham and London: Duke
Univ. Press.

Marcus, George E. (1994), After the Critique of Anthropology: Faith, Hope, and Charity, But the
Greatest of these is Charity, in: Robert Borofsky, ed.. Assessing Cultural Anthropology,
New York et al.: McGraw-Hill, 40-52.

Markus, Gyorgy (1993), Culture: The Making and the Make-up of a Concept, Dialectical
Anthropology, 18, 3-29.

Nencel, Lorraine and Peter Pels, eds. (1991), Constructing Knowledge. Authority and Critique in
Social Science, London, Newbury Park, New Delhi: Sage.

Ostendorf, Bernd, Hg. (1994a), Multikulturelle Gesellschaft. Modell Amerika München: Wilhelm-
Fink-Verlag.

Ostendorf. Bernd (1994b), Einwanderung - Ethnizität - Multikulturalismus: Modell Amerika?
in: Mechthild M. Jansen und Sigrid Baringhorst, Hrsg., Politik der Multikultur.
Vergleichende Perspektiven zu Einwanderung und Integralion, Baden-Baden: Nomos,
87-97.

Radtke, Frank-Olaf (1992), Die Konstruktion des Fremden im Diskurs des Multikulturalismus,
in: H. Elcin Kürsat-Ahlers, Hrsg., Die multikulturelle Gesellschaft: Der Weg zur
Gleichstellung? Frankfurt a. M.: Verlag für Interkulturelle Kommunikation, 129-141.

Radtke, Frank-Olaf (1993), Politischer und kultureller Pluralismus. Zur politischen Soziologie
der „multikulturellen Gesellschaft", in: Caroline Y. Robertson-Wensauer, Hrsg.,
Multikulturalität - Interkulturalität? Probleme und Perspektiven der multikulturellen
Gesellschaft, Baden-Baden: Nomos, 79-95.

Radtke, Frank-Olaf (1994), Multikulturalismus: Ein postmoderner Nachfahre des Nationalismus?
in: Bernd Ostendorf, Hrsg., Multikulturelle Gesellschaft. Modell Amerika? München:
Wilhelm-Fink-Verlag, 229-235.

Radtke, Frank-Olaf 1996), Fremde und Allzufremde. Zur Ausbreitung des ethnologischen Blicks
in der Einwanderungsgesellschaft, in: Hans-Rudolf Wicker; Jean-Luc Alber, Claudio
Bolzman et al.. Hrsg., Das Fremde in der Gesellschaft: Migration, Ethnizität und Staat,
Zürich: Seismo, 333-352.

Rex, John (1996), Multikulturalismus in Europa und Nordamerika, Berliner Journal für Soziologie,
6/2, 149-161.

Sassen, Saskia 1996), Migranten. Siedler. Flüchtlinge. Von der Massenauswanderung zur Festung
Europa, Frankfurt a. M.: Fischer.

Schiffauer, Werner (1996), Die Angst vor der Differenz. Zu neuen Strömungen in der
Kulturanthropologie, Zeitschrift für Volkskunde, 92/1, 20-31.

Spiro, Melford E. (1992), Cultural Relativism and the Future of Anthropology, in: George E.
Marcus, ed.. Rereading Cultural Anthropology, Durham, London: Duke Univ. Press,
124-151.

Stenger, Horst (1993), Kulturelle Kontexte und die Konstruktion von Sinnstrukturen, in: Wolfgang
Bonß; Rainer Hohlfeld und Regine Kollek, Hrsg., Wissenschaft als Kontext - Kontexte
der Wissenschaft, Hamburg: Junius, 135-147.



302 Regina Bormann

Strathern, Marilyn, ed. (1995), The nice thing about culture is that everyone has it. in: Dieselbe,
Shifting Contexts. Transformations In Anthropological Knowledge. London, New York:
Routledge, 153-176.

Taylor, Charles (1993), Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, hrsg. von Amy
Gutmann, Frankfurt a. M.: Fischer.

Trouillot, Michel-Rolph (1991), Anthropology and the Savage Slot. The Poetics and Politics of
Otherness, in: Richard G. Fox, ed.. Recapturing Anthropology. Working in the Present,
Santa Fe: School of American Research Press, 17-58.

Ulin, Robert C. (1991 Critical Anthropology Twenty Years Later. Modernism and Postmodernism
in Anthropology, Critique ofAnthropology, 11/1, 63-89.

Wagner, Roy 1981 The Invention of Culture, (revised and expanded edition), Chicago, London:
Chicago University Press.

Watson, Graham (1991), Rewriting Culture, in: Richard G. Fox, ed.. Recapturing Anthropology.
Working in the Present, Santa Fe: School of American Research Press, 73-92.

Welz, Gisela (1994). Die soziale Organisation kultureller Differenz. Zur Kritik des Ethnosbegriffs
in der anglo-amerikanischen Kulturanthropologie, in: Helmut Berding, Hrsg., Nationales
Bewußtsein und kollektive Identität. Studien zur Entwicklung des kollektiven Bewußtseins
in der Neuzeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 66-81.

Welz, Gisela 1996), Inszenierungen kultureller Vielfalt. Frankfurt am Main und New York City,
Berlin: Akademie-Verlag.

Wicker, Hans-Rudolf (1996), Von der komplexen Kultur zur kulturellen Komplexität, in: Derselbe
et al„ Hrsg., Das Fremde in der Gesellschaft. Migration, Ethnizität und Staat, Zürich:
Seismo, 373-392.

Wimmer, Andreas 1996), Kultur: Zur Reformulierung eines sozialanthropologischen Grundbegriffs,
Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 48/3, 401-425.

Wolf, Eric W. (1974), American Anthropologists and American Society, in: Dell Hymes, ed.,
Reinventing Anthropology, New York: Vintage, 251-283.

Anschrift der Autorin:
Regina Bormann,
Breslauer Str. 25,
D-71717 Beilstein


	"Multikulturalität"? : Die sozialwissenschaftliche Kulturforschung angesichts des Umlaufs ihrer Kategorien

