
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 23 (1997)

Heft: 2

Artikel: Une aporie du multiculturalisme éclairée par la philosophie politique de
Hannah Arendt : l'action plurielle et le mouvement dans l'espace public
plutôt que la logique de la différence

Autor: Caloz-Tschopp, Marie-Claire

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol./Swiss Journ. Sociol., 23 (2), 1997, 259-282 259

UNE APORIE DU MULTICULTURALISME ÉCLAIRÉE
PAR LA PHILOSOPHIE POLITIQUE DE HANNAH ARENDT.

L'ACTION PLURIELLE ET LE MOUVEMENT DANS L'ESPACE
PUBLIC PLUTÔT QUE LA LOGIQUE DE LA DIFFÉRENCE

Marie-Claire Caloz-Tschopp
Université de Genève

Le monde s'ouvre différemment à chaque
homme selon la position qu 'il y occupe.

(H. Arendt, Phil, et pol., 87)

1. Introduction

Un des enjeux fondamentaux du thème «multiculturalisme : utopie ou réalité»

pour la philosophie politique (et pas seulement pour elle), est la démocratie en
tant que régime, projet et imaginaire1 (Castoriadis, 1986), impliquant la possibilité
d'appartenance, de «vita activa», d'action, de pluralité, de mouvement dans la

construction de l'espace public (au sens où H. Arendt définit ces termes). Ces

conditions fondamentales et les questions, problèmes, choix, en rapport à ce

qu'un autre philosophe a appelé les «frontières de la démocratie» (Balibar,
1994), sont les conditions fondamentales du et de la politique qu' il faut considérer
à la lumière du multiculturalisme et de ses difficultés.

La tentative de penser les difficultés du multiculturalisme en tant qu'utopie
et réalité contient des antinomies - contradictions - voire des apories - difficultés
rationnelles paraissant sans issue - autour de la paire identité-différence, quant
à la construction conjointe de la liberté, de l'égalité, de la paix à la base de

l'action humaine dans la pluralité et l'espace public, dont des philosophes
aussi divers que Tugenhat, Castoriadis, Bobbio, Rawls, Habermas, Taylor,
Walzer se sont fait l'écho. Un des enjeux théoriques et politiques en est une
délégitimation de l'égalité, une remontée des théories anti-égalitaristes, dans

laquelle s'inscrit la théorie de la différence (Marcil, 1994). Les apories se

compliquent quand la liberté et l'égalité des humains apparaissent de plus en

plus liées historiquement au respect de la vie, de la survie de l'humanité et de
la nature. Il semblerait alors que la coexistence des deux termes de l'aporie
devient impossible, impensable.

1 Et non seulement comme procédure formelle (travaux d'Habermas).



260 Marie-Claire Caloz-Tschopp

1.1 Cassandre, sans Etat, au coeur de notre Cité, la planète

Il est vrai, ce que souligne Arendt, «que le monde s'ouvre différemment à

chaque homme selon la position qu'il y occupe» (Phil, et pol., 87) dans les

rapports de pouvoir et dans le monde. Reste à savoir ce que la position indique
sur l'être humain, sur l'acteur politique sur le et la politique en rapport au
multiculturalisme. Ainsi il n'est pas identique d'être en position d'employeur,
de chercheur, juriste, policier ou requérant d'asile (Caloz-Tschopp, 1995). Au
moment d'écrire, nous avons en mémoire la situation de millions de personnes
sans droits, clandestines à travers l'Europe, invisibles du point de vue de leur
appartenance à la politique, en d'autres termes absentes de la citoyenneté ou
alors criminalisés avant d'être refoulées (loi sur les mesures de contrainte en
Suisse et dans d'autres pays).

Dans l'espace Schengen qui se réclame pourtant de la référence à l'Etat de

droit, on assiste à l'augmentation de personnes mises en position de sans statut,
ou avec des bouts de statuts précaires ou avec des statuts «gris». Ces millions
de personnes matérialisent les sans Etat, exilés, apatrides, réfugiés. Ce sont des

«criminels sans crime», personnages emblématiques du XXème siècle décrits
dans l'oeuvre de H. Arendt. Cassandre a leur visage. Bien qu'invisible,
clandestine, elle est aujourd'hui au coeur de la Cité, la planète. Mais que dit-
elle sur la ville de Troie contemporaine que nous ne pouvons pas voir ni
entendre Arendt nous fournit des indices avec la signification qu'elle retire
de l'émergence et de la position paradoxale des sans Etat au XXème siècle,
dans une des parties les plus puissantes qu'elle ait écrites dans les Origines du

totalitarisme, dans La Tradition cachée et dans Qu'est-ce que la Politique

1.2 Une aporie et la logique de la différence

Une des apories autour de la paire identité-différence est la coexistence de

deux exigences apparemment inconciliables dans le cadre et les conditions
politiques actuelles : la généralité des droits à la base de l'unité du genre
humain, d'un monde commun, et la singularité à la base des droits de la

personne. Elle prend des formes très diverses dans le débat historico-politique
actuel, exprimant les divers lieux et noeuds de conflits dans les rapports sociaux.
Elle est, par exemple, exprimée comme une antinomie entre «l'universalisme
concernant les êtres humains et l'universalisme concernant les 'cultures' les

institutions imaginaires de la société» (Castoriadis, 1987) ou encore comme
deux pluralismes inconciliables entre individus et communautés (Walzer, 1995).
Au-delà des singularités de son expression, on peut l'énoncer sous forme d'une
question qui permet de formuler un problème général, celui de la logique des

rapports de pouvoir au coeur de l'aporie. Comment un mouvement de pouvoir



Une aporie du multiculturalisme 261

autour de la paire identité-différence, où coexistent les exigences de généralité
et de singularité, peut-il être amené à nier ou à effacer l'un des deux termes au

profit de l'autre Quelle est la forme fondamentale que prend une telle action

L'aporie exprime peut-être le lieu de la fracture politique majeure de notre
temps. Elle a tendance à se modeler dans l'ensemble des rapports de pouvoir
depuis les Lumières par le biais de la logique de la différence, basée sur l'idée
de Nature servant à hiérarchiser, à approprier, à utiliser sans limites, à tuer
parfois. Les catégories de race, de sexe, d'ethnie, de culture et même de

civilisation deviennent alors autant de catégories «naturelles», immuables
construisant, définissant l'opposition nature-culture, si «naturelle» qu'elles ont
tendance à en devenir inquestionnables. C. Guillaumin précise bien que ces

catégories fonctionnent autant dans la pensée théorique et doctrinale (sciences
naturelles, politique, médecine, religions, une partie des sciences sociales,
etc.) que dans les conceptions quotidiennes et le bon sens populaire. «Sexisme,
racisme sont des naturalismes en ce qu'ils mettent en oeuvre une foi, préverbale
et proformelle, en l'origine 'viscérale' ou 'programmée' des conduites humaines.
Ainsi celles-ci seraient inscrites dans la nature et jailliraient d'une différence
d'avant l'histoire, précédant les relations réelles entre groupes» (Guillaumin,
1992, 10).

La logique de la différence en oeuvre dans la pensée et les pratiques
scientifiques, politiques, administratives et de sens commun produit une relation
inégalitaire spécifique : l'appropriation de certains groupes par d'autres groupes
(ex. esclavage, sexage, exploitation de la force de travail dans l'immigration,
rejet absolu d'une appartenance et de l'accès au droit). L'enjeu du rapport de

pouvoir est clair. «La possession d'autres êtres humains implique qu'on en fait
usage : leur appropriation n'est pas une péripétie juridique, encore que les lois
l'expriment, c'est un usage corporel d'abord. Cet usage peut prendre plusieurs
formes, de la libre exploitation (l'exploitation sans limites) de la force de

travail, physique bien sûr mais aussi mentale et affective, jusqu'au libre usage
(l'usage sans limites) du corps lui-même» (Guillaumin, 1992, 10). Aujourd'hui,
l'appropriation, l'usage sans limites peut aller, dans sa négativité, jusqu'à la
fabrication de «l'homme jetable» (Ogilvie, 1995), ce qui n'est pas le moindre
des paradoxes.

En réfléchissant à la violence, F. Héritier montre le rapport entre le consensus
sur l'humanité de tout être humain et les nouvelles formes de la logique de la
différence, ainsi que son enjeu concret : la dénégation du statut d'êtres humains
à des humains.2 Il est vrai que les conséquences ultimes de formes prises dans

2 «Contrairement à ce qu'on pourrait croire, la tendance actuelle à la mondialisation ne s'est
pas accompagnée corrélativement d'une parfaite extension du champ et de la définition de la
collectivité des humains. Elle s'est accompagnée au contraire, en dépit d'un consensus



262 Marie-Claire Caloz-Tschopp

le passé par la logique de la différence ont déjà été inscrites dans la mémoire
historique. Dans des conditions historiques spécifiques, comme l'a bien montré
H. Arendt dans son étude du système totalitaire, le déni de l'unité du genre
humain et la logique de la différence appliquée jusqu'au bout à des humains ou
catégories d'humains a commencé par la privation des droits pour aller jusqu'à
la «fabrication industrielle de cadavres», rejetant ainsi des humains, non
seulement hors de toute communauté politique, mais dans le néant, dans une
situation d'acosmie. Et son avertissement est loin d'être caduque, dans la mesure
où Arendt montre que les formes totalitaires ne sont pas forcément de l'ordre
d'une histoire passée et révolue.1 En ce sens, il y a assurément des liens entre
les pratiques d'immigration du droit d'asile actuel et la logique des camps de

concentration et d'extermination, même si ces liens ne peuvent être ramenés à

des liens de causalité simple.4

Arendt nous le rappelle en posant l'exigence d'une rupture radicale par une
sorte de refondation du pouvoir - une des notions centrales de la philosophie
politique - envisagé en tant qu'action de liberté et de pluralité. Arendt a un
intérêt existentiel, politique, intellectuel pour la «vita activa», pour les conditions
de l'action politique - qui est le pouvoir dans sa face positive5 - et pour la
présence civique active (intérêt pour les Conseils, exercice plein et entier, sans
restrictions au niveau de la citoyenneté). C'est ce que nous allons présenter
dans la deuxième partie de cet article.

Au-delà de ces enjeux, à première vue, l'aporie semble nous indiquer qu'une
impossibilité logique existerait au sein de la pensée et de la pratique politique
confrontée au multiculturalisme de faire coexister le général et le singulier et

que le clivage serait indépassable. Centrons-nous donc sur l'aporie dans ses

rapports à la multiculturalité qui est la question centrale de cet article.

difficilement acquis sur l'humanité de tout être humain, d'un renouveau des particularismes,
c'est-à-dire de la résurgence de barrières et hiérarchies entre des catégories définies par
différents critères (religieux, politiques, ethniques, liés aux différents niveaux d'autochtonie,
etc.). Les autres ne se voient plus dénier par pétition de principe leur caractère d'être humain,
mais leur différence peut autoriser à les traiter comme s'ils ne l'étaient pas, c'est-à-dire et
délibérément comme des animaux ou des êtres dénués de droits» (Héritier, 1995, 22).

3 Nous ne pouvons pas discuter ici la question très importante de l'articulation entre système
totalitaire et systèmes, situations post-totalitaires, en terme de genèse, de traces dans les
régimes politiques, dans la pensée, dans le jugement, dans les actions, dans la présence diffuse
et protéiforme d'éléments dissociés du système totalitaire dans le monde d'après le 11le Reich
et l'Etat stalinien. Voir à ce propos, notamment, (Brossât, 1996).

4 Approfondir cette question impliquerait de discuter la conception de l'histoire que sous-
entend une telle hypothèse, ce que nous ne pouvons faire ici, mais qui renvoie à discuter la
conception de l'histoire de H. Arendt.

5 La face négative étant le pouvoir en tant que «domination totale», telle qu'elle la décrit dans

son analyse du système totalitaire.



Une aporie du multiculturalisme 263

1.3 Deux exemples suisses pour nourrir la réflexion
sur raporie du multiculturalisme

Rappelons brièvement tout d'abord que dans le rapport politique entre l'Etat et
les étrangers, l'aporie au coeur de l'Etat (nation) et de son territoire (sol)
parfois exprimée aussi en terme d'ethnie (sang) a pris, par exemple, la forme
surdéterminée d'une différence irréductible entre le «national» et le «non
national» ou «étranger» à laquelle s'articulent d'autres critères, dont le cas français
est un des exemples frappants comme l'a bien montré un chercheur (A. Sayad,
1991). Une telle barrière inscrite dans le cadre de la politique, du territoire et
des droits, vise pour la communauté politique par ce mode, à définir une
frontière infranchissable entre un «dedans» et un «dehors» par le biais du
critère national, à empêcher aux «non nationaux» tout accès au territoire, à la

citoyenneté et aux droits, et à installer une logique du provisoire pour les seuls
droits acquis. Nous avons décrit ailleurs comment une telle logique influence
la construction des représentations de l'espace dans la politique d'immigration
et du droit d'asile (Caloz-Tschopp, 1988).

La logique de la différence est à l'oeuvre dans les pratiques scientifiques et
dans les pratiques politiques, administratives et policières en Suisse en matière
d'étrangers. Dans ce domaine, la différence naturelle a tendance depuis peu à

s'articuler, à se fixer sur la différence culturelle. Nous décrivons ci-dessous
certaines des spécificités dans deux exemples de pratiques.

Le premier exemple fait partie de la pratique scientifique et le second fait
partie de la pratique administrative et politique de la politique d'immigration.
Ce ne sont pas des faits isolés. Ils font partie d'un processus que nous pouvons
observer en Suisse et aussi dans les aléas de la mise en place de l'espace
Schengen (Caloz-Tschopp, 1991 ; 1993). Avec d'autres chercheurs, nous avons

pu constater, en observant les changements politiques autour du travail, du

chômage, de l'immigration et du droit d'asile dans l'espace Schengen et en
Suisse, ce que résume bien la formule d'un chercheur : «la police remplace le

politique» (Busch, 1994).

Sans entrer ici dans une explication détaillée (Caloz-Tschopp, 1997a), nous

pensons à ce qu'un juriste a défini en terme d'installation d'un «Etat social
sécuritaire» (Tafelmacher, 1996) et ce que nous nommons le passage d'une
démocratie libérale à une démocratie sécuritaire, dans les politiques d'immigration

et dans d'autres secteurs touchant les citoyennes et citoyens suisses.
Sans pouvoir nous attarder sur ce point important, soulignons brièvement, que
dans un tel passage, la sécurité répressive guerrière, au nom de la soi-disant
«efficacité» du mythe de la dissuasion, devient une sécurité négative (il ne

s'agit pas des conditions de la paix mondiale, mais d'autre chose). Elle prend



264 Marie-Claire Caloz-Tschopp

le pas sur la liberté, l'égalité et même sur la vie. Pour en comprendre le sens, il
faudrait analyser un tel phénomène en considérant la signification de l'usage
d'une violence extrême généralisée qui met en cause la possibilité même de la
politique, comme l'explique bien E. Balibar (1996).

1.3.1 L'exemple des «chances et des risques
de la société multiculturelle»

En matière de société multiculturelle, la logique de la différence se cristallise
dans des propositions de chercheurs6 autour d'un noyau dur se mêlant aux
autres différences déjà inscrites historiquement dans les rapports sociaux pour
légitimer, cimenter un nouveau racisme institutionnel : une soi-disant différence
«culturelle» basée sur «la dichotomie assimilation versus maintien de l'identité
culturelle» (Bolzman, 1993, 387), d'où découlent les notions de «cultures
incompatibles»7 (Hoffmann-Novotny, 1992, 26) et de risques découlant d'une
impossibilité d'intégration8 des immigrants non européens.

En effet, dans un récent travail sociologique commandé par le Conseil
Suisse de la Science, la logique de la différence culturelle apparaît par le biais
d'une formule rhétorique binaire, les «chances et [les] risques de la société
multiculturelle». Le sociologue H.-J. Hoffmann-Novotny, évaluant ainsi que
le risque est supérieur à la chance quant à l'opportunité de prendre en compte
les nouvelles migrations, préconise une politique d'exclusion de certains
immigrants non européens de la politique d'immigration et une politique
d'assimilation culturelle pour les admis (homégénéité dans la sphère publique
et hétérogénéité réservée à la sphère privée). Il ne formule aucune proposition
en faveur de l'accès à l'immigration des nouveaux immigrants, de l'intégration
politique des immigrants et de mesures destinées à lutter contre la discrimination.
Les deux seules solutions à l'aporie qui nous intéresse, résident dans un
paradoxe, comme le relève un autre sociologue (Castells, 1993, 375) : «le seul

moyen de garder nos sociétés 'ouvertes', c'est de fermer les frontières». Le

paradoxe est résolu par le choix de l'assimilation : assimiler l'Autre au Même

en le faisant disparaître dans la société «d'acceuil». C. Bolzman (1993, 398 f.),
rappelle à juste titre les liens entre les thèses assimilationnistes et la pensée
fonctionaliste nord-américaines (Parsons, Gilder) dans une telle approche.

6 Une telle position est loin de faire l'unanimité dans la communauté scientifique et chez les

sociologues spécialistes de l'immigration.
7 11 faudrait discuter ici la définition de «culture» qui est utilisée et où n'est pas abordé le

caractère historique, multidimensionnel et dynamique de la culture.
8 II faudrait discuter ici le fait que, dans certains cas, la diversité contribue à l'intégration

structurelle plutôt qu'àl'entraver. «Les sociétés européennes n'ont pas le monopole de la
culture de la modernité», écrit encore Castels (1993, 382).



Une aporie du multiculturalisme 265

1.3.2 L'exemple du modèle dit des «trois cercles»

Le modèle de recrutement de main d'oeuvre dit «des trois cercles» a été rendu

public dans un rapport du Conseil fédéral sur la politique à l'égard des étrangers
et des réfugiés (1991). Depuis lors un autre texte du Conseil fédéral à propos
du racisme en fait aussi mention (Conseil fédéral, 1992).

Il nous est impossible ici de procéder à une analyse fine de la logique
argumentative, de la rhétorique, des contradictions présentes dans ces deux
textes dont l'objet et l'enjeu est finalement la définition du genre humain, des

rapports sociaux et des rapports politiques mondiaux. Tenons-nous à l'essentiel.

Le Conseil fédéral précise que le modèle s'inscrit dans le cadre de principes
directeurs : «La sauvegarde des principes vitaux économiques et écologiques,
le maintien de la paix sociale et de notre identité nationale, l'orientation des

activités de l'Etat selon des principes éthiques et humanitaires ainsi que
l'intégration de la Suisse dans le futur espace européen sont autant de prémisses
de la politique future à l'égard des étrangers et des réfugiés, prémisses auxquels
tous les intérêts particuliers devront être subordonnés» (CF, 1991, 30). Il est

présenté dans le troisième chapitre concernant les objectifs et mesures «à l'égard
des étrangers» (distincts de la politique d'asile). Le Conseil fédéral pose deux

priorités, «l'ouverture européenne» et «maîtriser la pression migratoire croissante
du Sud vers le Nord et de l'Est vers l'Ouest», ainsi que trois objectifs; un

«rapport équilibré entre Suisses et étrangers», «maîtriser la pression migratoire»,
«conserver ses avantages en tant que place économique» (CF, 1991, 12). Pour
mettre en oeuvre l'ouverture, il hiérarchise le droit à la libre circulation et à

l'immigration de travail (libre circulation, circulation restreinte, circulation
interdite en direction de la Suisse et de l'Europe, sauf rares exceptions), selon
trois cercles, le «cercle intérieur» (pays CE aujourd'hui UE et AELE), le
«cercle médian» (USA, Canada, Japon, dans le futur certains pays de l'Europe
centrale et de l'est) et le «cercle extérieur» («tous les autres Etats»).

En résumé, par une politique de limitation (flexible ou stricte) de la libre
circulation de la main d'oeuvre en direction de la Suisse, le modèle introduit
une fracture dans la matérialité des rapports politiques et dans la représentation
du réel. On trouve à peu près la même logique de pensée dans les textes
fondamentaux de Schengen ,9 Le modèle divise le réel en deux, entre un dedans

et un dehors, (cercle intérieur et extérieur), en prévoyant des conditions d'accès

au cercle intérieur par la libre circulation de la main d'oeuvre de manière
sélective et hiérarchisée en fonction des besoins économiques et des choix

9 Nous avons montré à propos des textes de base de l'Europe de Schengen comment se mettait
en place dans la pensée cette même logique du dedans et du dehors divisant le «sud» et le
«nord». Voir Caloz-Tschopp. 1991.



266 Marie-Claire Caloz-Tschopp

politiques intérieurs et internationaux de la Suisse. En élaborant ainsi un outil
de gestion de l'immigration, les autorités suisses concernées construisent un
outil de violence matérielle et une frontière dans l'imaginaire de la division
économique et politique du monde (par exemple, l'Algérie est-elle plus éloignée
que les USA Les travailleurs immigrants et les réfugiés, ainsi que leur pays
d'origine sont de fait classés en deux zones qui (dé)construisent un espace
«nord» et «sud» (avec une zone «médiane» de passage, de négociations).

Pour en saisir les enjeux en rapport à l'aporie, je résume ici les conclusions
d'une analyse développée dans un autre travail à propos du modèle des trois
cercles (Caloz-Tschopp, 1997b). Tout d'abord, le modèle, tout en se présentant
avec une fin pragmatique et d'efficacité (l'est-il inscrit une vision du monde
de séparation entre des êtres, des groupes humains et même des sociétés. Ce

qui n'est pas nouveau dans la politique d'immigration suisse bâtie sur la
différence entre «nationaux» et «étrangers» (nationalisme) et plus tard sur la

distinction entre «pays proches» et «pays éloignés» (colonialisme déguisé pour
un pays comme la Suisse qui n'a pas de passé colonial direct). Ensuite, ce qui
est nouveau, c'est que le modèle est une des formes d'expression d'une nouvelle
pensée institutionnelle raciste à l'égard d'une nouvelle catégorie d'étrangers
classés dans le «cercle extérieur», de pays hors de la civilisation dominante
(nouveau racisme). Il met en scène une division des êtres et des groupes humains,
des pays, des civilisations, en les désignant, non plus seulement comme étrangers,
mais comme essentiellement différents, au nom d'une différence culturelle qui
a un contenu tout particulier. Le mot culture s'articule à la différence nationale
et prend tout d'abord le relais de celui de race, pour s'amalgamer ensuite avec
la différence ethnique et raciale. Finalement, une autre nouveauté intervient
dans le discours d'exclusion sur les «étrangers». La hiérarchisation raciale
s'installe au creux d'un nouveau fossé : la séparation entre une «civilisation»
dominante et le reste du monde pour des motifs de vie et de survie (humains,
nature).11'

Le modèle des trois cercles s'inscrit dans ce que F. Bayard (1996) appelle
«la bêtise identitaire». Il ne s'agit plus d'un racisme ordinaire fixé sur les

différences biologiques, ethniques, nationales ou même sur la différence
culturelle. Il s'agit d'un amalgame entre un racisme s'appuyant sur des critères

nationaux, ethniques, culturels et même de race (lisible dans le message du

Conseil fédéral argumentant l'adhésion à la Convention contre le racisme, ce

qui n'est pas le moindre des paradoxes). Ce qui est nouveau dans le racisme
institutionnel actuel, c'est que tous ces critères s'articulent à une hiérarchie
entre «civilisations» inscrite dans une idéologie de «chocs des civilisations»
préparant une guerre entre civilisations. Dans le modèle des trois cercles, le

10 Les théories du développement, du rattrapage sont bien loin



Une aporie du multiculturalisme 267

choc n'est pas représenté explicitement comme une guerre entre l'Islam et
l'Occident (on pense au livre de Samuel Huntington), mais entre des riches du
«nord» et les pauvres, les affamés du «sud», au nom de la survie des riches du
«nord» et de la planète.

Dans le modèle des trois cercles apparaît aussi une mise en cause de

l'humanisme, mais d'une manière autre qu'avec l'écologie posant la question
de savoir si l'homme est le seul sujet de droit ou si, au contraire, le seul sujet
de droit est la biosphère, l'écosphère autrefois appelé le cosmos. Dans une telle
perspective, l'homme n'est en effet ontologiquement, politiquement, juridiquement

et éthiquement plus le centre de l'univers, mais un élément parmi d'autres
qui, par son mode de présence (hubris, démesure) met en cause l'équilibre de
l'ensemble des éléments. Or dans le modèle des trois cercles, par l'entremise
de la question de la survie non seulement de l'humanité mais également du

cosmos, est posé, non l'urgence d'un rééquilibrage du rapport entre les humains
et le cosmos, mais la suprématie d'une infime partie des humains sur la grande
majorité des humains et du cosmos, pour leur survie et la survie des ressources
dont ils ont besoin pour continuer à vivre dans la même civilisation, mais sans
remise en cause du rapport de destruction du cosmos par l'homme.

1.3.3 Le retour à /'aporie

Dans le rapport incriminé, du point de vue de la philosophie politique, on voit
que la question du multiculturalisme montre les manières de définir l'Etre de la

politique et les modes d'exister permises à des sujets dans la politique d'où
découlent la définition des droits à des humains reconnus ou niés en tant que
sujets politiques. Le rapport du sociologue en question ne résout pas l'aporie,
mais s'y installe, en y situant les termes irréconciliables entre la communauté
politique, les anciennes migrations européennes d'une part et les pays, les
nouvelles migrations non européennes d'autre part.

Le modèle des trois cercles et sa logique de la différence qui entremêle les

catégories de nation, ethnie, race, culture, civilisation, ne résout pas non plus
l'aporie mais l'approfondit plutôt, dans la mesure où pour sauvegarder une
certaine référence à une certaine généralité (survie de la planète en tant que
ressource commune appropriée par certains) qui ne s'applique qu'à certains

groupes sociaux, il hiérarchise finalement les humains et les «civilisations» du
«nord» et du «sud» en excluant la majorité des humains de la civilisation
dominante, des ressources disponibles et donc de leur survie, de leur vie. De là,
à imaginer qu'en cas de changement de régime politique, il est envisageable
qu'interviennent de nouvelles formes «d'élimination industrielle de cadavres»

qui ont pris auparavant la forme «d'hommes jetables», il n'y a qu'un pas



268 Marie-Claire Caloz-Tschopp

Les deux exemples se situent à peu près dans les mêmes termes et dans les
mêmes lieux de l'aporie, montrant que parfois la frontière entre les discours et
les pratiques scientifiques, administratives et politiques ne sont pas étanches,
comme le faisait remarquer C. Guillaumin à propos du racisme.

2. Hannah Arendt face à l'aporie

Au-delà de la conjoncture suisse récente, l'éclairage original de Arendt bouscule
la pensée et déplace le débat avec un retour à la politique. Nous nous proposons
de réfléchir à l'aporie à la lumière de son oeuvre". Nous allons voir par quelle
démarche théorique Arendt parcourt l'aporie et ce qu'elle en retire pour la

philosophie et la politique.12

En résumé, Arendt part d'un constat historique quand elle étudie les origines
du totalitarisme. Puis elle réfléchit à sa signification philosophique et politique.
Lorsqu'on considère sa démarche, on constate qu'elle dépasse l'aporie de

l'identité et de la différence par une pensée mêlant ontologie et politique. En
construisant ainsi la figure des sans Etat, comme une figure positive et active,
elle se donne les bases pour créer une pensée politique originale au coeur de

l'aporie. Avec cette figure, loin de revendiquer un quelconque droit à Indifférence

pour les sans Etat (donc des droits particuliers, des privilèges, des exceptions),
elle pose l'exigence de l'appartenance et de l'action humaine et politique pour
chaque être humain, indiquant ainsi une ouverture vers une philosophie de

l'action et du mouvement pour penser les droits à la fois dans leur généralité et
dans leur singularité. Elle enrichit ainsi la réflexion sur «l'utopie et la réalité
de la société multiculturelle».

1 I Nous avons défendu (juin 1996) un doctorat à l'Institut d'Etudes Politiques à Paris (Titre :

Les sans Etat dans la philosophie politique de Hannah Arendt. Privation du politique, de la
pensée ou appartenance et action politique).

12 11 ne s'agit pas bien sûr de s'installer dans une prétendue évidence ou nécessité transcendentale
principielle, par exemple des droits de l'homme ou autres normes, qui feraient disparaître la
matérialité des rapports de pouvoir comme par enchantement. Il s'agit de parcourir l'aporie. A
ce propos on pense à une remarque de Castoriadis concernant les bases du racisme et qui peut
éclairer le cadre de la démarche : «Le racisme est un rejeton, ou un avatar, particulièrement
aigu et exacerbé, je serais même tenté de dire : une spécification monstrueuse, d'un trait
empiriquement presque universel des sociétés humaines. Il s'agit de l'apparente incapacité de

se constituer comme soi sans exclure l'autre - et de l'apparente incapacité d'exclure l'autre
sans le dévaloriser et, finalement, le haïr» (Castoriadis, 1987). Une fois ce fait reconnu, il
reste cependant à décrire les formes que prend le rapport de pouvoir et la manière de le
combattre.



Une aporie du multiculturalisme 269

2.1 L'enchaînement d'un processus : Homelessness, Satelessness,
Worldleness

Pour cerner la privation du et de la politique en tant que possibilité d'action,
Arendt commence par la description d'un processus qui va de la perte d'une
résidence d'origine à la privation des droits et de la politique, puis à l'acosmie.
Le parcours est effectué à partir d'événements décrits dans Les origines du

totalitarisme : la situation tragique des millions de sans Etat en Europe dans

une période historique donnée (1914-1945), «qui fondait la citoyenneté sur la
naissance davantage que sur la loi»1-1. Arendt distingue deux moments historiques
dans son analyse : 1. la perte de résidence (dislocation d'Empires-Etats); 2. la

privation des droits de nationalité par le régime national-socialiste à partir d'un
fait hautement symbolique intervenu en 1933 en Allemagne : les lois de

Nuremberg, leur distinction entre citoyens du Reich (citoyens à part entière) et

nationaux (citoyens de deuxième classe privés de droits politiques). En rapport
à la déliquescence du politique et ses dangers, elle lance un avertissement

majeur. Elle décrit le long processus qui, dans un système totalitaire, a abouti à

la totale privation des droits et a conduit à la Solution finale, à une remise en

cause, non seulement des droits politiques, mais du droit à la vie et à une place
dans le monde (Arendt, OTII, 280).

2.2 Un retour aux Grecs et le dépassement de l'aporie

Sans reprendre son argumentation en détail, rappelons que Arendt retourne
aux Grecs du Vème siècle pour trouver le sens de l'action en tant que
commencement (révolution), au moment où elle compare la révolution américaine
et la révolution française. Cette réflexion s'ajoute à une autre réflexion qui
traverse presque toute son oeuvre, la réflexion sur le pouvoir, sur sa privation
ou sur sa jouissance. On y trouve des oppositions qui structurent son oeuvre :

privé/public, politique/social, pouvoir/violence, unité/pluralité, autorité/
souveraineté, être/apparence, libération/liberté, dominants/dominés. On y voit
apparaître un étroit rapport entre la liberté et l'égalité. Sa référence pour la

liberté et l'égalité est la Grèce.

Dans le premier chapitre de son Essai sur la révolution,14 elle traite du sens
de la révolution, en articulant les notions de liberté et d'égalité mises en oeuvre

13 Phrase citée par J.Cl. Eslin, L'événement de penser, Esprit 42, 7-17; avec la référence
suivante : Arendt, Hannah (1980), The Origins ofTotalitarism, New York : Harcourt, 231.

14 «La liberté en tant que phénomène politique date de l'essor des Etats-cités grecs du Ve siècle.
Depuis Hérodote, elle a été conçue en tant qu'organisation politique dans laquelle les citoyens
vivaient ensemble en dehors de l'autorité, sans division entre gouvernés et gouvernants. Cette
opposition entre autorité et action politique s'exprimait par le mot d'isonomie, caractérisée
parmi les formes de gouvernements énumérées par les Anciens, définie justement par ceci que



270 Marie-Claire Caloz-Tschopp

ensembles par la pluralité grâce à un espace public institutionnalisé artificiellement

par l'action sur le lieu public de la politique - l'agora. Elle assimile la

liberté à l'isonomie ce qui la fait privilégier la non autorité, la construction
d'un consensus par le partage du pouvoir et non le conflit apparaissant plus
tardivement dans le mot démo-cratie. Puis Arendt, sur la base de sa distinction
entre nature/social/politique, du primat qu'elle accorde au politique, qui sert à

sa comparaison entre la révolution française et la révolution américaine, introduit
sa fameuse distinction entre égalité sociale et égalité politique, qu'elle
développera encore dans sa critique des Droits de l'Homme et aussi dans sa

critique de la modernité, où l'Etat, loin d'être un cadre du et de la politique,
devient un Etat social qui envahit le privé alors que s'effondre l'espace public-
politique. L'égalité, pour Arendt comme pour Tocqueville,ls est politique et
seulement politique. Arendt pose ainsi une opposition tranchée entre l'ordre du

politique et l'ordre du social, entre l'égalité politique et l'égalité sociale."' En

montrant que la privation de la politique pour les sans Etat est allée finalement

la notion d'autorité (1''-archie' dans monarchie et oligarchie, ou la '-cracie' autorité dans

démocratie) en était absolument absente. La polis était censée être une isonomie non une
démocratie. Le mot démocratie exprimant même alors la domination de la majorité, le règne
du nombre, avait été inventé précisément par ceux qui s'opposaient à l'isonomie et qui
voulaient dire : ce que vous appelez l'autorité de personne n'est en fait qu'une autre domination,
le pire des gouvernements, Demos au pouvoir» (Arendt, ER, 39).

15 «L'égalité, écrit Arendt, selon une intuition de Tocqueville (elle a déjà développé l'idée d'une
confusion entre l'égalité sociale et l'égalité politique, dans le chapitre sur Les Juifs et lu
société, OTII, 125 et suiv.), est souvent appréhendée comme un péril pour la liberté. A
l'origine elle équivalait presque à celle-ci. Mais cette égalité dans le champ de la Loi que le
terme d'isonomie sous-entend n'était pas une égalité de condition - même si cette égalité était
dans une certaine mesure la condition de toute activité politique dans le monde antique où
n'avaient voix au chapitre que les propriétaires de biens et d'esclaves - mais l'égalité de ceux
qui forment un corps de pairs. L'isonomie garantissait l'égalité, non point parce que tous les
hommes sont nés ou créés égaux, mais, au contraire, parce que les hommes par nature, ne sont

pas égaux et qu'ils ont besoin d'une institution artificielle, la polis, qui par la vertu de son
existence les rend égaux. L'égalité n'existerait que dans ce domaine spécifiquement politique,
où les hommes se rencontrent les uns les autres en tant que citoyens et non comme personnes
privées. On ne saurait trop insister sur la différence qui existe entre cette conception de

l'égalité et la nôtre, celle de l'être par le jeu des institutions sociales et politiques, oeuvre de

l'Homme. L'égalité, l'isonomie, était l'attribut de la polis, non des hommes, qui recevaient
l'égalité par le fait de la citoyenneté, non par droit de naissance. Ni l'égalité ni la liberté
n'étaient considérées comme une qualité inhérente à la nature de l'Homme, ni l'une ni l'autre
n'étaient données par la Nature et grandissant d'elles-mêmes; elles étaient artificielles, filles
de la convention, produit de l'effort humain, qualités du monde issu de la main de l'Homme»
(Arendt, ER, 40).

16 Rappelons brièvement ici les critiques de Lefort à ce propos : 1. quand le politique s'invente
en Grèce, quel est le contenu des conflits, quel rôle jouent les intérêts économiques dans ces
conflits; comment se prenaient effectivement les décisions politiques quand les intérêts
économiques étaient en jeu; 2. l'échange de parole est-il en soi égalitaire ?; 3. quant à son
interprétation de la révolution française, comment est-il possible de distinguer dans les luttes
de l'Ancien Régime la part des intérêts économiques et des intérêts strictement politiques
Les effets du politique n'ont-il pas eu d'effet social (Lefort, 1986, 70).



Une aporie du multiculturalisme 271

jusqu'à leur élimination du inonde, elle met l'accent sur la matérialité du et de

la politique pour les humains, dans certaines circonstances historiques.17

On voit clairement que l'égalité politique, telle que la conçoit Arendt à

partir de la notion d'isonomie des Grecs, est basée sur la reconnaissance de

paires distincts et qu'elle implique la construction d'un espace public commun.
Ce qui intéresse Arendt c'est l'origine et la construction d'une communauté
politique, d'un espace public sur la base de la distinction, de la pluralité. Elle
affirme ainsi une distinction entre la diversité privée des individus et
l'institutionnalisation publique d'une communauté de paires à la fois égaux et distincts
dans un espace public. En conjuguant la distinction et l'égalité dans l'espace
public, Arendt, dépasse ainsi logiquement l'aporie.

Mais elle effectue un pas de plus pour, pourrions-nous dire, dynamiser
l'aporie tout en la dépassant, en construisant, à d'autres endroits de son oeuvre
la figure des sans Etat. A partir d'un réseau notionnel très critique par rapport à

la tradition philosophique où elle discute les notions de pouvoir, de puissance,
de force, d'autorité, de violence, elle oppose le pouvoir comme violence au

pouvoir comme action positive (liberté et pluralité). Elle dynamise ainsi l'aporie
en l'inscrivant dans l'action politique, l'espace et le mouvement. Ce qui est
décisif pour la liberté politique, c'est en effet qu'elle est liée à la présence de

chaque être humain distinct dans un espace public (les Grecs, Kant) pour
qu'existe et se construise la relation politique (la pluralité). L'espace public,
politique ou inter-esse, est pour Arendt un espace d'apparence où la parole est

une forme privilégiée d'action politique (dialogue, négociation, délibération)18
(Ladrière, 1992). C'est un espace artificiel et symbolique construit par l'action
des êtres humains sans restriction, qui permet à la fois l'action et le jugement.

Pour Arendt un tel espace n'est donc pas assimilable au territoire de l'Etat-
nation, d'où les sans Etat sont exclus. Les droits ne sont ainsi pas limités à un

espace qui serait le territoire de l'Etat-nation. Ils ne sont pas réservés aux seuls

citoyens «nationaux». Ils restent rattachés à la personne distincte agissant avec
d'autres humains dans la construction de l'inter-esse en tant qu'elle est
personne active et en mouvement avec d'autres. Les êtres humains concrets qui
sont symboliquement porteurs de la mise en oeuvre de cette idée de la politique

17 Nous ne pouvons discuter ici la remise en cause par Arendt de la distinction entre les sphères
sociale, économique et politique et la suprématie pour elle de la sphère politique à propos des
sans Etat. On peut abonder dans le sens des critiques de C. Lefort, ou au contraire prolonger
la discussion et s'interroger sur la pertinence, dans les processus historiques de privation
radicale des droits, du fait que le et la politique deviennent des faits aussi matériels que
l'exploitation économique. A certains moments, l'absence de droits peut être aussi tragique
que l'absence de pain.

18 Nous ne pouvons pas discuter ici le rapport entre espace public, consensus, éthique de la
discussion (Habermas) et démocratie.



272 Marie-Claire Caloz-Tschopp

et de l'action sont les sans Etat, lorsqu'ils n'acceptent pas leur situation, mais
luttent pour sauvegarder ou récupérer leur capacité d'action individuelle et

plurielle. En le faisant, ils contribuent à la construction de la communauté
politique en tant qu'espace public-politique.

2.3 Le «droit d'avoir des droits» et la construction
de la figure des sans Etat

Arendt considère la privation de pouvoir, de l'action et de la possibilité de la

politique c'est-à-dire sous son aspect de privation de résidence, d'appartenance
nationale et de citoyenneté. Elle montre des acteurs dominés (parvenus) ou
alors engagés dans des actions de résistance (parias) à une situation de privation
de droits. En ce qui concerne la privation de la politique, un premier texte écrit
en 194419 apparaît comme un condensé d'idées qu'elle développera en écrivant
Les origines du totalitarisme (le chapitre V, du troisième tome intitulé
L'Impérialisme). En 1945, dans un autre texte intitulé The Stateless People,
elle avait décrit littéralement un «peuple sans Etat», ce qui signifie pour elle un

peuple sans résidence, sans appartenance politique, donc privé de droits et

privé de possibilité d'action individuelle et plurielle.

Nous ne pouvons développer ici l'analyse de H. Arendt sur la genèse des

sans Etat avec le parcours tragique (Homeless, Statelessness, Worldlessness)
avec le déclin de l'Etat-nation et la fin des Droits de l'homme.20 Pas plus que
nous ne pouvons reprendre sa description de la survie avant d'agir, développée
dans son texte de 1943 Nous autres réfugiés,21 ni plusieurs textes sur la lutte

pour l'appartenance politique, en abordant cette question sous divers angles :

armée juive, «juifs d'exception», la condition de réfugié, l'alternative parvenu-
paria, la culture de diaspora comme moyen de résistance. Nous ne pouvons pas
reprendre non plus son analyse de la double situation parvenu-paria et

l'émergence du paria «rebelle et conscient» qui est le renversement positif de

la situation de sans Etat, et sa construction en figure exemplaire positive à

partir de la situation d'être sans Etat. On voit dans l'oeuvre que les sans Etat

acquièrent une validité exemplaire pour l'affirmation de la généralité du, de la

politique lorsque Arendt parle à l'imaginaire politique en renversant une privation
en une potentialité, en une réalité à atteindre en récupérant la possibilité d'action

par la lutte. Pour Arendt, dans la figure positive du sans Etat, il n'y a de paria

que conscient et rebelle, c'est-à-dire comme être de lutte, pensant, imaginant et

jugeant quand il agit. Avec le statut que Arendt donne à l'imagination en

19 Voir Arendt, AJ, 135-138. Texte publié originairement le 15.12.1944.

20 Voir Arendt, OTII, chapitre V.

21 Voir Arendt, 1987, TC.



Une aporie du multiculturalisme 273

rapport au jugement dans d'autres parties de La vie de L'esprit, elle ouvre une
brèche pour que la liberté de pensée accompagne l'exercice de la liberté, de la

pluralité et de l'égalité dans l'action politique.

Pour Arendt, le sans Etat n'est donc pas un pauvre, ni un réfugié, ni un

nouveau barbare au sein de la civilisation, ni même un assisté des marchés
humanitaires.22 A travers le paria rebelle et conscient (ce qui suppose une
pleine capacité de pensée et de jugement), avant-garde de tous les êtres humains
privés d'appartenance politique, il acquiert un statut ontologique et politique
positif. La résidence, l'appartenance politique deviennent, par sa présence, la
matrice et le pivot du politique et de l'action dans l'espace public-politique.

Nous avons vu à l'oeuvre dans les textes de Arendt le double mouvement
entre la destruction et la création, entre la perte, la privation et la résistance, la
lutte qui est désir de vie et d'action. Le mouvement physique dans l'espace
physique et le mouvement d'action et de résistance sont apparemment
inconciliables. Nous avons vu la figure exemplaire des sans Etat - parvenu et paria -
pris entre le déterminisme du drame de son destin historique et la liberté par
l'action, la résistance, la lutte.

Dans une démonstration magistrale qui a pris le chemin de la démonstration
du manque politique de résidence et d'appartenance politique, puis en dégageant
sa signification philosophique et politique et ses conséquences, Arendt a posé
la résidence en tant que matrice du politique puisque le politique et l'espace
fini de la planète sont indissolublement liés, et l'appartenance à la politique en

tant qu'action, «le droit d'avoir des droits» en tant que pivot du politique pour
créer une communauté politique à naître, au-delà de la logique d'appropriation
du pouvoir par la nation et du sol par l'Etat-nation territorialisé. C'est par cette
brèche que la contradiction, entre l'espace public-politique confiné à l'espace
du système d'Etat-nations et l'exigence de résidence et d'appartenance politique
pour que tout être humain ait la possibilité d'agir, a été dépassée. Les sans Etat
ne sont plus dès lors vus comme des pauvres, des victimes passives ou comme
des objets du marché de l'humanitaire. Au même titre que n'importe quel être

humain, ils sont devenus des sujets politiques à part entière. C'est là que
Arendt ouvre une brèche importante pour dénationaliser et déterritorialiser les

droits, et qu'elle renouvelle profondément le débat sur la citoyenneté. C'est là

qu'elle nous permet de comprendre l'importance des deux revendications - la

résidence et l'appartenance politique - centrale de la société multiculturelle
d'aujourd'hui.

22 Elle a des phrases ironiques très critiques sur un tel phénomène observable déjà à son époque
dans des développements plus artisanaux que ceux que nous connaissons aujourd'hui.



274 Marie-Claire Caloz-Tschopp

La ligure des sans Etat est donc une figure tragique et centrale de l'oeuvre,
ce qu'Arendt appelle «l'opiniâtre lutte des sans Etat... l'existence d'un peuple
nouveau et de plus en plus nombreux, composé de personnes privées d'Etat»
(Arendt, OTII, 253). Arendt décrit leur situation tout en construisant une figure
exemplaire, parlant ainsi à notre imaginaire politique. Les sans Etat sont bien

un des signifiants privilégiés de la politique. Ils ont une «validité exemplaire»
et «mémorable», selon les propres mots de Arendt. Les sans Etat, ces parias du

et de la politique, structurent ainsi l'oeuvre, la démarche de Arendt et ses

résultats. 2:1

La résidence et l'appartenance politique en tant que «condition d'attribution
réciproque», que «droit d'avoir des droits» que les êtres humains se donnent
librement, loin d'être des droits pré-politiques, particuliers, des privilèges
octroyés provisoirement à quelqu'un au nom d'une différence, sont constitutifs
de la généralité du, de la politique en tant que matérialité. En ce sens

l'appartenance interroge la nature du, de la politique c'est-à-dire le cadre -
Etat, Etat-nation, cette «maladie incurable» - le régime - démocratie - et le

pouvoir en tant que domination et action. Cette découverte renouvelle
profondément, à notre avis, le débat sur la citoyenneté.

2.4 La démarche de pensée de Hannah Arendt pour dynamiser l'aporie

Arendt ne pense pas en terme de solution définitive à apporter à l'aporie, mais
elle la parcourt en s'aidant de la tradition (grecque, révolution américaine),
d'une manière originale. A l'exemple grec, elle articule l'analyse des sans Etat
et dégage la signification philosophique et politique de leur présence. En ce

sens, elle nourrit la pensée sans nous enfermer dans un mode de pensée eausaliste

et déterministe.24

Résumons brièvement sa démarche de pensée. Le sens de la politique est la
liberté. La liberté, la pluralité et l'isonomie sont les trois piliers de la politique
et de la philosophie politique. Nous la voyons réfléchir à l'aporie de la généralité
à la base d'un monde commun et de la singularité à la base des droits de la

personne et dénoncer l'illusion d'une logique de privilèges de l'Ancien régime

pour tenter de sortir de l'aporie dans une pratique des droits. A aucun moment

23 II n'est pas sans signification que dans son allocution lors de la cérémonie officielle de

l'Université de Bâle pour la mort de Jaspers, elle disait qu'il «savait que citoyenneté et

nationalité n'ont pas besoin de coïncider». En 1969, à 65 ans, 10 ans avant sa mort, elle
rappelait ainsi un des fils rouges de sa réflexion politique qui est au coeur de la présence des

sans Etat.

24 II faudrait parler ici de sa notion d'événement pour saisir sa critique d'une vision eausaliste et
déterministe de l'histoire.



Une aporie du multiculturalisme 275

dans son oeuvre, quand Arendt décrit le paria et le parvenu, les sans Etat,
l'antisémitisme, on la surprend à entrer dans une logique de différenciation
dans des critères qu'elle aurait appliqués à des groupes à part dans le et la

politique. Arendt réfléchit à la politique dans ce qu'elle a de plus général pour
l'ensemble du genre humain et pour chaque être humain, et non à partir d'une
logique de droits particuliers, de privilèges, d'exceptions.

En arrière plan des trois piliers de la politique et de la philosophie politique
de Arendt, on retrouve l'aporie centrale de la paire identité-différence analysée

par G. Fraisse en ce qui concerne la différence des sexes.25 Au premier abord

l'opposition semble logiquement irréductible, même si elle est interprétée en

tant que symptôme politique dans le débat sur la différence des sexes. Impossible
de se revendiquer du général et du particulier à la fois. Les deux termes sont
irréductibles. Il y a forcément superposition, assimilation de la différence, du

particulier à l'identité. Arendt construit un chemin propre de pensée pour
dépasser l'aporie identité-différence quand elle réfléchit à l'isonomie à l'origine
de la démocratie, à l'appartenance et à l'action politique pour les sans Etat. Ce

qui lui permet de le faire, c'est qu'elle raisonne à la fois au niveau ontologique
(identité-différence) et au niveau politique (liberté, isonomie, pluralité en tant

que praxis, action) et qu'elle conceptualise le pouvoir en articulant les deux
niveaux et donc en dynamisant l'activité de penser (tout le contraire d'une
essentialisation).

Alors, elle ne raisonne pas en terme d'opposition, mais de conjonction des

deux niveaux pour dépasser l'aporie. Il faut à la fois le général au niveau

ontologique (l'unité du genre humain, la généralité du monde commun), l'égalité,
la pluralité, la diversité de chaque individu au niveau politique, à partir de

l'exigence de l'appartenance politique, base de la possibilité d'action. Il n'y a

pas à choisir une alternative. La généralité, l'irréductibilité de l'unité du genre
humain s'inscrit dans l'ordre ontologique. L'affirmation de l'appartenance
politique se situe au niveau de la généralité de la politique. En ce sens, elle est

imprescindible sous peine de verser dans l'inhumain. Mais elle est mise en

oeuvre matériellement dans la politique, les rapports politiques. Penser

politiquement les droits à partir de la liberté, la pluralité et la distinction des

individus tout en ancrant les droits dans cette généralité ontologique est une

question politique. L'appartenance politique, les droits pour Arendt ont un

ancrage ontologique, mais sont surtout une question politique quand ils
s'inscrivent matériellement dans le mouvement de l'histoire et dans l'espace,
dans les rapports politiques.

25 Voir Fraisse, 1996.



276 Marie-Claire Caloz-Tschopp

Dans la conjonction dynamique des deux niveaux s'effectue la construction
d'un objet, la politique, c'est-à-dire le pouvoir politique en tant que cadre,
qu'action et espace public. Ainsi s'effectue le dépassement de la domination
totale qui, dans son infinitude de destruction, a pour Arendt un poids
pseudoontologique qui a besoin à la fois du cadre de l'ontologie et de la politique pour
ne pas déborder le réel et tout détruire. En d'autres termes, la domination totale
a l'air réelle, mais elle détruit le réel. Il faut donc opposer l'ontologique et le

politique au pseudo-ontologique (le mouvement de destruction totalitaire). Tout
en confinant le mouvement dans le cadre temporel (mortalité) et spatial du

réel, elle effectue ainsi le passage de la fixité26, où sont assignés les sans droits,
au mouvement qu'elle inscrit au coeur de la politique, de l'histoire, de l'espace.
L'action par définition est mouvement. En suivant sa perspective, on comprend
dès lors pourquoi elle est fermement opposée à toute logique de l'exception, de

la différence, qui ramènerait une question politique sur un terrain métaphysique,
où elle serait essentialisée, figée. De sujets de droits, les sujets deviendraient
alors des objets, des choses, voire des déchets s'inscrivant dans l'ordre de la

nature, de l'a-temporalité, du nulle part, en étant ainsi exclus de la sphère de la

politique et même du monde (acosmie). Alors l'action humaine inscrite dans le

temps (histoire) et l'espace en tant que pouvoir et dans la pluralité humaine
n'aurait plus de prise sur la métaphysique. Le déterminisme remplacerait la

liberté.

Contrairement aux recherches sur la différence de sexe,27 Arendt échappe à

la logique paradoxale qui consisterait à conceptualiser la situation des sans
Etat à partir de leur différence en les essenlialisant. Quand elle décrit la situation
des sans Etat, elle se pose en même temps la question du sens ontologique et du

sens politique des faits qu'elle décrit. Quand elle décrit les sans Etat, c'est le

cadre ontologique de l'appartenance politique et c'est le système des rapports
politiques dans une histoire qu'elle pose et pense ensemble. Elle prend, en

effet, un tout autre chemin que celui de la différence, avec un objet central :

«qu'est-ce que la politique ?». Elle construit la figure exemplaire des sans Etat
qui montre l'invention, la construction d'un nouveau concept positif du pouvoir
à partir de la privation de la politique et des droits. En renversant la privation
des droits, elle érige les sans Etat en une figure exemplaire montrant quelque
chose de l'ordre du général et aussi du particulier pour chaque individu distinct

26 Notons en passant que la question de l'assignation à résidence, la fixation, les freins non
seulement à la liberté de mouvement, mais au mouvement tout court, ne concernent pas
seulement les sans Etat, mais les femmes, les ouvriers, etc.

27 C'est la thèse de G. Fraisse : «La conceptualisation de la différence des sexes se ferait donc au

prix d'un paradoxe : grâce à l'affirmation d'une historicité plutôt qu'à l'invention d'un
nouveau concept; avec l'aide de l'histoire quand le propre du concept est d'être an-historique»,
(Fraisse, 1996, 76).



Une aporie du multiculturalisme 277

dans la politique - la liberté s'exerçant dans le pouvoir comme action et

construisant l'égalité - concernant la généralité du genre humain et chaque être

humain, se développant dans son individualité et dans la pluralité.

Pour ce faire, Arendt ne se centre pas sur l'altérité28 mais s'ancre plutôt
dans la pluralité, que nous nommerions dans un langage plus contemporain la
relation, qui a un caractère à la fois ontologique et politique. L'Etre en tant

qu'Etre est relation avec lui-même et avec autrui. C'est sur cette base ontologique
et politique que se construit l'action politique. Arendt installe la pluralité depuis
la pensée la plus intime29 jusqu'à l'action la plus publique dans l'espace public-
politique en imbriquant les deux niveaux, qui ainsi se dynamisent, intègrent le

mouvement de la politique, tout en se donnant la liberté, la possibilité de le
contrôler en posant des limites. La pluralité fait en effet partie intrinsèque de

chaque activité humaine - pensée, action. La politique n'est pas essence figée
de l'homme, mais elle est relation de liberté, d'action, à tous les niveaux des

activités et par la construction fragile, jamais achevée, d'un espace public et

politique entre les êtres humains pour qu'ils puissent agir et parler ensemble.

L'égalité en rapport étroit avec la liberté ne peut donc être confinée à un débat

sur l'égalité sociale ou encore à une logique de la différence de groupes avec
des droits à part ou des privilèges.

Elle le rappelle notamment à propos de l'antisémitisme20 quand elle montre
le paradoxe de l'émancipation des Juifs qui a consisté à demander l'égalité
sous forme de privilèges, et aussi quand elle analyse la situation politique des

sans Etat.

La manière dont Arendt pose le lien entre liberté, espace public et position
dans l'espace public permet de commencer à saisir en quoi la résidence et

l'appartenance politique font partie de la généralité du politique et ne sont pas
de simples droits particuliers des sans Etat, ou d'autres catégories réduites à

n'être que des catégories particulières et donc exclues à différents degrés du et
de la politique. Ils font partie de la généralité du politique dans la mesure où

28 G. Fraisse voit la possibilité, en se centrant sur l'altérité, de poser le lien entre l'égalité et la
différence. Voirie dernier chapitre, 1996, 113-123.

29 II faudrait parler ici de sa critique de la conception de la philosophie de Platon et de Heidegger
qu'elle effectue dans son livre La vie de l'esprit, en posant notamment le concept de pluralité
au coeur de la pensée.

30 Dans son analyse de l'antisémitisme, elle a montré avec brio combien des lois particulières,
établies et valables uniquement pour une partie des citoyens, visent au premier plan à améliorer
leur statut, non en tant qu'individus mais en tant que groupe à part. Un tel groupe est de ce fait
homogénéisé à partir d'une «nature différente» avec des droits et des devoirs spécifiques et de

ce fait ne fait plus partie de l'humanité commune. Voir Arendt, OT I, chap. II.



278 Marie-Claire Caloz-Tschopp

nous admettons avec Arendt que «le sens de la politique est la liberté».31 La
résidence et l'appartenance politique ne sont pas deux droits de plus à ajouter
au catalogue des droits. Ils sont à la base du et de la politique en tant qu'exercice
de la liberté pour chaque humain.

On retrouve Arendt dans le débat sur l'égalité lorsqu'elle réfléchit à la

révolution américaine tout en critiquant la révolution française et qu'elle y
rejette la logique de la différence et des privilèges en articulant liberté et

pluralité par le biais de l'isonomie et de 1 'altérité, tout en critiquant une égalité
uniformisante qui ferait fi des individus. Lorsqu'elle construit la figure des

sans Etat elle le fait sans ériger leur différence à partir d'une supposée exception
en appartenance paradoxale, mais au contraire en montrant les sans Etat en

parias humains, rebelles et conscients, désignant la résidence et l'appartenance
de chaque humain en rapport à la généralité du politique en tant que réalité
matérielle. Elle rejoint là des débats féministes et aussi des débats sur les droits

conçus non tant comme droits sociaux mais comme droit à la politique conçue
comme une réalité matérielle - terme qui n'est de loin pas réductible à l'économie

pour Arendt - et donc comme appartenance au monde.

3. En guise de conclusion

Une certitude d'ordre ontologique a émergé, non théorisée par Arendt qui,
rappelons-le, n'est pas une philosophe de système. Arendt a ouvert des brèches

pour intégrer le mouvement dans l'Etre du politique, en tant qu'il est relation,
mouvement, à partir du double mouvement du pouvoir (domination du système
totalitaire-action des sans Etat et au-delà de tout humain). Dans le sens commun
et peut-être aussi dans le champ scientifique, le mouvement des populations a
été fantasmé comme une masse déferlante, d'une nature essentialisée et
déterministe, à «maîtriser». Il n'a pas été imaginé et pensé en tant que constituant
l'Etre du politique, en tant qu'action et action plurielle. Arendt nous invite à

31 Retranscrivons ici son argumentation de base :

«11 existe un espace de la liberté et était libre celui qui y était admis, et inversément celui qui
en était exclu n'était pas libre. Le droit de pénétrer dans cet espace, et par conséquent la
liberté, était un bien pour l'individu, tout aussi déterminant pour son existence que l'étaient la
fortune et la santé.

Ainsi, la liberté était-elle, pour la pensée grecque, elle-même enracinée, liée à une position et
délimitée spatialement, et les limites de l'espace de la liberté coïncidaient avec les remparts
de la ville, de la polis, ou, plus exactement encore, avec l'agora qu'elle circonscrivait. A
l'extérieur de ces limites se trouvaient d'une part l'étranger où l'on ne pouvait pas être libre,
parce qu'on n'y était plus un citoyen ou mieux un homme politique; et, d'autre part, le foyer
domestique où l'on ne pouvait pas non plus être libre parce qu'il manquait d'autres égaux, qui
ensemble seulement constituaient l'espace de la liberté» (Arendt, QP, 107).



Une aporie du multiculturalisme 279

nommer, penser ce mouvement, non en tant qu'il serait naturel (les sans Etat
seraient alors des barbares) mais politique, pour imaginer la dénationnalisation
et la déterritorialisation du et de la politique.32

Il ne faut pas chercher chez Arendt un développement approfondi des

conditions politiques de la démocratie comme régime, projet, imaginaire. Si
elle met l'accent sur le commencement, la naissance, l'événement, l'instant
historique révolutionnaire et sa perte (sa fameuse métaphore du «trésor perdu»
qu'elle emprunte au poète René Char pour en parler dans la préface de la Crise
de la culture), elle ne pose pas cependant le rapport entre l'exigence de la prise
en compte de millions de personnes en mouvement, et la reformulation des

exigences d'ouverture, d'imagination et aussi d'auto-limitation, de phronesis
(mot mal traduit par prudence, d'Aristote) qui reste une tâche encore et toujours
à mettre en oeuvre par les acteurs de la démocratie confrontée à l'aporie du
multiculturalisme.

Il ne faut pas chercher chez Arendt des solutions théoriques et pratiques
quant à l'Etat-nation constitutionnel d'aujourd'hui confronté à la société dite
«multiculturelle». Dans ses réflexions sur l'Etat et sur l'Etat-nation, Arendt
n'a pas pensé jusqu'au bout l'espace hors du territoire, ni la durée, ni
l'institutionnalisation du politique.33 Elle a été à la fois enrichie et déterminée par la
tradition philosophique grecque, par son époque (dissolution de l'empire austro-
hongrois et débats d'Otto Bauer, conseils de soldats des spartakistes allemands,
République de Weimar, puis nazisme, stalinisme, Conseils hongrois aussi).
Chez Arendt, bien qu'elle souligne la nécessité d'un cadre politique qui soit
l'Etat, tout en oscillant entre un modèle de Conseil et d'Etat constitutionnel de

la révolution nord-américaine - où les questions de création de l'Etat prennent
plus de place que celle de son organisation -, l'action politique est surtout
action de création des acteurs/spectateurs, avant d'être institution et action de

l'Etat et d'un système d'Etats-nations confronté aux nouveaux défis, dont
notamment ce qui est appelé aujourd'hui le «choc des cultures» dont nous
parlent diversement Samuel Huntington, John Rawls et E. Gellner, par exemple.

La richesse d'une oeuvre ne se réduit à une simple confrontation avec le

catalogue des questions que nous avons à résoudre. Au-delà de ses limites, il y
a dans l'oeuvre de Arendt quelque chose qui dépasse la démonstration et
continue à faire penser. La résidence et l'appartenance politique, rendue visible
par la figure des sans Etat, le pouvoir comme action méritaient d'être vus pour

32 Sans y parvenir elle-même tout à fait puisqu'elle laisse les sans Etat hors de la révolution des
Conseils dans son Essai sur la Révolution.

33 Notons encore que si elle s'est distancée du sionisme, et a affirmé l'importance d'un Etat
pluraliste à propos de l'Etat d'Israël, elle n'en a pas théorisé les principes et les implications.



280 Marie-Claire Caloz-Tschopp

voir avec d'autres yeux l'aporie, c'est-à-dire considérer le, la politique et la

citoyenneté dans le mouvement et reconsidérer la notion de frontière. A sa

manière, elle a déplacé, bousculé l'aporie en pointant l'exigence d'une prise en

compte de l'appartenance et de l'action en mouvement dans le et la politique.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Arendt, Hannah 1966), Eichmann à Jérusalem. Rapport sur la banalité du mal, Paris : Gallimard.
(EJ)

Arendt, Hannah (1967), Essai sur la révolution, Paris : Tel-Gallimard. (ER)

Arendt, Hannah (1972), La crise de la culture, Paris : Gallimard. (CC)

Arendt, Hannah (1982), Le déclin de l'Etat-nation et la fin des Droits de l'Homme, in: Hannah
Arendt, Les origines du totalitarisme. L'impérialisme (tome 2), Paris : Points-politique.
(OTII)

Arendt, Hannah (1982), Les origines du totalitarisme, Tome I, II, III. Paris : Points-politique,
280. (OTI, II, III)

Arendt, Hannah ([1961] 1983), Condition de l'homme moderne, Paris : Calmann-Lévy. (CHM)

Arendt, Hannah (1986), Philosophie et politique, Les Cahiers du GRIF, 33, 85-100. (Phil, et
Pol.)

Arendt, Hannah (1987), La tradition cachée, Paris : Christian Bourgois. (TC)

Arendt, Hannah (1991 Auschwitz et Jérusalem, Paris : Deux Temps Tierce. (AJ)

Arendt, Hannah (1995), Qu'est-ce que la politique '!, Paris : Seuil. (QP)

Auer, A. (1996), Constitution et politique d'immigration : la quadrature des trois cercles. Avis
de droit, Université de Genève.

Balibar, Etienne (1994), Les frontières de la démocratie, Paris : La Découverte.

Balibar, Etienne (1994b), Qu'est-ce qu'une frontière in: M.C. Caloz-Tschopp. A. Clévenot et
M.-P. Tschopp (éds.). Asile - Violence - Exclusion en Europe. Histoire, analyse,
prospective, Co-éd. Cahiers de la Section des Sciences de l'Education de l'Université de
Genève et Groupe de Genève «Violence et droit d'asile en Europe», Genève, 335-343.

Balibar, Etienne (1996), Emancipation, transformation, civilité, Les Temps modernes, no. 587,
mai, 409-449.

Balibar, Etienne (1996b), Exclusion de la politique, politique de l'exclusion ou politique des

exclus, in: Groupe de Genève, Violence et droit d'asile en Europe, Paris 3-4-02.1996.
Disponible au GGE.

Bigo, D. (1996), Sécurité, immigration et contrôle social. L'archipel des polices, Le Monde
diplomatique, octobre, 9.

Bolzman, Claudio (1993), Construction européenne, assimilationisme et citoyenneté, in:
Coordination Asile Suisse et al., Europe Montrez patte blanche. Les nouvelles frontières
du laboratoire Schengen, Genève : CETIM, 385-395.

Brossât, Alain (1996), L'épreuve du désastre. Le XXe siècle et les camps, Paris : Albin Michel.

Busch, Nicolas (1994), Police ou politique?, in: M.C. Caloz-Tschopp, A. Clévenot et M.-P.
Tschopp (éds.), Asile - Violence - Exclusion en Europe. Histoire, analyse, prospective,
Co-éd. Cahiers de la Section des Sciences de l'Education de l'Université de Genève et

Groupe de Genève «Violence et droit d'asile en Europe», Genève, 391-407.



Une aporie du multiculturalisme 281

Caloz-Tschopp, Marie-Claire; Axel Clévenot et Maria-Pia Tschopp (1994), Asile - Violence -
Exclusion en Europe. Histoire, analyse, prospective, Co-éd. Cahiers de la Section des
Sciences de l'Education de l'Université de Genève et Groupe de Genève «Violence et
droit d'asile en Europe», Genève.

Caloz-Tschopp, Marie-Claire (1988), Des transformations de l'Espace-monde, par l'Etat-nation
et les exilés. Constats concernant la dynamique des représentations de l'espace dans le
domaine du droit d'asile. Espaces et Sociétés, 201-240.

Caloz-Tschopp, Marie-Claire (1991), La «Communauté politique» européenne et les groupes
«intergouvemementaux» (Schengen, etc.). Une logique d'action et de pensée à l'oeuvre
dans l'édification des nouvelles frontières européennes, Revue Suisse de Sociologie, 1,

49-80.

Caloz-Tschopp, Marie-Claire (1993), A propos de sécurité intérieure. Le rêve d'une démocratie
sécuritaire et la manipulation de l'angoisse, in: Coordination Asile Suisse, Europe :

montrer, patte blanche. Les nouvellesfrontières du laboratoire Schengen, Genève : CETIM,
193-218.

Caloz-Tschopp, Marie-Claire (1995), A propos de l'usage d'un modèle dans la pratique juridique.
Décrire, motiver, inventer à partir d'une position, Université de Louvain, faculté de

droit (à paraître).

Caloz-Tschopp, Marie-Claire (1996a), Une philosophie politique du mouvement ou du pouvoir
en tant qu'action politique, Frauenrat, août, Olten (à paraître; le texte a été traduit en
allemand; il est en cours de traduction en serbo-croate).

Caloz-Tschopp, Marie-Claire (1996d), Les sans Etat dans la philosophie politique de Hannah
Arendt. Privation du politique, de la pensée ou appartenance et action politique. Thèse

Institut d'Etudes Politiques, Paris (à paraître).

Caloz-Tschopp, Marie-Claire (1997a), On the Detention of Aliens: The Impeet on Démocratie
Rights, Journal of Refugee Studies, Vol. 10, 2.

Caloz-Tschopp, Marie-Claire (1997b), A propos du «modèle des trois cercles». Le racisme
institutionnel et l'emprisonnement du pouvoir de penser et d'agir. Transeuropéennes,
n° 9, 31-41 Widerspruch, 32, 151-162, en allemand).

Castels, Stephen (1993), Un point de vue sociologique. Lecture critique du rapport Nowotny, in:
Coordination Asile Suisse et al., Europe Montrer, patte blanche. Les nouvelles frontières
du laboratoire Schengen, Genève : CETIM, 370-385.

Castoriadis, Cornélius (1987), Notations sur le racisme. Connexions, 48.

Castoriadis, Cornélius (1986), La polis grecque et la création de la démocratie. Domaines de
l'homme. 261-307.

Castel, Robert (1995), Les métamorphoses de la question sociale, Paris : Fayard.

Coordination Asile Suisse, MODS, SOS-ASILE VAUD (1993), Europe Montrez patte blanche
Les nouvelles frontières du laboratoire Schengen, Genève : CETIM.

Fraisse, Geneviève (1996), La différence de sexes, Paris : PUF.

Guillaumin, Colette (1992), Sexe, Race et Pratique du pouvoir. L'idée de Nature, Paris : côté-
femmes.

Héritier, Françoise (1995), De la violence, Paris : Odile Jacob.

Ladrière, Paul (1992), Espace public et démocratie, Raisons pratiques, 3, 19-43.

Lefort, Claude (1986), Essais sur le politique. XlX-XXème siècles, Paris : Seuil.

Marcil, Louise (1994), Les avatars de l'égalité dans la réflexion contemporaine, Cahiers de
recherche éthique, 9-37.



282 Marie-Claire Caloz-Tschopp

Olgivie, Bertrand 1995), Violence et représentation. La production de l'homme jetable, Lignes,
26, 113-142.

Sayad, Abdelmalek (1991), L'immigration ou les paradoxes de l'altérité, Bruxelles : de Boeck.

Tafelmacher, Christophe (1996), Assignation, armée, arrêtés fédéraux urgents : émergence d'un
Etat social autoritaire, in: Groupe de Genève, Violence et droit d'asile en Europe, Paris
3-4-02.1996. Disponible au GGE.

Walzer, Michael (1995), Individus et communautés : les deux pluralismes, Esprit, juin, 103-113.

SOURCES

Conseil fédéral (1991), Rapport du Conseil fédéral sur la politique à l'égard des étrangers et des

réfugiés du 15 mai 1991, Berne (no. 91.036).

Conseil fédéral (1992), Message concernant l'adhésion de la Suisse à la Convention internationale
de 1965 sur l'élimination de toutes les formes de discrimination raciale et la révision y
relative du droit pénal du 2 mars 1992 (no. 92.029), Berne.

Hoffmann-Novotny, H.-J. (1992), Chancen und Risiken multikultureller Einwanderungs¬
gesellschafen, Conseil suisse de la science, FER-Bericht no. 1 19, Berne.

Adresse de I 'auteure:
Marie-Claire Caloz-Tschopp,
Université de Genève, FPSE,
9, route de Drize, CH-1227 Carouge-Genève


	Une aporie du multiculturalisme éclairée par la philosophie politique de Hannah Arendt : l'action plurielle et le mouvement dans l'espace public plutôt que la logique de la différence

