
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 23 (1997)

Heft: 1

Artikel: Le sens commun et l'explication sociologique : problèmes et
considérations méthodologiques

Autor: Hamel, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol./Swiss Journ. Sociol., 23 (1), 1997, 117-138 117

LE SENS COMMUN ET L'EXPLICATION SOCIOLOGIQUE.
PROBLÈMES ET CONSIDÉRATIONS MÉTHODOLOGIQUES1

Jacques Hamel
Université de Montréal, Canada

Les méthodes qualitatives ont actuellement le vent en poupe. Elles font l'objet
d'un intérêt soutenu et leurs teneurs sont largement discutées. Deux figures de

proue de la sociologie française, Pierre Bourdieu et Alain Touraine, en sont
venus à les mettre de l'avant dans leurs récentes recherches.

Le but de cet article est de présenter et de discuter les méthodes que ces

auteurs ont récemment mises au point: l'intervention sociologique et l'auto-
analyse provoquée et accompagnée. Une présentation détaillée en est faite

pour ensuite souligner leurs points forts et leurs point faibles respectifs. Ces

derniers sont envisagés de façon à ouvrir une large discussion des problèmes
sur lesquels bute la sociologie comme, par exemple, le statut du sens commun
par rapport à l'explication sociologique. Les leçons tirées de ces méthodes

permettent en conclusion la formulation de propositions qui, toutefois, restent
le fait de l'auteur de ces lignes.

1. Brève introduction

Chez Touraine, l'usage des méthodes qualitatives n'est toutefois pas récent
puisque les premières enquêtes de l'auteur sur la conscience ouvrière (Touraine,
1966) se recommandaient déjà de l'entretien sociologique semi-directif. C'est
cependant dans son ouvrage La voix et le regard (Touraine, 1978a) qu'il propose
d'appliquer la méthode de l'intervention sociologique, par laquelle il entend
renouveler la méthodologie sociologique. Cette méthode a eu un grand
retentissement dans la sociologie de langue française et elle a suscité une
somme d'études sur les femmes, les étudiants, les militants écologistes et le

mouvement ouvrier en France (Touraine, 1978b; 1980; 1981; 1982; 1984a).
Ces études - conduites sur l'initiative de Touraine lui-même, avec une équipe

1 Cet article découle de recherches financées par le Conseil de recherches en sciences humaines
du Canada. Je tiens à remercier Marcel Fournier et Éric Forgues pour leurs commentaires et
suggestions. Ma gratitude va aussi aux deux évaluateurs anonymes qui m'ont adressé leurs
remarques critiques et à Marie-Rose De Groof-Vianna pour la révision du manuscrit.



118 Jacques Hamel

à laquelle se rattachent notamment Michel Wieviorka et François Dubet - se

regroupent sous la dénomination de sociologie permanente, c'est-à-dire une
sociologie constamment en oeuvre et directement mêlée à l'action politique et
sociale.

Chez Bourdieu, les méthodes qualitatives s'affichent dans ses premières
études, de nature ethnologique (Bourdieu, 1962; 1972). Ses études sociologiques,
entreprises par la suite, comme ses enquêtes sur l'éducation, la fréquentation
des musées et l'université française (Bourdieu, 1968; 1969; 1970; 1984),
s'élaborent essentiellement en fonction des méthodes quantitatives les plus
avancées. Or voilà que sa plus récente enquête sur La misère du monde (1993)
donne lieu à 1'«auto-analyse provoquée et accompagnée», une nouvelle méthode

qualitative par laquelle Bourdieu affirme se libérer de son positivisme (Bourdieu,
1994a). En effet, cette méthode marque un véritable tournant chez cet auteur

par rapport à ses positions antérieures sur la représentativité et l'objectivité en

sociologie, de même que sur le statut attribué au sens commun et à la rupture
épistémologique.

2. Alain Touraine et la méthode de l'intervention sociologique

L'intervention sociologique est décrite par son auteur «comme un processus
intensif et en profondeur au cours duquel des sociologues conduisent les acteurs
d'une lutte à mener eux-mêmes une analyse de leur propre action. Ce processus
implique une série d'étapes qui constituent l'histoire de la recherche» (Touraine,
Dubet et Wieviorka, 1982, 280). L'intervention sociologique est donc une
auto-analyse qui requiert la participation active des acteurs sociaux engagés
dans une lutte collective portant sur des enjeux politiques et sociaux. Les luttes
des femmes, des étudiants, des écologistes, des ouvriers, de Solidarnosc en

Pologne sont en droit de se réclamer de ce titre et l'intervention des sociologues
dans ces luttes a pour but de faire déboucher celles-ci sur un mouvement
social. Ce dernier s'entend chez Touraine comme «l'effort d'un acteur collectif
pour s'emparer des «valeurs», des orientations culturelles d'une société en

s'opposant à l'action d'un adversaire auquel le lient des relations de pouvoir»
(Touraine, 1992, 276).

L'intervention sociologique porte donc sur une action militante et a pour
objet d'en faire l'analyse sociologique en compagnie de ses principaux acteurs.
L'accent est mis «sur la recherche des enjeux, l'analyse des contradictions de

l'action et la distance entre une lutte, un discours et un mouvement d'opinion»
(Touraine, 1978b, 66), elle-même propice à dynamiser une lutte et à la transformer
en un mouvement de société. L'intervention sociologique ne se borne toutefois



Le sens commun et l'explication sociologique 119

pas à l'analyse d'un discours politique et d'une organisation militante, mais
touche de surcroît, à la lutte que représente l'action qui est leur raison d'être.

Cette méthode appelle par définition la participation des acteurs de cette
lutte, à tout le moins de ceux qui en sont les figures de proue et que l'on convie
à une série de réunions qui peuvent s'étendre sur une année entière. Ils y seront
confrontés à une équipe qui totalise parfois sept sociologues. Deux d'entre eux
assument les rôles principaux de secrétaire et d'agitateur. Ce dernier est celui
qui va officier pendant les réunions - il veille à présenter les participants,
oriente la discussion, attribue le droit de parole, etc. - tandis que le premier se

charge de noter les différents avis exprimés lors des débats et d'en proposer
une interprétation sociologique. Si ces rôles dépassent leur compétence, d'autres
membres de l'équipe prennent leur place.

Au fil des réunions et des débats, les participants sont invités à dessiner le
tableau historique de leur lutte, les diverses péripéties qui ont entouré leur
action collective. Lorsque la confiance réciproque est acquise et que la nécessité

d'une analyse se fait jour, les acteurs font alors face à des interlocuteurs
adversaires ou solidaires de leur action. Les militants de l'antinucléaire, par
exemple, sont mis en présence de dirigeants de l'EDF (Électricité de France)
qui gèrent les centrales nucléaires. Ces interlocuteurs représentent un point de

vue opposé à celui des militants. Ainsi réunis, ils offrent une vue d'ensemble
de la question nucléaire en France. De tels acteurs sont donc incorporés au

groupe en vue de mettre en relief l'action militante, d'en saisir les tenants et
aboutissants et de neutraliser les pressions idéologiques et le jeu politique
qu'une telle lutte collective ne manque pas de véhiculer ou de susciter.

Les uns et les autres sont alors enclins à envisager leur lutte en tant que
partie et produit d'un mouvement de société auquel la théorie des mouvements
sociaux les dispose à reconnaître le sens dans leur propre action. En interprétant
les propos des acteurs à la lumière de cette théorie, une hypothèse naît qui
explique leur action collective en un sens où cette dernière peut marquer
définitivement un mouvement de société. S'il est reconnu et accepté par les
deux partis, ce sens mis en avant par l'auto-analyse peut alors alimenter leur
action et lui permettre d'atteindre le «niveau le plus élevé auquel elle peut
parvenir» (Touraine, 1978a, 296).

Cette phase finale porte le nom de conversion du groupe et d'elle dépend la
réussite de l'intervention sociologique. En effet, si le sens est avalisé par les

acteurs de la lutte invités aux débats, c'est donc que la théorie sociologique qui
en a permis la mise au jour est vérifiée quant à sa justesse pour expliquer
l'action qui fait l'objet de l'intervention sociologique. Cette vérification est



120 Jacques Hamel

donc faite à chaud par l'accord des acteurs disposés, par leur participation à

l'intervention sociologique, à en mesurer la valeur explicative.

L'intervention sociologique s'avère ainsi être une sociologie permanente
puisque l'explication de l'action sociale qu'elle contribue à mettre au jour
s'établit dans le feu d'une discussion ouverte avec ses propres acteurs. Ces

derniers peuvent en tirer profit pour orienter leur action collective pour qu'elle
se mue en mouvement social. La théorie sociologique est ainsi propre à alimenter
son objet d'étude: l'action sociale visée au départ par l'intervention sociologique.
La sociologie apporte une explication propre à rendre raison de l'action sociale
dans le même temps qu'elle contribue à l'orienter lorsque ses acteurs s'en font
l'écho.

3. Quelques détails techniques à propos de l'intervention sociologique

A la suite de ce rapide survol, il convient de s'arrêter quelque peu sur les

détails techniques de cette méthode. Elle a pour objet initial d'entraîner la

participation active des acteurs sociaux parce que, face à leur action, ils en ont,
selon Touraine, la conscience pratique. Celle-ci est d'ailleurs envisagée comme
la «vraie connaissance de l'action sociale» (Dubet, 1988, 13). Le statut positif
attribué à la conscience pratique découle d'une position selon laquelle 1'«acteur
des sociologues est un acteur épistémique en tant que ses propos s'inscrivent
dans une forme de connaissance qui le rend connaissable» (Ibid., 2), de même

qu'elle rend connaissable son action. En d'autres termes, l'action sociale n'est
captée que par l'intermédiaire de cette conscience dont la forme est pratique en

ce qu'elle relève de l'expérience immédiate qu'ont de l'action ses propres
acteurs. La méthodologie sociologique est en outre contrainte de prendre en
considération cette conscience pratique qui découle des «propos» des acteurs
puisque, de fait, «c'est là le seul matériau disponible» (Ibid., 13). En effet, le
matériau dont dispose la sociologie pour saisir son objet reste dans tous les cas
les propos des acteurs, imprégnés en dernière analyse de la conscience pratique
de l'action sociale.

Si cette conscience en reste l'intermédiaire, il n'en demeure pas moins que
le sens le plus élevé de l'action se fait jour grâce à la théorie sociologique
«parce que l'acteur n'a qu'une conscience limitée [du sens] de son action» car
«les dimensions du système social ou les conditions de 1 ' action [... ] échappent
à la conscience des acteurs sociaux» (Ibid., 17). En vue de remédier à cela,
l'intervention sociologique propose sur un plan méthodologique la réunion
d'acteurs sociaux en un groupe offrant «la figure du mouvement social, avec



Le sens commun et l'explication sociologique 121

ses multiples significations et ses configurations plus ou moins stables»

(Wieviorka, 1986, 160).

3. De la représentativité

Le choix des acteurs qui participent à l'intervention sociologique est fait en ce

sens. Il est établi en fonction de l'intention de reconstituer la lutte collective à

une échelle réduite, celle du groupe, «construit à partir d'une représentation
théorique de la lutte aussi complète et diversifiée que possible» ou, en d'autres

mots, «d'une image que s'en font les sociologues» (Idem).

Cette «image» exploite en ses moindres détails la théorie des mouvements
sociaux selon laquelle toute lutte collective est appelée à se muter en un

mouvement de société par lequel le passage de la société industrielle à la

société postindustrielle doit s'opposer à un pouvoir technocratique et ainsi
donner acte à l'idéal démocratique (Touraine, 1994). Ceux qui participent à

l'intervention sociologique doivent donc revêtir la qualité d'être des acteurs
d'une lutte frappée par cet enjeu et dont ils représentent, chacun à leur façon,
les différentes configurations. La représentativité du groupe tient moins à la

quantité des participants qu'à la qualité que leur confère la théorie des

mouvements sociaux.

L'intervention sociologique, par cet aspect, acquiert tout son intérêt. En

effet, elle soutient de façon convaincante qu'une lutte collective peut être

réduite, sur un plan méthodologique, à un groupe dont les participants sont

pourvus des qualités théoriques nécessaires à son analyse. Cette méthode accuse
néanmoins des difficultés à cet égard. En plaçant l'accent sur leur qualité
militante, en tant que figure de proue, la représentativité des participants à

l'intervention sociologique tend à se restreindre à un niveau politique. Sous un

angle plus large, ces participants peuvent être considérés comme les éléments

représentatifs d'une lutte sociale par le fait qu'ils semblent en être les chefs de

file ou que les médias, par exemple, les présentent de cette façon. La définition
de la représentativité en ce sens révèle selon nous de graves problèmes qui
portent même atteinte à la méthode de l'intervention sociologique. Néanmoins,
l'idée d'une méthode qui conduise à la réduction d'une lutte ou, plus largement,
d'un fait social à un groupe dont la représentativité théorique permet de

l'envisager comme observatoire de choix doit être conservée et approfondie.



122 Jacques Hamel

3.2 La connaissance des acteurs sociaux et la conversion à l'explication
sociologique

L'intervention sociologique a cette autre qualité qu'elle reconnaît la valeur de

la conscience pratique dont sont pourvus les acteurs sociaux. Le statut conféré
à leur conscience pratique semble toutefois paradoxal. En effet, si dès l'abord
elle est envisagée comme une «connaissance vraie», voire «la seule connaissance
vraie disponible», elle est par ailleurs considérée comme conscience «limitée»

pour la raison que «les dimensions du système social et les conditions de

l'action» lui échappent.

Si les dimensions du système social échappent à la conscience des acteurs,
ce n'est pas parce que celle-ci est limitée. Bien au contraire, il est possible
d'avancer que la conscience pratique des acteurs n'est pas uniquement constituée
des «dimensions du système social» mais que s'y ajoute toute la gamme des

dimensions dont est pourvue l'action, qu'elles soient historiques, psychologiques,
sociales, etc. Toutes constituent l'objet de cette conscience pratique qui, par
conséquent, n'est en rien limitée. C'est la sociologie qui, par définition, doit
viser à la «limiter», c'est-à-dire l'envisager sous l'angle des «dimensions du

système social et des conditions de l'action» qui doivent être dégagées de la
conscience pratique qu'ont les acteurs sociaux de leur propre action, cela étant

l'objet même de la sociologie.

L'intervention sociologique propose à cette fin une démarche d'auto-analyse
qui ne manque pas d'audace. En compagnie de sociologues qui les canalisent
dans cette direction, des acteurs sociaux sont conduits à livrer le sens de leur
action collective et, par cette auto-analyse, à prendre en compte ses dimensions
sociales, tout en débordant de sa conscience pratique. La méthode de

l'intervention sociologique est toutefois définie vaguement sur ce plan et se

résume à une démarche interprétative dont la psychanalyse est le modèle par
excellence. En faisant office d'interprète, le secrétaire de l'équipe des sociologues
dégage les dimensions sociales de l'action en interprétant les propos de ses

acteurs à la lumière de la théorie des mouvements sociaux, ce qui les dispose à

en prendre une conscience pratique. Il les propose sous forme d'une hypothèse
jetée comme un défi aux acteurs réunis en groupe, qui, si elle suscite leur
conversion, tient lieu d'explication sociologique susceptible de gratifier leur
action du coefficient qui lui manque pour devenir un mouvement social.

Si, contrairement à la critique dont elle a été l'objet (Amiot, 1980), elle n'a
rien d'une «psychanalyse sauvage», force est cependant d'admettre que cette

phase de l'intervention sociologique est peu développée en des procédés et des

règles méthodologiques explicites, l'accent étant placé sur la conversion. Cela

étant, l'intervention sociologique, pour ne pas dire l'intervention des sociologues,



Le sens commun et l'explication sociologique 123

tend à se dérober sous le couvert de la conversion. L'interprétation à laquelle
elle aboutit devient alors suspecte puisque sa valeur tient moins à la rigueur
des procédés et règles adoptés qu'au fait que l'hypothèse qui en découle est
avalisée ou non par le groupe. La conversion à l'hypothèse peut fort bien
découler de la sympathie qu'inspirent les sociologues au groupe ou, à l'opposé,
du désir de mettre fin au débat afin de prendre congé des sociologues.

Faute d'indications précises à son endroit, l'interprétation peut être ou
sembler une redite, en d'autres termes - sociologiques en l'occurrence -, du
discours militant des acteurs sociaux pour qui l'intervention sociologique aura
constitué une autre tribune. En mots plus mesurés, elle serait le tableau schématisé
de l'action sociale formée par la conscience pratique de ses acteurs dont
l'intervention sociologique met en relief les dimensions d'ensemble qui font
office de dimensions sociales puisque celles-ci lui échappent par définition. A
l'inverse, l'interprétation peut dissoudre la conscience pratique des acteurs au

profit de la théorie des mouvements sociaux en faveur de laquelle 1 ' intervention
sociologique aura suscité la conversion. Sous cet angle, la méthode de

l'intervention sociologique entraîne des problèmes qu'elle est incapable de

résoudre.

3.3 Les récents développements de la méthode d'intervention sociologique

Ces problèmes sont abordés dans les récents écrits des tenants de cette méthode.
Son auteur, Alain Touraine, signale «que la conversion ne se juge pas sur
l'acquiescement d'un groupe à une hypothèse présentée à un moment donné

par le chercheur. Ce qui valide l'hypothèse est la capacité du groupe d'orienter
son expérience passée, présente et à venir, en fonction de l'hypothèse présentée»2

(Touraine, 1984b, 211).

François Dubet, dont les propos sont largement teintés de considérations
sur l'intervention sociologique, reconnaît dans la même veine que le «succès

public de la théorie ne démontre en rien sa valeur». Il s'interroge alors: «Mais

que vaudrait une théorie ne rencontrant aucun écho dans l'expérience sociale ?»

(Dubet, 1994,224; voir Dubet, 1995). Ce paradoxe de l'intervention sociologique
lui inspire la définition d'un nouveau statut pour qualifier l'explication
sociologique, la théorie à laquelle aboutit cette méthode: la vraisemblance. La
théorie sociologique doit se conformer aux «normes habituelles du métier de

sociologue qui organise et rationalise les données» (Ibid., 249). Elle doit, de

2 Cet article d'A. Touraine a d'abord paru sous le titre «La méthode de la sociologie de l'action:
l'intervention sociologique», Revue suisse de sociologie, vol. 6, no. 3, 1980: 321-334. L'auteur
l'a ensuite revu, corrigé et publié dans le Retour de l'acteur. C'est à cette version que je me
réfère pour tenir compte des modifications apportées à la suite de sa première publication.



124 Jacques Hamel

surcroît, «être crédible pour les acteurs dont on postule qu'ils sont compétents
et pas totalement aveugles sur ce qu'ils font» {Idem). Dans cette perspective, la
démonstration vers laquelle incline l'explication découlant de l'intervention
sociologique «vise un double public: la communauté scientifique, avec ses
critères propres, et les acteurs, qui maîtrisent d'autres données» {Ibid., 249).

La conversion ne se ramène donc plus désormais à l'accord des participants
à l'intervention sociologique, accord néanmoins maintenu par Dubet afin que
soit reconnue à la théorie sociologique une valeur explicative. Sur ce point,
l'auteur ne peut s'empêcher de remettre en question la représentativité du

groupe de participants appelés à reconnaître la valeur de la théorie. Un tel

groupe réunit, en réalité, «les acteurs les plus motivés» et cela «ne peut
évidemment répondre à une exigence de représentativité sérieuse» {Ibid., 241).
Selon lui, la solution à ce problème relève de la recherche d'autres cas, c'est-à-
dire de l'intervention en présence d'autres groupes menant une lutte commune,
et de «l'analyse de documents produits différemment» {Ibid., 242). Cela pris
en compte, l'auteur établit les procédés en fonction desquels se règlent sur le

plan opératoire l'intervention sociologique et la représentation du groupe auquel
elle fait appel.

En premier lieu, les usagers de la méthode doivent s'assurer d'une «certaine
régularité des processus sociaux» constitutifs de la lutte qui est l'objet de

l'intervention. Il importe, en second lieu, que «l'artefact lié aux chercheurs
soit relativement contrôlé», afin de «contrôler, autant que faire se peut, leur
subjectivité». En troisième lieu, les analyses élaborées ne «doivent pas être
contradictoires avec les données objectives enregistrées par d'autres méthodes».
Enfin, en dernier lieu, les analyses doivent pouvoir «rendre compte des

«événements» qui se déroulent à l'extérieur de la recherche» (Dubet, 1994,
250). Ces récentes considérations viennent baliser l'opération de l'intervention
sociologique et remédier aux ratés relevés au long du débat qu'a suscité cette
méthode.

Force est d'admettre que les procédés invoqués par François Dubet
s'établissent bien plus sur le plan éthique que sur le plan méthodologique. En
effet, on ne parvient pas à connaître exactement les clefs de l'intervention
sociologique face aux représentants d'une lutte collective. Comment s'y prennent-
ils pour interpréter leurs propos et les élever au rang du «sens suprême auquel
peut parvenir l'action»? Quelles sont les règles de cette interprétation qui
s'élabore dans le feu d'une discussion ouverte

Si, par ailleurs, l'analyse doit s'inscrire dans le sillage des «données d'autres
méthodes», doit permettre de constater la «régularité des processus observés»

et rendre compte d'événements extérieurs à l'intervention, cela devient l'objet



Le sens commun et l'explication sociologique 125

d'un travail des sociologues qui, conduit par la suite, échappe à l'analyse du

groupe convoqué pour les fins du débat en présence des sociologues.
L'intervention sociologique ressemble ainsi aux méthodes les plus classiques
de la sociologie. Elle doit se plier, comme ces dernières, à l'explicitation de ses

règles. Cette méthode révèle ses limites sur ce point.

C'est pourquoi, dans le dernier texte écrit à ce jour sur cette méthode,
François Dubet place entre guillemets le mot de règle quand il envisage
l'intervention sociologique sur le plan opératoire et souligne à maintes reprises
qu'elle englobe une forme de démonstration entendue dans un sens faible
(Ibid., 223).

4. Pierre Bourdieu et l'auto-analyse provoquée et accompagnée

Sans que ce rapprochement permette de croire à une parenté théorique, on peut
juxtaposer à l'intervention sociologique d'Alain Touraine 1'«auto-analyse
provoquée et accompagnée» récemment proposée par Pierre Bourdieu pour
étudier les différentes figures de la misère du monde (Bourdieu et al., 1993).
Se ramenant de fait à l'entretien sociologique dont Bourdieu rappelle et étoffe
les qualités méthodologiques, l'auto-analyse provoquée et accompagnée évoque
la participation directe d'acteurs sociaux, comme le fait du reste l'intervention
sociologique. L'entretien sociologique est appelé de préférence ainsi car il est
dans tous les cas «provoqué» au sens où il prend forme sur appel des sociologues,
à leur demande en vue de poursuivre leur objet d'étude. Il s'agit d'un entretien
«accompagné» parce que, selon Bourdieu, l'intervieweur doit suivre l'interviewé
dans ses propos en fonction du sens qu'ils comportent.

D'après Bourdieu, ce sens peut être saisi par l'intervieweur, sociologue en
l'occurrence, si celui-ci parvient à objectiver les dispositions et positions sociales

qu'exprime ce sens sur le plan des relations objectives entre les diverses espèces
de capital par lesquelles se forment des champs sociaux.3 C'est ainsi que se

comprend Yobjectivation participante dont parle Bourdieu. L'auto-analyse
provoquée et accompagnée en constitue la méthode par excellence puisque
qu'elle «permet de construire réellement l'espace des relations objectives
(structure) dont les échanges communicationnels directement observés

3 Pour être bref, je résume la théorie de Bourdieu à ceci: les relations entre ces dispositions et
positions forment des champs par lesquels s'exprime le jeu des différentes espèces de capital,
économique, culturel, social, familial, etc. dont témoigne 1'habitus des agents sociaux. Ce
dernier se présente alors comme un «ensemble de relations historiques <déposées> au sein des

corps individuels sous la forme de schémas mentaux et corporels de perception, d'appréciation
et d'action» (Bourdieu et Wacquant, 1992, 24).



126 Jacques Hamel

(interaction) sont la manifestation» (Bourdieu et Wacquant, 1992, 227). En

effet, si les dispositions et positions sociales de l'interviewé se réfléchissent
sur celles de l'interviewer, ce dernier peut facilement les reconnaître et, à titre
de sociologue informé par la théorie propre à éclairer la configuration du

capital et de l'espace social, à les objectiver dans les meilleures conditions.
L'entretien sociologique, vu désormais comme auto-analyse provoquée et
accompagnée, convient parfaitement à ce but.

4.1 De la rupture épistémologique

Cette «méthode» s'inspire chez Bourdieu d'une orientation nouvelle annoncée
dans ses Réponses à Loïc Wacquant, celle «d'aller dans la rue et d'interroger le

premier venu» (Bourdieu et Wacquant, 1992, 176). Cette dernière contraste
nettement avec l'orientation quantitative de ses précédentes études d'où l'on
excipe que le «premier venu» ne peut aucunement être envisagé comme un
échantillon parfait destiné à mettre au jour la configuration du capital et de

l'espace social vers laquelle doit immanquablement incliner l'explication
sociologique. Cette configuration du capital et de l'espace social ne saurait
être tirée des propos du «premier venu» sans que cela n'oblige à la rupture
épistémologique jadis posée comme «le principe souverain d'une distinction
sans équivoque entre le vrai et le faux» (Bourdieu et al., 1968, 47) et qu'introduit
la théorie en plaçant ces propos sur le plan des relations objectives. La rupture
épistémologique se marquait ainsi par une opposition à la conscience pratique
des acteurs qui se livre par le sens commun, vu par Bourdieu comme fausse

conscience ou conscience fausse.

Les récentes positions du même auteur sur le sujet rappellent que la sociologie
exige certes une rupture épistémologique par rapport au sens commun, dont la
définition est toutefois nuancée. «La connaissance rigoureuse, affirme Bourdieu,

suppose presque toujours une rupture plus ou moins éclatante avec les évidences
du sens commun, communément identifiées au bon sens. C'est seulement au

prix d'une dénonciation active des présupposés tacites du sens commun que
l'on peut contrecarrer les effets de toutes les représentations de la réalité sociale

auxquelles enquêtés et enquêteurs sont continuellement exposés.» Et il poursuit
en ces termes: «Les agents sociaux n'ont pas la «science infuse» de ce qu'ils
sont et de ce qu'ils font; plus précisément, ils n'ont pas nécessairement accès

au principe de leur mécontentement ou de leur malaise et les déclarations les

plus spontanées peuvent, sans aucune intention de dissimulation, exprimer tout
autre chose que ce qu'ils disent en apparence» (Bourdieu et al., 918-919).

Le sens commun est «dénoncé», non qu'il se révèle faux par définition,
mais parce qu'il relève d'une conscience «spontanée» des acteurs sociaux,



Le sens commun et l'explication sociologique 127

immédiatement liée à leur action et qui ne donne pas accès de ce fait au
«principe» permettant d'expliquer leur misère. Par conséquent, les acteurs
sociaux n'ont pas la «science infuse» de leur action, au sens où ils ne peuvent
pas l'expliquer par ce principe expressément recherché par la théorie
sociologique, de sorte que la conscience pratique des acteurs sociaux ne recèle
«aucune intention de dissimulation».

Arguant de ses entretiens avec les acteurs sociaux convoqués pour attester
de la misère, Bourdieu souligne qu'au contraire «les enquêtés, surtout parmi
les plus démunis, semblent saisir cette situation [l'entretien sociologique] comme
une occasion exceptionnelle qui leur est offerte de témoigner,... de s'expliquer,
au sens le plus complet du terme, c'est-à-dire de construire leur point de vue
sur eux-mêmes et sur le monde et de rendre manifeste le point, à l'intérieur de

ce monde, à partir duquel ils se voient eux-mêmes et voient le monde, et
deviennent compréhensibles, justifiés, et d'abord pour eux mêmes» {Ibid.,
915). Si la théorie sociologique doit s'y opposer, c'est que cette conscience

pratique est marquée par les «routines de la pensée ordinaire du monde social,
qui s'attache à des «réalités» substantielles, individus, groupes, etc., plus
volontiers qu'à des relations objectives que l'on ne peut ni montrer ni toucher
du doigt et qu'il faut conquérir, construire et valider par le travail scientifique»
(Bourdieu, 1994b, 9), par la théorie sociologique en d'autres mots.

Sans qu'il n'y fasse expressément allusion, cette position de Bourdieu fait
écho à celle d'Anthony Giddens pour qui «tout agent social a un haut niveau de

connaissances auxquelles il fait appel dans la production et la reproduction de

pratiques sociales quotidiennes, mais la grande partie de ce savoir est pratique
plutôt que théorique» (Giddens, 1987, 71). Les agents sociaux font preuve en
cela d'une connaissance qu'ils exploitent pour s'expliquer à eux-mêmes leur
pratique sans qu'elle ne se développe en une théorie comme la théorie
sociologique. Cette connaissance est pratique, «[elle] est tout ce que les agents
connaissent de façon tacite, tout ce qu'ils savent faire dans la vie sociale, sans

pour autant pouvoir l'exprimer directement de façon discursive» {Ibid., 33).
Dans cette foulée, Giddens va jusqu'à affirmer que cette connaissance est

pratique parce que les agents sont incapables de l'exprimer verbalement, c'est-
à-dire la formuler dans l'ordre d'un discours qui, chez Giddens, est de nature
théorique.

En comparaison, la position de Bourdieu est à notre sens nettement plus
féconde et nuancée. Selon lui, cette connaissance est routinière puisqu'elle est
immédiatement rattachée à la pratique. Elle ne peut donc pas être de nature
théorique ni exprimer un discours sur la pratique. Elle en est la connaissance

pratique pour la raison que cette connaissance loge au coin de la routine tant la
pratique est engagée selon l'évidence par laquelle elle est le fait d'«individus,



128 Jacques Hamel

de groupes, de réalités substantielles». Sur cette lancée, des nuances se font
jour quant à la définition que Bourdieu attribue à la rupture épistémologique.
En effet, le sens dont sont communément pourvus les propos des acteurs sociaux
n'est désormais plus envisagé comme fausse conscience, mais comme des

routines de la connaissance qui tendent à traduire l'action sociale comme le
fait d'individus ou de groupes plutôt que de la situer sur le plan de «relations
objectives» constituant l'objet même de la théorie sociologique. Seul le travail

que suscite cette théorie permet de «conquérir», de «construire» l'action sociale
sur le plan des relations objectives puisqu'elle vise ce but.

La misère du monde présente ce travail à l'oeuvre et, sans en avoir le
dessein, cet ouvrage peut être envisagé comme une expérimentation audacieuse
de la méthodologie qualitative en sociologie. En effet, chaque chapitre comporte
un entretien qui porte témoignage d'une figure de la misère. Chacun d'eux se

compose: a) de notes détaillées sur le contexte et le déroulement de l'entretien,
b) de sa retranscription et c) de l'interprétation sociologique qui découle du

témoignage. Ces derniers ne sauraient être tenus pour une explication
sociologique ainsi que le note Bourdieu qui s'empresse de souligner que «les

témoignages que des hommes et des femmes nous ont confiés à propos de leur
existence et de leur difficulté d'exister [ont] été organisés en vue d'obtenir
un regard aussi compréhensif que celui que les exigences de la méthode
scientifique nous imposent, et nous permettent de leur accorder» (Bourdieu
et al., 1993, 7). En d'autres mots, par leur témoignage, la contribution des

acteurs sociaux à la définition de la théorie sociologique ne doit pas escamoter
les exigences du travail auquel s'astreint la sociologie.

L'ouvrage fait preuve d'audace dans la mesure où ce travail est présenté de

telle manière que tout un chacun peut en prendre fait et acte. Chaque entretien
est organisé en fonction de sa retranscription et de notes sur son déroulement
qui éclairent l'interprétation sociologique qui en est tirée. Leur «organisation»
sous cette forme vise à montrer la transformation du point de vue des acteurs
en une explication ou une théorie qui témoigne du point de vue sociologique:
montrer l'action sociale sur le plan des relations objectives. Selon la formule
particulièrement inspirée de Bourdieu, elle donne lieu à une «démocratisation
de la posture herméneutique» (Bourdieu et al., 1993, 923), au sens où le travail
sociologique qu'est ici l'interprétation peut être saisi sur le vif.

4.2 De la représentativité

Chaque témoignage est vu comme «cas» par excellence d'une figure de la
misère et sa représentativité s'affiche dans son ordre de présentation. Celle-ci
est structurée de façon à ce que chacun des témoignages soit représentatif de



Le sens commun et l'explication sociologique 129

l'une des figures de la misère étudiées. «Ainsi l'ordre selon lequel sont distribués
les cas analysés vise à rapprocher dans le temps de la lecture des personnes
dont les points de vue, tout à fait différents, ont des chances de se trouver
confrontés, voire affrontés dans l'existence; il permet aussi de mettre en lumière
la représentativité du cas directement analysé en groupant autour de lui des

cas qui en sont comme des variantes» (Ibid., 8). Les cas sont donc exposés en

vue de reconstituer la mosaïque de la misère en fonction d'un ordre qui n'est
autre que 1'«image» que se fait le sociologue de la misère, pour reprendre le

mot utilisé pour définir la représentativité du groupe d'acteurs sociaux invités
à participer à l'intervention sociologique. La représentativité de chacun des

entretiens repose sur une image ou une «théorie» visant à atteindre le but
qu'accorde Bourdieu à la sociologie, celui d'envisager la misère sur le plan de

relations objectives. L'ordre de présentation de chaque entretien, et par
conséquent de chaque témoignage sur une forme donnée de la misère, constitue
la démonstration de cette «théorie». Ces cas sont représentatifs dans la mesure
où ils composent chacun un observatoire idéal pour saisir une figure précise de

la misère, ce caractère idéal étant renforcé par la place occupée dans l'ordre de

présentation de l'ensemble.

Dans l'optique de cette «image» ou de cette «théorie», chacun des acteurs
sociaux choisi dans le cadre de l'enquête représente, aux yeux de Bourdieu,
une figure de la misère. Cette représentativité ne relève pas de la statistique à

laquelle elle est souvent réduite en sociologie mais d'une représentativité qu'on
peut qualifier de théorique ou de sociologique. Cette représentativité s'établit
selon les caractérisiques des témoignages, en l'occurrence des personnes
envisagées par Bourdieu comme agents de dispositions et positions sociales,

par lesquels peut être étudiée la misère d'un point de vue sociologique.

Les acteurs sociaux qui prennent part à l'étude sociologique vont, selon
leur degré de représentativité, donner accès au «principe» permettant selon
Bourdieu d'expliquer la misère. A cette fin, leurs caractéristiques individuelles
sont mises en suspens au profit des caractéristiques permettant d'établir cette
explication qui, pour Bourdieu, se ramène à leurs dispositions et leurs positions
dans un espace social. Cela peut être atteint à la rigueur par l'intermédiaire
d'une seule personne pourvue des qualités nécessaires. Bourdieu lui-même
souligne à cet effet que «contrairement à ce que pourrait faire croire une vision
naïvement personnaliste de la singularité des personnes sociales, c'est la mise
à jour des structures immanentes aux propos conjoncturels tenus dans une
interaction ponctuelle qui, seule, permet de ressaisir l'essentiel de ce qui fait
l'idiosyncrasie de chacun [des acteurs sociaux] et toute la complexité singulière
de leurs actions et de leurs réactions» (Ibid., 916).



130 Jacques Hamel

Sur cette lancée, Bourdieu va se permettre un rapprochement entre la

méthodologie qualitative qu'il propose en sociologie par l'«auto-analyse
provoquée et accompagnée» et la méthode expérimentale en sciences exactes.
Dans son dialogue avec Loïc Wacquant, il souligne adroitement que «Galilée
n'a pas eu besoin de répéter indéfiniment l'expérience du plan incliné pour
construire le modèle de la chute des corps. Un cas particulier bien construit
cesse d'être particulier» (Bourdieu et Wacquant, 1992, 57). Il reste à savoir
comment sa méthode parvient à «bien construire» un cas pour que ce dernier
puisse s'ouvrir sur une explication sociologique.

5. Quelques problèmes de la méthode de l'auto-analyse provoquée et
accompagnée

En premier lieu, le cas est bien construit de par les qualités qui lui sont reconnues.
Ces dernières sont pour l'essentiel théoriques, c'est-à-dire qu'elles sont conférées

en vertu de la «théorie» par laquelle l'individu est marqué d'une valeur
méthodologique pour expliquer la misère. Cela n'est pas suffisamment explicité
par Bourdieu.

5.1 Le statut méthodologique de la «familiarité»

Chez lui, ces qualités relèvent d'une «familiarité» éprouvée au contact des

interviewés, des acteurs sociaux qui sont les témoins privilégiés de différentes
figures de la misère. Cette familiarité est liée au fait qu'ils étaient d'entrée de

jeu «des gens de connaissance ou des gens auprès de qui [les sociologues]
pouvaient être introduits par des gens de connaissance» (Ibid., 908). Si cette
familiarité permet d'assurer à l'entretien une situation de communication idéale

sur laquelle Bourdieu insiste avec raison4, elle laisse entendre par ailleurs
qu'elle a été établie «avec le premier venu».

4 «Lorsqu'un jeune physicien interroge un autre jeune physicien (ou un acteur un autre acteur,
un chômeur un autre chômeur, etc.) avec lequel il partage la quasi-totalité des caractéristiques
capables de fonctionner comme des facteurs explicatifs majeurs de ses pratiques et de ses

représentations, et auquel il est uni par une relation de profonde familiarité, ses questions
trouvent leur principe dans ses dispositions objectivement accordées à celles de l'enquêté; les

plus brutalement objectivantes d'entre elles n'ont aucune raison d'apparaître comme menaçantes
ou agressives parce que son interlocuteur sait parfaitement qu'il partage avec lui l'essentiel de

ce qu'elles l'amènent à livrer et, du même coup, les risques auxquels il s'expose en le livrant.
Et l'interrogateur ne peut davantage oublier qu'en objectivant l'interrogé, il s'objective lui-
même ...» (Ibid., p. 908).



Le sens commun et l'explication sociologique 131

Elle est également reliée aux dispositions et aux positions sociales qui
interviennent, sur des registres divers, entre l'interviewé et l'interviewer. En
effet, parce que ce dernier peut immédiatement les reconnaître chez le premier,
il lui est possible de les porter au jour pour expliquer la misère que l'interviewé
éprouve sur le plan de la configuration du capital et du champ social. La
familiarité, sous ce second aspect, prend donc «appui sur une connaissance

préalable des réalités que la recherche peut faire surgir» (Ibid., 916). Cette
connaissance préalable cependant, tout comme l'image que Touraine se fait
d'une lutte, risque de situer la valeur des interviewés sur un plan politique par
le fait qu'ils partagent avec l'interviewer les mêmes dispositions et positions
sociales.

Il vaut mieux considérer selon nous que cette familiarité est liée à la

représentation théorique que se fait l'interviewer de la misère dont l'étude
d'un cas va révéler la figure particulière sur le plan de dispositions et de

positions sociales. Cette représentation doit souscrire aux contraintes du travail
qui consiste à «bien construire» un cas, suivant l'expression judicieuse de

Bourdieu. En d'autres mots, elle doit expliciter l'imagination méthodologique
par laquelle le cas visé peut être envisagé comme un observatoire de choix
pour expliquer la misère, en mettant par exemple l'accent sur les relations
objectives par lesquelles se reconnaît, au dire de Bourdieu, l'objet de la sociologie.

Le problème est que, chez Bourdieu, cette familiarité méthodologique n'est
pas clairement établie sous la forme de principes et règles méthodologiques.
Elle se ramène à la «démocratisation de la posture herméneutique» qui s'exprime
par 1'«organisation» de chaque témoignage de la misère. Si cette démocratisation

permet de prendre fait et acte de la posture herméneutique, il demeure que
celle-ci est soustraite à toute indication méthodologique explicite. De ce fait, la
valeur de l'interprétation sociologique tient moins à la rigueur de la démarche

qu'à 1'«attrait» de cette interprétation suscitée par son rapprochement avec la
retranscription de l'entretien, susceptible d'emporter l'adhésion voire la
conversion pour faire écho à la méthode de l'intervention sociologique. Rien
ne garantit, dans ces conditions, que cette interprétation soit une explication
sociologique «bien construite»: seule une explicitation des procédés et règles
qui la rendent possible pourrait le démontrer. Bourdieu en révèle pourtant un

aperçu dans sa note méthodologique à la fin de La misère du monde.

En effet, l'auteur suggère que «contre la vieille distinction diltheyenne, il
faut poser que comprendre et expliquer ne font qu'un» (Ibid., 910). L'explication
est par conséquent relative à l'interprétation de la connaissance pratique qu'ont
les acteurs sociaux de leur propre action. Dans le même élan, Bourdieu rappelle
avec justesse que l'explication sociologique est un point de vue et que «le
sociologue ne peut ignorer que le propre de son point de vue est d'être un point



132 Jacques Hamel

de vue sur un point de vue» {Ibid., 925), celui des acteurs sociaux, ou, en
d'autres termes, «une connaissance d'une connaissance» (Bourdieu et Wacquant,
103).

Par conséquent le point de vue des acteurs sociaux doit être considéré au vu
du statut positif d'une connaissance qui a pour objet leur action dans l'ensemble
de ses dimensions individuelle, psychologique, historique, etc. Le point de vue
des sociologues est quant à lui une autre connaissance, sinon une connaissance
autre, qui s'efforce de mettre en lumière, à partir de la connaissance des acteurs,
les «relations objectives» par lesquelles Bourdieu représente la dimension sociale
de leur action. Ce point de vue diverge de celui des acteurs sociaux par le fait
qu'il s'attache aux «relations objectives». Il se présente donc comme une
connaissance permettant d'abstraire cette dimension de l'action de la
connaissance des acteurs sociaux qui en est la forme pratique, et de les traduire
sous une forme abstraite propre à une théorie.

Si le point de vue sociologique est «un point de vue sur un point de vue»,
selon les mots de Bourdieu, il importe donc d'expliciter le passage ou la
transformation du point de vue des acteurs sociaux au point de vue sociologique.
Ce passage constitue, pour être bref, l'intervention par excellence des sociologues
au sens du travail qu'ils font sur la connaissance des acteurs sociaux en vue de

parvenir à une connaissance ou à une explication sociologique. De façon plus
précise, l'interprétation peut être ramenée ici à la démarche que l'on suit afin
de mettre au jour l'objet de la sociologie que sont les «relations objectives» ou
les «dimensions du système social» à partir de la connaissance des acteurs
sociaux dont l'objet est l'action dans toutes ses dimensions.

Chez Bourdieu, l'interprétation sociologique se forme selon une compréhension

de cette connaissance de sens commun qu'il qualifie de générique et
de génétique. Elle souscrit au premier terme dans la mesure où, par son office,
les dispositions et positions dont témoigne à son échelle tout individu sont

placées sous la lumière des «relations objectives» par lesquelles, à une plus
large échelle, elles sont générées indépendamment de sa connaissance. En
revanche, c'est en puisant en elle que se forme la connaissance sociologique.
En d'autres mots, c'est en fonction de la compréhension de cette connaissance

que se formule la théorie des relations objectives. En ce sens, cette compréhension

peut être qualifiée de génétique.

Le problème technique tient, comme chez Touraine, à l'absence d'indications
précises sur les règles qui président à l'herméneutique par laquelle les «relations

objectives» entre les dispositions et positions sociales ressortent des entretiens

sociologiques vus pourtant comme une «auto-analyse provoquée et
accompagnée». Il revient aux lecteurs de les imaginer en parcourant les «pièces



Le sens commun et l'explication sociologique 133

au dossier», c'est-à-dire le contexte de l'entretien, sa retranscription intégrale
et l'interprétation sociologique qui en découle. Si l'on préfère, elles se livrent
en fonction de la démocratisation de la posture herméneutique.5 Cette
démocratisation que propose Bourdieu de l'interprétation sociologique a été

passé au crible d'une critique acerbe (Mayer, 1995).

5.2 De l'écriture sociologique

Selon lui, c'est l'écriture qui donne acte à cette interprétation. Elle témoigne
de cette posture herméneutique, plus largement des règles par lesquelles les

témoignages recueillis sont objectivés en étant transposés sur le plan de la
théorie qui s'exprime dès lors en un vocabulaire qui lui est propre. L'écriture
en est la cheville ouvrière au sens où elle parvient à abstraire du point de vue
pratique des agents sociaux les dispositions et positions sociales et donner lieu
à la connaissance sociologique par laquelle la misère s'explique au moyen de

la théorie: en l'occurrence, la configuration des espèces du capital et des champs
sociaux. Il affirme avec beaucoup de pertinence que

[le sociologue] ne peut espérer rendre acceptables ses interventions les

plus inévitables qu'au prix du travail d'écriture qui est indispensable

pour concilier des objectifs doublement contradictoires: livrer tous les
éléments nécessaires à l'analyse objective de la position de la personne

5 Dans l'article qu'elle consacre au tournant méthodologique de Bourdieu, Nonna Mayer s'en
prend à cette nouvelle entreprise qu'est la démocratisation de la posture herméneutique. Selon
elle, la présentation des pièces au dossier ne saurait pallier l'absence d'une définition préalable
de la misère, propre à la définir comme objet de la sociologie. En la faisant surgir du sein
même des entrevues, Bourdieu ne risque-t-il pas de définir cet objet sous l'angle des prénotions
que contestait naguère l'auteur du Métier de sociologue De la même façon, le choix des
interviewés et des thèmes abordés avec eux se livre en acte au fil des pièces offertes au regard.
Il se présente ainsi sous l'attrait des figures et propos de la misère exploités dans chacun des

chapitres sans que ne puisse être posée la question: «qu'est-ce qui justifie ceux-là plutôt que
d'autres ?» (Mayer, 1995, 359). La critique se fait virulente quand son auteur s'insurge contre
la correspondance qu'établit Bourdieu entre la sociologie et la littérature. Loin d'en tirer
matière à réflexion sur l'écriture sociologique, Norma Mayer y décèle une invitation aux
sociologues en herbe à «faire de la sociologie moins contraignante que celle des traités de
méthode. Ils ne perdront pas leur temps à lire les travaux des autres, à élaborer une problématique
ou des hypothèses. Ils partiront au petit bonheur, magnétophone en bandoulière, recueillir les

paroles de ceux qui souffrent. Ils intervieweront leurs amis et leurs proches, parce que c'est
plus facile. Us converseront avec des enquêtés, ils prendront leur parti, pour les mettre à

l'aise. Ils livreront leurs témoignages fraîchement cueillis au grand public, sans prendre la
peine de les analyser» (Mayer, 1995, 369). La démocratisation de la posture herméneutique
fait l'impasse sur l'explicitation attendue de toute méthode, de sorte que la sociologie de la
misère proposée par Bourdieu «risque fort de ne refléter que la misère de la sociologie»
(Idem). Cette conclusion est, à notre sens, trop radicale et pèche par manque de nuances. La
suite de ce texte tend à montrer que, par exemple, l'écriture est la cheville ouvrière de

l'analyse sociologique sans que celle-ci ne corresponde à l'oeuvre que constitue tout romancier.



134 Jacques Hamel

interrogée et à la compréhension de ses prises de position, sans instaurer
avec elle la distance objectivante qui la réduirait à l'état de curiosité
entomologique; adopter un point de vue aussi proche que possible du

sien sans pour autant se projeter indûment dans cet alter ego qui reste
toujours, qu 'on le veuille ou non, un objet, pour se faire abusivement le

sujet de sa vision du monde.

Bourdieu et al., 1993, 8

L'entreprise qu'est l'objectivation participante au sens où Bourdieu l'entend
s'exprime ainsi dans l'écriture où se distinguent l'«analyse» provoquée chez
l'interviewé et celle du sociologue qu'est Bourdieu, contraint d'élucider les

dispositions et positions sociales, unies par des relations objectives qui échappent
à la connaissance pratique du premier. C'est par l'écriture que la connaissance

sociologique peut se dégager, voire se démarquer, de la connaissance pratique.
L'écriture porte ainsi la marque du chiasme épistémologique qui rend possible
la connaissance sociologique. Elle est appelée à témoigner de l'herméneutique
par laquelle se constitue chez Bourdieu la connaissance sociologique.

Pourtant, étrangement, Bourdieu s'empresse d'ajouter que le sociologue
«n'aura jamais aussi bien réussi dans son entreprise d'objectivation participante
que s'il parvient à donner les apparences de l'évidence et du naturel, voire de

la soumission naïve au donné, à des constructions tout entières habitées par sa

réflexion critique» (Idem). En d'autres mots, bien que devant souscrire à

l'objectivation participante qui caractérise son entreprise, le sociologue, affirme
Bourdieu, doit néanmoins s'efforcer d'effacer, par son écriture, toute trace

susceptible d'indiquer ce par quoi se règle l'herméneutique qui sous-tend la
connaissance sociologique.

Dès lors, il ne peut s'empêcher d'insister sur le fait que pour prouver sa

valeur explicative l'écriture de la connaissance sociologique doit s'inspirer du

contenu des témoignages qui constituent les entretiens. Ce contenu permet «de

livrer un équivalent plus accessible d'analyses conceptuelles complexes et
abstraites Capables de toucher et d'émouvoir, de parler à la sensibilité, sans
sacrifier au goût du sensationnel, il peut entraîner les conversions de la pensée
et du regard qui sont souvent la condition préalable de la compréhension»
(Ibid., 922). En affirmant cela, Bourdieu semble curieusement souscrire aux
impostures qu'il démasque dans la thick description de Clifford Geertz (1973;
1988) et, à sa suite, dans les thèses postmodernistes en anthropologie qui font

que cette dernière n'est rien d'autre qu'un texte dont les qualités rhétoriques
reflètent la valeur explicative des théories anthropologiques. En effet, il laisse
entendre que la capacité d'émouvoir, «de parler à la sensibilité» que soulève la

transcription des entretiens donne corps aux règles qui fixent la posture



Le sens commun et l'explication sociologique 135

herméneutique née de l'écriture. Leur absence constitue à notre sens un défaut
auquel l'écriture ne saurait remédier en dépit du fait qu'elle puisse «parler à la
sensibilité». Faute de règles explicitement formulées, la posture herméneutique
vantée par Bourdieu se ramène au «talent d'écriture que Clifford Geertz donne
en modèle aux jeunes chercheurs américains, à travers l'éloge de ce qu'il
appelle «thick description» et l'exaltation de la particularité et de la «local
knowledge» (Bourdieu, 1988, 11).

6. Conclusion

Les avancées de la méthodologie qualitative en cinq points

En dépit de leurs limites, les méthodes de Pierre Bourdieu et d'Alain Touraine
permettent de tirer diverses leçons, de sorte que soient marquées des avancées
dans le développement des méthodes qualitatives. Il importe de les souligner
en conclusion de cet article.

En premier lieu, la sociologie a toujours affaire à des acteurs sociaux dotés
d'une conscience pratique. À la suite des propositions de Bourdieu et Touraine
et en dépit de leur formulation imprécise, cette conscience pratique doit être

envisagée comme une connaissance. Cette dernière revêt une forme pratique,
au sens où elle est immédiatement reliée à l'action et reflète l'ensemble de ses

dimensions - politiques, historiques, psychologiques, etc. - ainsi que les
«dimensions du système social». Par conséquent, elle représente le vecteur
indispensable à leur mise en lumière.

En second lieu, la sociologie se révèle donc une «connaissance d'une
connaissance» selon la formule de Bourdieu. Elle est contrainte de puiser dans
la connaissance pratique pour parvenir à éclairer ce par quoi se définit son
objet d'étude: les «dimensions du système social» chez Touraine ou les relations
objectives entre des dispositions et positions sociales chez Bourdieu.

En troisième lieu, la connaissance sociologique requiert un travail que
Bourdieu qualifie d'objectivation participante tandis que Touraine le décrit
comme une intervention dans la perspective d'une sociologie permanente, d'une
sociologie en action continue. Chez l'un et l'autre, ce travail réclame la

participation des acteurs sociaux pour expliquer une lutte sociale ou un
phénomène comme la misère. Celle-ci, comme la lutte sociale, doivent faire
l'objet d'un échantillon constitué, chez Touraine, du groupe des acteurs sociaux
d'une lutte que réunit l'intervention sociologique, ou d'un individu dont la
«familiarité» entraîne Bourdieu à penser qu'il représente une figure de la misère.



136 Jacques Hamel

Cette représentativité se fonde sur une «image» ou une «représentation
théorique» (Touraine), ou une «connaissance préalable» pour que la «recherche

puisse faire surgir» les «relations objectives» qui expliquent la misère (Bourdieu).
Elle a donc trait aux qualités prêtées au groupe ou à l'individu afin de rendre

possible le travail que nécessite la connaissance sociologique. Ces qualités ne
sauraient épouser ni une «vision personnaliste» de l'individu ainsi que le souligne
Bourdieu ni des accents politiques comme on peut le reprocher à ce dernier et à

Touraine. Elles doivent tendre à «bien construire un cas» pour que celui-ci
«cesse d'être particulier» en permettant que la sociologie établisse son entreprise
visant à expliquer par des «relations objectives» ou par les «dimensions du

système social». Ces qualités sont par conséquent d'ordre méthodologique et
font du cas retenu - groupe ou individu - une représentation théorique au sens
où il répond en théorie aux contraintes de la connaissance sociologique de

présenter un travail «bien construit».

En quatrième lieu, c'est dans cette perspective que l'on peut parler d'une
représentativité théorique ou sociologique par rapport à la représentativité
statistique sans qu'une opposition ne s'élève entre elles. Cette représentativité
ne se constitue pas, comme d'habitude en sociologie, par le moyen des lois de

la probabilité, mais par l'intermédiaire d'une «théorie» où les qualités
méthodologiques reconnues au cas font la démonstration que, par son office, il
est «bien construit», c'est-à-dire que, par le moyen de la méthode, ce cas est à

ce point «bien construit» qu'il «cesse d'être particulier» et se présente comme
un modèle apte à expliquer. Un rapprochement peut être établi avec la méthode

expérimentale. A son exemple, la «théorie» vaut jusqu'à preuve du contraire

pour peu qu'elle soit suffisamment explicitée pour être ouverte à une mise à

l'épreuve. Cette «théorie» est préalable à l'explication sur laquelle débouche
la connaissance sociologique.

Car, en cinquième lieu, l'explication tient à la compréhension de la
connaissance pratique des acteurs sociaux, interprétation et explication ne faisant

qu'un selon Bourdieu. En d'autres termes, pour être «bien construite»,
l'explication doit transpirer de cette connaissance pratique que le sociologue
aura correctement interprétée, en en donnant la preuve par l'écriture de la
connaissance sociologique. Si cette dernière est la cheville ouvrière par laquelle
la compréhension se formule au moyen de la théorie en une explication, elle ne
saurait rendre compte précisément de tout ce travail. Il y manque les règles et
procédés qui le constituent. A dire vrai, les unes et les autres existent mais elles

ne sont pas explicitement formulés. Si Galilée, à son époque, a pu expliciter
par des règles et procédés son expérience du plan incliné, pourquoi la sociologie,

pour donner plus de corps à la méthodologie qualitative, ne pourrait-elle le



Le sens commun et l'explication sociologique 137

réaliser D'autant que Bourdieu et Touraine en fournissent les premiers éléments,

comme en fait foi cet article.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Ainiot, Michel (1980), L'intervention sociologique, la science et la prophétie, Sociologie du

travail, XXII/4, 415-424.

Bourdieu, Pierre (1994a), Préface dialoguée, in: Jacques Maître, L'autobiographie d'un
paranoïaque. L'abbé Berry (1878-1947) et le roman de Billy, Introïbo, Paris: Economica,
3-8.

Bourdieu, Pierre (1994b), Raisons pratiques, Paris: Seuil.

Bourdieu, Pierre et al. (1993), La Misère du monde, Paris: Seuil.

Bourdieu, Pierre (1988), Préface, in: Paul Rabinow, Un ethnologue au Maroc, Paris: Hachette,
11-14.

Bourdieu, Pierre (1984), Homo Academicus, Paris: Éditions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1972), Esquisse d'une théorie de la pratique, Paris: Librairie Droz.

Bourdieu, Pierre (1970), La reproduction, Paris: Éditions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1969), L'amour de l'art, Paris: Éditions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1968), Les héritiers, Paris: Éditions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1962), Les Algériens, Paris: Éditions de Minuit.

Bourdieu, Pierre et Loïc Wacquant (1992), Réponses, Paris: Seuil.

Bourdieu, Pierre; Jean-Claude Chamboredon et Jean Claude Passeron (1973), Le métier de

sociologue, Paris: Mouton.

Dubet, François (1995), Sociologie du sujet et sociologie de l'expérience, in: François Dubet et
Michel Wieviorka, éds., Penser le sujet, Paris: Fayard.

Dubet, François (1994), Sociologie de l'expérience, Paris: Seuil.

Dubet, François (1988), Acteurs sociaux et sociologues, Paris: École des hautes études en sciences
sociales.

Geertz, Clifford (1988), Works and Lives: the Anthropologist as Author, Stanford: Stanford
University Press.

Geertz, Clifford (1973), Thick Description: Toward an Interpretative Theory of Culture, in:
Clifford Geertz, The Interpretations of Cultures: selected essays, New York: Basic Books.

Giddens, Anthony (1987), La constitution de la société, Paris: Presses universitaires de France.
Traduction française: The Constitution of Society; Outline of a Theory of Structuration,
Berkeley: University of California Press, 1984.

Mayer, Nonna (1995), L'entretien sociologique selon Pierre Bourdieu, Analyse critique de: La
Misère du monde, Revue française de sociologie, XXXVI/2, 355-370.

Touraine, Alain (1994), Qu'est-ce que la démocratie Paris: Fayard.

Touraine, Alain (1992), Critique de la modernité, Paris: Fayard.

Touraine, Alain et al. (1984a). Le mouvement ouvrier, Paris: Fayard.

Touraine, Alain et al. (1984b), Le retour de l'acteur, Paris: Fayard.

Touraine Alain et al. (1982), Solidarité, Paris: Fayard.

Touraine, Alain et al. (1981), Le Pays contre l'État, Paris: Seuil.



138 Jacques Hamel

Touraine, Alain et al. (1980), La prophétie antinucléaire, Paris: Seuil.

Touraine, Alain et al. (1978b), Lutte étudiante, Paris: Seuil.

Touraine, Alain (1978a), La voix et le regard, Paris: Seuil.

Touraine, Alain et al. (1966), La conscience ouvrière, Paris: Seuil.

Touraine, Alain; François Dubet et Michel Wieviorka (1982), Une intervention sociologique
avec Solidarnosc, Sociologie du travail, XXIV/3, 279-292.

Wieviorka, Michel (1986), L'intervention sociologique, in: Marc Guillaume, éd., L'État des
sciences sociales en France, Paris: La Découverte, 159-161.

Adresse de l'auteur:
Jacques Hamel,
Département de sociologie, Université de Montréal,
Case Postale 6128, succursale Centre-Ville,
Montréal, Québec, Canada, H3C 3J7


	Le sens commun et l'explication sociologique : problèmes et considérations méthodologiques

