Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 23 (1997)

Heft: 1

Artikel: Le sens commun et I'explication sociologique : probléemes et
considérations méthodologiques

Autor: Hamel, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol /Rev. suisse sociol./Swiss Journ. Sociol., 23 (1), 1997, 117-138 117

LE SENS COMMUN ET L’EXPLICATION SOCIOLOGIQUE.
PROBLEMES ET CONSIDERATIONS METHODOLOGIQUES!

Jacques Hamel
Université de Montréal, Canada

Les méthodes qualitatives ont actuellement le vent en poupe. Elles font I’ objet
d’un intérét soutenu et leurs teneurs sont largement discutées. Deux figures de
proue de la sociologie frangaise, Pierre Bourdieu et Alain Touraine, en sont
venus a les mettre de 1’avant dans leurs récentes recherches.

Le but de cet article est de présenter et de discuter les méthodes que ces
auteurs ont récemment mises au point: I’intervention sociologique et 1’auto-
analyse provoquée et accompagnée. Une présentation détaillée en est faite
pour ensuite souligner leurs points forts et leurs point faibles respectifs. Ces
derniers sont envisagés de fagon a ouvrir une large discussion des problémes
sur lesquels bute la sociologie comme, par exemple, le statut du sens commun
par rapport a I’explication sociologique. Les lecons tirées de ces méthodes
permettent en conclusion la formulation de propositions qui, toutefois, restent
le fait de I’auteur de ces lignes.

1. Breve introduction

Chez Touraine, ’'usage des méthodes qualitatives n’est toutefois pas récent
puisque les premicres enquétes de I’auteur sur la conscience ouvriére (Touraine,
1966) se recommandaient déja de I’entretien sociologique semi-directif. C’est
cependant dans son ouvrage La voix et le regard (Touraine, 1978a) qu’il propose
d’appliquer la méthode de I’intervention sociologique, par laquelle il entend
renouveler la méthodologie sociologique. Cette méthode a eu un grand
retentissement dans la sociologie de langue francaise et elle a suscité une
somme d’études sur les femmes, les étudiants, les militants écologistes et le
mouvement ouvrier en France (Touraine, 1978b; 1980; 1981; 1982; 1984a).
Ces études — conduites sur I’initiative de Touraine lui-mé&me, avec une équipe

1 Cetarticle découle de recherches financées par le Conseil de recherches en sciences humaines
du Canada. Je tiens 4 remercier Marcel Fournier et Eric Forgues pour leurs commentaires et
suggestions. Ma gratitude va aussi aux deux évaluateurs anonymes qui m’ont adressé leurs
remarques critiques et 2 Marie-Rose De Groof-Vianna pour la révision du manuscrit.



118 Jacques Hamel

a laquelle se rattachent notamment Michel Wieviorka et Francois Dubet — se
regroupent sous la dénomination de sociologie permanente, c’est-a-dire une
sociologie constamment en oeuvre et directement mélée a 1’action politique et
sociale.

Chez Bourdieu, les méthodes qualitatives s’affichent dans ses premiéres
études, de nature ethnologique (Bourdieu, 1962; 1972). Ses études sociologiques,
entreprises par la suite, comme ses enquétes sur I’éducation, la fréquentation
des musées et I'université frangaise (Bourdieu, 1968; 1969; 1970; 1984),
s’élaborent essentiellement en fonction des méthodes quantitatives les plus
avancées. Or voila que sa plus récente enquéte sur La misére du monde (1993)
donne lieu a I’ «auto-analyse provoquée et accompagnée», une nouvelle méthode
qualitative par laquelle Bourdieu affirme se libérer de son positivisme (Bourdieu,
1994a). En effet, cette méthode marque un véritable tournant chez cet auteur
par rapport a ses positions antérieures sur la représentativité et I’objectivité en
sociologie, de méme que sur le statut attribué au sens commun et a la rupture
épistémologique.

2. Alain Touraine et la méthode de I’intervention sociologique

L’intervention sociologique est décrite par son auteur «comme un processus
intensif et en profondeur au cours duquel des sociologues conduisent les acteurs
d’une lutte & mener eux-mémes une analyse de leur propre action. Ce processus
implique une série d’étapes qui constituent I’histoire de la recherche» (Touraine,
Dubet et Wieviorka, 1982, 280). L’intervention sociologique est donc une
auto-analyse qui requiert la participation active des acteurs sociaux engagés
dans une lutte collective portant sur des enjeux politiques et sociaux. Les luttes
des femmes, des étudiants, des écologistes, des ouvriers, de Solidarnosc en
Pologne sont en droit de se réclamer de ce titre et I’intervention des sociologues
dans ces luttes a pour but de faire déboucher celles-ci sur un mouvement
social. Ce dernier s’entend chez Touraine comme «1’effort d’un acteur collectif
pour s’emparer des «valeurs», des orientations culturelles d’une société en
s’opposant a I’action d’un adversaire auquel le lient des relations de pouvoir»
(Touraine, 1992, 276).

L’intervention sociologique porte donc sur une action militante et a pour
objet d’en faire 1’analyse sociologique en compagnie de ses principaux acteurs.
L’accent est mis «sur la recherche des enjeux, I’analyse des contradictions de
I’action et la distance entre une lutte, un discours et un mouvement d’opinion»
(Touraine, 1978b, 66), elle-méme propice a dynamiser une lutte et a la transformer
en un mouvement de société. L’intervention sociologique ne se borne toutefois



Le sens commun et I’explication sociologique 119

pas a I’analyse d’un discours politique et d’une organisation militante, mais
touche de surcroit, a la lutte que représente 1’action qui est leur raison d’étre.

Cette méthode appelle par définition la participation des acteurs de cette
lutte, a tout le moins de ceux qui en sont les figures de proue et que I’on convie
a une série de réunions qui peuvent s’étendre sur une année entiére. Ils y seront
confrontés a une équipe qui totalise parfois sept sociologues. Deux d’entre eux
assument les roles principaux de secrétaire et d’agitateur. Ce dernier est celui
qui va officier pendant les réunions — il veille a présenter les participants,
oriente la discussion, attribue le droit de parole, etc. — tandis que le premier se
charge de noter les différents avis exprimés lors des débats et d’en proposer
une interprétation sociologique. Si ces roles dépassent leur compétence, d’autres

membres de 1’équipe prennent leur place.

Au fil des réunions et des débats, les participants sont invités a dessiner le
tableau historique de leur lutte, les diverses péripéties qui ont entouré leur
action collective. Lorsque la confiance réciproque est acquise et que la nécessité
d’une analyse se fait jour, les acteurs font alors face a des interlocuteurs
adversaires ou solidaires de leur action. Les militants de 1’antinucléaire, par
exemple, sont mis en présence de dirigeants de I’EDF (Electricité de France)
qui geérent les centrales nucléaires. Ces interlocuteurs représentent un point de
vue opposé a celui des militants. Ainsi réunis, ils offrent une vue d’ensemble
de la question nucléaire en France. De tels acteurs sont donc incorporés au
groupe en vue de mettre en relief I’action militante, d’en saisir les tenants et
aboutissants et de neutraliser les pressions idéologiques et le jeu politique
qu’une telle lutte collective ne manque pas de véhiculer ou de susciter.

Les uns et les autres sont alors enclins a envisager leur lutte en tant que
partie et produit d’un mouvement de société auquel la théorie des mouvements
sociaux les dispose & reconnaitre le sens dans leur propre action. En interprétant
les propos des acteurs a la lumiere de cette théorie, une hypothése nait qui
explique leur action collective en un sens ou cette derniere peut marquer
définitivement un mouvement de société. S’il est reconnu et accepté par les
deux partis, ce sens mis en avant par 1’auto-analyse peut alors alimenter leur
action et lui permettre d’atteindre le «niveau le plus élevé auquel elle peut
parvenir» (Touraine, 1978a, 296).

Cette phase finale porte le nom de conversion du groupe et d’elle dépend la
réussite de I’intervention sociologique. En effet, si le sens est avalisé par les
acteurs de la lutte invités aux débats, c¢’est donc que la théorie sociologique qui
en a permis la mise au jour est vérifiée quant a sa justesse pour expliquer
I’action qui fait 1’objet de 1’intervention sociologique. Cette vérification est



120 Jacques Hamel

donc faite a chaud par I’accord des acteurs disposés, par leur participation a
I’intervention sociologique, a en mesurer la valeur explicative.

L’intervention sociologique s’avere ainsi étre une sociologie permanente
puisque I’explication de 1’action sociale qu’elle contribue a mettre au jour
s’établit dans le feu d’une discussion ouverte avec ses propres acteurs. Ces
derniers peuvent en tirer profit pour orienter leur action collective pour qu’elle
se mue en mouvement social. La théorie sociologique est ainsi propre a alimenter
son objet d’étude: 1’action sociale visée au départ par I’intervention sociologique.
La sociologie apporte une explication propre a rendre raison de I’action sociale
dans le méme temps qu’elle contribue a 1’orienter lorsque ses acteurs s’en font
I’écho.

3. Quelques détails techniques a propos de I’intervention sociologique

A la suite de ce rapide survol, il convient de s’arréter quelque peu sur les
détails techniques de cette méthode. Elle a pour objet initial d’entrainer la
participation active des acteurs sociaux parce que, face a leur action, ils en ont,
selon Touraine, la conscience pratique. Celle-ci est d’ailleurs envisagée comme
la «vraie connaissance de I’action sociale» (Dubet, 1988, 13). Le statut positif
attribué a la conscience pratique découle d’une position selon laquelle I’ «acteur
des sociologues est un acteur épistémique en tant que ses propos s’inscrivent
dans une forme de connaissance qui le rend connaissable» (Ibid., 2), de méme
qu’elle rend connaissable son action. En d’autres termes, I’action sociale n’est
captée que par I’intermédiaire de cette conscience dont la forme est pratique en
ce qu’elle releve de I’expérience immédiate qu’ont de ’action ses propres
acteurs. La méthodologie sociologique est en outre contrainte de prendre en
considération cette conscience pratique qui découle des «propos» des acteurs
puisque, de fait, «c’est 1a le seul matériau disponible» (Ibid., 13). En effet, le
matériau dont dispose la sociologie pour saisir son objet reste dans tous les cas
les propos des acteurs, imprégnés en derniére analyse de la conscience pratique
de I’action sociale.

Si cette conscience en reste I’intermédiaire, il n’en demeure pas moins que
le sens le plus élevé de I’action se fait jour grace a la théorie sociologique
«parce que 1’acteur n’a qu’une conscience limitée [du sens] de son action» car
«les dimensions du systéme social ou les conditions de I’action [...] échappent
a la conscience des acteurs sociaux» (/bid., 17). En vue de remédier a cela,
I’intervention sociologique propose sur un plan méthodologique la réunion
d’acteurs sociaux en un groupe offrant «la figure du mouvement social, avec



Le sens commun et I’explication sociologique 121

ses multiples significations et ses configurations plus ou moins stables»
(Wieviorka, 1986, 160).

3.1 De la représentativité

Le choix des acteurs qui participent a I’intervention sociologique est fait en ce
sens. Il est établi en fonction de I’intention de reconstituer la lutte collective a
une échelle réduite, celle du groupe, «construit a partir d’une représentation
théorique de la lutte aussi compléte et diversifiée que possible» ou, en d’autres
mots, «d’une image que s’en font les sociologues» (Idem).

Cette «<image» exploite en ses moindres détails la théorie des mouvements
sociaux selon laquelle toute lutte collective est appelée a se muter en un
mouvement de société par lequel le passage de la société industrielle a la
société postindustrielle doit s’opposer a un pouvoir technocratique et ainsi
donner acte a I’idéal démocratique (Touraine, 1994). Ceux qui participent a
I’intervention sociologique doivent donc revétir la qualité d’étre des acteurs
d’une lutte frappée par cet enjeu et dont ils représentent, chacun a leur fagon,
les différentes configurations. La représentativité du groupe tient moins 2 la
quantité des participants qu’a la qualité que leur confere la théorie des
mouvements sociaux.

L’intervention sociologique, par cet aspect, acquiert tout son intérét. En
effet, elle soutient de fagon convaincante qu’'une lutte collective peut étre
réduite, sur un plan méthodologique, a un groupe dont les participants sont
pourvus des qualités théoriques nécessaires a son analyse. Cette méthode accuse
néanmoins des difficultés a cet égard. En placant 1’accent sur leur qualité
militante, en tant que figure de proue, la représentativité des participants a
I’intervention sociologique tend a se restreindre a un niveau politique. Sous un
angle plus large, ces participants peuvent étre considérés comme les éléments
représentatifs d’une lutte sociale par le fait qu’ils semblent en étre les chefs de
file ou que les médias, par exemple, les présentent de cette fagcon. La définition
de la représentativité en ce sens révele selon nous de graves problemes qui
portent méme atteinte a la méthode de I’intervention sociologique. Néanmoins,
I’idée d’une méthode qui conduise a la réduction d’une lutte ou, plus largement,
d’un fait social a un groupe dont la représentativité théorique permet de
I’envisager comme observatoire de choix doit étre conservée et approfondie.



122 Jacques Hamel

3.2  La connaissance des acteurs sociaux et la conversion a l’explication
sociologique

L’intervention sociologique a cette autre qualité qu’elle reconnait la valeur de
la conscience pratique dont sont pourvus les acteurs sociaux. Le statut conféré
a leur conscience pratique semble toutefois paradoxal. En effet, si dés 1’abord
elle est envisagée comme une «connaissance vraie», voire «la seule connaissance
vraie disponible», elle est par ailleurs considérée comme conscience «limitée»
pour la raison que «les dimensions du systeme social et les conditions de
I’action» lui échappent.

Si les dimensions du systéme social échappent a la conscience des acteurs,
ce n’est pas parce que celle-ci est limitée. Bien au contraire, il est possible
d’avancer que la conscience pratique des acteurs n’est pas uniquement constituée
des «dimensions du systéme social» mais que s’y ajoute toute la gamme des
dimensions dont est pourvue I’action, qu’elles soient historiques, psychologiques,
sociales, etc. Toutes constituent 1’objet de cette conscience pratique qui, par
conséquent, n’est en rien limitée. C’est la sociologie qui, par définition, doit
viser a la «limiter», c’est-a-dire ’envisager sous 1’angle des «dimensions du
systéme social et des conditions de 1’action» qui doivent étre dégagées de la
conscience pratique qu’ont les acteurs sociaux de leur propre action, cela étant
[’objet méme de la sociologie.

L’intervention sociologique propose a cette fin une démarche d’auto-analyse
qui ne manque pas d’audace. En compagnie de sociologues qui les canalisent
dans cette direction, des acteurs sociaux sont conduits a livrer le sens de leur
action collective et, par cette auto-analyse, a prendre en compte ses dimensions
sociales, tout en débordant de sa conscience pratique. La méthode de
I’intervention sociologique est toutefois définie vaguement sur ce plan et se
résume a une démarche interprétative dont la psychanalyse est le modéle par
excellence. En faisant office d’interpréte, le secrétaire de I’équipe des sociologues
dégage les dimensions sociales de I’action en interprétant les propos de ses
acteurs a la lumiere de la théorie des mouvements sociaux, ce qui les dispose a
en prendre une conscience pratique. Il les propose sous forme d’une hypothese
jetée comme un défi aux acteurs réunis en groupe, qui, si elle suscite leur
conversion, tient lieu d’explication sociologique susceptible de gratifier leur
action du coefficient qui lui manque pour devenir un mouvement social.

Si, contrairement a la critique dont elle a été 1’objet (Amiot, 1980), elle n’a
rien d’une «psychanalyse sauvage», force est cependant d’admettre que cette
phase de I’intervention sociologique est peu développée en des procédés et des
régles méthodologiques explicites, I’accent étant placé sur la conversion. Cela
étant, ’intervention sociologique, pour ne pas dire I’intervention des sociologues,



Le sens commun et I’explication sociologique 123

tend a se dérober sous le couvert de la conversion. L’interprétation a laquelle
elle aboutit devient alors suspecte puisque sa valeur tient moins a la rigueur
des procédés et reégles adoptés qu’au fait que 1’hypothese qui en découle est
avalisée ou non par le groupe. La conversion a I’hypothése peut fort bien
découler de la sympathie qu’inspirent les sociologues au groupe ou, a I’opposé,
du désir de mettre fin au débat afin de prendre congé des sociologues.

Faute d’indications précises a son endroit, I'interprétation peut étre ou
sembler une redite, en d’autres termes — sociologiques en I’occurrence —, du
discours militant des acteurs sociaux pour qui I’intervention sociologique aura
constitué une autre tribune. En mots plus mesurés, elle serait le tableau schématisé
de I'action sociale formée par la conscience pratique de ses acteurs dont
I’intervention sociologique met en relief les dimensions d’ensemble qui font
office de dimensions sociales puisque celles-ci lui échappent par définition. A
I’inverse, I’interprétation peut dissoudre la conscience pratique des acteurs au
profit de la théorie des mouvements sociaux en faveur de laquelle I’intervention
sociologique aura suscité la conversion. Sous cet angle, la méthode de
I’intervention sociologique entraine des problemes qu’elle est incapable de
résoudre.

3.3 Les récents développements de la méthode d’intervention sociologique

Ces problemes sont abordés dans les récents €crits des tenants de cette méthode.
Son auteur, Alain Touraine, signale «que la conversion ne se juge pas sur
I’acquiescement d’un groupe a une hypothése présentée a un moment donné
par le chercheur. Ce qui valide 1"hypothése est la capacité du groupe d’orienter
son expérience passée, présente et a venir, en fonction de I’hypothese présentée»?
(Touraine, 1984b, 211).

Frangois Dubet, dont les propos sont largement teintés de considérations
sur I’intervention sociologique, reconnait dans la méme veine que le «succes
public de la théorie ne démontre en rien sa valeur». Il s’interroge alors: «Mais
que vaudrait une théorie ne rencontrant aucun écho dans I’expérience sociale 7»
(Dubet, 1994, 224; voir Dubet, 1995). Ce paradoxe de I’intervention sociologique
lui inspire la définition d’un nouveau statut pour qualifier I’explication
sociologique, la théorie a laquelle aboutit cette méthode: la vraisemblance. La
théorie sociologique doit se conformer aux «normes habituelles du métier de
sociologue qui organise et rationalise les données» (/bid., 249). Elle doit, de

2 Cetarticle d’A. Touraine a d’abord paru sous le titre «La méthode de la sociologie de I’action:
I’intervention sociologique», Revue suisse de sociologie, vol. 6, no. 3, 1980: 321-334. L’auteur
I’a ensuite revu, corrigé et publié dans le Retour de ’acteur. C’est a cette version que je me
référe pour tenir compte des modifications apportées a la suite de sa premiére publication.



124 Jacques Hamel

surcroit, «&tre crédible pour les acteurs dont on postule qu’ils sont compétents
et pas totalement aveugles sur ce qu’ils font» (Idem). Dans cette perspective, la
démonstration vers laquelle incline I’explication découlant de I’intervention
sociologique «vise un double public: la communauté scientifique, avec ses
critéres propres, et les acteurs, qui maitrisent d’autres données» (Ibid., 249).

La conversion ne se ramene donc plus désormais a 1’accord des participants
a I’intervention sociologique, accord néanmoins maintenu par Dubet afin que
soit reconnue a la théorie sociologique une valeur explicative. Sur ce point,
I’auteur ne peut s’empécher de remettre en question la représentativité du
groupe de participants appelés a reconnaitre la valeur de la théorie. Un tel
groupe réunit, en réalité, «les acteurs les plus motivés» et cela «ne peut
évidemment répondre a une exigence de représentativité sérieuse» (Ibid., 241).
Selon lui, la solution a ce probleme reléve de la recherche d’autres cas, c’est-a-
dire de I’intervention en présence d’autres groupes menant une lutte commune,
et de «1’analyse de documents produits différemment» (/bid., 242). Cela pris
en compte, |’auteur établit les procédés en fonction desquels se réglent sur le
plan opératoire 1’intervention sociologique et la représentation du groupe auquel
elle fait appel.

En premier lieu, les usagers de la méthode doivent s’assurer d’une «certaine
régularité des processus sociaux» constitutifs de la lutte qui est I’objet de
I’intervention. Il importe, en second lieu, que «l’artefact 1ié aux chercheurs
soit relativement contrdlé», afin de «contrdler, autant que faire se peut, leur
subjectivité». En troisiéme lieu, les analyses élaborées ne «doivent pas étre
contradictoires avec les données objectives enregistrées par d’autres méthodes».
Enfin, en dernier lieu, les analyses doivent pouvoir «rendre compte des
«événements» qui se déroulent a 1’extérieur de la recherche» (Dubet, 1994,
250). Ces récentes considérations viennent baliser 1’opération de I’intervention
sociologique et remédier aux ratés relevés au long du débat qu’a suscité cette
méthode.

Force est d’admettre que les procédés invoqués par Frangois Dubet
s’établissent bien plus sur le plan éthique que sur le plan méthodologique. En
effet, on ne parvient pas a connaitre exactement les clefs de I’intervention
sociologique face aux représentants d’une lutte collective. Comment s’y prennent-
ils pour interpréter leurs propos et les élever au rang du «sens supréme auquel
peut parvenir ’action»? Quelles sont les régles de cette interprétation qui
s’élabore dans le feu d’une discussion ouverte ?

Si, par ailleurs, I’analyse doit s’inscrire dans le sillage des «données d’autres
méthodes», doit permettre de constater la «régularité des processus observés»
et rendre compte d’événements extérieurs a I’intervention, cela devient I’objet



Le sens commun et I’explication sociologique 125

d’un travail des sociologues qui, conduit par la suite, échappe a 1’analyse du
groupe convoqué pour les fins du débat en présence des sociologues.
L’intervention sociologique ressemble ainsi aux méthodes les plus classiques
de la sociologie. Elle doit se plier, comme ces derniéres, a I’explicitation de ses
regles. Cette méthode révele ses limites sur ce point.

C’est pourquoi, dans le dernier texte écrit a ce jour sur cette méthode,
Francgois Dubet place entre guillemets le mot de régle quand il envisage
I’intervention sociologique sur le plan opératoire et souligne a maintes reprises
qu’elle englobe une forme de démonstration entendue dans un sens faible
(Ibid., 223).

4. Pierre Bourdieu et I’auto-analyse provoquée et accompagnée

Sans que ce rapprochement permette de croire a une parenté théorique, on peut
juxtaposer a l’intervention sociologique d’Alain Touraine 1I’«auto-analyse
provoquée et accompagnée» récemment proposée par Pierre Bourdieu pour
étudier les différentes figures de la misére du monde (Bourdieu et al., 1993).
Se ramenant de fait a I’entretien sociologique dont Bourdieu rappelle et étoffe
les qualités méthodologiques, I’auto-analyse provoquée et accompagnée évoque
la participation directe d’acteurs sociaux, comme le fait du reste I’intervention
sociologique. L’entretien sociologique est appelé de préférence ainsi car il est
dans tous les cas «provoqué» au sens ou il prend forme sur appel des sociologues,
a leur demande en vue de poursuivre leur objet d’étude. Il s’agit d’un entretien
«accompagné» parce que, selon Bourdieu, I’intervieweur doit suivre I’interviewé
dans ses propos en fonction du sens qu’ils comportent.

D’aprés Bourdieu, ce sens peut étre saisi par I’intervieweur, sociologue en
I’occurrence, si celui-ci parvient a objectiver les dispositions et positions sociales
qu’exprime ce sens sur le plan des relations objectives entre les diverses especes
de capital par lesquelles se forment des champs sociaux.’ C’est ainsi que se
comprend |’objectivation participante dont parle Bourdieu. L’auto-analyse
provoquée et accompagnée en constitue la méthode par excellence puisque
qu’elle «permet de construire réellement ’espace des relations objectives
(structure) dont les échanges communicationnels directement observés

3 Pour étre bref, je résume la théorie de Bourdieu a ceci: les relations entre ces dispositions et
positions forment des champs par lesquels s’exprime le jeu des différentes especes de capital,
économique, culturel, social, familial, etc. dont témoigne I’ habitus des agents sociaux. Ce
dernier se présente alors comme un «ensemble de relations historiques «déposées> au sein des
corps individuels sous la forme de schémas mentaux et corporels de perception, d’appréciation
et d’action» (Bourdieu et Wacquant, 1992, 24).



126 Jacques Hamel

(interaction) sont la manifestation» (Bourdieu et Wacquant, 1992, 227). En
effet, si les dispositions et positions sociales de I’interviewé se réfléchissent
sur celles de I’interviewer, ce dernier peut facilement les reconnaitre et, a titre
de sociologue informé par la théorie propre a éclairer la configuration du
capital et de I’espace social, a les objectiver dans les meilleures conditions.
L’entretien sociologique, vu désormais comme auto-analyse provoquée et
accompagnée, convient parfaitement a ce but.

4.1  De la rupture épistémologique

Cette «méthode» s’inspire chez Bourdieu d’une orientation nouvelle annoncée
dans ses Réponses a Loic Wacquant, celle «d’aller dans la rue et d’interroger le
premier venu» (Bourdieu et Wacquant, 1992, 176). Cette derniere contraste
nettement avec 1’orientation quantitative de ses précédentes études d’ou I’on
excipe que le «premier venu» ne peut aucunement étre envisagé comme un
échantillon parfait destiné a mettre au jour la configuration du capital et de
I’espace social vers laquelle doit immanquablement incliner I’explication
sociologique. Cette configuration du capital et de I’espace social ne saurait
étre tirée des propos du «premier venu» sans que cela n’oblige a la rupture
épistémologique jadis posée comme «le principe souverain d’une distinction
sans équivoque entre le vrai et le faux» (Bourdieu et al., 1968, 47) et qu’introduit
la théorie en plagant ces propos sur le plan des relations objectives. La rupture
épistémologique se marquait ainsi par une opposition a la conscience pratique
des acteurs qui se livre par le sens commun, vu par Bourdieu comme fausse
conscience ou conscience fausse.

Les récentes positions du méme auteur sur le sujet rappellent que la sociologie
exige certes une rupture épistémologique par rapport au sens commun, dont la
définition est toutefois nuancée. «La connaissance rigoureuse, affirme Bourdieu,
suppose presque toujours une rupture plus ou moins éclatante avec les évidences
du sens commun, communément identifiées au bon sens. C’est seulement au
prix d’une dénonciation active des présupposés tacites du sens commun que
1’on peut contrecarrer les effets de toutes les représentations de la réalité sociale
auxquelles enquétés et enquéteurs sont continuellement exposés.» Et 1l poursuit
en ces termes: «Les agents sociaux n’ont pas la «science infuse» de ce qu’ils
sont et de ce qu’ils font; plus précisément, ils n’ont pas nécessairement acces
au principe de leur mécontentement ou de leur malaise et les déclarations les
plus spontanées peuvent, sans aucune intention de dissimulation, exprimer tout
autre chose que ce qu’ils disent en apparence» (Bourdieu et al., 918-919).

Le sens commun est «dénoncé», non qu’il se révele faux par définition,
mais parce qu’il releve d’une conscience «spontanée» des acteurs sociaux,




Le sens commun et 1’explication sociologique 127

immédiatement liée a leur action et qui ne donne pas acces de ce fait au
«principe» permettant d’expliquer leur misére. Par conséquent, les acteurs
sociaux n’ont pas la «science infuse» de leur action, au sens ol ils ne peuvent
pas ’expliquer par ce principe expressément recherché par la théorie
sociologique, de sorte que la conscience pratique des acteurs sociaux ne recele
«aucune intention de dissimulation».

Arguant de ses entretiens avec les acteurs sociaux convoqués pour attester
de la misére, Bourdieu souligne qu’au contraire «les enquétés, surtout parmi
les plus démunis, semblent saisir cette situation [1’entretien sociologique] comme
une occasion exceptionnelle qui leur est offerte de témoigner, ... de s’expliquer,
au sens le plus complet du terme, c’est-a-dire de construire leur point de vue
sur eux-mémes et sur le monde et de rendre manifeste le point, a I’intérieur de
ce monde, a partir duquel ils se voient eux-mémes et voient le monde, et
deviennent compréhensibles, justifiés, et d’abord pour eux mémes» (/bid.,
915). Si la théorie sociologique doit s’y opposer, c’est que cette conscience
pratique est marquée par les «routines de la pensée ordinaire du monde social,
qui s’attache a des «réalités» substantielles, individus, groupes, etc., plus
volontiers qu’a des relations objectives que 1’on ne peut ni montrer ni toucher
du doigt et qu’il faut conquérir, construire et valider par le travail scientifique»
(Bourdieu, 1994b, 9), par la théorie sociologique en d’autres mots.

Sans qu’il n’y fasse expressément allusion, cette position de Bourdieu fait
écho a celle d’ Anthony Giddens pour qui «tout agent social a un haut niveau de
connaissances auxquelles il fait appel dans la production et la reproduction de
pratiques sociales quotidiennes, mais la grande partie de ce savoir est pratique
plutdt que théorique» (Giddens, 1987, 71). Les agents sociaux font preuve en
cela d’une connaissance qu’ils exploitent pour s’expliquer a eux-mémes leur
pratique sans qu’elle ne se développe en une théorie comme la théorie
sociologique. Cette connaissance est pratique, «[elle] est tout ce que les agents
connaissent de fagon tacite, tout ce qu’ils savent faire dans la vie sociale, sans
pour autant pouvoir I’exprimer directement de facon discursive» (/bid., 33).
Dans cette foulée, Giddens va jusqu’a affirmer que cette connaissance est
pratique parce que les agents sont incapables de I’exprimer verbalement, c’est-
a-dire la formuler dans 1’ordre d’un discours qui, chez Giddens, est de nature
théorique.

En comparaison, la position de Bourdieu est a notre sens nettement plus
féconde et nuancée. Selon lui, cette connaissance est routiniére puisqu’elle est
immédiatement rattachée a la pratique. Elle ne peut donc pas étre de nature
théorique ni exprimer un discours sur la pratique. Elle en est la connaissance
pratique pour la raison que cette connaissance loge au coin de la routine tant la
pratique est engagée selon 1’évidence par laquelle elle est le fait d’«individus,



128 Jacques Hamel

de groupes, de réalités substantielles». Sur cette lancée, des nuances se font
jour quant a la définition que Bourdieu attribue a la rupture épistémologique.
En effet, le sens dont sont communément pourvus les propos des acteurs sociaux
n’est désormais plus envisagé comme fausse conscience, mais comme des
routines de la connaissance qui tendent a traduire 1’action sociale comme le
fait d’individus ou de groupes plutdt que de la situer sur le plan de «relations
objectives» constituant I’objet méme de la théorie sociologique. Seul le travail
que suscite cette théorie permet de «conquérir», de «construire» 1’action sociale
sur le plan des relations objectives puisqu’elle vise ce but.

La misére du monde présente ce travail a ['oeuvre et, sans en avoir le
dessein, cet ouvrage peut €tre envisagé comme une expérimentation audacieuse
de 1a méthodologie qualitative en sociologie. En effet, chaque chapitre comporte
un entretien qui porte témoignage d’une figure de la misére. Chacun d’eux se
compose: a) de notes détaillées sur le contexte et le déroulement de 1’entretien,
b) de sa retranscription et c) de I'interprétation sociologique qui découle du
témoignage. Ces derniers ne sauraient &étre tenus pour une explication
sociologique ainsi que le note Bourdieu qui s’empresse de souligner que «les
témoignages que des hommes et des femmes nous ont confiés a propos de leur
existence et de leur difficulté d’exister [ont] été organisés en vue d’obtenir ...
un regard aussi compréhensif que celui que les exigences de la méthode
scientifique nous imposent, et nous permettent de leur accorder» (Bourdieu
etal., 1993, 7). En d’autres mots, par leur témoignage, la contribution des
acteurs sociaux a la définition de la théorie sociologique ne doit pas escamoter
les exigences du travail auquel s’astreint la sociologie.

L’ouvrage fait preuve d’audace dans la mesure ol ce travail est présenté de
telle maniere que tout un chacun peut en prendre fait et acte. Chaque entretien
est organisé en fonction de sa retranscription et de notes sur son déroulement
qui éclairent I’interprétation sociologique qui en est tirée. Leur «organisation»
sous cette forme vise a montrer la transformation du point de vue des acteurs
en une explication ou une théorie qui témoigne du point de vue sociologique:
montrer 1’action sociale sur le plan des relations objectives. Selon la formule
particulicrement inspirée de Bourdieu, elle donne lieu a une «démocratisation
de la posture herméneutique» (Bourdieu et al., 1993, 923), au sens ol le travail
sociologique qu’est ici I’interprétation peut étre saisi sur le vif.

4.2  De la représentativité

Chaque témoignage est vu comme «cas» par excellence d’une figure de la
misere et sa représentativité s’affiche dans son ordre de présentation. Celle-ci
est structurée de fagon a ce que chacun des témoignages soit représentatif de



Le sens commun et I’explication sociologique 129

I’une des figures de 1a misere étudiées. «Ainsi I’ordre selon lequel sont distribués
les cas analysés vise a rapprocher dans le temps de la lecture des personnes
dont les points de vue, tout a fait différents, ont des chances de se trouver
confrontés, voire affrontés dans I’existence; il permet aussi de mettre en lumiére
la représentativité du cas directement analysé ... en groupant autour de lui des
cas qui en sont comme des variantes» (/bid., 8). Les cas sont donc exposés en
vue de reconstituer la mosaique de la misere en fonction d’un ordre qui n’est
autre que 1I’«<image» que se fait le sociologue de la misere, pour reprendre le
mot utilisé pour définir la représentativité du groupe d’acteurs sociaux invités
a participer a I’intervention sociologique. La représentativité de chacun des
entretiens repose sur une image ou une «théorie» visant a atteindre le but
qu’accorde Bourdieu a la sociologie, celui d’envisager la misére sur le plan de
relations objectives. L’ordre de présentation de chaque entretien, et par
conséquent de chaque témoignage sur une forme donnée de la misere, constitue
la démonstration de cette «théorie». Ces cas sont représentatifs dans la mesure
ol ils composent chacun un observatoire idéal pour saisir une figure précise de
la miseére, ce caracteére idéal étant renforcé par la place occupée dans I’ordre de
présentation de I’ensemble.

Dans I’optique de cette «image» ou de cette «théorie», chacun des acteurs
sociaux choisi dans le cadre de 1’enquéte représente, aux yeux de Bourdieu,
une figure de la misére. Cette représentativité ne releve pas de la statistique a
laquelle elle est souvent réduite en sociologie mais d’une représentativité qu’on
peut qualifier de théorigue ou de sociologique. Cette représentativité s’établit
selon les caractérisiques des témoignages, en 1’occurrence des personnes
envisagées par Bourdieu comme agents de dispositions et positions sociales,
par lesquels peut étre étudiée la misere d’un point de vue sociologique.

Les acteurs sociaux qui prennent part a 1’étude sociologique vont, selon
leur degré de représentativité, donner acces au «principe» permettant selon
Bourdieu d’expliquer la misére. A cette fin, leurs caractéristiques individuelles
sont mises en suspens au profit des caractéristiques permettant d’établir cette
explication qui, pour Bourdieu, se ramene a leurs dispositions et leurs positions
dans un espace social. Cela peut étre atteint a la rigueur par I’intermédiaire
d’une seule personne pourvue des qualités nécessaires. Bourdieu lui-méme
souligne a cet effet que «contrairement a ce que pourrait faire croire une vision
naivement personnaliste de la singularité des personnes sociales, c’est la mise
a jour des structures immanentes aux propos conjoncturels tenus dans une
interaction ponctuelle qui, seule, permet de ressaisir I’essentiel de ce qui fait
I’idiosyncrasie de chacun [des acteurs sociaux] et toute la complexité singuliere
de leurs actions et de leurs réactions» (/bid., 916).



130 Jacques Hamel

Sur cette lancée, Bourdieu va se permettre un rapprochement entre la
méthodologie qualitative qu’il propose en sociologie par I’«auto-analyse
provoquée et accompagnée» et la méthode expérimentale en sciences exactes.
Dans son dialogue avec Loic Wacquant, il souligne adroitement que «Galilée
n’a pas eu besoin de répéter indéfiniment I’expérience du plan incliné pour
construire le modele de la chute des corps. Un cas particulier bien construit
cesse d’étre particulier» (Bourdieu et Wacquant, 1992, 57). 1l reste a savoir
comment sa méthode parvient a «bien construire» un cas pour que ce dernier
puisse s’ouvrir sur une explication sociologique.

5. Quelques problemes de la méthode de I’auto-analyse provoquée et
accompagnée

En premier lieu, le cas est bien construit de par les qualités qui lui sont reconnues.
Ces dernieres sont pour I’essentiel théoriques, c’est-a-dire qu’elles sont conférées
en vertu de la «théorie» par laquelle I’individu est marqué d’une valeur
méthodologique pour expliquer la misere. Cela n’est pas suffisamment explicité
par Bourdieu.

5.1  Le statut méthodologique de la «familiarité»

Chez lui, ces qualités relevent d’une «familiarité» éprouvée au contact des
interviewés, des acteurs sociaux qui sont les témoins privilégiés de différentes
figures de la misere. Cette familiarité est liée au fait qu’ils étaient d’entrée de
jeu «des gens de connaissance ou des gens aupres de qui [les sociologues]
pouvaient étre introduits par des gens de connaissance» (/bid., 908). Si cette
familiarité permet d’assurer a I’entretien une situation de communication idéale
sur laquelle Bourdieu insiste avec raison?, elle laisse entendre par ailleurs
qu’elle a été établie «avec le premier venu».

4 «Lorsqu’un jeune physicien interroge un autre jeune physicien (ou un acteur un autre acteur,
un chémeur un autre chémeur, etc.) avec lequel il partage la quasi-totalité des caractéristiques
capables de fonctionner comme des facteurs explicatifs majeurs de ses pratiques et de ses
représentations, et auquel il est uni par une relation de profonde familiarité, ses questions
trouvent leur principe dans ses dispositions objectivement accordées a celles de I’enquété; les
plus brutalement objectivantes d’entre elles n’ont aucune raison d’apparaitre comme menagantes
ou agressives parce que son interlocuteur sait parfaitement qu’il partage avec lui I’essentiel de
ce qu’elles I’amenent a livrer et, du méme coup, les risques auxquels il s’expose en le livrant.
Et I’interrogateur ne peut davantage oublier qu’en objectivant I’interrogé, il s’objective lui-
méme ...» (Ibid., p. 908).



Le sens commun et I’explication sociologique 131

Elle est également reliée aux dispositions et aux positions sociales qui
interviennent, sur des registres divers, entre 1’interviewé et |’interviewer. En
effet, parce que ce dernier peut immédiatement les reconnaitre chez le premier,
il lui est possible de les porter au jour pour expliquer la misére que I’interviewé
éprouve sur le plan de la configuration du capital et du champ social. La
familiarité, sous ce second aspect, prend donc «appui sur une connaissance
préalable des réalités que la recherche peut faire surgir» (Ibid., 916). Cette
connaissance préalable cependant, tout comme 1’image que Touraine se fait
d’une lutte, risque de situer la valeur des interviewés sur un plan politique par
le fait qu’ils partagent avec I’interviewer les mémes dispositions et positions
sociales.

Il vaut mieux considérer selon nous que cette familiarité est liée a la
représentation théorique que se fait I'interviewer de la misere dont I’étude
d’un cas va révéler la figure particuliere sur le plan de dispositions et de
positions sociales. Cette représentation doit souscrire aux contraintes du travail
qui consiste a «bien construire» un cas, suivant I’expression judicieuse de
Bourdieu. En d’autres mots, elle doit expliciter I’imagination méthodologique
par laquelle le cas visé peut étre envisagé comme un observatoire de choix
pour expliquer la misére, en mettant par exemple I’accent sur les relations
objectives par lesquelles se reconnait, au dire de Bourdieu, I’objet de 1a sociologie.

Le probléme est que, chez Bourdieu, cette familiarité méthodologique n’est
pas clairement établie sous la forme de principes et regles méthodologiques.
Elle se ramene a la «démocratisation de la posture herméneutique» qui s’ exprime
par I’ «organisation» de chaque témoignage de la misére. Si cette démocratisation
permet de prendre fait et acte de la posture herméneutique, il demeure que
celle-ci est soustraite a toute indication méthodologique explicite. De ce fait, la
valeur de I’interprétation sociologique tient moins a la rigueur de la démarche
qu’a I’ «attrait» de cette interprétation suscitée par son rapprochement avec la
retranscription de 1’entretien, susceptible d’emporter 1’adhésion voire la
conversion pour faire écho a la méthode de I’intervention sociologique. Rien
ne garantit, dans ces conditions, que cette interprétation soit une explication
sociologique «bien construite»: seule une explicitation des procédés et régles
qui la rendent possible pourrait le démontrer. Bourdieu en révéle pourtant un
apercu dans sa note méthodologique a la fin de La misére du monde.

En effet, I’auteur suggeére que «contre la vieille distinction diltheyenne, il
faut poser que comprendre et expliquer ne font qu’un» (/bid., 910). L’explication
est par conséquent relative a I’interprétation de la connaissance pratique qu’ont
les acteurs sociaux de leur propre action. Dans le méme élan, Bourdieu rappelle
avec justesse que l’explication sociologique est un point de vue et que «le
sociologue ne peut ignorer que le propre de son point de vue est d’étre un point



132 Jacques Hamel

de vue sur un point de vue» (Ibid., 925), celui des acteurs sociaux, ou, en
d’autres termes, «une connaissance d’une connaissance» (Bourdieu et Wacquant,
103).

Par conséquent le point de vue des acteurs sociaux doit étre considéré au vu
du statut positif d’une connaissance qui a pour objet leur action dans I’ensemble
de ses dimensions individuelle, psychologique, historique, etc. Le point de vue
des sociologues est quant a lui une autre connaissance, sinon une connaissance
autre, qui s’efforce de mettre en lumicre, a partir de la connaissance des acteurs,
les «relations objectives» par lesquelles Bourdieu représente la dimension sociale
de leur action. Ce point de vue diverge de celui des acteurs sociaux par le fait
qu’il s’attache aux «relations objectives». Il se présente donc comme une
connaissance permettant d’abstraire cette dimension de [’action de la
connaissance des acteurs sociaux qui en est la forme pratique, et de les traduire
sous une forme abstraite propre a une théorie.

Si le point de vue sociologique est «un point de vue sur un point de vue»,
selon les mots de Bourdieu, il importe donc d’expliciter le passage ou la
transformation du point de vue des acteurs sociaux au point de vue sociologique.
Ce passage constitue, pour €tre bref, I’ intervention par excellence des sociologues
au sens du travail qu’ils font sur la connaissance des acteurs sociaux en vue de
parvenir a une connaissance ou a une explication sociologique. De fagon plus
précise, I’interprétation peut étre ramenée ici a la démarche que 1’on suit afin
de mettre au jour I’objet de la sociologie que sont les «relations objectives» ou
les «dimensions du systéme social» a partir de la connaissance des acteurs
sociaux dont I’objet est I’action dans toutes ses dimensions.

Chez Bourdieu, I’interprétation sociologique se forme selon une compré-
hension de cette connaissance de sens commun qu’il qualifie de générique et
de génétique. Elle souscrit au premier terme dans la mesure o, par son office,
les dispositions et positions dont témoigne a son échelle tout individu sont
placées sous la lumieére des «relations objectives» par lesquelles, a une plus
large échelle, elles sont générées indépendamment de sa connaissance. En
revanche, c’est en puisant en elle que se forme la connaissance sociologique.
En d’autres mots, c’est en fonction de la compréhension de cette connaissance
que se formule la théorie des relations objectives. En ce sens, cette compréhension
peut étre qualifiée de génétique.

Le probleme technique tient, comme chez Touraine, a [’absence d’indications
précises sur les régles qui président a I’herméneutique par laquelle les «relations
objectives» entre les dispositions et positions sociales ressortent des entretiens
sociologiques vus pourtant comme une «auto-analyse provoquée et
accompagnée». Il revient aux lecteurs de les imaginer en parcourant les «piéces



Le sens commun et I’explication sociologique 133

au dossier», c’est-a-dire le contexte de I’entretien, sa retranscription intégrale
et I’interprétation sociologique qui en découle. Si I’on préfere, elles se livrent
en fonction de la démocratisation de la posture herméneutique.’ Cette
démocratisation que propose Bourdieu de I’interprétation sociologique a été
passé au crible d’une critique acerbe (Mayer, 1995).

5.2  De l’écriture sociologique

Selon lui, c’est I’écriture qui donne acte a cette interprétation. Elle témoigne
de cette posture herméneutique, plus largement des regles par lesquelles les
témoignages recueillis sont objectivés en étant transposés sur le plan de la
théorie qui s’exprime dés lors en un vocabulaire qui lui est propre. L’écriture
en est la cheville ouvriére au sens ot elle parvient a abstraire du point de vue
pratique des agents sociaux les dispositions et positions sociales et donner lieu
a la connaissance sociologique par laquelle la misére s’explique au moyen de
la théorie: en 1I’occurrence, la configuration des especes du capital et des champs
sociaux. Il affirme avec beaucoup de pertinence que

[le sociologue] ne peut espérer rendre acceptables ses interventions les
plus inévitables qu’au prix du travail d’écriture qui est indispensable
pour concilier des objectifs doublement contradictoires: livrer tous les
éléments nécessaires a l’analyse objective de la position de la personne

5 Dans ’article qu’elle consacre au tournant méthodologique de Bourdieu, Nonna Mayer s’en
prend a cette nouvelle entreprise qu’est la démocratisation de la posture herméneutique. Selon
elle, la présentation des piéces au dossier ne saurait pallier I’absence d’une définition préalable
de la misére, propre a la définir comme objet de la sociologie. En la faisant surgir du sein
méme des entrevues, Bourdieu ne risque-t-il pas de définir cet objet sous 1’angle des prénotions
que contestait naguere I’auteur du Métier de sociologue ? De la méme fagon, le choix des
interviewés et des thémes abordés avec eux se livre en acte au fil des pieces offertes au regard.
11 se présente ainsi sous |’ attrait des figures et propos de la misére exploités dans chacun des
chapitres sans que ne puisse étre posée la question: «qu’est-ce qui justifie ceux-la plut6t que
d’autres ?» (Mayer, 1995, 359). La critique se fait virulente quand son auteur s’insurge contre
la correspondance qu’établit Bourdieu entre la sociologie et la littérature. Loin d’en tirer
matiére a réflexion sur 1’écriture sociologique, Norma Mayer y décéle une invitation aux
sociologues en herbe a «faire de la sociologie moins contraignante que celle des traités de
méthode. lIs ne perdront pas leur temps a lire les travaux des autres, 4 élaborer une problématique
ou des hypothéses. Ils partiront au petit bonheur, magnétophone en bandouliére, recueillir les
paroles de ceux qui souffrent. Ils intervieweront leurs amis et leurs proches, parce que c’est
plus facile. Ils converseront avec des enquétés, ils prendront leur parti, pour les mettre a
I’aise. Ils livreront leurs témoignages fraichement cueillis au grand public, sans prendre la
peine de les analyser» (Mayer, 1995, 369). La démocratisation de la posture herméneutique
fait I’impasse sur I’explicitation attendue de toute méthode, de sorte que la sociologie de la
miseére proposée par Bourdieu «risque fort de ne refléter que la miseére de la sociologie»
(Idem). Cette conclusion est, & notre sens, trop radicale et péche par manque de nuances. La
suite de ce texte tend & montrer que, par exemple, ’écriture est la cheville ouvriére de
I’analyse sociologique sans que celle-ci ne corresponde a I’ oeuvre que constitue tout romancier.



134 Jacques Hamel

interrogée et a la compréhension de ses prises de position, sans instaurer
avec elle la distance objectivante qui la réduirait a l’état de curiosité
entomologique; adopter un point de vue aussi proche que possible du
sien sans pour autant se projeter indiiment dans cet alter ego qui reste
toujours, qu’on le veuille ou non, un objet, pour se faire abusivement le
sujet de sa vision du monde.

Bourdieu et al., 1993, 8

L’entreprise qu’est 1’objectivation participante au sens ou Bourdieu 1’entend
s’exprime ainsi dans 1’écriture ou se distinguent I’«analyse» provoquée chez
I’interviewé et celle du sociologue qu’est Bourdieu, contraint d’élucider les
dispositions et positions sociales, unies par des relations objectives qui échappent
a la connaissance pratique du premier. C’est par I’écriture que la connaissance
sociologique peut se dégager, voire se démarquer, de la connaissance pratique.
L’écriture porte ainsi la marque du chiasme épistémologique qui rend possible
la connaissance sociologique. Elle est appelée a témoigner de I’herméneutique
par laquelle se constitue chez Bourdieu la connaissance sociologique.

Pourtant, étrangement, Bourdieu s’empresse d’ajouter que le sociologue
«n’aura jamais aussi bien réussi dans son entreprise d’objectivation participante
que s’il parvient a donner les apparences de I’évidence et du naturel, voire de
la soumission naive au donné, a des constructions tout enti¢res habitées par sa
réflexion critique» (I/dem). En d’autres mots, bien que devant souscrire a
I’objectivation participante qui caractérise son entreprise, le sociologue, affirme
Bourdieu, doit néanmoins s’efforcer d’effacer, par son écriture, toute trace
susceptible d’indiquer ce par quoi se régle I’herméneutique qui sous-tend la
connaissance sociologique.

Des lors, il ne peut s’empécher d’insister sur le fait que pour prouver sa
valeur explicative 1’écriture de la connaissance sociologique doit s’inspirer du
contenu des témoignages qui constituent les entretiens. Ce contenu permet «de
livrer un équivalent plus accessible d’analyses conceptuelles complexes et
abstraites ... Capables de toucher et d’émouvoir, de parler a la sensibilité, sans
sacrifier au go(it du sensationnel, il peut entrainer les conversions de la pensée
et du regard qui sont souvent la condition préalable de la compréhension»
(Ibid., 922). En affirmant cela, Bourdieu semble curieusement souscrire aux
impostures qu’il démasque dans la thick description de Clifford Geertz (1973;
1988) et, a sa suite, dans les théses postmodernistes en anthropologie qui font
que cette derniére n’est rien d’autre qu’un rexte dont les qualités rhétoriques
reflétent la valeur explicative des théories anthropologiques. En effet, il laisse
entendre que la capacité d’émouvoir, «de parler a la sensibilité» que souléve la
transcription des entretiens donne corps aux regles qui fixent la posture



Le sens commun et I’explication sociologique 135

herméneutique née de I’écriture. Leur absence constitue a notre sens un défaut
auquel I’écriture ne saurait remédier en dépit du fait qu’elle puisse «parler a la
sensibilité». Faute de régles explicitement formulées, la posture herméneutique
vantée par Bourdieu se raméne au «talent d’écriture que Clifford Geertz donne
en modele aux jeunes chercheurs américains, a travers 1’éloge de ce qu’il
appelle «thick description» et ’exaltation de la particularité et de la «local
knowledge» (Bourdieu, 1988, 11).

6. Conclusion

Les avancées de la méthodologie qualitative en cing points

En dépit de leurs limites, les méthodes de Pierre Bourdieu et d’ Alain Touraine
permettent de tirer diverses lecons, de sorte que soient marquées des avancées
dans le développement des méthodes qualitatives. Il importe de les souligner
en conclusion de cet article.

En premier lieu, la sociologie a toujours affaire a des acteurs sociaux dotés
d’une conscience pratique. A la suite des propositions de Bourdieu et Touraine
et en dépit de leur formulation imprécise, cette conscience pratique doit étre
envisagée comme une connaissance. Cette derniere revét une forme pratique,
au sens ol elle est immédiatement reliée a I’action et refléte I’ensemble de ses
dimensions — politiques, historiques, psychologiques, etc. — ainsi que les
«dimensions du systéme social». Par conséquent, elle représente le vecteur
indispensable a leur mise en lumiere.

En second lieu, la sociologie se révele donc une «connaissance d’une
connaissance» selon la formule de Bourdieu. Elle est contrainte de puiser dans
la connaissance pratique pour parvenir a éclairer ce par quoi se définit son
objet d’étude: les «dimensions du systéme social» chez Touraine ou les relations
objectives entre des dispositions et positions sociales chez Bourdieu.

En troisiéeme lieu, la connaissance sociologique requiert un travail que
Bourdieu qualifie d’objectivation participante tandis que Touraine le décrit
comme une intervention dans la perspective d’une sociologie permanente, d’une
sociologie en action continue. Chez 1'un et I’autre, ce travail réclame la
participation des acteurs sociaux pour expliquer une lutte sociale ou un
phénomeéne comme la misére. Celle-ci, comme la lutte sociale, doivent faire
I’objet d’un échantillon constitué, chez Touraine, du groupe des acteurs sociaux
d’une lutte que réunit ’intervention sociologique, ou d’un individu dont la
«familiarité» entraine Bourdieu a penser qu’il représente une figure de la misére.



136 Jacques Hamel

Cette représentativité se fonde sur une «image» ou une «représentation
théorique» (Touraine), ou une «connaissance préalable» pour que la «recherche
puisse faire surgir» les «relations objectives» qui expliquent la misére (Bourdieu).
Elle a donc trait aux qualités prétées au groupe ou a I’individu afin de rendre
possible le travail que nécessite la connaissance sociologique. Ces qualités ne
sauraient épouser ni une «vision personnaliste» de I’individu ainsi que le souligne
Bourdieu ni des accents politiques comme on peut le reprocher a ce dernier et a
Touraine. Elles doivent tendre a «bien construire un cas» pour que celui-ci
«cesse d’étre particulier» en permettant que la sociologie établisse son entreprise
visant a expliquer par des «relations objectives» ou par les «dimensions du
systéme social». Ces qualités sont par conséquent d’ordre méthodologique et
font du cas retenu — groupe ou individu — une représentation théorique au sens
ou il répond en théorie aux contraintes de la connaissance sociologique de
présenter un travail «bien construit».

En quatrieme lieu, c’est dans cette perspective que 1’on peut parler d’une
représentativité théorique ou sociologique par rapport a la représentativité
statistique sans qu’une opposition ne s’éleve entre elles. Cette représentativité
ne se constitue pas, comme d’habitude en sociologie, par le moyen des lois de
la probabilité, mais par I’intermédiaire d’une «théorie» ou les qualités
méthodologiques reconnues au cas font la démonstration que, par son office, il
est «bien construit», ¢’est-a-dire que, par le moyen de la méthode, ce cas est a
ce point «bien construit» qu’il «cesse d’étre particulier» et se présente comme
un modele apte a expliquer. Un rapprochement peut étre établi avec la méthode
expérimentale. A son exemple, la «théorie» vaut jusqu’a preuve du contraire
pour peu qu’elle soit suffisamment explicitée pour &tre ouverte a une mise a
I’épreuve. Cette «théorie» est préalable a I’explication sur laquelle débouche
la connaissance sociologique.

Car, en cinquiéme lieu, 1’explication tient a la compréhension de la
connaissance pratique des acteurs sociaux, interprétation et explication ne faisant
qu’un selon Bourdieu. En d’autres termes, pour étre «bien construite»,
I’explication doit transpirer de cette connaissance pratique que le sociologue
aura correctement interprétée, en en donnant la preuve par I’écriture de la
connaissance sociologique. Si cette derniere est la cheville ouvriere par laquelle
la compréhension se formule au moyen de la théorie en une explication, elle ne
saurait rendre compte précisément de tout ce travail. Il y manque les regles et
procédés qui le constituent. A dire vrai, les unes et les autres existent mais elles
ne sont pas explicitement formulés. Si Galilée, a son époque, a pu expliciter
par des régles et procédés son expérience du plan incliné, pourquoi la sociologie,
pour donner plus de corps a la méthodologie qualitative, ne pourrait-elle le



Le sens commun et I’explication sociologique 137

réaliser ? D’autant que Bourdieu et Touraine en fournissent les premiers éléments,
comme en fait foi cet article.

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES
Amiot, Michel (1980), L’intervention sociologique, la science et la prophétie, Sociologie du
travail, XX11/4, 415-424.

Bourdieu, Pierre (1994a), Préface dialoguée, in: Jacques Maitre, L’autobiographie d’un
paranoiaque. L'abbé Berry (1878—1947) et le roman de Billy, Introibo, Paris: Economica,
3-8.

Bourdieu, Pierre (1994b), Raisons pratiques, Paris: Seuil.
Bourdieu, Pierre et al. (1993), La Misére du monde, Paris: Seuil.

Bourdieu, Pierre (1988), Préface, in: Paul Rabinow, Un ethnologue au Maroc, Paris: Hachette,
11-14.

Bourdieu, Pierre (1984), Homo Academicus, Paris: Editions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1972), Esquisse d’une théorie de la pratique, Paris: Librairie Droz.
Bourdieu, Pierre (1970), La reproduction, Paris: Editions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1969), L’amour de I’art, Paris: Editions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1968), Les héritiers, Paris: Editions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1962), Les Algériens, Paris: Editions de Minuit.

Bourdieu, Pierre et Loic Wacquant (1992), Réponses, Paris: Seuil.

Bourdieu, Pierre; Jean-Claude Chamboredon et Jean Claude Passeron (1973), Le métier de
sociologue, Paris: Mouton.

Dubet, Frangois (1995), Sociologie du sujet et sociologie de I’expérience, in: Frangois Dubet et
Michel Wieviorka, éds., Penser le sujet, Paris: Fayard.

Dubet, Frangois (1994), Sociologie de I'expérience, Paris: Seuil.

Dubet, Frangois (1988), Acteurs sociaux et sociologues, Paris: Ecole des hautes études en sciences
sociales.

Geertz, Clifford (1988), Works and Lives: the Anthropologist as Author, Stanford: Stanford
University Press.

Geertz, Clifford (1973), Thick Description: Toward an Interpretative Theory of Culture, in:
Clifford Geertz, The Interpretations of Cultures; selected essays, New York: Basic Books.

Giddens, Anthony (1987), La constitution de la société, Paris: Presses universitaires de France.
Traduction frangaise: The Constitution of Society; Outline of a Theory of Structuration,
Berkeley: University of California Press, 1984.

Mayer, Nonna (1995), L’entretien sociologique selon Pierre Bourdieu, Analyse critique de: La
Misere du monde, Revue francaise de sociologie, XXXV1/2, 355-370.

Touraine, Alain (1994), Qu’est-ce que la démocratie ?, Paris: Fayard.
Touraine, Alain (1992), Critique de la modernité, Paris: Fayard.
Touraine, Alain et al. (1984a). Le mouvement ouvrier, Paris: Fayard.
Touraine, Alain et al. (1984b), Le retour de ’acreur, Paris: Fayard.
Touraine Alain ef al. (1982), Solidarité, Paris: Fayard.

Touraine, Alain et al. (1981), Le Pays contre I’Etar, Paris: Seuil.



138 Jacques Hamel

Touraine, Alain et al. (1980), La prophétie antinucléaire, Paris: Seuil.
Touraine, Alain et al. (1978b), Lutte étudiante, Paris: Seuil.
Touraine, Alain (1978a), La voix et le regard, Paris: Seuil.

Touraine, Alain et al. (1966), La conscience ouvriére, Paris: Seuil.

Touraine, Alain; Frang¢ois Dubet et Michel Wieviorka (1982), Une intervention sociologique
avec Solidarnosc, Sociologie du travail, XXIV/3, 279-292.

Wieviorka, Michel (1986), L’intervention sociologique, in: Marc Guillaume, éd., L’Etat des
sciences sociales en France, Paris: La Découverte, 159-161.

Adresse de I’auteur:

Jacques Hamel,

Département de sociologie, Université de Montréal,
Case Postale 6128, succursale Centre-Ville,
Montréal, Québec, Canada, H3C 3J7



	Le sens commun et l'explication sociologique : problèmes et considérations méthodologiques

