
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 22 (1996)

Heft: 1

Artikel: "Lebenswelt" zwischen Universalismus und Relativismus

Autor: Schmid, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814693

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol./Swiss Journ. Sociol., 22 (1), 1996, 161-181 161

„LEBENSWELT"
ZWISCHEN UNIVERSALISMUS UND RELATIVISMUS

Bernhard Schmid
Soziologisches Seminar der Universität Basel

a) Einleitung

Mit dem Terminus „Lebenswelt" - und anverwandten Begriffen wie „Alltagswelt",

„Milieu" - verbinden sich Geltungsansprüche der sozialwissenschaftlichen
Methodologie, welche in einer gegenüber Theorieansprüchen kritischen Zeit
nicht unbestritten bleiben können. Der kritisierte Anspruch des Lebensweltkonzeptes

ist dabei, vorläufig formuliert, folgender: „Lebenswelt" bezeichnet
eine Grundschicht von Welt, welche in dem Sinne universal sein soll, daß sie
allen nach Kultur, Ethnos, sozialer Schicht, Persönlichkeitsstruktur etc.
verschiedenen Erlebnisformen identisch selbig zugrundeliegt. „Lebenswelt" als

Konzept umreißt in dieser Funktion des Begriffes die Varietät oder gar
Variabilität von Erlebnisstilen, indem es diese auf eine einheitliche Struktur
bringt - oder zwingt.

Eine Kritik' an diesem konzeptuellen Anspruch im Namen der „Andersheit
des Andern", welche von der Reduktion auf das „Selbe", „Identische" bedroht
ist, kann sich dabei auf ein weiteres Grundcharakteristikum des Lebensweltkonzeptes

berufen: „Lebenswelt" bezeichnet immer die Sphäre subjektiver
Gegebenheit, „Welt" als relative Welt, sei sie (wie in der transzendentalen

Phänomenologie) relativ auf ein Bewußtseinssubjekt oder (wie in der
phänomenologischen Soziologie) relativ auf den empirischen Menschen, sei
sie (wie in der kommunikationstheoretisch gewendeten Kritischen Theorie)
relativ auf den kommunikativ Handelnden, oder schließlich (wie in der Systemtheorie)

relativ auf das soziale System. Gerade das in den verschiedensten
Lebenswelttheorien virulente Bewußtsein, daß „Lebenswelt" als Grundstruktur
von Welt relativ ist, macht die Kritik am Universalanspruch der Lebenswelttheorien

gegen die propagierte Universalität der Lebenswelt geltend.

1 Explizite Kritiken der angeführten Art finden sich z. B. bei Bernhard Waidenfels (Waldenfels,
1979, 1985, 1990) oder bei Niklas Luhmann (Luhmann, 1986; vgl. aber etwa auch Lippitz,
1978). Implizit leitet diese Kritik z. B. die ethnomethodologische Ausprägung der phänomenologischen

Soziologie (besonders prägnant hierzu Mehan und Wood, 1976).



162 Bernhard Schmid

b) Das konzeptuelle Problem: Äquivozität des Lebensweltbegriffes;
subjektive und universale Lebenswelt am Beispiel der
Lebensweltkonzeptionen der „phänomenologischen Soziologie"

Bevor auf diese methodologische Problematik näher einzugehen ist, soll die
Ambivalenz der beiden genannten Grundcharakteristika - der Universalität
und Relativität - an einigen Lebensweltbegriffen aufgewiesen werden. Zu
diesem Zweck muß hier die phänomenologische Soziologie auf diese Struktur der
Begriffsbestimmung hin kurz durchgesehen werden. Ich tue dies in genealogischer

Folge, welche, bei Max Scheler (1) beginnend, über die Hauptstationen

Alfred Schütz (2) und Berger und Luckmann (3) sowie die Ethnometho-
dologie (4) gehend schließlich in einige Theorieelemente sowohl der Systemtheorie

als auch der kommunikationstheoretisch gewendeten Kritischen Theorie

mündet.

1) In der genannten konzeptuellen Ambivalenz steht in Max Schelers Soziologie

das, was er, noch bevor der Terminus „Lebenswelt" durch Husserls Spätwerk

geläufig wurde, als „Milieu" bestimmte.2

Max Schelers Milieu-Theorie stellt sich die Aufgabe, gegen objektivistische,

szientistische Verzerrungen den „natürlichen Weltbegriff, d. h. die
fundierenden Strukturen der Wirklichkeitserfahrung, phänomenal angemessen zu
erfassen.

Dieses Unternehmen führt Scheler zur Grundbestimmung des Milieus als
daseinsrelativ - nicht objektive Entitäten fundieren „Welt", sondern „Welt"
besteht zunächst aus dem, was als „Welt" erlebt wird. Die Grundstrukturen
von „Welt", die „Milieus", sind also nur in Relation auf erfahrende Subjekte
aufklärbar; „Relativität" hier allerdings weder auf ein erkennendes Subjekt3
noch auf eine spezifische Kultur bzw. einen gesellschaftlichen Verband,
sondern auf eine „Triebstruktur". Das „triebstrukturrelative" Milieu hat als Konzept

die Pointe, daß die triebstrukturspezifischen Weltsichten nicht als selektive

Wahrnehmungen ein und derselben universalen Welt begriffen werden
sollen.4 Das Milieu ist keine ,„Weltgegebenheit' [...], die sich erst nachträglich

2 Instruktiv für Schelers Milieutheorie sind - neben seinem Werk „Die Wissensformen und die
Gesellschaft" (Scheler, 1960) - insbesondere die entsprechenden Passagen in Schelers ethischem
Entwurf „Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik" (Scheler, 1954).

3 „Das primäre Verhältnis des Menschen [...] zur Welt [ist nach Scheler, B.S.] keineswegs ein
theoretisches [...], sondern ein praktisches" (Scheler, 1960, 239).

4 „Wenn wir sagen, es seien am selben Walde z. B. dem Spaziergänger, Jäger usw. ver¬
schiedene Milieus gegeben, so meinen wir nicht etwa, daß es 1. nur verschiedene Interessen
seien, die sie am Walde hätten; 2. daß sie nur verschieden abgestufte Aufmerksamkeitsakte am



„Lebenswelt" zwischen Universalismus und Relativismus 163

nach verschiedenen Richtungen differenziert und zu den eigentlich sekundär
zu nennenden Weltbildern führt" (Gurwitsch, 1977, 84).

Die Identität eines Milieugegenstandes in der Vielheit seiner perspektivischen

oder interessensmäßigen Gegebenheit transzendiert das Milieu nicht,
sondern setzt, so Scheler, seine milieuhafte Gegebenheit vielmehr voraus. Die
Identität des Milieudinges schlechthin dagegen endet an den Grenzen des

Milieus; diese Grenze ist eine „feste", ja „stahlharte Wand" (Scheler, 1954, 164):
„Der Spießbürger bleibt Spießbürger, der Bohémien Bohémien, und nur das

wird ihnen ,Milieu', was die Wertverhalte ihrer Einstellungen trägt. Menschen
einer Standeseinheit, einer Rassen- und Volkseinheit, einer Berufseinheit usw.,
und schließlich jedes Individuum tragen so die Struktur ihres Milieus mit sich
herum" (ebd., 162).

Wenn Scheler allerdings davon spricht, daß, um ein anderes seiner Beispiele

aufzugreifen, Bauer und Maler an demselben Hof interessiert sind - wenn
auch je „anders" (ebd., 166), so ist in diesen Formulierungen plötzlich eine
milieutranszendierende Identität des Milieugegenstandes angesetzt. Die „stahlharten

Wände" der Milieus werden von einer überall identisch selbigen
Weltstruktur durchschlagen. Die Identität des Dinges transzendiert nun plötzlich
die „stahlharte Wand" des Milieus, womit diesem gleichsam eine universal
identische Grundschicht zugedeutet wird. Darin ist die zur gewissermaßen
partikular relativen Bestimmung der Milieus gegenläufige Tendenz Schelers

angezeigt, die Milieus dann doch wieder als Selektionen aus dem „Reservoir"
(ebd., 167) einer „objektiven Welttatsache" (Gurwitsch, 1977, 91) zu fassen.

Besonders deutlich wird diese Konkurrenz von relativem und universalem
Weltbegriff im Kontext von Schelers Wissenssoziologie. Scheler lehnt
zunächst auch hier, wo es zwar nicht um die praktisch konstituierten Milieus,
sondern um das Geistige, „Denkart", „Vorzugsregeln der Wertschätzung"
(Scheler, 1954, 426) etc. geht, „den herkömmlichen Begriff einer absolut
konstanten natürlichen Weltanschauung" (Scheler, 1960, 61) ab, ja „eine
gemeinsame Struktur- und Stilgesetzlichkeit durchwaltet nur die je lebendigen
Kulturelemente einer Gruppe, durchwaltet Religion und Kunst, Wissenschaft
und Recht eines Kultur-Konkretums" (ebd., 25). „Geist" ist nach diesem
ersten, konsequent relativen Begriff, wie „Milieu", real bloß als Vielheit von
„Gruppengeistern": „Es existiert Geist von vornherein nur in einer konkreten
Vielheit von unendlich mannigfachen Gruppen und Kulturen. [...] Der
Pluralismus der Gruppen ist [...] der Standort, von dem alle Soziologie auszu-

Walde vollziehen; 3. daß sie [...] denselben Gehalt perzipierten [...], um dann nur
verschiedene Teile seiner zu beachten" (Scheler, 1954, 162).



164 Bernhard Schmid

gehen hat" (ebd., 25 f.). Den darob drohenden Relativismus oder Soziologismus5
federt Scheler in einer zweiten Verhältnisregelung durch seine Lehre vom
Verhältnis der Real- und Idealfaktoren ab. Der Pluralität von Gruppengeistern
wird hier doch wieder „ein ontisches Ideen- und Wertrangordnungsreich"
unterlegt (ebd., 26; Herv. von mir). Die nach Kultur, Ethnos, sozialer Schicht etc.
unterschiedenen Gruppengeister verhalten sich nach dieser Verhältnisregelung
zum einzigen, fundierenden Wertrangordnungsreich wie standpunktrelative
perspektivische Abschattungen zu ihrem universal identischen Substrat. Die
Gruppengeister geraten darob (in scharfem Gegensatz zu Schelers Ausgangspunkt

bei der fundamentalen, quasi unhintergehbaren Pluralität des Geistigen)
zu kontingenten Beständen der ,,zufällige[n] Weltwirklichkeit" (ebd., 26).

2) Alfred Schütz gerät unter dem Titel „Alltag" in ein nämliches Dilemma.
Als methodologisch reflektierender Soziologe macht Schütz auf die „mannigfaltigen

Wirklichkeiten" (Schütz, 1971a) des Erlebens aufmerksam. In einer
Art „Weltenpluralismus" unterscheidet Schütz „Sinnprovinzen" oder
„Sinnbereiche", welche einen „spezifischen Erkenntnisstil" (ebd., 397) aufweisen.
Schützens Beispiele für solche Sinnprovinzen sind der Traum, die Phantasie,
das Spiel, die Welt der „wissenschaftlichen Kontemplation" (ebd., 266). Der
Binnenraum dieser Sinnprovinzen ist dadurch charakterisiert, „daß alle
Erfahrungen innerhalb einer jeden dieser Welten bezüglich des Erkenntnisstils in
sich stimmig und miteinander verträglich sind" (a. a. O.). Die Grenzen dieser
Provinzen dagegen sind völlig undurchlässig, weshalb Schütz den Sinnprovinzen
das Adjektiv „geschlossen" (ebd., 397) beifügt: „Stimmigkeit und Verträglichkeit

der Erfahrungen in bezug auf ihren eigenen Erkenntnisstil herrschen

lediglich innerhalb der Grenzen des jeweiligen Wirklichkeitsbereichs vor, dem
diese Erfahrungen angehören. Keineswegs wird das, was innerhalb des

Sinnbereichs P verträglich ist, auch innerhalb des Sinnbereichs Q verträglich
sein. Im Gegenteil, von P aus gesehen, falls P als wirklich gilt, würden Q und
alle zu Q gehörigen Erfahrungen als lediglich fiktiv, ungereimt und unverträglich

erscheinen" (ebd., 267; Herv. von mir). Indem die Sinnprovinzen damit
„gedanklich isolierte Systeme" (ebd., 398) sind, bestehen auch keine
„Transformationsregeln [...], mit denen man die verschiedenen Sinnbereiche in

wechselseitigen Bezug setzen könnte. Der Übergang von einem zum anderen

[...] offenbart sich in der subjektiven Erfahrung als ein Schock" (ebd., 267).

Dem Terminus „Lebenswelt" schreibt Schütz im Gegensatz zu den geschlossenen

Sinnprovinzen zwar die Bedeutung einer allen Sinnprovinzen universal
identisch zugrundeliegenden Sphäre zu (vgl. Schütz und Luckmann, 1991, 47).
Ob der Geschlossenheit aller konkreten Erlebnissphären wird aber der konkre-

5 Vgl. Schelers Aufsatz unter dem Titel „Recht und Unrecht des Soziologismus" in Scheler
1960, 426 ff.



„Lebenswelt" zwischen Universalismus und Relativismus 165

te Erfahrungsgehalt der so bestimmten Lebenswelt fraglich. Schütz behilft
sich, indem er der Lebenswelt alle erlebnismäßige Konkretion abspricht und
sie als „Hintergrund" der Sinnprovinzen bestimmt, welche allein „vermöge der

[phänomenologischen, B.S.] Reduktion [...] zugänglich" wird (Grathoff, 1978,

70). Die Lebenswelt ist damit eigentliches Produkt eines phänomenologischen
Theorieinstrumentariums, der transzendentalen Reflexion; indem sich nun Schütz

(motiviert zum Teil durch handfeste Interpretationsfehler,6 zum Teil durch
eine äquivoke Terminologie Husserls) von der transzendentalen Phänomenologie
abwendet zugunsten einer „Phänomenologie der natürlichen Einstellung", wird
sein Lebensweltbegriff obsolet.

In die Erbfolge der universalen Lebenswelt tritt nun in Schützens Theorie
die „Alltagswelt". War sie bislang nur eine Sinnprovinz unter anderen, nämlich

jene eingeschränkte Wirklichkeit, „die der wache, normale Erwachsene in

der natürlichen Einstellung als schlicht gegeben vorfindet" (Schütz und

Luckmann, 1991, 47), so wird sie jetzt gegenüber anderen Sinnprovinzen zur
„Vorzugsrealität" (Eickelpasch und Lehmann, 1983, 50), zur „ausgezeich-
nete[n]", zur ,,oberste[n) Wirklichkeit" (Schütz, 1971a, 264), gegenüber
welcher die „vielfältigen Wirklichkeiten" der geschlossenen Sinnprovinzen nur
Modifikationen - Selektionen - sind: „Die geschlossenen Sinnbereiche sind

lediglich Titel für verschiedene Spannungen ein- und desselben Bewußtseins,
und es ist dasselbe Leben, das weltliche Leben in der ungebrochenen Einheit
von der Geburt bis zum Tod, dem wir uns in verschiedenen Modifikationen
zuwenden" (ebd., 297; Herv. von mir). Gegenüber der „obersten Wirklichkeit"
der Alltagswelt werden die Sinnprovinzen damit allerdings plötzlich zu
„QuasiWirklichkeiten" degradiert, deren Geschlossenheit zudem durch Zugrundelegung
des Alltags als universal identisches Substrat der sinnprovinziellen Selektion
aufgehoben wird. Indem jede sinnprovinzielle Besonderung vom universal
Allgemeinen der Alltagswelt ausgeht, wird „Alltag" unversehens zum Index
eines zuvor doch explizit bestrittenen Transformationssystems der Sinnprovinzen.
Der Erlebnispluralismus der geschlossenen Sinnprovinzen wird damit wiederum

in eine Universalsphäre aufgelöst.

6 Ausschlaggebend für Schützens Aufgabe der transzendentalen Gestalt der Phänomenologie
war seine Diagnose des Scheiterns der transzendentalphänomenologischen Intersub-
jektivitätstheorie; von der reflexiven Selbsterfahrung als welterfahrender Leib sei kein
Analogieschluß auf das bloß als Körper erfahrbare andere Bewußtseinssubjekt möglich, wie
Husserl dies in seiner Lehre von der „analogisierenden Apperzeption" unterstelle (Schütz,
1971b; Husserl, 1950, insbes. 125 f.). Husserl legt allerdings dar, daß schon rein in der
„solipsistischen" Selbsterfahrung der erfahrende Körper sich als Leib konstituiert. Obwohl
der Interpretationsfehler Schützens in der Literatur als solcher längst erkannt worden war
(vgl. etwa Theunissen, 1964), fiel ihm auch Thomas Luckmann anheim (Luckmann, 1980,
vgl. insbes. 64).



166 Bernhard Schmid

3) Geradezu exemplarisch für das hier zu diagnostizierende konzeptuelle
Problem sind die schwankenden Formulierungen in den „philosophischen
Prolegomena" von Thomas Luckmanns und Peter L. Bergers „gesellschaftlicher

Konstruktion der Wirklichkeit" (Berger und Luckmann, 1980). „Welt"
wird auch hier zunächst als Korrelat rein einzelsubjektiven Wahrnehmens und

Fungierens, dann aber auch recht unvermittelt als universal in allen subjektrelativen

Erlebniswelten identische Schicht thematisch.

Die Alltagswelt wird also doppelt charakterisiert: sie ist als subjektive oder
relative Sphäre einerseits „meine Welt par excellence" (ebd., 25) und andererseits

zugleich „unter den vielen Wirklichkeiten [...] Wirklichkeit par excellence"

(ebd., 24) im Sinne ihrer intersubjektiven Universalität. Für Berger und
Luckmann wird damit der Nachweis zum Problem, daß die subjektive
Erlebniswelt des Alltags zugleich universalen Charakter hat; gegenüber den

vorgenannten phänomenologischen Autoren zeichnet Berger und Luckmann aus,
daß sie einige - m. E. mißglückte - Versuche zur Elarmonisierung von relativer

und universaler Lebens- bzw. Alltagswelt unternommen haben.

Ein erster Lösungsversuch Berger und Luckmanns geht dahin, die universale

Selbigkeit der Alltagswelt in der Vielfalt der Erlebnissphären im
Paradigma der Arbeitsteilung darzulegen. Was der Einzelne in seiner alltäglichen
Berufspraxis erlebt, ist zwar durchaus eine besondere „Handhabungswelt" -
aber sie steht mit den anderen Handhabungswelten insofern in quasiuniversalem
Konnex, als diese von praktischer Relevanz für je die anderen Berufswelten
werden können (vgl. ebd., 27). Die Alltagswelt als Universalsphäre ist insofern

nie erlebnishaft real gegeben als für jedermann identisch Selbige - aber
sämtliche alltagsweltliche Besonderungen sind in der eigenen, besonderen

Berufswelt impliziert und können von ihr aus und in ihr praktisch relevant und

zugänglich werden.

Was seine Plausibilität bezüglich Berger und Luckmanns Beispiel der Arbeitsteilung

von Automechanikern haben mag, muß so allerdings noch nicht auf das

Verhältnis der Berufs- und Erlebniswelten von Künstlern, Träumern, theoretischen

Physikern, Wahnsinnigen zutreffen. Die Differenzen zwischen diesen

Sphären sind ungleich radikaler. Unversehens verlassen Berger und Luckmann
bei diesen Themen ihre zuvor propagierte Verhältnisregelung von Subjektivität

und Universalität der Alltagswelt(en) und gestehen die Existenz nicht über
einen praktischen Konnex integrierbarer „total andere[r] Wirklichkeiten" ein

(ebd., 27 f.). Auch Berger und Luckmann sprechen nun, wie zuvor schon Schütz,

von ,,Bereiche[n] geschlossener Sinnstruktur" (ebd. 28), welche nur „nach Art
eines Schocks" (ebd., 24) transzendierbar sind.



„Lebenswelt" zwischen Universalismus und Relativismus 167

Den Status der Alltagswelt als „oberste Wirklichkeit", als „Wirklichkeit
par excellence" wollen Berger und Luckmann aber auch hier aufrechterhalten.
Um die geradezu paradoxe Theorieleistung zu erbringen, die Geschlossenheit
der Sinnprovinzen mit ihrer alltagsweltlichen Fundiertheit zu harmonisieren,
verwenden Berger und Luckmann das Bild der über Sprache gleichzeitig
integrierten und ausdifferenzierten „Enklave". Die Sprache könne einerseits „die
Wirklichkeit der Lebenswelt gänzlich transzendieren" (ebd., 42), andererseits
behalte sie bei diesem Übergang in total andere Wirklichkeiten „ihre Wurzeln
in der Alltagswelt" (ebd., 40). Sprachlich könne man „abgesonderte Sphären
der Wirklichkeit [...] überspannen", und Erlebnisse einer total anderen
Wirklichkeit würden dadurch „in die Alltagswelt zurückgeholt" (a. a. O.). Diese

prekäre Verhältnisregelung propagieren Berger und Luckmann aber nur, um
sie gleich wieder zu verwischen: die „eigene Wirklichkeit" der Enklaven werde

nämlich durch ihre Darstellung „in gewöhnlicher Sprache" „verzerrt"
(ebd., 28 f.). Somit vermag auch die Sprache den Primat der Alltagswelt als
universales Substrat sonderweltlicher Relativsphären nicht zu verbürgen. Die
propagierte Fundierungsrolle der Alltagswelt bezüglich der Sonderwelten des

Erlebens hängt damit wieder völlig in der Luft.

4) Ohne den Terminus „Lebenswelt" explizit aufzunehmen, unternehmen es

in den Fußstapfen der phänomenologischen Soziologie auch die Ethno-
methodologen, „soziale Wirklichkeit" primär als Korrelat bzw. Konstrukt
subjektiver Wahrnehmungsstrukturen zu thematisieren. Radikaler noch als die
bisher genannten phänomenologischen Soziologen fassen die Ethnomethodo-
logen diese Strukturen in ihrer Situationsrelativität. Wissensstrukturen sind
ihnen nichts Präfiguriertes, Invariables im Sinne etwa universaler Lebensweltstrukturen,

sondern Wahrnehmung und praktisches Fungieren konstituieren
sich ihrerseits in der Situation, für welche sie andererseits konstitutiv sind.
Diese Zirkelstruktur kennzeichnet die ethnomethodologischen Grundbegriffe
der Reflexivität und Indexikalität: Begriffe als Kategorien der Wirklichkeitswahrnehmung

strukturieren die Umwelt, welche ihrerseits als Raster zum
Verständnis der Begriffe dient.7 Die Kehrseite dieser zirkulären Bestimmung ist
eine prinzipielle Sinnungewißheit. Begriffe - Äußerungen - sind nie losgelöst
von ihrem Kontext verständlich. Was für Alltagsäußerungen evident ist, trifft
auch etwa für die wissenschaftliche Theoriebildung zu, welche sich - vergeblich

- bemüht, in der Bildung allgemeiner Aussagen der situativen Eingebun-
denheit zu entrinnen.8

7 Vgl. die einleuchtende Veranschaulichung dieses Sachverhaltes in Mehan und Wood, 1976,
35, sowie Eickelpasch, 1982 (insbes. 16 f.).

8 Die prinzipielle (oder aus der Perspektive wissenschaftlichen Bemühens: „unheilbare")
„Indexikalität" von Äußerungen hat Harold Garftnkel in seinen berühmt gewordenen
„Krisenexperimenten" empirisch nachgewiesen. Dabei brachte er Probanden beispielsweise dadurch



168 Bernhard Schmid

Angesichts solch prekärer Verhältnisse lautet die Grundfrage der Ethno-
methodologie: wie ist vor dem Hintergrund prinzipieller Sinnungewißheit
Gewißheit möglich?

Die Ethnomethodologie sieht nun interessanterweise genau in jenem Zirkel,

welcher zur Sinnungewißheit führt, auch deren Heilmittel. Wie der
Unterstellungscharakter von Kontext die Bedeutung von Äußerung und Ereignis destabilisiert,

verweisen beide so aufeinander, daß sie sich wechselseitig bestärken.
Garfinkel spricht in Rückgriff auf Karl Mannheim von der „dokumentarischen
Methode der Interpretation"9: Ereignisse und Äußerungen werden als „Dokument"

jenes tentativ zugrundegelegten Musters betrachtet und von diesem her
verstanden, wie umgekehrt die Unterstellung eines kontextuellen Musters im
„Vorverständnis" eines Dokumentes motiviert ist. Kontext - Lebenswelt - und

Ereignis bestätigen sich gegenseitig, so daß „Gewißheit" keiner „monokontextu-
ralen" Verbürgung bedarf - keiner universalen Lebenswelt.

Bei Hugh Mehan und Houston Wood sind die relativistischen Konsequenzen

dieser Konzeption deutlich zu sehen. In der Zirkelstruktur von unterstelltem
Kontext und Ereignis bilden sich „Gewißheitssphären", welche durch bestimmte

„unkorrigierbare", weil zirkuläre, Grundannahmen konstituiert sind (Mehan
und Wood, 1976, 30 f.). Diese Aussagen sind nun, entsprechend der Vielzahl
der „Subjekte" von Gewißheitssphären - Ethnien, Kulturen, soziale Schichten

- nicht überall dieselben, sondern gemäß dem polykontexturalen Lebensweltkonzept

inhaltlich beliebig, Als unkorrigierbare, nötigenfalls auch kontrafaktisch
aufrecht zu erhaltende Grundannahme kann nämlich auch die Existenz magischer

Kräfte und Dämonen oder die westlich-wissenschaftliche Annahme der

„Objektkonstanz" oder der „Präexistenz des Realen gegenüber dem Erfassen"
dienen. „Alle Menschen, ob Wissenschaftler oder Magier, sind in der gleichen
Weise abergläubisch" (ebd., 37). Dies gilt auch für den Ethnomethodologen
selbst. Seine unkorrigierbare Grundannahme ist die Kohärenz der Gewißheitssphären,

die er beobachtet. „Die Kohärenz, die in einer Realität lokalisiert ist,
existiert durch die interaktionsanalytische Tätigkeit des Ethnomethodologen.
Das Merkmal der Kohärenz funktioniert, wie alle anderen Merkmale der Realität,

als unkorrigierbare Aussage [der Ethnomethodologie, B.S.]" (ebd., 42).
Verschärfend könnte man sagen: die Ethnomethodologie hat es ausschließlich

in Verunsicherung und Verzweiflung, daß er sie ständig um Präzisierung ihrer Aussagen bat
und damit an den Grundfesten der Konstitution sozialer Realität, der Indexikalität von
Äußerungen, rüttelte. Sichtbar wird in Garfinkeis Krisenexperimenten der tentative Status
des Gesamtkontextes: der Sprechende ist gezwungen, den Kontext, aus welchem seine
Äußerungen verständlich sind, zu unterstellen - und er ist angewiesen darauf, daß seine
Unterstellung weitgehend unthematisch bleibt und einfach hingenommen wird.

9 Vgl. Garfinkel, 1981 (insbes. 187; 199). Zur Dokumentenanalyse Mannheims vgl. Mannheim,
1964, 123 ff.



„Lebenswelt" zwischen Universalismus und Relativismus 169

mit einer ethnomethodologischen „Realitätssphäre" zu tun. Die Geltung ethno-
methodologischer Theorie endet an den Grenzen ethnomethodologischer
Forschungspraxis. Der Relativismus der Befundebene schlägt unweigerlich in die
Methodologie zurück, wenn diese reflexiv in die Analyse einbezogen wird.
Dabei stellt nun die Ethnomethodologie nicht nur kein Instrumentarium der
Kritik solcher inhaltlich beliebiger „Realitätssphären" (ebd., 30 f.) zur Verfügung

- sie wehrt sich explizit gegen die mit solchem Ansinnen einhergehende
Unterstellung eines gemeinsamen Maßstabes für „soziale Wirklichkeit": „Keine

einzige Realität enthält mehr an Wahrheit als irgendeine andere" (ebd., 59).
Die Integrationsfunktion der universal identischen Lebenswelt, als „ eine
umfassende Realität" fällt dahin und erscheint den Ethnomethodologen bloß noch
als „absolutistisches Vorurteil" (a. a. O.). In spannungsvollem Gegensatz zu
dieser relativistischen Konzeption von Lebenswelt sind nun aber auch hier, im
Rahmen der Ethnomethodologie, Theoriebemühungen zu finden, transsitua-
tionale, überkulturelle, ahistorische - um nicht zu sagen: universal identische

- Elemente von Wirklichkeit und Wirklichkeitserfassung eruieren. Nebst einer
allgemeinen Tendenz im Verlaufe der Theorieentwicklung Harold Garfinkeis 10

ist Aaron Cicourels Basisregelkonzept hierfür besonders bezeichnend."
Zeitlichkeit, Reziprozität der Perspektiven etc. unterscheidet Cicourel als
„Basisregeln", als „Set von invarianten Eigenschaften" (Cicourel, 1981, 176) - als
universale Lebenswelt - von situationsspezifischen Normen, Werten, Ideologien.

Die referierten Lebensweltkonzepte weisen, so das Fazit dieses kurzen Blicks
in das Theorienpanorama, das eingangs erwähnte konzeptuelle Problem auf:
„Lebenswelt" ist überall zum einen die Welt, wie sie vom Standpunkt von
Subjekten, Ethnien, Kulturen, sozialen Schichten etc. erscheint - zum anderen
wird dieser subjektiven Lebenswelt eine universal identische Struktur substruiert.
„Lebenswelt" ist als Begriff äquivok und heißt, wie gesehen, immer sowohl
einzelsubjektive als auch universale Lebenswelt. Dabei ist das Verhältnis dieser

beiden Bestimmungen fühlbar problematisch. Bevor aber auf den sich
eindrängenden Gedanken, es handle sich hier um kontradiktorische Bestimmungen,

einzugehen ist, soll im Rückgriff auf die transzendentale Phänomenologie
erörtert werden, welche Sachprobleme zu dieser auf den ersten Blick wunder-

10 „Stand bei Garfinkel zunächst die Kontextgebundenheit (.Indexikalität') alltäglicher
Verstehensprozesse im Vordergrund der Analyse, so wendet sich in der Folgezeit sein
Interesse - und das seiner Schüler - zunehmend den transsituationalen Basismechanismen zu,
die das eigentlich stabile Fundament solcher an sich kontingenten Verstehensleistungen sind"
(Eickelpasch und Lehmann, 1983, 16).

11 Cicourel, 1981; vgl. im selben Sammelband die ähnlichen Theoriebemühungen von Schütze,
F.; W. Meinefeld, W. Springer und A. Weymann, unter dem bezeichnenden Titel „Grundlagentheoretische

Voraussetzungen methodisch kontrollierten Fremdverstehens".



170 Bernhard Schmid

lichen begrifflichen Intimität von Subjektivität (bzw. Relativität) und Universalität
in der Lebenswelt motivierten.

c) Erörterung des Verhältnisses von Subjektivität und Universalität im
Rückgriff auf die transzendentale Phänomenologie

Die vielleicht wesentlichste und doch mehr oder weniger stillschweigend getroffene

Theoriegrundentscheidung der referierten phänomenologischen Soziologien
findet sich in der transzendentalen Phänomenologie Edmund Husserls als Gegenstand

eindringlichster Reflexion wieder. „Phänomenologie" als Wissenschaft
von System und Struktur der „Gegebenheit" von Welt und Selbst fasst letztere
in ihrem subjektiven Charakter. „Intentionalität" als das „Zwischen" von Subjekt
und Objekt wird durch „Reduktion", Epoché, der Forschung zugänglich.
„Phänomen" ist der Erkenntnisgegenstand genau soweit, wie er erkenntnisrelativ
ist. Wovon in dieser Reduktion auf das Subjektive abgesehen wird, sind
Aussagen über das wirkliche Sein der Welt, welches der phänomenologischen
Forschung trotzdem als „doxische Modalität", als Modus des Vermeinens von
Welt, erhalten bleibt und in dieser subjektiven Eigenart erst zugänglich wird.
Ihr sachliches Recht hat diese „subjektivistische" Formatierung der
Theorieperspektive im logischen Primat der Frage nach der Möglichkeit von triftiger
Erkenntnis vor der Frage nach bestimmten Erkenntnisinhalten. Indem sie
andernfalls schon voraussetzen würde, was sie erst klären soll, darf Erkenntnistheorie

keine Erkenntnis voraussetzen - außerhalb jener apodiktisch gewissen
Erkenntnis, welche auf das selbst im Prozeß der Erkenntniskritik Unhintergehbare
geht. Dieses, so Husserl, erschöpft sich nicht in formalen Strukturen, sondern
umfasst im intentionalen Bewußtsein auch die Eidé, die „Wesenheiten" als

apriorische Formen der Bewußtseinsgegenstände und der Modi ihres Gegebenseins.

Der Ansatz bei der phänomenalen bzw. intentionalen Relativität, der Subjektivität

der Erkenntnisgegenständlichkeit, zwingt dazu, das „Woraufhin" dieser
Relativität, die Struktur des Bewußtseins, näher zu bestimmen. Husserls erster,
quasi „kantischer" Ansatz beim a-personalen, anonym-allgemeinen Bewußtsein

verbot sich, nachdem die phänomenologische Bewußtseinsanalyse zum
einen auf die Tatsache der „kinästhetischen", d. h. leibhaftigen Verfasstheit
des transzendentalen Bewußtseins, zum anderen auf das Phänomen des
„Bewußtseins von anderem Bewußtsein", der Fremderfahrung, gestoßen war. Das
mit diesen phänomenologischen Befunden auftauchende Problem stellte sich

nun folgendermaßen: das transzendentale Bewußtsein mit dem Ich als Form
seiner Einheit ist als Bezugspunkt schlechthin jeglicher Seinsgeltung singulär,



.Lebenswelt" zwischen Universalismus und Relativismus 171

einzig - da jede Mannigfaltigkeit der Phänomenologie nur relational thematisch
werden kann und damit im Medium eines reflexiv nur auf sich selbst beziehbaren

transzendentalen Bewußtseins, eines singulären, einzigen „Ur-Ichs".
Gleichzeitig ist aber das Bewußtsein leibliches Bewußtsein und Bewußtsein

von anderem Bewußtsein - und in dieser Eigenschaft vergemeinschaftet,
personal dekliniert. Diese widersprüchlichen Bestimmungen des Bewußtseins -
Singularität und Pluralität - übertragen sich auch auf die korrelierende
Phänomenalität. „Phänomen", das ist zum einen das „absolut Relative", relativ
auf den singulären Bezugspunkt des „Ur-Ich" - zum anderen das „relativ
Relative", relativ auf das leiblich wahrnehmende „personale Ich" als Ich unter
anderen Ichen. Die Heterogenität dieser Relativitäten wird der Phänomenologie
besonders deutlich in der Analyse des phänomenalen Charakters von „Objektivität".

„Objektiv" ist ja solches, was im Unterschied zu alltagssprachlich
„Subjektivem" sich nicht nur auf ein einzelnes leiblich wahrnehmendes
Bewußtsein, sondern aufjedermann bezieht und Geltung hat. Aus dieser Problemlage

erwächst der transzendentalen Phänomenologie folgende Aufgabe: sie
muß die Vereinbarkeit der fundamentalen Relativität des Phänomens auf das

singuläre Ur-Ich mit der nur sozusagen „relativen Relativität" des Phänomens
auf das leibliche Ich aufweisen. Dieses Unternehmen nimmt bei Husserl die
Gestalt des Nachweises an, daß der leibliche Weltbezug die Erfahrung einer
Vielzahl von Subjekten zwar nicht direkt impliziert, doch präfiguriert. Die
phänomenale Welt ist, so das Beweisziel, leiblich erfahren durch eine Vielzahl
von Subjekten, welche ihrerseits erfahrbar sind als personale Ausprägungen
desselben einen Bewußtseins, des singulären Korrelats von „Welt".

Diesen Nachweis führt Husserl in seiner sog. „Intersubjektivitätstheorie"
indirekt. Zunächst abstrahiert er in der „primordialen Reduktion" methodisch
von allem, was auf die fragliche „Erfahrung von anderem Bewußtsein"
verweist. Aus dem Erfahrungshorizont des phänomenologisch Reflektierenden
wird alles an Bewußtseinsregungen und -gegenständen ausgeschaltet, was in
irgendeiner Weise an Andere erinnert. Laut Husserl verbleibt trotz dieser
abstraktiven Ausschaltung aller „sozialen" Gehalte „eine einheitlich
zusammenhängende Schicht des Phänomens Welt." Es verbleiben der quasi
„solipsistischen" Welterfahrung die bloße raumdingliche Natur. „Wir können
trotz unserer Abstraktion kontinuierlich in der erfahrenden Anschauung
fortgehen, ausschließlich in dieser Schicht verbleibend. Diese einheitliche Schicht
ist ferner dadurch ausgezeichnet, daß sie die wesensmäßig fundierende ist, d.
h. ich kann offenbar nicht das Fremde als Erfahrung haben, [...] ohne jene
Schichte in wirklicher Erfahrung zu haben, während nicht das Umgekehrte der
Fall ist" (Husserl, 1950, 127). Husserl nennt diese Schicht die „Primordialität".
Zur primordialen Erfahrung der raumdinglichen Natur gehört in der sogenannten
„realisierenden Selbstapperzeption" die Selbstkonstitution des leiblichen Bewußt-



172 Bernhard Schmid

seins als Körper. In der visuellen und haptischen Selbsterfahrung, so Husserl,
erfährt sich das Subjekt für die Welt als körperlicher Teil in der Welt.

„Fundierend" sind Primordialsphäre und primordiale Selbsterfahrung für
die Fremderfahrung insofern, als die unterste Schicht der Fremderfahrung die
Erfahrung eines bloßen primordialen Raumdinges ist - des Körpers des
begegnenden Anderen, der dem eigenen Körper partiell ähnlich ist. Aufgrund dieser
Ähnlichkeiten können dann bestimmte Bewegungen des analogen Körpers als

„Gestik", als raumdingliche Anzeichen von subjektiven Regungen des „fremden

Bewußtseins", verstanden werden. Die fremde Weltsicht erschließt sich
dabei aus der rein primordialen Erinnerung daran, wie die raumdingliche Welt
vom Standpunkt des begegnenden Anderen aus aussieht. Auf diese
Grundstruktur aufbauend werden dann die höheren Seelenschichten und schließlich
das transzendental-personale fremde Bewußtsein „eingefühlt" - die Konstitution
des „fremden Bewußtseins", des Desiderats der transzendentalphänomeno-
logischen Intersubjektivitätstheorie, ist damit aufgeklärt.

Für unser Thema ist diese Theorieleistung relevant, weil durch sie die

prägnant personal-subjektive Welt, die Primordialität, als jene Schicht von
Welt erscheint, deren Struktur allem nur denkbaren begegnenden Fremden

zugrundeliegt. Die Primordialität ist zugleich radikal solipsistisch, subjektiv
und universal und vereint damit genau jene Bestimmungen auf sich, deren

Heterogenität als Bestimmungen von „Lebenswelt" konstatiert wurde.

Vielleicht verständlicher wird diese Theorieleistung anhand von Husserls
Theorie der Kulturweltbegegnung. „Kulturen" versteht Husserl nämlich als

„Personalitäten höherer Ordnung" (ebd., 160). Wiederum stellt sich daher bezüglich

ihrer die Frage, inwiefern ihre relative „Kulturwelt" mit der dem
transzendentalen Bewußtsein korrelierenden universal identischen Welt vereinbart
werden kann. So analog das Problem, so analog Husserls Lösungsvorschlag:
Auch hier schlägt Husserl zunächst eine Art „primordialer Reduktion" vor; die
Kultur erlebt sich dabei (in „realtisierender Selbstapperzeption") als ein
„Territorium" bewohnend. Schon in dieser Selbstapperzeption ist dabei der
Binnenhorizont kulturweltlicher Typik transzendiert: „Das Kulturterritorium [...] hat
seinen Außenbereich der Natur, offen endlos [...]" (Husserl, 1973, 206). Die
als „außerhalb" erfahrenen Dinge sind „unverstanden nach ihrem konkreten

Typus, verstanden nur als Raumdinge überhaupt [...], als Himmel und Erde,
als Berge und Täler, als Flüsse, Seen etc." (Husserl, 1973, 432). In der
Selbstwahrnehmung der Kultur spalten sich dadurch ab die Wahrnehmung bloßer
Natur, welche den Binnenbereich der eigenen Kulturwelt transzendiert - und
die Wahnehmung der eigenen Kulturwelt selbst, welche nach Maßgabe einer

kulturspezifischen Typik erfolgt. Die Kultur kann damit, so Husserl, rein für
sich unterscheiden die „raumdingliche Unterschicht" von der kulturellen Über-



„Lebenswelt" zwischen Universalismus und Relativismus 173

formung der Kulturwelt. Indem nun aus dem Außenbereich der Kultur eine
fremde Kulturwelt begegnet, unterscheiden sich zwar die begegnenden
kulturspezifischen Wahrnehmungstypiken radikal, es führt also scheinbar kein Weg
vom Verständnis der einen zum Verständnis der anderen Kultur - aber wie die
eigene, so ist auch die begegnende fremde Kultur „orientiert gegeben auf dem

Untergrunde der allgemeinen Natur und ihrer raumzeitlichen Zugangsform"
(Held, 1991, 316). Diese der intersubjektivitätstheoretischen Primordialsphäre
analoge Schicht von „Raumdingen überhaupt" vermittelt als Universalsphäre
die Kulturen, indem sie das universal identische Substrat ist, die „universal
ihnen und uns gemeinsame Natur" (Husserl, 1973,217), welches die divergenten
kulturellen Wahrnehmungstypiken mit je unterschiedlichen Prädikaten
ausstatten. Die Verschiedenheit der fremden Kultur wird dadurch einfühlbar, daß

sich die eigene und die fremde Kultur in verschiedener Weise auf dasselbe
beziehen. Die primordiale Natur ist ein „Kern der Bekanntheit" (ebd., 432) in
jeder nur möglichen Kultur.12

Noch einmal: Der sachliche Zusammenhang dieser Theorieleistung mit der
begrifflichen Heterogenität der Lebensweltkonzepte besteht darin, daß in Husserls

„Primordialsphäre" die Relativität auf ein partikulares Subjekt mit der Universalität

einer allgemeinverbindlichen Struktur verklammert wird. Gerade das
Subjektive im prägnanten Sinn, der Horizont dessen, was nach Ausschaltung alles
Fremdsubjektiven „das ego in seiner Eigenheit konstituiert" (Husserl, 1950,
124 f.), soll der Boden sein, auf dem das Fremdsubjektive zur Gegebenheit
kommt und nur kommen kann. „Lebenswelt" heißt bei Husserl von daher und
in der Erbfolge des Promordialitätskonzeptes gleichzeitig zweierlei.

Einerseits bezeichnet „Lebenswelt", wie Husserl in den „Cartesianischen
Meditationen" schreibt, die Tatsache, daß „die Menschen [...] verschiedene
kulturelle Umwelten konstituieren als konkrete Lebenswelten" (ebd., 160).
„Lebenswelt" ist nach diesem Begriff real nur im Plural, unterschieden „je
nach unserer persönlichen Erziehung und Entwicklung oder nach unserer
Mitgliedschaft dieser oder jener Nation, dieses oder jenes Kulturkreises" (ebd., 170).
Andererseits sind diese subjektiven Lebenswelten bloß „ umweltliche
Sondergestalten, in denen sie [d. i. die Lebenswelt, B.S.] sich [...] darstellt" (ebd.,
163; Herv. von mir). „Lebenswelt" ist hier die universal identisch eine Welt.

Das Bemühen um die Verklammerung von subjektiver Partikularität und
universaler Allgemeinheit im Begriff der Lebenswelt setzt sich in Husserls
Spätwerk fort. Auch hier ist „Lebenswelt" zum einen bestimmt als „relativ auf

12 Nur als Arabeske sei erwähnt, daß Husserl dieselbe Verhältnisregelung auch bezüglich der
gesellschaftlichen Binnendifferenzierung trifft; vgl. dazu die entsprechenden Passagen in
Husserl, 1956, sowie in Husserl, 1973.



174 Bernhard Schmid

einen sozialen Kreis" (Husserl, 1956, 141), das „Allerbekannteste" (ebd., 126)

„in Familie, Stamm, Nation" (ebd., 327), als eine Relativsphäre unter anderen.
Denn: „wenn wir in einen fremden Verkehrskreis verschlagen werden, zu den

Negern am Kongo, zu chinesischen Bauern usw., dann stoßen wir darauf, daß

ihre Wahrheiten, die für sie feststehenden allgemein bewährten und zu
bewährenden Tatsachen, keineswegs die unseren sind" (ebd., 141). Zum anderen
ist Lebenswelt dagegen die Welt der „schlichten intersubjektiven Erfahrung"
(ebd., 136); als ,„die' Welt" (Husserl, 1973, 214) akzentuiert sie die Tatsache,
daß „alle dieselbe Welt auffassen, wenn auch aus verschiedenen Perspektiven"
(ebd., 217) und umfasst in scharfem Widerspruch zum plural-relativen
Lebensweltbegriff das, „worin normale Europäer, normale Hindus, Chinesen usw. bei
aller Relativität doch zusammenstimmen -[...], was doch allgemeinsame
lebensweltliche Objekte für sie und für uns, obschon in verschiedenen Auffassungen,
identifizierbar macht" (Husserl, 1956, 142). Mitunter mischen sich dequalifika-
torische Töne in Husserls Darstellung des Verhältnisses der plural-relativen
„Lebenswelten" zur allgemein-singulären „Lebenswelt", so, wenn Husserl
davon spricht, daß die vielen „Lebenswelten" gegenüber der einen „Lebenswelt"
nur „mehr oder weniger einseitige oder falsche" Teilansichten bieten (Husserl,
1973, 215). Husserl tendiert in diesen Momenten dazu, gegenläufig zu seiner
theoretischen Grundintention, der Verklammerung von universaler und
subjektiver Lebenswelt (unter Bewahrung dieser ihrer Qualität), der Einheit der
universalen Lebenswelt die pluralen Lebenswelten zu subordinieren.

d) Der Antagonismus von Abstraktion und Fundierung

Die eingangs angedeutete Kritik unternimmt es nun, im Gegenzug zur Subordination

des Pluralen unter das Singuläre die Vielfalt des Anderen, den subjektiven

oder relativen Lebensweltbegriff gegen die Einigungsfunktion der universalen

Lebenswelt stark zu machen. In ihrer radikalsten Form13 geht dieses

Engagement dahin, die von Husserl als universal behauptete eine Lebenswelt
als Verabsolutierung einer einzelnen relativen Welt zu fassen. Wenn Husserl
als konkreten Gehalt der universalen Lebenswelt die „pure Realitätenwelt"
(Husserl, 1973, 231), die „bloße Natur", gar die „res extensae" (ebd., 433)
bezeichnet, so ist dies für die Kritiker der genannten Richtung Beweis dafür,
daß hier die cartesianisch geschulte, spezifisch westlich-wissenschaftliche Weltsicht

verabsolutiert wird. Die beanspruchte Universalität dieser Lebenswelt
sei nichts anderes als der theoretische Schatten des Schreckgespenstes progredie-
render Uniformität im Prozeß weltweiter Verwestlichung. Als Heilmittel er-

13 Ausgeführt von Bernhard Waldenfels. Vgl. Waidenfels, 1979, 1985, 1990.



„Lebenswelt" zwischen Universalismus und Relativismus 175

scheint dann zuweilen der konsequente - aber metatheoretisch inkonsistente -
Kulturrelativismus.

Man kann die logische Inkonsistenz dieser quasi postmodernistischen
Verkürzung des Lebensweltkonzeptes auf plural-relative Lebensweltlichkeit zum
Anlaß nehmen, die Berechtigung solcher Kritik in kritischer Interpretation von
Husserls Lebensweltbegriff zu überprüfen.

Als aussichtsreiches Vehikel eines solchen Unterfangens erscheint mir das

Herausstreichen des abstraktiven Charakters der Husserlschen Primordialität
bzw. universalen Lebenswelt. Ist es im Kontext der transzendentalphänomeno-
logischen Intersubjektivitätstheorie die Abstraktion vom Fremdsubjektiven,
welche auf die Primordialität als die die Fremderfahrung fundierende Schicht
führt, so bedarf es im Kontext der Theorie der Kulturweltbegegnung eines
ebenso abstraktiven Rückgangs hinter die kulturspezifische Wahrnehmungstypik,
um auf die Grundschicht der universal identischen Lebenswelt zu kommen.
Die universale Lebenswelt als Sphäre der res extensae ist insofern bloß ein

„abstrakt herauszupräparierender Weltkern" (Husserl, 1956, 136). Meine kritische

These zu Husserls intersubjektivitäts- und lebenswelttheoretischem
Begründungsanspruch, die ich hier nur narrativ darlegen kann, lautet
folgendermaßen: Insofern ein Abstraktionsprozeß dasjenige, von dem er abstrahiert -
hier das Fremde - voraussetzt, konfligiert der abstraktive Charakter der
universalen Lebenswelt mit der Fundierungsrolle der universalen Lebenswelt für
die Fremderfahrung. „Lebenswelt" setzt nämlich einerseits als Abstraktum die
Fremderfahrung als das, wovon sie abstrahiert ist, voraus - andererseits soll
sie umgekehrt, als universale Voraussetzung der Zugänglichkeit von Fremden,
Fremderfahrung fundieren.

Mit der Diagnose dieses Zirkels im transzendentalphänomenologischen
Begründungsprogramm kann nun Husserls konkreten Fassungen der universalen Lebenswelt

tatsächlich vorgeworfen werden, sie setzten als „abstrakt herauszupräparierender

Weltkern" die relative Lebenswelt der westlichen Kultur und
Wissenschaftsgeschichte voraus. Dahinter verbirgt sich, wie gesehen, keine bloß
begriffliche Ungeschicklichkeit Husserls. Das Problem hat vielmehr einen
prinzipiellen Status: jede Fassung des konkreten Erfahrungsgehaltes der universalen

Lebenswelt bleibt dadurch, daß sie als Abstraktion dasjenige, von dem sie
abstrahiert ist, voraussetzt, selbst von dem relativen Standpunkt kulturspezifischer
Lebenswelten abhängig. Jede Formulierung universaler Lebensweltstrukturen
setzt sich von daher dem Einwand aus, partikulare, kulturspezifische Strukturen

zu verabsolutieren - und somit nicht eine Fremderfahrung fundierende,
sondern Fremderfahrung restringierende Schicht zu treffen.



176 Bernhard Schmid

So wie die Skylla der Restriktion des Fremden zu umschiffen ist, gilt es

allerdings auch, nicht an der Charybdis der totalen Aufgabe jeden Anspruches
auf Fremdverstehen zu stranden. Gerade ein theoretisches Engagement für die
Andersheit des Anderen impliziert Fremdverstehen, dessen Möglichkeit und

begriffliche Struktur metatheoretisch ausgewiesen werden muß. Husserls
Gedanke einer lebensweltlichen Fundierung des Fremdverstehens behält deshalb
durchaus auch dann seinen Sinn, wenn die prinzipielle Problematik einer
Konkretisierung universaler Lebensweltgehalte eingesehen ist. Gerät der
universal fundierende Charakter der Lebenswelt durch eine konkrete Fassung
ihres Gehaltes aus dem Blick, so bleibt jede konkrete Formulierung
lebensweltlicher Gehalte im Binnenhorizont relativer Lebenswelt. Das Verhältnis
von relativer und universaler Lebenswelt läßt sich, so hier der Befund, quasi
als „Unschärferelation" bestimmen: wird der universal fundierende Charakter
der Lebenswelt thematisiert, gerät deren konkreter Gehalt aus dem Blick - die

Lebensweltanalyse bleibt dann auf der Ebene von Idealisierungen, notwendigen
Postulaten und regulativen Ideen. Wird die Lebenswelt konkretisiert, gerät die
Analyse umgekehrt in den hermetischen Binnenhorizont einer kulturrelativen
Lebenswelt, und der universal fundierende Charakter verschwimmt - die
Lebensweltanalyse endet dann in der Sackgasse des Solipsismus.

Interessanterweise lassen sich nun die Lebensweltbegriffe der gegenwärtig
dominierenden Theorieparadigmen in der Soziologie recht genau diesen beiden

Theoriealternativen zuordnen. Habermas (1) bezahlt dabei um der Universalität

der Lebenswelt willen den Preis der Konkretisierbarkeit von Lebenswelt,
womit seine Lebenswelttheorie ideal, kontrafaktisch bleibt. Luhmann (2)
seinerseits bezahlt um der Konkretion von Lebenswelt willen den Preis ihres

universal-allgemeinen Status, womit er in einen Systemsolipsismus gerät.

1) Mit der „Universalpragmatik" hat Jürgen Habermas ein Begründungsprogramm

entworfen, welches die sprachkonstitutiven Idealisierungsleistungen in
der pragmatischen Struktur sprachlicher Interaktion aufdeckt. Die „ideale
Sprechsituation" ist dabei zu verstehen als ideal-transzendentale Intersubjektivität
unter total entschränkten Bedingungen. Über „Wahrheit" und „normative
Richtigkeit" ist nach Habermas letztlich im Forum der idealen Sprechsituation zu
befinden - und dadurch, daß die Zustimmung aller entscheidend ist, ist „wahr"
und „richtig" für alle letztlich ein- und dasselbe - universal allgemein (vgl.
dazu insbes. Habermas, 1982, 1983, 1989a, 1991).

Dieser hochidealisierten Konzeption setzt Habermas im Kontext seiner
Gesellschaftstheorie ein Komplementaritätsverhältnis von Diskurs und Lebenswelt

entgegen. Da es ja in realen Kooperationszusammenhängen nicht möglich ist,

ständig über alles zu diskutieren, speist sich das von Habermas so genannte
kommunikative Handeln aus demjenigen, was gewissermaßen „immer schon"



„Lebenswelt" zwischen Universalismus und Relativismus 177

gemeinsam anerkannt ist - aus der Lebenswelt. Der „Hintergrundkonsens"
(Habermas, 1989b, 85) der Lebensweit ist quasi ein „konservatives Gegengewicht

gegen das Dissensrisiko" (Matthiesen, 1983, 44). Die Verständigungsorientierung

des lebensweltgesttitzten kommunikativen Handelns wird beibehalten,

indem sich laut Habermas die lebensweltlichen Gehalte unter Bedingungen
der Moderne über reale argumentative Verständungungsprozesse reproduzieren.

Reicht nämlich die lebensweltliche Dissensabsorption nicht aus, so können

im Kontext des kommunikativen Handelns auftauchende strittige
Geltungsansprüche argumentativ geklärt und in „Dauerrevision verflüssigter Traditionen"

(Habermas, 1981, Bd. II, 219) wiederum zum lebensweltlichen Gehalt
werden.

Die Universalität seiner Lebensweltkonzeption bezahlt Habermas deshalb
mit dem Verlust der konkreten Fassbarkeit ihrer Gehalte, weil sich die Idealität
seines Diskursmodelles letztlich auch in der Lebenswelt als dem „konservativen

Gegengewicht" des Diskurses spiegeln muß. Indem „Diskurs" eine ideal
entschränkte Kommunikationsgemeinschaft bezeichnet, bleibt er eine

kontrafaktische, wenn auch konstitutive Unterstellung sprachlich Interagierender.
Realmögliche Verständigungsprozesse, Diskussionen, sind vom Diskurs
kategorial verschieden. Zwischen beiden klafft die empirisch-transzendentale
Differenz. Weil Habermas diese kategoriale Differenz schon rein terminologisch
überspielt, indem er sachwidrigerweise beide, ideale Sprechsituation und reale

Verständigung, mit dem Terminus „Diskurs" belegt, gerät auch „Lebenswelt"
als „Inkarnation" des Diskurses in den Sog von dessen Idealität, Kontrafaktizität.
„Lebensweit" ist, soweit sie sich über Diskurs reproduziert, ebenso „ideal
entschränkt", universal, wie andererseits inhaltlich prinzipiell unklar. Denn:
gerade eine Theorie, die auch ihre eigenen Geltungsansprüche auf die Letztinstanz
eines idealen Konsenses verweist, kann soweit, wie dieser Konsens bloße
kontrafaktische Unterstellung bleiben muß, ihre eigenen Universalien nicht konkretisieren.

„Lebenswelt" bleibt befangen im formalen Prozeduralismus idealer
Argumentationspraxis. Habermassens Absicht, die ideale Entschränktheit des

Diskurses durch lebensweltliche Einbettung mit der realen Beschränktheit
konkreter Handlungssituationen zu vermitteln, scheitert an der prinzipiellen Inhaltsleere

seines Lebensweltbegriffes.

2) Niklas Luhmann hat in einem Aufsatz eigens Bezug genommen auf die
transzendentalphänomenologische Lebensweltkonzeption (Luhmann, 1986a).
Luhmann kritisiert hier die Universalität, die Fundierungsfunktion der „Lebenswelt".

Für Luhmann ist es ein ebenso falsches wie „alteuropäisches"
Theorieunternehmen, die Relativität des subjektiven Standortes in Bezugnahme auf
eine Universalsphäre zu „entrelativieren". Reflexive Beobachtung, so Luhmann,
relativiere zwangsläufig den Beobachterstandpunkt erster Ordnung - doch in



178 Bernhard Schmid

der alteuropäischen Vorstellung, in der Selbstbeschreibung der Subjektivität
sei die Standpunktrelativität des Beobachtens im Beobachten zweiter Ordnung
zu eliminieren, fungiere der Subjektbegriff als „Stoppregel" (ebd., 193) in
einem in Wirklichkeit „endlos rekursiven" Prozeß, dem „Beschreiben des
Beschreibens des Beschreibens" (a. a. O.). Jede weitere Operation relativiere
Standpunkt und Kontext der vorhergehenden, um sogleich selbst von der
nachfolgenden relativiert zu werden. Es ist „zwangsläufig, daß der Sinn aller
Objekte polykontextural gegeben ist, also nicht auf einen einzigen Kontext projiziert

werden kann, weil sich für diesen immer noch zusätzlich die Frage der
Beobachtbarkeit stellen würde. Das Argument [...] kann schließlich [...] in die
These einer prinzipiell unbegrenzten Zahl möglicher Kontexte [...] überführt
werden" (ebd., 180). Luhmanns polykontexturale Fassung der Lebenswelt fasst
Lebenswelt radikal in ihrer Systemrelativität. Systeme bilden sich an der Leitlinie
einer Grundentscheidung - Innen-Außen, System-Umwelt, welche, weil unhinter-
gehbar, an keinem allgemeinverbindlichen Interpretationsrahmen zu messen
ist. An dieser Unterscheidung, soweit sie „gewohnt" wird, kondensiert nun
nach Luhmann Lebenswelt. Sie ist damit eine rein systemimmanente Kategorie,

ihr Geltungsbereich endet an den Grenzen von System und systemspezifischer
Umwelt.

Vor dem Hintergrund dieser radikal relativen, polykontexturalen Konzeption
der Lebenswelt wird nun aber die Frage nach der Möglichkeit von „Inter-
systemizität", der Beziehungen zwischen Systemen virulent. „Selbstabstraktion
oder Selbstsimplifikation von Sinn strukturiert das Material, das Sinnsysteme
voraussetzen können, wenn sie in ihrer Umwelt auf Sinnsysteme stoßen"
(Luhmann, 1984a, 147). Soweit aber in Se/bsfabstraktion und Se/fofsimplifikation
Intersystemizität ihrerseits ein rein systemimmanenter Vorgang bleibt, trifft
Luhmann selbst das Argument, welches er einmal gegen bewußtseinsphilosophische

Intersubjektivitätstheorien vorgetragen hatte: Der Intersubjektivitäts-
begriff diene „lediglich dazu, in eine Theorie, die bei der Subjektivität des

Bewußtseins ansetzt, etwas einzuführen, was von dieser Theorie gar nicht
gedacht werden kann. [...] Das ,Inter' widerspricht dem .Subjekt'. Oder
genauer: jedes Subjekt hat seine eigene Intersubjektivität" (Luhmann, 1986b,

42). Wenn Intersystemizität im Binnenhorizont der Systemrelativität verbleibt,
allein das ist, was je ein System dafür hält, ohne Möglichkeit der Unterscheidung

„echten" oder „mißglückten" Fremdverstehens, bleibt, wie Luhmann sagt,

„fragwürdig, wie man überhaupt noch die Einheit einer Beziehung denken

kann, die eine Mehrheit selbstreferentieller Systeme liiert."

Luhmann glaubt einmal mehr, den Gordischen Knoten dadurch zu

zerschlagen, daß er das Problem als seine eigene Lösung verkauft, wenn er
fortfährt: „Die Beziehung selbst wird zur Reduktion von Komplexität. Das aber



„Lebenswelt" zwischen Universalismus und Relativismus 179

heißt: sie muß als emergentes System begriffen werden" (Luhmann, 1984a,

154). Die Frage nach der „horizontalen" Intersystemizität schlägt dadurch
unversehens vertikal in die Bildung eines übergeordneten „Hypersystems", des

Systems „Kommunikation", aus.14 Luhmanns Gesellschaftsbegriff bietet eine

konsequente Durchführung dieses Ansatzes, an der letztlich auch die
solipsistischen Folgen eines konsequent relativen Lebensweltbegriffes sichtbar

werden.

Im ersten Band der „Soziologischen Aufklärung" hatte Luhmann noch

gesagt: „Die Einheit der Gesellschaft [...] besteht, solange und soweit Menschen
füreinander kommunikativ erreichbar sind, als Mitsubjekte fungieren" (Luhmann,
1970, 147). In späteren Schriften ist nichts mehr von der Fragilität des
Verhältnisses von gesellschaftlicher Differenzierung und Kommunikation zu spüren:

„Die Gesellschaft [...] besteht aus Kommunikation, sie besteht nur aus

Kommunikation, sie besteht aus allen Kommunikationen. [...] Weder in der
Umwelt noch mit der Umwelt der Gesellschaft kann es daher Kommunikation
geben" (Luhmann, 1984b, 311 ; Herv. von mir). Kommunikation gibt es nur im
Binnenbereich der Gesellschaft. Intersystemizität wird gleichbedutend mit
„Weltgesellschaft", dem „Phänomen eines faktisch vereinheitlichten
Welthorizontes [...]." Weiter Luhmann: „Fast überall kann man Kontakte [...] unter

einer Art ,Normalitätshypothese' einleiten [...] Jedes Land hat zwar seine

Dazulernquote [...]. Aber man gerät nicht in seltsame, völlig unverständliche
Situationen, in denen es unmöglich wird, abzuschätzen, was andere von einem
erwarten. Jeder kann mit normalen Lernleistungen als Fremder unter Fremden

eigenen Zielen nachgehen [...]" (Luhmann, 1991, 54). Seinen Verzicht auf
die Universalität der Lebenswelt, der ihn zunächst zu einer „polykontexturalen"
Fassung der Lebenswelt führt, bezahlt Luhmann schließlich mit einer theoretischen

Affirmation faktischer Uniformität. Daß dabei die faktische
Weltgesellschaft zum theorienotwendigen „Selben" ohne nur denkbares „Anderes",
zum „solus ipse" stilisiert wird, klingt zwar wie ein Hohn auf Luhmanns These

von der „Polykontexturalität", ist aber nichts anderes als deren Konsequenz.

Zum Schluß eine kurze Bemerkung dazu, wie zwischen einem kontrafaktisch
bleibenden Lebenswelt-Universalismus und einem in Uniformismus umschlagenden

Lebenswelt-Relativismus vielleicht ein theoretisch gangbarer Weg gefunden

werden kann. Mit der These von der Unschärferelation von abstrakter
Universalität und konkreter Relativität von Lebenswelt wurde angedeutet, daß
diese Problematik prinzipiellen Charakter hat und in der Sache begründet ist.
Wenn, wie gesehen, Konkretion und Universalität ebenso unverzichtbare wie

14 Konzeptuell hat diese Verhältnisregelung von „Intersystemizität" sich in Luhmanns Begriff
der „Interpénétration" niedergeschlagen. Vgl. Luhmann, 1984a.



180 Bernhard Schinid

unvereinbare Bestimmungen eines vollen Lebensweltbegriffes sind, wird
einer Theorie nur übrig bleiben, mit der denkbar größten Sorgfalt und dem
Bewußtsein steter Vorläufigkeit lebensweltliche Gehalte zu konkretisieren -
so, daß der Begriff für begegnendes Anderes - ganz Anderes - offenbleibt.

LITERATURVERZEICHNIS

Berger, P.; Th. Luckmann (1980), Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine
Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt am Main: Fischer.

Cicourel, A. (1981), Basisregeln und normative Regeln im Prozeß des Aushandelns von Status
und Rolle, in: Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen, (Hg.), Alltagswissen, Interaktion
und gesellschaftliche Wirklichkeit, Opladen: Westdeutscher Verlag, 147-188.

Eickelpasch, R. (1982), Das ethnomethodologische Programm einer „radikalen" Soziologie,
Zeitschrift für Soziologie, 11/1, 7-27.

Eickelpasch, R.; B. Lehmann (1983), Soziologie ohne Gesellschaft? Probleme einer phänome¬
nologischen Grundlegung der Soziologie, München: Fink.

Garfinkel, H. (1981), Das Alltagswissen über soziale und innerhalb sozialer Strukturen, in:
Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen, (Hg Alltagswissen, Interaktion und
gesellschaftliche Wirklichkeit, Opladen: Westdeutscher Verlag, 189-262.

Grathoff, R. (1978), Alltag und Lebenswelt als Gegenstand der phänomenologischen Sozial¬
theorie, in: K. Hammerich und M. Klein, (Hg.), Materialien zur Soziologie des Alltags,
Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft 20, 50-72.

Gurwitsch, Aron (1977), Mitmenschliche Begegnungen in der Milieuwelt, Berlin und New York:
De Gruyter.

Habermas, J. (1981), Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ders. (1982), Was heißt Universalpragmatik? in: K.O. Apel, (Hg.), Sprachpragmatik und Phi¬

losophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 174-272.

Ders. (1983), Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ders. (1989a), Wahrheitstheorien, in: ders., Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des
kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 127-186.

Ders. (1989b), Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Ders. (1991), Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Held, K. (1991), Heimwelt, Fremdwelt, die eine Welt, in: E.W. Orth, (Hg.), Perspektiven und
Probleme der Husserlschen Phänomenologie. Beiträge zur neueren Husserl-Forschung
(Phänomenologische Forschung Bd. 47/3), Freiburg i. Br. und München: Alber, 305-
337.

Husserl, E. (1950), Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, hrsg. von Stephan Strasser

(Husserliana Bd. I), Den Haag: Martinus Nijhoff.
Ders. (1956), Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomeno¬

logie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie, hrsg. von Walter Biemel
(Husserliana Bd. VI), Den Haag: Martinus Nijhoff.

Ders. (1973), Zur Phänomenologie der InterSubjektivität. Texte aus dem Nachlass (1929-1935),
hrsg. von Iso Kern (Husserliana Bd. XV), Den Haag: Martinus Nijhoff.

Lippitz, W. (1978), Der phänomenologische Begriff der „Lebenswelt" - seine Relevanz für die
Sozialwissenschaften, Zeitschrift für philosophische Forschung, 32/3, 416-434.



„Lebenswelt" zwischen Universalismus und Relativismus 181

Luckmann, Th. (1980), Über die Grenzen der Sozialwelt, in: ders., Lebenswelt und Gesellschaft,
Paderborn: Schönigh, 56-92.

Luhmann, N. (1970), Gesellschaft, in: ders., Soziologische Aufklärung, Bd. 1, Aufsätze zur Theorie
sozialer Systeme, Opladen: Westdeutscher Verlag, 137-153.

Ders. (1984a), Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Ders. (1984b), Die Wirtschaft der Gesellschaft als autopoietisches System, Zeitschriftfür Soziologie
13, 308-327.

Ders. 1986a), Die Lebenswelt - nach Rücksprache mit Phänomenologen, Archiv für Rechts- und
Sozialphilosophie, 72/2, 176-194.

Ders. (1986b), Intersubjektivität oder Kommunikation. Unterschiedliche Ausgangspunkte
soziologischer Theoriebildung, Archivio die Filosofia, 54, 41-60.

Ders. (1991), Die Weltgesellschaft, in: Soziologische Aufklärung Bd. 2, Aufsätze zur Theorie der
Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag, 51-71.

Mannheim, K. (1964), Wissenssoziologie. Auswahl aus dem Werk, hrsg. von Kurt H. Wolff,
Berlin und Neuwied: Luchterhand.

Matthiesen, U. (1983), Das Dickicht der Lebenswelt und die Theorie des kommunikativen Handelns,
München: Fink.

Mehan, H.; H. Wood (1976), Fünf Merkmale der Realität, in: E. Weingarten, F. Sack und J.
Schenkein (Hg.), Ethnomethodologie. Beiträge zu einer Soziologie des Alltagshandelns,
Frankfurt am Main, 29-63.

Scheler, M. (1954), Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Neuer Versuch
der Grundlegung eines ethischen Personalismus (Gesamtausgabe Bd. 2), Bern: Franke.

Ders. 1960), Die Wissensformen und die Gesellschaft (Gesamtausgabe Bd. 8), Bern und München:
Franke.

Schütz, A. (1971a), Über die mannigfaltigen Wirklichkeiten, in: ders., Gesammelte Aufsätze,
Bd. 1, Das Problem der sozialen Wirklichkeit, Den Haag: Martinus Nijhoff, 237-298.

Schütz, A. (1971b), Das Problem der transzendentalen Intersubjektivität bei Husserl, in: ders.,
Gesammelte Aufsätze, Bd. 3, Studien zur phänomenologischen Philosophie, Den Haag:
Martinus Nijhoff, 86-118.

Schütz, A.; Th. Luckmann (1991), Strukturen der Lebenswelt, Bd. 1, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Schütze, F.; W. Meinefeld und A. Weymann (1981), Grundlagentheoretische Voraussetzungen
methodisch kontrollierten Fremdverstehens, in: Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen,
(Hg.), Alltagswissen, Interaktion und gesellschaftliche Wirklichkeit, Opladen:
Westdeutscher Verlag, 433-495.

Theunissen, M. (1964), Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin: De
Gruyter.

Waidenfels, B. (1979), Die Abgründigkeit des Sinnes. Kritik an Husserls Idee der Grundlegung,
in: E. Ströker, (Hg.), Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls,
Frankfurt am Main: Klostermann, 124-142.

Ders. (1985), In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ders. (1990), Der Stachel des Fremden, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Anschrift des Autors:
Bernhard Schmid, Soziologisches Seminar der
Universität Basel, Petersgraben 27, CH-4051 Basel




	"Lebenswelt" zwischen Universalismus und Relativismus

