Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 21 (1995)

Heft: 2

Artikel: Gesellschaftstheorie und die Unmdglichkeit ihres Gegenstandes :
diskurstheoretische Perspektiven

Autor: Staheli, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814767

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol., 21 (2), 1995, 361-390 361

GESELLSCHAFTSTHEORIE UND DIE UNMOGLICHKEIT
IHRES GEGENSTANDES: DISKURSTHEORETISCHE
PERSPEKTIVEN *

Urs Stdheli
Centre for Theoretical Studies in the Social Sciences and Humanities,
University of Essex

Nachdem das Soziale bereits fiir tot erklart worden ist (so etwa Baudrillard,
1979) und auf diese Weise die Soziologie den fiir sie konstitutiven
Forschungsgegenstand zu verlieren droht, mag auf den ersten Blick die
Rede von der ,,Unmoglichkeit der Gesellschaft® als eine blo moderatere
Version der Baudrillardschen Radikalformel erscheinen. Der argentinisch-
englische Politologe Ernesto Laclau und die belgische Sozialphilosophin
Chantal Mouffe, welche in ihrem Werk' von eben dieser Unmoglichkeit
ausgehen, wiren allerdings verkannt, wollte man sie ebenfalls schnell ins
zynische und apokalyptische Szenario Baudrillards abschieben. Entgegen
der hidufig ungenauen Verwendung des Reizwortes ,,Postmoderne*, unter
dem etwa Baudrillard eingeordnet wird, oder den soziologischen Diagnosen
»postmoderner Gesellschaften* (Lash, 1990; Giesen, 1991; Crook et al.
1992), versuchen Laclau und Mouffe einen eigenstdndigen sozial- und politik-
theoretischen Ansatz, der beweisen soll, daB} insbesondere der Gebrauch
von Theorien aus dem Kontext der Poststrukturalismusdiskussion auch aus
einer gesellschaftstheoretischen Perspektive — fiir manche unerwartet — viel
Sinn machen kann. Dadurch, daB} sie die weitverbreitete Reduzierung von
Poststrukturalimus auf Postmoderne vermeiden, gelingt es Laclau/Mouffe,
einen poststrukturalistischen Ansatz zu entwickeln, der sich jenseits der
miiffigen Diskussion ansiedelt, ob und wann die Postmoderne begonnen
hat, und was denn ihre Eigenschaften ausmachen.

Eine fruchtbare gesellschaftstheoretische Auseinandersetzung mit dem
Poststrukturalismus muBte nicht zuletzt wegen eines derart feuilletonistischen
Postmodernebegriffs lange auf sich warten lassen. In Frankreich, den USA
und in beschrinktem AusmaBe in GroBbritannien, jenen Regionen also, in
denen das poststrukturalistische Denken in den Humanwissenschaften am

1  Ernesto Laclau und Chantal Mouffe haben mit ,,Hegemonie und radikale Demokratie*
(1991, engl. 1985; fortan zitiert als HD) ein im anglo-amerikanischen Raum intensiv und
kontrovers diskutiertes Werk vorgelegt, das insbesondere durch Laclaus ,,New Reflections
on the Revolution of Our Time* (1990) wertvolle theoretische Prizisierungen und Er-
weiterungen erfahren hat.



362 Urs Stiheli

starksten Full fassen konnte, hat dessen soziologische und gesellschafts-
theoretische Rezeption erst seit den 80er Jahren eingesetzt.? Im deutsch-
sprachigen Raum kann bis zum heutigen Tage von keiner breiten produkti-
ven Rezeption des Poststrukturalismus die Rede sein. Der anfdnglich schrof-
fen und destruktiven Verurteilung des ,,franzosischen Irrationalismus* durch
die Kritische Theorie sind inzwischen auch, vornehmlich aus philosophi-
scher Perspektive, behutsamere Lesarten gefolgt.> Am ehesten finden sich
in der Luhmannschen Systemtheorie Artikulationspunkte fiir poststruktu-
ralistische Theoreme, was besonders seit den 90er Jahren durch die Integration
und Rezeption verschiedener Begriffe aus dem Werke Derridas und Lyotards
belegt wird.*

Der Vorzug einer poststrukturalistischen Gesellschaftstheorie erweist
sich in erster Linie im verinderten Status, welcher dem Sozialen zuge-
schrieben wird. Diese Verschiebung des theoretischen Blickwinkels wird
sichtbar in der transformierenden Ersetzung des Begriffs des Sozialen durch
jenen des Diskurses. Im folgenden wird dem Laclau/Mouffeschen Diskurs-
begriff nachgegehen, um zu untersuchen, inwiefern hier ein theoretisch
konsistentes und fruchtbares Angebot gemacht wird. Ich versuche damit
aufzuzeigen, wie auf einer grundbegrifflichen Ebene der Anspruch, Gesell-
schaftstheorie zu betreiben, vertreten werden kann, selbst — oder gerade
dann —, wenn grundlegende Einsichten der Poststrukturalismusdiskussion
aufgenommen werden. Damit soll nicht zuletzt auf Denkmdoglichkeiten hin-
gewiesen werden, die durch die Infragestellung der selbstverstindlichen
Gegebenheit des Gegenstandes der Soziologie — die Gesellschaft — stimuliert
werden.

Zunichst gilt es deshalb, den Diskursbegriff so darzustellen, dall dessen
Attraktivitit fiir dieses Vorhaben deutlich wird (1). Dies ermdglicht es, die
begriffliche Unterscheidung zwischen Diskursivitdt und diskursiver For-
mation vorzunehmen, um so die epistemologische Einstellung der Diskurs-
theorie von ihrem Forschungsgegenstand heuristisch zu trennen (2). Die
kurze Diskussion einiger der hdufigsten Kritiken an dem hier vorgestellten
Diskursbegriff mochte weitverbreitete Fehllektiiren vermeiden helfen und
stattdessen auf Probleme hinweisen, die mit dem impliziten Verhiltnis von

2 Fiir einen Uberblick iiber das Verhiltnis von Soziologie, Postmoderne und Poststruktu-
ralismus siehe Aggers (1991).

3 Vgl. etwa Wellmer (1985) oder von einer Lyotardschen Position her Welsch (1987). Aus
der Perspektive einer offenen Rekonstruktion von Subjektivitit siche Weisenbacher (1993).

4 Vgl. dazu insbesondere Luhmanns Auseinandersetzung mit der Dekonstruktion (1993)
und den Versuch einer diskurstheoretischen Lektiire des Luhmannschen Politikbegriffes
(Stéheli, 1995).



Gesellschaftstheorie und die Unmdglichkeit ihres Gegenstandes 363

Diskurstheorie und Konstruktivismus zusammenhingen (3). Mit dieser
Exploration des Diskursbegriffes wird das Terrain fiir die These, daf3 mit
dem Diskursbegriff eine Reformulierung des Sozialen moglich sei, soweit
vorbereitet, da3 die Unfixiertheit des Sozialen in Zusammenhang mit des-
sen konstitutiv antagonistischen Charakter gedacht werden kann. Gerade
aber bei der theoretischen Begriindung der Unaufhebbarkeit von Antago-
nismen verwenden Laclau/Mouffe zwei unterschiedliche Argumentations-
figuren (von Lacan und Derrida), deren Kompatibilidt ungeklart ist (4).

1. Diskurstheoretische ,,Grundlegung*

Seit das poststrukturalistische Denken nicht zuletzt durch seine Kritik am
Totalitdtsbegriff und dem Subjektbegriff die Moglichkeit von Gesellschafts-
theorie nachhaltig erschiittert hat, bedarf es dringend der ,,Grundbegriffe*,
mit denen erneut die De-Konstruktion des Begriffs der Gesellschaft gewagt
werden kann. Da3 der Grund, welcher sich mit diesen Begriffen eroffnet,
eher einem Abgrund als einer stabilen Unterlage gleicht, wird bei einem
poststrukturalistischen Ansatz wohl kaum iiberraschen.® Der an Foucaults
»Archdologie des Wissens® (1973) und Derridas Dekonstruktivismus
orientierte Diskursbegriff von Laclau/Mouffe soll im folgenden eine derartige
Funktion iibernehmen. Ich unterscheide dafiir drei wichtige Dimensionen
des Diskursbegriffs: die Materialitdt des Diskurses (1.1), den Diskurs als
Signifikantensystem (1.2) und die konstitutive Rolle von Macht fiir jeden
Diskurs (1.3).

1.1 Die Materialitit des Diskurses

Traditionelle Sprach- und Diskurskonzeptionen gehen von Sprache als mehr
oder weniger transparentem Medium aus, das eine vorsprachliche Wirk-
lichkeit zu repréasentieren in der Lage ist. Gegen eine derartige Sprachkon-
zeption wendet sich etwa Derridas (1974) Konzept der écriture und deren
Erforschung durch die Grammatologie. Der traditionellen Sprachkonzeption
inhédriert der Phonozentrismus, d. h. die Bevorzugung der miindlichen Sprache
gegeniiber der Schrift, die als Derivat der miindlichen Sprache bestimmt

5 Die,Abgriindigkeit* von Laclau/Mouffes Diskurstheorie zeigt sich in einem Diskussions-
beitrag von W. F. Haug zu einem Referat von Laclau (1983a): “How to avoid loosing the
ground in order not to get into a vast sea of discourses”? und der Antwort Laclaus: “What
kind of ground are we loosing? [...] The ground we are loosing is the apriori theory of
society, the guarantees of history, which prevails in classical Marxism founded in the
essentialist logic” (Laclau in Paldan, 1983, 55).



364 Urs Staheli

wird und so ihre konstitutive Rolle einbiit. Der Phonozentrismus bevor-
zugt die Stimme wegen ihrer Unmittelbarkeit zur Prdsenz, d. h. zum Wesen
der Dinge. Derrida dagegen destabilisiert in seiner Kritik der Metaphysik
die hierarchische Anordnung von Sprechen und Schrift. Wenn die Illusion
der Unmittelbarkeit aufgegeben wird, verdndert sich das Verhiltnis von
Reprisentation und Wirklichkeit grundsitzlich, da keine eindeutig bestimm-
bare Grenzlinie mehr auszumachen ist. DaBl bei Repridsentationen Ver-
zerrungen entstehen kénnen, wird — insbesondere in hermeneutischen An-
sdtzen — gerne zugestanden und zur Begriindung der Notwendigkeit der
eigenen Wissenschaft gemacht. Die hier vertretene Position geht jedoch
iiber jene der Hermeneutik hinaus: Der MaBstab zur Bestimmung dessen,
was Verzerrung sein konnte, geht verloren, wenn der Begriff einer einheit-
lichen und prasenten Wirklichkeit aufgegeben wird.

Ahnlich wie Derridas Phonozentrismuskritik verzichtet auch die
Foucaultsche Diskursanalyse auf die Voraus-Setzung einer vorgingigen
Wirklichkeit: Es geht nicht darum, ,,den Diskurs zu interpretieren, um durch
ihn eine Geschichte des Referenten zu zeichnen* (Foucault, 1973, 71). Der
Diskurs fungiert — im Gegensatz zur Auffassung von Diskurs als Vermittler
zur Wirklichkeit — keineswegs als ,,Zeichen von etwas anderem*®, indem
seine ,,Michtigkeit* durchquert wird, um letztlich auf eine schweigende
Wirklichkeit zu stoen (Foucault, 1973, 72). Als Alternative zur allegorischen
Leseweise von Diskursen bietet sich deshalb an, den Diskurs in seiner
Diskursivitidt ernst zu nehmen. So stehen denn auch das Funktionieren der
Diskurse, die Verteilung (Dispersion) diskursiver Aussagen sowie Identi-
tatseffekte im Vordergrund jeder Diskursanalyse. Werden wir uns der Radi-
kalitdat dieser Aussage bewufit: In einem auflerdiskursiven Raum gibt es
weder Subjekte noch Klassen, weder Frau noch Mann, weder Foucault
noch Luhmann — Diskurse interessieren deshalb gerade in ihrem Funktio-
nieren als Konstitutionszusammenhang von Sinn.

Das hier skizzierte Diskursverstindnis dient als Gegenbegriff zur
,referentiellen Illusion* (Barthes) objektiver Wissenschaft. Die Wirklich-
keitsauffassung der Diskurstheorie kann deshalb am ehesten als konstrukti-
vistisch bezeichnet werden.

1.2 Der Diskurs als System von Differenzen

Mit Hilfe der aus der strukturalistischen Linguistik von de Saussure stam-
menden Einsicht, daB es keine positiven Einheiten, sondern nur Diffe-
renzen in der Sprache gibt, bestimmt Laclau den Diskurs als ,,eine Totalitét,



Gesellschaftstheorie und die Unmdoglichkeit ihres Gegenstandes 365

deren Termini sich als Unterschiede innerhalb eines bestimmten Sinnfeldes
konstituieren* (1981, 208). Erst die Kritik am cartesischen Essentialismus®
der friihen strukturalistischen Linguistik machte einen Diskursbegriff im
Sinne eines ,,system of differences moglich, in welchem das Subjekt nicht
mehr auBerhalb des Diskurses plaziert wird (Laclau, 1989, 69). Auch die
de Saussuresche Unterscheidung des linguistischen Zeichens in Signifikat
(Bezeichnetes) und Signifikant (Bezeichnendes) wird zusehends briichig.
Zwar war schon bei de Saussure deren Beziehung arbitrdr, d. h. beispiels-
weise, daf} der Signifikant ,,Demokratie* nichts mit dem Signifikat ,,Demo-
kratie* zu tun haben mulB}. Das auf derartige Weise einmal bestimmte Zeichen
bleibt bei de Saussure jedoch fixiert. Die poststrukturalistische Kritik — am
eindriicklichsten wohl jene von Derrida — wendet sich unter Beibehaltung
der Einsicht in den differentiellen Charakter der Sprache gegen die eindeutige
Trennung von Signifikat und Signifikant. Denn eine derartige Trennung
setzt voraus, daf} das Signifikat auf einer anderen Realitidtsebene angeordnet
wird als der Signifikant, was letztlich ,,metaphysische* theoretische Kon-
sequenzen nach sich zieht:

Durch die Beibehaltung der im wesentlichen und rechtlichen Sinn
strengen Trennung zwischen signans und signatum sowie der Gleich-
stellung von signatum und Begriff bleibt von Rechts wegen die Mog-
lichkeit offen, einen Begriff zu denken, der in sich selbst Signifikat
ist, und zwar aufgrund seiner einfachen gedanklichen Prdsenz und
seiner Unabhdngigkeit gegeniiber der Sprache, das heifst gegeniiber
einem Signifikantensystem [Derrida, 1986a, 56].

Ein derartig unabhéngiges Signifikat, d. h ein ,,transzendentales Signifikat*
(also auBerdiskursive Instanzen wie etwa Gott, Kapitalismus oder Ver-
nunft), lieBe sich nicht mehr differenztheoretisch bestimmen und wider-
spriche einem Ansatz, der auf auBerdiskursive Bedeutungsgaranten
verzichtet. Die Unterscheidung von Signifikant und Signifikat setzt bei de
Saussure einen Isomorphismus zwischen diesen beiden Ebenen voraus —
sonst wire keine Bedeutung fixierbar. Nur taucht bei der Konstatierung des
Isomorphimus driangend die Frage auf, wie die Differenz zwischen beiden
gedacht werden kann (Laclau, 1989, 68). Im de Saussureschen Denksystem
bleibt jedoch gerade diese Frage unbeantwortbar, was poststrukturalistische
Theorien dazu zwingt, diese Differenz zu relativieren. Das Signifikat eines
Signifikanten kann letztlich nichts anderes als ein anderer Signifikant sein,

6 Laclau kritisiert den essentialistischen Subjektbegriff von de Saussure: “As for the distinction
between langue and parole — between language as collective ‘treasure’ and its use by each
individual speaker — this distinction can be maintained only if one assumes a subject
exterior to the linguistic system” (1989, 68).



366 Urs Stiheli

was zu einer unendlichen Verweisung des einen Signifikanten auf den
nichsten fiihrt.

Der Poststrukturalismus — so Laclau — erschiitterte die Unmittelbarkeit
des Zeichens in zweifacher Hinsicht: Erstens ist es nie mit sich selbst
identisch, sondern kann nur relational zu seinem Kontext bestimmt wer-
den. Da die diskursiven Einheiten des Kontextes differentiell konstituiert
werden, also selber von Identitdten differieren miien, kann keine erste
Einheit und kein Anfang ausgemacht werden. Damit eng verbunden ist
zweitens eine nicht hintergehbare Ambiguitdt und Unfixiertheit der ver-
schiedenen Signifikanten, lieBen sich diese doch nur dann fixieren, wenn
ein festgeschriebener und abgrenzbarer Kontext auszumachen wire: “The
most diverse forms of contemporary thought are permeated by the relational
character of identities in conjunction with the impossibility of intellectual
mastery over the context” (Laclau, 1989, 70). Die scheinbar so einfache
Forderung nach Kontext oder Kontextwissen entpuppt sich als hochst pro-
blematisch. Denn der Kontext einer Aussage wird durch diese selber
strukturiert, d. h. von Kontext zu sprechen macht nur Sinn, wenn dieser
sich auf etwas beziehen kann. Wenn aber gerade dieser Bezugspunkt nicht
fixiert ist, wird die eindeutige Bestimmung des Kontextes selber unmog-
lich, da die Unbekannte der Gleichung (die Aussage oder der Signifikant x)
in die Definition des Kontextes selber eingeht. Die stets unvollstindige
Determination durch den Kontext schafft erst die Moglichkeit, Sinn zu
erzeugen, da Sinn sich nur auf dem Hintergrund der Wihlbarkeit unter-
schiedlicher Optionen ergeben kann (Laclau, 1982, 11).7

1.3  Diskurs und Macht

Laclau/Mouffe fithren ihren Machtbegriff auf der Ebene des Diskurses und
seiner Artikulation ein. Im Gegensatz zu utopistischen Vorstellungen einer
machtfreien Gesellschaft kann es Diskurse nur als von Macht durchdrungene
geben, da jede soziale Objektivitdat immer bedroht ist, gleichzeitig aber der
Unterdriickung von Bedrohung die eigene Existenz verdankt. Dies fiihrt
zunédchst zu einem pessimistischen Schluf3: “If power is the prerequisite of
any identity, the radical disappearance of power would amount to the
disintegration of the social fabric” (Laclau, 1990a, 33). Durch die zentrale
Stellung ihres Foucaultschen Machtbegriffes grenzen sie sich ,,von dem

7 Ganzihnlich iibrigens Luhmann, welcher phinomenologisch die Sinnform als ,,Uberschuf3
[...] von Verweisungen auf weitere Moglichkeiten des Erlebens und Handelns* bestimmt
(1984, 93). Die Differenz von ,,akiual Gegebenem und dem auf Grund dieser Gegebenheit
Mdglichem* erklirt, wie Sinn als Differenz erlebt wird (111).



Gesellschaftstheorie und die Unmdglichkeit ihres Gegenstandes 367

extremen Pluralismus mancher postmoderner Autoren® ab, welche jede
Differenz unabhédngig von ihrer Einbindung in Herrschaftsverhaltnisse als
Aufsprengung des Identitdtsdenkens feiern (HD, 26 f.).

Obwohl Macht sich als notwendig fiir das Funktionieren der ,,social
fabric* erweist, folgt daraus nicht, da} diese sich gleichméBig verteilt und
sich so pulverisieren wiirde. Eine derartige (postmoderne?) Radikalisierung
des Machtbegriffs wiirde ihn fiir die Gesellschaftstheorie unbrauchbar
machen, da sie dadurch blind wiirde gegeniiber iiberdeterminierten ,,partiellen
Machtkonzentrationen, die in jeder konkreten Gesellschaftsformation
existieren (HD, 202). Machtkonzentrationen sollten hier nicht als das
Innehaben von Macht durch Subjekte, sondern als diskursive Fixierungen
verstanden werden, d. h. letztlich als die Spuren der Kontingenz, welcher
jeder temporir stabilisierten Artikulation innewohnen. Wenn sich also die
Selektion einer spezifischen Option im diskursiven Sinngebungsprozess
als erfolgreich erweist, dann besteht Macht gerade in dieser Objektivierung
einer Kontingenz. Wegen der Allgegenwart von Macht ist diese Machtkon-
zeption wohl zu Recht als eine ,,.Semiotik der Macht* bezeichnet worden:
“Power is neither ethical nor micropolitical: above all it is textual, semiotic,
and inherent in the very possibility of textuality, meaning and signification
in the social world” (Clegg, 1989, 184).

2. Diskursivitit und diskursive Formation

Fassen wir zusammen: Zundchst wurde argumentiert, dall der Diskurs nicht
als Vermittlungskategorie zu einer zuvor bestehenden Wirklichkeit, son-
dern in seiner eigenen Materialitit als Konstruktion zu lesen ist. In einem
zweiten Schritt wurde vorgeschlagen, den Diskurs nicht als fixiertes Sy-
stem identischer Elemente, sondern als ein System von Differenzen zu
konzipieren. Daran anschlieBend, kénnen wir zwei unterschiedliche Abstrak-
tionsebenen von Diskursivitit (2.1) und Diskurs/diskursive Formation (2.2)
unterscheiden.

2.1 Epistemologie des Diskurses: Diskursivitdt

Diskursivitiat wird bestimmt als “horizon [...] of the constitution of the
being of every object” (Laclau/Mouffe, 1990, 105), bezieht sich also auf
unseren ersten Argumentationsschritt wider die ,,referentielle I1lusion*. Damit
weist sich die diskurstheoretische Position als konstruktivistische aus, welche
sich fiir die Materialitdt der Konstruktionen interessiert. Deutlich wird die




368 Urs Stiheli

theoretische Leistung des Diskursivitdtsbegriffs, wenn man eines der zahl-
reichen Beispiele des franzosischen Historikers Paul Veyne aufgreift: Ein
Kannibale wird erst durch diskursive Praktiken zum Kannibalen, d. h.,

daf} dieser Esser ein Kannibale nur fiir einen kulturellen Kontext ist,
fiir eine Praktik, die eine solche Ernédhrungsgewohnheit ,,wertend“
objektiviert, um sie fiir barbarisch oder aber fiir heilig zu halten
[...]. In benachbarten Praktiken wird derselbe Esser wiederum anders,
wird er nicht als Kannibale objektiviert werden: er hat zwei Arme
und eine Arbeitskraft, er hat einen Konig und man objektiviert ihn
als Mitglied des Kind-Volkes oder auch als Herdenvieh [Veyne, 1981,
44].

Eine vordiskursive Priasenz des Kannibalen kann es nicht geben, weil er
mittels dieser objektivierenden, diskursiven Praktiken immer schon im
Horizont der Diskursivitit konstituiert wird. Die Existenz eines vorgidngigen
»Etwas* wird damit keineswegs bestritten — solange wir uns aber als soziale
Personen, welche eine bestimmte Subjektposition einnehmen (etwa jene
des Schreibens bzw. des Lesens eines Aufsatzes ...), beschreiben, konnen
wir uns nicht auBBerhalb der Diskursivitit stellen und kann das Vor- oder
AuBerdiskursive nicht als solches interessieren. Laclau/Mouffe sehen denn
auch ihren Diskursbegriff als Radikalisierung Foucaults, da dieser noch
zwischen diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken unterscheidet (vgl.
HD, 157).%

Der Gewinn des Laclau/Mouffeschen Diskursbegriffes liegt im theore-
tisch konsequenten und expliziten Bruch mit der Unterscheidung von dis-
kursiven und nicht-diskursiven Praktiken (z. B. Okonomie), soll doch mit
diesem jegliches Ebenenmodell (v. a. Basis-Uberbau-Modell, aber auch
kulturalistische Ansitze) der Gesellschaft aufgegeben werden. Ein diskursives
Geflecht legt sich quer zur Unterscheidung von Sprache und Materialitit,
da es materielle und rein sprachliche Positionen ineinander verwebt (HD,
159 f.). Jenseits der Kategorien von Denken und Wirklichkeit wird das

8 Zuzustimmen ist zwar insoweit, als daB bei Foucault diese Unterscheidung nie , klar*
vorgenommen oder abgestritten wird. Die Heterogenitit seiner diskurstheoretischen Texte
erlaubt jedoch auch Lesarten, welche diese Unterscheidung in Frage stellen. Etwa wenn
Foucault feststellt, ,,daB dieses Priddiskursive noch zum Diskursiven gehort (1978b,
112). Noch deutlicher wird Foucault in einer Diskussion mit J.-A. Miller. Auf die Frage,
was denn bei ihm das AuBerdiskursive sei, antwortet Foucault: ,,Alles nicht-diskursive
Soziale ist Institution.” Miller setzt dagegen, daB Institutionen aber auch diskursiv seien,
was Foucault zur etwas unwirschen Antwort ,,Von mir aus“ fiihrt, da diese Unterscheidung
fiir sein theoretisches Vorhaben bedeutungslos sei: ,,Vergleicht man etwa das architek-
tonische Programm der Ecole Militaire von Gabriel mit der Ecole Militaire selbst: Was ist
da diskursiv, was institutionell? Mich interessiert dabei nur, ob nicht das Gebdude dem
Programm entspricht. (Foucault, 1978b, 125)



Gesellschaftstheorie und die Unmoglichkeit ihres Gegenstandes 369

Feld umstrukturiert fiir die Einfiilhrung neuer Kategorien in die gesell-
schaftstheoretische Reflexion: ,,Synonymie, Metonymie und Metapher sind
keine Gedankenformen, die einer urspriinglichen, konstitutiven Buchstéblich-
keit sozialer Verhiltnisse einen zweiten Sinn hinzufiigen; vielmehr sind sie
selbst Teil des urspriinglichen Terrains, auf dem das Soziale konstituiert
wird“ (HD, 161). Aus einer Position, die Begriffe als Anniherung an eine
unabhingig von ihnen gegebene Realitit betrachtet, mag dies ein bedenk-
liches, gar skandaldses Ergebnis sein. Dem/der DiskurstheoretikerIn bietet
sich dagegen eine Vielzahl neuer Analysemdglichkeiten an: Denn wenn die
objektivierenden, diskursiven Praktiken kontingent sind, gerdt das weite
Feld sinnproduzierender Praktiken ins Zentrum einer Analyse, die um die
rhetorische Konstitution von Sinnformen weil3.

Die Produktion von Sinn analysieren Laclau/Mouffe mit den Begriffen
Element und Moment. Ein Element bezeichnet ,,jede Differenz, die nicht
diskursiv artikuliert ist*, ein Moment ,,die differentiellen Positionen, inso-
fern sie innerhalb eines Diskurses artikuliert erscheinen (HD, 155). Das
,Reich der Elemente* mul} als ,,verstindige Abstraktion* betrachtet wer-
den, und es erscheint meines Erachtens bereits zweifelhaft, diesem iiber-
haupt Bestimmungen zukommen zu lassen, da seine Beschaffenheit fiir die
Artikulation keine Rolle spielt bzw. keine Rolle spielen darf, will man
nicht einer essentialistischen Position verfallen.” Im Normalfall werden
nicht auBerdiskursive Elemente artikuliert, sondern, um die Laclausche
Unterscheidung zwischen Moment und Element aufzunehmen, nicht ganz
zu Momenten fixierte Elemente anderer Diskurse re-artikuliert. Von ,,rei-
nen“ Elementen kann kaum mehr als ihre Existenz angenommen werden,
da diese, sobald sie Bedeutung tragen, sich innerhalb eines Signifikations-
systems befinden. Zur Kldarung des Status von Elementen bietet es sich,
analog zur Luhmannschen Systemtheorie, an, Elemente als diskursive Um-
welt eines Diskurses zu bestimmen, die aus der Perspektive eines spezifi-
schen Diskurses nur als irritierend wahrgenommen werden kann und somit
diskursrelativ zum unartikulierten Element wird. Praziser konnte dadurch
die Re-Artikulation von Elementen als Artikulation eines internen Beobach-
tungskonstruktes bestimmt werden. Das zu artikulierende Element verliert
aus einer derartigen Luhmannschen beobachtungstheoretischen Perspekti-
ve seine diskursunabhingige Einheit und dessen Theoretisierung ist so ge-
gen die Gefahr gefeit, als aus unterschiedlichen Perspektiven Wahrgenom-
menes, aber ansonsten mit sich Identisches, betrachtet zu werden.

9 Die Spekulation iiber eine auBerdiskursive Wirklichkeit macht als diskursive Praktik
selbstverstindlich Sinn und kann in theoretischen und politischen Kdmpfen effektiv,
doch stets innerhalb der Diskursivitit, eingesetzt werden. So z. B. im Neo-Liberalismus,
wenn mit der Naturwiichsigkeit des Marktes argumentiert wird.




370 Urs Stiheli

2.2  Diskursive Formationen und ihre Grenzen

Obwohl die Diskursivitit selber keine Existenzbedingung kennt, sondern
eher die Moglichkeit der ,,Unmoglichkeit von Gesellschaft beschreibt,
trifft diese Feststellung nicht auf die einzelnen Diskurse zu, die als diskursive
Formationen mit Foucault als ,,RegelméBigkeit in der Verstreuung* bestimmt
werden (HD, 155; Foucault, 1973, 58). Hier nehmen wir den zweiten Argu-
mentationsschritt auf: Diskurse lassen sich als Systeme von Differenzen
bestimmen, die aus keiner zugrundeliegenden Einheit ableitbar sind (z. B.
vom artikulierenden Subjekt, Regelkern, Thema, Objekt etc.). Mit
RegelmiBigkeit wird in Abgrenzung zum iiblichen Regelbegriff, der eine
feste Regel auf unterschiedliche Fille anwendet, der Versuch unternommen,
diskursive Formationen zu individualisieren, ohne sich eines Zentrums bzw.
des unveridnderlichen Wesens eines Diskurses bedienen zu miissen. Der
systemische Charakter ergibt sich aus der relationalen Bestimmung jeder
Identitdt, die nur insofern identisch ist, als sie sich nicht selber ist. Von
Beliebigkeit der diskursiv artikulierten Momente kann keine Rede sein,
wiirde diese doch voraussetzen, daB3 ein Element unabhingig vom Geflecht
differenzieller Beziechungen in einen Diskurs eingefiihrt werden konnte. In
diesem Falle wiirde das einzufiihrende Element gerade nicht zum Moment
werden, sondern nidhme eine dhnliche Position ein wie bei Derrida das
transzendentale Signifikat. Die prinzipielle Kontingenz jeder diskursiven
Einheit findet sich somit stets in konkrete historische Konfigurationen ein-
gebunden.

Allerdings kritisiert Laclau, insbesondere in seinen neueren Schriften,
die Beschrankungen des Foucaultschen Diskursbegriffes. Der Begriff der
RegelmadBigkeit ist letztlich nicht in der Lage, die Grenzen diskursiver
Formationen zu beschreiben. Dazu wird es nétig, die Konstruktion von
diskursiver Identitit zu erfassen, was eine selbstreferentielle Bewegung der
Eigenbezeichnung erfordert. Mit dem Begriff des ,,leeren Signifikanten*
(Laclau, 1994) wird dieses Problem theoretisiert. Der leere Signifikant,
welcher jeglicher konkreten Bedeutungsfunktion entledigt ist, reprasentiert
die unmdogliche Totalitédt des diskursiven Systems. Nur durch die Subversion
des Zeichens im leeren Signifikanten (ein Zeichen ohne positive Bedeu-
tungsfunktion) wird es moglich, das Sein des diskursiven Systems selbst
anzuzeigen. Denn der ,,leere Signifikant” muf} gerade die fiir das diskursive
System konstitutive Differenz von innen/auflen, welche notwendig den
Bedeutungshorizont des Systems iibersteigt, bezeichnen.!® Die Offenheit

10 Interessanterweise scheint die Diskurstheorie in ihrem Versuch, iiber die Restriktionen
eines Foucaultschen Diskursbegriffs hinauszukommen, der Luhmannschen Systemtheorie
dhnliche Losungsstrategien zu verfolgen. Auch Luhmann konzipiert Systeme differenz-
theoretisch basierend auf der Differenz von System/Umwelt.



Gesellschaftstheorie und die Unmdglichkeit ihres Gegenstandes 371

der Foucaultschen Diskurse weicht damit einem Diskurskonzept, das sich
fiir das Funktionieren notwendig ausschlieBender Grenzen interessiert.

3. Topoider Kritik an der Diskurstheorie

Da der so formulierte Diskursbegriff immer wieder auf heftige Kritik stot,
diese aber weitgehend die Besonderheiten der Konzeption iibersieht, soll
im folgenden auf die hdufigsten Einwidnde eingegangen werden. Damit
wird gleichzeitig der Weg zu einer Debatte getffnet, welche genauer auf
die theoriebautechnischen Probleme des Laclau/Mouffeschen Ansatzes
einzugehen vermag.

1. Sprachlichkeit des Diskurses: Mit dem Diskursbegriff wiirde ein abso-
lutes Primat der Sprache eingefiihrt (z. B. Mayorga, 1984, 726). Wittgensteins
Sprachspieltheorie zitierend weist Laclau darauf hin, dafl der Diskurs ein
Geflecht von linguistischen und nicht-linguistischen Handlungen ist. Der
Begriff des Diskurses bewegt sich vor der Unterscheidung von Sprache
und Nicht-Sprache (Laclau/Mouffe, 1990, 100) und impliziert so die
Annahme, daf} jede soziale Konfiguration sinnvoll ist. Eine ungenaue Lektiire
Laclau/Mouffes, welche Diskurs mit Sprache gleichsetzt, mag ihrem Rekurs
auf linguistische Einsichten in der Nachfolge von de Saussure geschuldet
sein. Dieser Rekurs nimmt aber nur einen methodologischen Status ein, da
differentielle Artikulationen anhand von sprachlichen Zeichengefiigen
besonders gut beobachtbar sind. Keineswegs sollen damit Sprache und
AuBersprachliches gleichgesetzt werden, sondern nur deren gemeinsamer
differentieller Charakter hervorgehoben werden: “It is not that reality is
language, but that the increasing formalization of the linguistic system
brought about the definition of a set of relational logics that embrace more
than the linguistic narrowly defined” (Laclau, 1989, 71).

2. Verneinung einer auflerdiskursiven Realitdt: Wenn die Unterscheidung
von Diskurs und AuBerdiskursivem aufgegeben wird, werde die Existenz
realer Objekte verneint, und man falle letztlich auf eine idealistische Position
zuriick. Das heifle, “that there is no pre-discursive objectivity or reality,
that objects not spoken, written or thought about do not exist” (Geras,
1987, 66). Geras verengt den Diskursbegriff aber zu sehr und verfehlt den
diskurstheoretischen Status von Objekten: ,,Nicht die Existenz von Gegen-
stinden auflerhalb unseres Denkens wird bestritten, sondern die ganz ande-
re Behauptung, da3 sie sich auBerhalb jeder diskursiven Bedingung des
Auftauchens als Gegenstinde konstituieren konnten* (HD, 158). Zu unter-



372 Urs Staheli

scheiden ist das stets historische ,,esse* eines Objekts (diskursive Ebene)
von dem ahistorischen ,,ens* (Laclau/Mouffe, 1990, 103 f.). D. h. es exi-
stieren durchaus Kannibalen, aber kein ahistorisches ,,ens* des Kannibalen.
Mit der Ablehnung eines naiven empirischen Realismus, der glaubt, natiir-
liche Gegenstinde transparent lesen zu kdnnen, fiihlen Laclau/Mouffe sich
einig mit neueren Entwicklungen der Epistemologie (Kuhn, Feyerabend).

Gegen das obige Argument der diskursiven Konstituierung eines
Gegenstandes lieBe sich, selbst falls man dieses akzeptiert, einwenden, dal3
in der Tat keine transparenten facts existieren, aber dal} sich gewisse aufler-
diskursive Objekte besser fiir bestimmte Artikulationen eignen als andere;!!
es konnten auBerdiskursive Zwiénge vorliegen, die spezifische Artikula-
tionen begiinstigen und andere ausschlieen. So liee sich argumentieren,
daB bestimmte Grundbediirfnisse von Gesellschaften als elementare Zwinge
bestehen. Laclau gewihrt solchen Uberlegungen zwar einen abstrakten
Stellenwert, wehrt sich aber dagegen, diesen eine Position au3erhalb von
Abstraktionen einzurdumen: “However abstract and general ‘needs’ may
be, their articulation will always occur within specific discursive practices”
(Laclau, 1990e, 218).

Diese Diskussion mag esoterisch oder sophistisch anmuten, deshalb sei
hier kurz die theoriestrategische Rolle dieser Ausfiihrungen betont. In der
Laclau/Mouffeschen Demokratietheorie, welche auf ihrer Diskurstheorie
aufbaut, wird so jegliches essentialistisches Politikverstindnis, wie sie u. a.
in einigen Versionen der marxistischen Klassentheorie, aber auch des Kom-
munitarismus prisentiert werden, verworfen.'> Das Ziel politischen Han-
delns kann nicht aus einer vorgeordneten Identitét (einem ,,transzendentalen
Signifikat®) abgeleitet werden, sondern hidngt von der jeweiligen hegemo-
nialen Artikulation in historischen Kidmpfen ab. Wenn Klassendiskurse
nicht aus einem auBerdiskursiven Wesen einer Klasse (eine Annahme, die
sich meist mit einer der Diskurstheorie fremden, auflerdiskursiven Konzep-
tion der Produktionsverhiltnisse verbindet) abgeleitet werden konnen, wird
jede notwendige Beziehung zwischen — um mit den Begriffen des Marxis-
mus zu sprechen — Klasse und politischer Ideologie sowie jegliche episte-
mologische Privilegierung eines revolutionidren Subjekts in Zweifel gezo-
gen.

11 Jessops Einwand, da Laclau/Mouffe ,,the philosopher’s stone* entdeckt hitten, da man
diskursiv so Metall in Gold verwandeln konnte, wirkt auf den ersten Blick iiberzeugend
(1990, 295). Aber gerade an diesem Beispiel 1i68t sich hervorragend zeigen, daB je nach
Stellung im Differenzsystem Metall die gleiche Funktion wie Gold iibernehmen konnte.

12 Zur Demokratietheorie, welche ich hier nicht diskutieren kann, siehe v. a. HD (4. Kapitel);
Mouffe, 1992.



Gesellschaftstheorie und die Unmoglichkeit ihres Gegenstandes 373

3. Eingeschrinkter Diskursbegriff: Nicht alle kritischen Einwinde gegen
die Diskurstheorie behaupten gleich deren analytische Unbrauchbarkeit.
Insbesondere Stuart Hall'® versucht den Diskursbegriff innerhalb eines
marxistischen Theorierahmens zu verwenden. Grenzen fiir die Arbeit mit
dem Diskursbegriff macht Hall dann aus, wenn die spontane Kombination
diskursiver Elemente losgeldst von materiellen Zwingen und Klassenkdamp-
fen verstanden wird. Da Hall sich ebenfalls gegen eine direkte Ableitung
von ideologischen Phinomenen aus der Basis wendet, interessiert beson-
ders, wie Hall Sprache konzipiert:

In language the same social relation can be differently represented
and constructed. And this is so [...] because language by its nature
is not fixed in a one to one relation to its referent but is “multi-
referential”: it can construct different meanings around what is
apparently the same social relation or phenomenon [Hall zit. nach
Clegg, 1989, 180]

Die Unfixiertheit der Sprache scheint auf den ersten Blick einem poststruk-
turalistischen Sprachverstidndnis zu entsprechen. Wenn aber untersucht wird,
wie diese Unfixiertheit funktioniert, zeigt sich recht genau, wo sich die
Laclau/Mouffesche Diskursanalyse und Halls Sprachbegriff unterscheiden.
Unberiihrt von der Instabilitit der Sprache bleibt bei Hall der auBerdis-
kursive Referent — z. B. die kapitalistischen Produktionsverhiltnisse. Vor-
ausgesetzt wird immer noch “the same social relation”, welche eine Viel-
zahl unterschiedlicher Bedeutungen erhalten kann. Den signifikativen Pro-
zeB reduziert Hall zum zweitrangigen Vorgang, welcher die vorsprachliche
und vordiskursive Realitit unbehelligt 146t und ihr bloB aufgestiilpt wird.
Vom Reduktionismus vulgidr-marxistischer Ansitze, welche eine direkte
und transparente Beziehung zwischen objektivem sozialen Verhiltnis und
Ideologie behaupten, vermag sich Hall zwar abzugrenzen, ohne jedoch
soweit zu gehen, die diskursive Konstitution von Wirklichkeiten zu be-
haupten. Ebenfalls im Gegensatz zum Ableitungsmarxismus gesteht Hall
den diskursiven Reprisentationsformen einen wichtigen materiellen Ein-
fluB zu, da aufgrund dieser Definitionen gehandelt wird.

Eine derartige Einschrinkung des Diskursbegriffes, wie er sich auch in
einigen Lesarten Foucaults findet, reduziert das theoretische Potential der
Diskurstheorie. Denn vorausgesetzt werden muf} dort die essentielle Grund-
lage nicht-diskursiver Praktiken, die ,.einer notwendigen Kausalitit ge-
horcht, die den Sinnbeziehungen duBlerlich ist* (Laclau, 1982, 14). Unmog-
lich wird im Foucaultschen Theorierahmen dadurch die Konzeption des

13 Ich stiitze mich hier auf die Zusammenfassung der Hallschen Argumente durch S. R.
Clegg (1989, 180 ff.).



374 Urs Stiheli

Diskurses als das Soziale, d. h. als Sinnbeziehung. Sinn bliebe noch immer
ein Zusatz zur sinnlosen Materialitidt der Gesellschaft und versperrte da-
durch den Zugang zur Frage, inwiefern Sinn selber konstitutiver Funk-
tionsmechanismus dieser Materialitidt ist. Erst wenn die Annahme der Exi-
stenz derselben sozialen Realitdt fallengelassen wird, kann die Realitit von
Konstruktionsakten als analysebediirftiges Problem in Gesellschaftstheorie
eingehen.

Diese Kritiken werden alle aus einer ,,alteuropédischen* Perspektive for-
muliert, welche sich des auBertheoretischen Referenzpunktes ihrer Theorie
sicher ist, wie auch von durch methodischen Fortschritt kldrbaren Repra-
sentationsverhéltnissen ausgeht. In der Kritik solcher Vorwiirfe kann die
Diskurstheorie auf einen Alliierten zdhlen — ohne bisher viel von ihm zu
wissen. Der Luhmannsche Konstruktivismus bietet ein differenziert ausge-
arbeitetes Theorieangebot, das teilweise dhnliche Beobachtungen produziert
wie die hier priasentierte Version der Diskurstheorie. Beide teilen das Begeh-
ren, trotz Referenzverlust weiterhin Gesellschaftstheorie betreiben zu wol-
len. Den gemeinsamen Abgrenzungspunkt von solchen Wirklichkeitskon-
zepten beschreibt Luhmann treffend:

,Die Formel ,Referenzverlust’ — manche sagen ,Erfahrungsverlust‘ oder
noch drastischer ,Sinnverlust‘, und einige glauben sogar, dafl andere nicht
mehr an ihren Korper glauben — die Formel Referenzverlust fafit wie in
einem Brennspiegel das zusammen, was die Distanz zur alteuropiischen
Tradition ausmacht.* (1990, 705)

Halls Beharren auf einer zu bedeutenden Realitit ordnet sich aus dieser
Perspektive genauso weit entfernt von ,,neueuropdischen Beschreibungs-
versuchen ein wie die grundsitzliche Verwerfung durch kompromiBlosere
Kritiken (z. B. Geras).

Der Konstruktivismus unterscheidet mit den Begriffen Polykontextualitdit
und Polykontexturalitidt auf epistemologischer Ebene die mit dem
Referenzverlust einhergehende verinderte Haltung zu Wirklichkeit(en)
konzise. Polykontextuelle Theorien beriicksichtigen die Kontextgebundenheit
jeder Aussage bzw. Beschreibung und relativieren dadurch den Anspruch
auBerkontextuell giiltiger Aussagen. Nicht verzichtet wird vom Kontextua-
lismus auf die Annahme ,,eines referablen, durchgingig bestimmten Seins®,
das unterschiedlich interpretiert und dargestellt werden kann (Fuchs, 1992,
44). Die Position eines referablen Seins nehmen in den Relativierungen der
Diskurstheorie die Produktionsverhiltnisse ein, die auf unterschiedliche
Weise diskursiv ausgedriickt werden konnen. Polykontexturalitdt — die
epistemologische Position des Luhmannschen Konstruktivismus — geht von



Gesellschaftstheorie und die Unmdéglichkeit ihres Gegenstandes 375

einer unhintergehbaren Pluralitidt von Kontexturen aus. Jede Kontextur setzt
den Rahmen aller méglichen Unterscheidungen und bleibt selbst verborgen
(Fuchs, 1992, 48). Damit entspricht sie genau Laclaus, aus der Phdnomeno-
logie iibernommenen, Begriff des Horizontes, “which establishes at the
same time the limits and the terrain of constitution of any possible object”
(Laclau, 1993, 294).

Weitere Ahnlichkeiten der Problemstellung von Diskurstheorie und Kon-
struktivismus zeigen sich, wenn wir uns daran erinnern, daf} diskursive
Momente immer nur durch Differenzen zu bestimmen sind und der Diskurs
in seiner Materialitit, also in seiner eigenen Funktionsweise zu analysieren
ist. Diesen Sachverhalt benennen Foucault oder auch Veyne, wenn sie sich
selber ironisch als ,,gliickliche Positivisten* bezeichnen (Foucault, 1973,
182; Veyne, 1981, 54 f.). Die diskursiven Aussagen werden selber zum
Analysegegenstand, wenn man sich nicht mit der bloBen Feststellung des
Referenzverlustes begniigen mochte. Folgerichtig gerit auch bei Luhmann
das Bezeichnen in den Vordergrund: ,,Wenn aber die Operation des
Referierens — wir haben von Bezeichnen gesprochen — selbst als eine reale
Operation aufgefaBt werden muB}, kann man nicht mehr ernsthaft meinen,
real sei nur das, was sie bezeichnet (referiert) (1990, 706). Luhmann ent-
geht jedoch nicht, daBl damit das Problem keineswegs geldst ist, da die
Realitit der zu beobachtenden Operation genauso unzuginglich ist wie die
Referenz. Der ,,gliickliche Positivismus* der Diskursanalyse von Foucault
droht sich genau in diese Problematik zu verstricken, obwohl er diesem
Paradox durch den Verzicht auf einen festen Beobachtungsstandpunkt zu
entkommen versucht. Foucault begegnet dem Problem des Ortes des eige-
nen Sprechens in der ,,Archiologie des Wissens* mit einem ironischem
Versteckspiel, ohne es fiir soziologische Zwecke theoretisch hinreichend
beschreiben zu konnen: ,,Denn im Augenblick und ohne daB ich ein Ende
absehen konnte, meidet mein Diskurs — weit davon entfernt, den Ort zu
bestimmen, von dem aus er spricht — den Boden, auf den er sich abstiitzen
konnte. Er ist Diskurs iiber Diskurse* (1973, 292).

Die Laclau/Mouffesche Version der Diskurstheorie thematisiert die ei-
gene Diskursivitit nur indirekt, indem von einer konstitutiven Intransparenz
des Diskurses ausgegangen wird, was impliziert, daB} keine theoretische
Konstruktion, auch nicht die Laclau/Mouffesche, behaupten kann, die Intrans-
parenz durchschaut zu haben. Dennoch bleibt unklar, mit welchen theore-
tischen Strategien eine Theorie unter diesen Bedingungen zu operieren
hitte. Laclau/Mouffe miissen sich deshalb auch die Frage gefallen lassen,
inwiefern sie die eigene Erkenntnisposition historisieren (Demirovic, 1985,
31) und inwiefern ihr Theorieangebot der Selbstreflexion zugénglich ist.



376 Urs Stédheli

Die Kldarungsbediirftigkeit des ambivalenten Status der Diskursrealitit bei
Laclau/Mouffe, womit nicht die Kldarung von Intransparenz gemeint ist,
wird am besten indirekt iiber deren kritische Rezeption deutlich: Wahrend
Geras wegen des Referenzverlustes Idealismus vermutet, wird von Rosenthal
mit einem an Althusser geschulten Blick gerade Laclau/Mouffes Realis-
mus kritisiert:

Laclau and Mouffe understand their own analytical framework as
implying [...] ,,the abandonment of the thought/reality opposition*
[HD, 161, US]. If this is so, the latter opposition is abandoned at the
expense of ,,thought*, and in the direction of , reality*. ,,The real“
continues to operate unimpeded as an approachable horizon in their
argument [1988, 32].

Rosenthals Kritik weist indirekt darauf hin, da3 eine Diskussion des Diskurs-
begriffes nicht anhand liberkommener Dualismen wie Idealismus-
Materialismus vorgenommen werden kann, sondern das Problem letztlich
im Zusammenhang mit der Realitédt diskursiver Konstruktionen zu diskutieren
ist. Wie unser Verweis auf den Luhmannschen Konstruktivismus gezeigt
hat, konnen auch Diskurse selbst nicht unmittelbar dargestellt werden,
sondern miissen ihrerseits wiederum beobachtet werden. Wenn der diskurs-
theoretische De-Konstruktivismus also nicht auf halbem Wege stehen blei-
ben will, muf} er in einer selbstreflexiven Bewegung den Konstruktivismus
auch auf seine Beobachtungen von Diskursen beziehen.

4. Die Unmaoglichkeit der Gesellschaft

Mit der Einfiihrung des Diskursbegriffes wurden theoretische Entschei-
dungen von kaum zu iiberschidtzender Bedeutung fiir zentrale Kategorien
der Soziologie getroffen — betroffen davon sind insbesondere das Soziale,
die Gesellschaft und die Politik. Die theoriestrategische Bedeutung des
diskurstheoretischen Begriffsangebotes liegt in der so ermdglichten Substi-
tuierung und Reformulierung des Sozialen:

Unter dem ,, Diskursiven* verstehe ich nichts, was sich im engen
Sinne auf Texte bezieht, sondern das Ensemble der Phdnomene
gesellschaftlicher Sinnproduktion, das eine Gesellschaft als solche
begriindet. Hier geht es nicht darum, das Diskursive als eine Ebene
oder eine Dimension des Sozialen aufzufassen, sondern als gleich-
bedeutend mit dem Sozialen als solchen [Laclau, 1981, 176].*

14 Laclau hilt auch in neueren Aufsidtzen an dieser Definition fest (1990b, 90).



Gesellschaftstheorie und die Unméglichkeit ihres Gegenstandes 377

Genauso, wie es kein Bedingungsgefiige fiir die Diskursivitit gibt, bleibt
ein derartiges Soziales unbegriindet: ,,Heideggerianisch gesprochen: Das
Soziale ist nicht begriindbar, es ist vielmehr selbst das Griindende* (Bude,
1991, 100). Ein nicht-diskursives Soziales kann es per definitionem nicht
mehr geben. Die Notwendigkeit eines derartigen theoretischen Eingriffes
ergibt sich nicht daraus, dal mit Diskurs andere Gegenstinde zu sozialen
werden als durch den Begriff des Sozialen, sondern vielmehr in der
Ermoglichung einer relationalen und differenztheoretischen Formulierung
des Sozialen. Mit dem Diskursbegriff wird von Was-Fragen (Was ist die
Gesellschaft?) auf Wie-Fragen (Wie ist die Gesellschaft moglich?) umgestellt
(dhnlich auch Luhmann, 1990). Ermoglicht wird dadurch das Verstiandnis
des Sozialen als Ensemble von Sinnbeziehungen zwischen diskursiven
Objekten (Laclau, 1982, 16) und die Analyse von prekiren und temporéren
Bedeutungsfixierungen in hegemonialen Kidmpfen. Diese theoretische
Intervention produziert eine neue und prominente Positionierung des Politi-
schen: “The political is not an internal moment of the social but, on the
contrary, that which shows the impossibility of establishing the social as an
objective order” (Laclau, 1990c, 160). Das Politische bildet damit letztlich
durch seinen, die volle Konstitution der Gesellschaft verunméoglichenden
Charakter genau den Raum des Subjekts: das Subjekt als Mangel der Struk-
tur (vgl. Zizek, 1990).

Die Komplexitit des Sozialen verlangt ein theoretisches Feld, das
dekonstruktive Effekte nicht mit Abschluformeln beschrinkt, sondern kon-
tingente Artikulationen beobachtbar macht. Fiir das Soziale, welches oben
mit dem Diskursiven gleichgesetzt worden ist, bedeutet dies die Unmog-
lichkeit der endgiiltigen Fixierung von Sinn und die Existenz eines perma-
nenten Bedeutungsiiberschusses, die durch den unbehebbaren Mangel eines
die Differenzen regulierenden und fixierenden Grundprinzipes verursacht
wird (HD, 162 f.).!> Auf dem Feld des Sozialen finden stindig Konstruktions-
und Fixierungsversuche statt; es bildet somit das Gebiet, auf dem Differenzen
iiberhaupt erst moglich und konstruierbar werden (Laclau, 1983a, 39). Das
so bestimmte Soziale wird von keinem inneren Zentrum oder Wesen
beherrscht, weshalb von einer ,,Unmoglichkeit der Gesellschaft* gesprochen
werden muB. Diese Unmoglichkeit ist dafiir verantwortlich, daB Gesell-
schaft im Sinne eines strukturierten Systems immer wieder begrenzt wird
und nur mittels der paradoxen Operation eines ,,Jeeren Signifikanten* sich
selbst bezeichnen kann. Die Suche nach einem Ursprung dieser Differenzen

15 Heinz Budes Konzept des ,,seriellen Sozialen* kommt dem Laclau/Mouffeschen Begriff
des Sozialen sehr nahe: ,,Nicht ,notwendige Beziehungen® [...] beherrschen das soziale
Feld, sondern duBerst punktuelle und fliichtige Beziehungen, die unaufhérlich Verbindungen
herstellen, sie aber zugleich wieder zerstreuen® (1991, 104).



378 Urs Stiheli

oder einer ehemals homogenen Einheit, welche nun differenziert wird, macht
aus dieser diskurstheoretischen Perspektive keinen Sinn. Dieser Begriff
des Sozialen entspricht der Dynamik der ,,différance* (Derrida), dem Auf-
schieben/Verschieben angesichts des Fehlens eines transzendentalen Signifi-
kats. Derrida, auf den sich Laclau/Mouffe berufen, schreibt:

Es ist dies auch der Augenblick [der unendliche Austausch der Zei-
chen, US], da infolge der Abwesenheit eines Zentrums oder eines
Ursprungs alles zum Diskurs wird [...], das heifst zum System, in
dem das zentrale, origindre oder transzendentale Signifikat niemals
absolut, auferhalb eines Systems von Differenz prisent ist. Die Ab-
wesenheit eines transzendentalen Signifikats erweitert das Feld und
das Spiel des Bezeichnens ins Unendliche [1976, 424].

Wiirde die Diskursanalyse sich mit dem reinen und ungehinderten Spiel der
Signifikanten zufriedengeben, wiren jene Vorwiirfe gegen den Entwurf
einer poststrukturalistischen Gesellschaftstheorie berechtigt, welche ihr
Beliebigkeit, Chaos, Normzerfall etc. vorwerfen. Deshalb ist es wichtig,
sich des analytischen Status des Bedeutungsiiberschusses, dieses ,,Rauschens
des Diskurses* zu vergewissern. Mit der Annahme eines derartigen Rauschens
wird eine Formanalyse der das unendliche Rauschen skandierenden diskur-
siven und hegemonialen Formationen erméglicht (Demirovic, 1988, 72).1¢
Hier erst beginnt das diskursanalytische Unterfangen: Diskursive Forma-
tionen sind Konstruktionsversuche partieller Fixierungen dieses Rauschens,
d. h. in ihnen wird Sinn erzeugt. Unmdglichkeit der Gesellschaft will dann
heiflen, daf} trotz des Scheiterns einer endgiiltigen Fixierung dieser Konstruk-
tionsversuche das Soziale ,,nur als Anstrengung, dieses unmogliche Objekt
zu konstruieren®, existiert (HD, 164) und Gesellschaft als “a unitary and
intelligible object which grounds its own partial processes” unmoglich
geworden ist (Laclau, 1990b, 90)."” Fiir die Gesellschaftstheorie 148t sich
die Unmoglichkeit von Objektivitit, d. h. einer vollig geordneten Gesell-
schaft, mit dem Begriff des Antagonismus benennen; jene Dimension der
Laclau/Mouffeschen Theorie, deren Radikalitdt von vielen KritikerInnen
iibersehen, von anderen dagegen fiir “perhaps the most radical breakthrough
in modern social theory” gehalten wird (Zizek, 1990, 249). Denn hier wird
der Versuch unternommen, Lacans Begriff des ,,Realen” (im Sinne von

16 Demirovic bezieht sich hier auf seinen eigenen, an Foucault angelehnten Diskursbegriff.
Die zitierte Aussage ldBt sich m. E. aber ohne Probleme auf das Feld des Diskursiven bei
Laclau/Mouffe beziehen.

17 Der Gedanke der Unméglichkeit der Gesellschaft ist auch der Luhmannschen Systemtheorie
nicht fremd: ,,Als Realitit, als autoreferentielle ,Entitiit‘, als An-sich ist Gesellschaft
nicht erreichbar* (Fuchs, 1992, 25).



Gesellschaftstheorie und die Unméglichkeit ihres Gegenstandes 379

Unmoglichkeit der Symbolisierung) zu einem wertvollen Werkzeug der
Gesellschaftstheorie zu machen.

4.1 Der Antagonismus

Diesen wohl schwierigsten und originellsten Begriff verortet Laclau an
theoriestrategisch zentraler Position: “The crucial point is that antagonism
is the limit of all objectivity” (1990a, 17) — und stellt damit auch die Grenze
der Moglichkeit von Gesellschaft dar. Objektivitidt — als Gegenbegriff zum
Antagonismus — bedeutet die Prisenz eines vollig konstituierten Objekts
(Laclau, 1990d, 182). Der Antagonismus bringt das durch den Aufschub
des ,transzendentalen Signifikats* (Derrida) bewirkte kontinuierliche Spiel
der Differenzen zum Scheitern:

Wir miissen uns nun jedoch fragen, ob es nicht gewisse ,,Erfahrun-
gen“, gewisse diskursive Formen gibt, in denen das, was manifestiert
wird, nicht linger der kontinuierliche Aufschub des ,,transzendentalen
Signifikats* ist, sondern gerade die Nichtigkeit der Aufschiebung,
die endgiiltige Unmoglichkeit einer stabilen Differenz und folglich
jeder ,,Objektivitdat* [HD, 176 f.].

Derrida (1976), den Laclau/Mouffe zustimmend zitieren (HD, 163 f.), ar-
gumentiert mit der Abwesenheit des ,,transzendentalen Signifikats“, d. h.
mit der dezentrierten Beschaffenheit jedes Diskurses, um das endlose Spiel
des Bezeichnens zu ,begriinden®. Eine stabile Differenz wire also auch
bereits hier nicht mehr moéglich. Der Antagonismus scheint nun die
spielerische Instabilitdt der différance insofern zu ,,iibertreffen®, als durch
ihn das Spiel selbst gestort wird. Im folgenden interessiert nun genau das
Verhiltnis zwischen diesen verschiedenen Formen der Destabilisierung der
Signifikantenkette. Anhand der Laclau/Mouffeschen Konzeptualisierungen
des Antagonismus versuche ich mittels einer Systematisierung aufzuzei-
gen, daB3 unterschiedliche Muster zur Erkldrung von Antagonismen ver-
wendet werden: einerseits zwei Versionen der jedem Differenzsystem
inhdrenten Unmoglichkeit, sich vollig zu konstituieren (1 und 2), anderer-
seits die mit dem ,,Realen* (Lacan) gegebene Destabilisierung von Diffe-
renzsystemen (3).

1. Kampf antagonistischer Krdfte: Mit dem Begriff des ,,Antagonismus*
wird auf den ersten Blick wahrlich keine neue Kategorie in die Gesell-
schaftstheorie eingefiihrt: sei es, dal vom antagonistischen Charakter von
Klassen die Rede ist, sei es, dal beliebige Konflikte als Antagonismus



380 Urs Stiiheli

bezeichnet werden. Laclau/Mouffe grenzen ihren Antagonismusbegriff von
konkurrierenden Begriffen wie dem dialektischen Widerspruch und der
Realopposition (Kant) ab. In einer Realopposition besitzt jedes Glied
unabhidngig von der Relation zu anderen seine Positivitiat (vgl. die Formel
»A —B*). Im dialektischen Widerspruch wird dagegen keine Unabhingigkeit
der beiden Glieder voneinander angenommen (,,A — nicht A“) (HD, 177),
sondern die Einheit der Gegensitze durch ihre gegenseitige Abhingigkeit
notwendig mit eingeschlossen. Der Antagonismus entspricht keinem dieser
beiden Begriffe: Mit der Realopposition ist er unvereinbar, da die Beziehung
der opponierenden Objekte auf einer ,,physikalischen* Ebene bleibt, ohne
ein gegenseitiges Bedingungsverhiltnis voraussetzen zu miissen (HD, 178);
mit dem dialektischen Widerspruch ist er unvereinbar, da die damit bezeich-
nete logische Unmdoglichkeit nicht notwendigerweise bedeutet, “that its
[des 6konomischen Systems, US] collapse must take the form of a confron-
tation between groups” (Laclau, 1990a, 6). Antagonismus wird hier gleichge-
setzt mit dem sozialen Kampf zwischen Gruppen, mit einer kontingenten
Machtbeziehung. Indem antagonistische Beziehungen losgelst werden von
Widerspriichen, wird der kontingente Charakter sozialer Kdmpfe erst denk-
bar: “The resolution (or non-resolution) of the antagonism depends entirely
on a factual contingent history” (ebd., 8).

Mit der Einengung des Antagonismus auf soziale Kimpfe ist die formale
Struktur und Besonderheit antagonistischer Beziehungen noch keineswegs
erlidutert. Ein wesentliches Unter8cheidungsmerkmal zur Realopposition
(A — B) wie auch zum Widerspruch (A — nicht-A) liegt in der Beschaffenheit
der jeweiligen Glieder. In beiden Fillen sind diese namlich vollstiandig
konstituiert, objektiv im oben ausgefiihrten Sinne. Ganz anders dagegen
der Antagonismus: ,,Die Prisenz des ,Anderen‘ hindert mich daran, ginzlich
Ich selbst zu sein* (HD, 180).'"® Die antagonistische Beziehung zeichnet
sich durch die Nicht-Identitit eines jeden Pols mit sich selber aus, ohne daf3
diese sich dabei aber logisch ausschliefen wiirden: ,,Aber auch die Kraft,
die mich antagonisiert, ist keine solche Prisenz: ihr objektives Sein ist ein
Symbol meines Nicht-Seins und wird auf diese Weise von einer Pluralitit
von Bedeutungen iiberflutet, die verhindern, dal es als volle Positivitit
fixiert wird* (ebd.). A ist daher im Antagonismus nicht einfach nicht-A
(wie im dialektischen Widerspruch), sondern da A nie ganz A ist, symbolisiert
B die Unmoglichkeit einer vollstindigen Konstitution von A. B mul} des-
halb stets auBerhalb von A positioniert werden.

18 Dallmayr sieht in solchen Passagen eine ,.flirtation with nothingness* (1989, 133). Wenn
man aber der hier vorgeschlagenen Re-Konstruktion folgt, wird das AuBBen zumindest an
dieser Stelle nicht als AuBlen des Nichts oder der Negativitit konzipiert, sondern als
AuBen einer ebenfalls nicht vollig identischen Kraft.



Gesellschaftstheorie und die Unmdoglichkeit ihres Gegenstandes 381

Jetzt erst kann die anfiangliche Aussage Laclaus, dal der Antagonismus
die Grenze jeder Objektivitit ist, verstanden werden. Eine Objektivitit
ohne Grenze findet sich sowohl in den Gliedern der Realopposition wie
auch in jenen des Widerspruchs — genau das ist gemeint, wenn von abge-
schlossenen, bzw. vollstindigen Gliedern die Rede ist. Der Antagonismus
verunmoglicht die vollstdndige Konstitution einer Identitét: “Itis an ‘outside’
which blocks the identity of the ‘inside’ (and is, nonetheless, the prerequisite
for its constitution at the same time)” (Laclau, 1990a, 17). Mit dieser Aus-
sage geht eine zusitzliche Dimension in die Bestimmung des antagonistischen
Verhiltnisses ein: Der Antagonist behindert nicht nur die vollige Kon-
stitution von A, sondern ist gleichzeitig auch Bedingung der Existenz von
A. Da jede Identitit sich in einem antagonistischen Verhiltnis zu anderen
Identitdten partiell konstituiert, miissen jeweilige Identititsformen von
Ergebnissen antagonistischer Kdmpfe abhidngen. Als Beispiel fiir einen
derartigen Antagonismus dient Laclau/Mouffe das Verhiltnis von Bauer
und Grundbesitzer: ,,Gerade weil ein Bauer kein Bauer sein kann®, existiert
»ein Antagonismus gegeniiber dem Grundbesitzer, der ihn von seinem Land
vertreibt” (HD, 180). D. h. der Bauer wird erst durch seine Beziehung zum
GroBgrundbesitzer zum Bauer, der ihn wiederum negiert. Gleichzeitig bilden
Bauer und Grof3grundbesitzer aber kein Ganzes, das durch seine wider-
spriichliche Beziehung konstituiert wird und im Falle der Versohnung zu
sich kommen wiirde. Die antagonistische Beziehung entspricht keineswegs
der Entfremdung, da die Moglichkeit ,,nicht-entfremdeter* Identitdten per
definitionem von Laclau/Mouffe ausgeschlossen wird. Dies wiirde die Denk-
barkeit ,,reiner Identititen erfordern, die nicht schon immer durch die
Spuren anderer Identitdten gezeichnet sind.

2. Antagonismus als strukturelle Negation einer Subjektposition: Die Lage
kompliziert sich zusitzlich durch eine weitere Beschreibung des
Antagonismus. Der Antagonismus zwischen Arbeiter und Kapitalist kann
nicht aus den Produktionsverhiltnissen abgeleitet werden. Diese Aussage
ist noch vollig kompatibel mit den oben diskutierten Abgrenzungen. Aber
wie funktioniert nun dieser Antagonismus: “There is therefore a ‘social
objectivity’ — the logic of profit — which denies another objectivity — the
consumer’s identity” (Laclau, 1990a, 16). Die beiden sich gegeniiber-
stehenden Einheiten befinden sich nun auf einer unterschiedlichen katego-
rialen Ebene: Einerseits die Profitlogik, andererseits die den Produktions-
verhiltnissen duBerliche Konsumentenidentitdt. Als wesentlich fiir die Lo-
gik des Arguments erweist sich die gegenseitige AuBerlichkeit der beiden
,»Objektivititen“ — auf diesem Abstraktionsniveau kann wiederum ohne
Probleme an die allgemeine Beschreibung des Antagonismus angeschlos-



382 Urs Stiheli

sen werden. Problematisch wird erst die unterschiedliche kategoriale Ebe-
ne von Profitlogik und Subjektposition des Konsumenten. Das konstitutive
AuBen der Produktionsverhiltnisse konnte beispielsweise in der ,,Logik*
des Rechtssystems — also, um etwa mit Luhmann zu sprechen, in deren
Umwelt — liegen. Denn auch eine derartige Beziehung entspriche dem
,Doppelcharakter” des Antagonismus, indem das Recht 6konomische Be-
ziehungen sowohl ermdéglicht (z. B. durch das Vertragsrecht) wie auch
durch Eingriffe (z. B. soziale Rechte wie Mindestlohne) begrenzt, also eine
vollige Identitit des Okonomischen blockiert. Die beschriebene Negation
einer Subjektposition bzw. deren strukturelle Unterordnung, kann nicht
ohne weiteres auf das antagonistische Verhiltnis zweier Akteure mit unter-
schiedlichen Interessen iibertragen werden (so etwa Laclau/Mouffes Bei-
spiel des reinen Antagonismus zwischen stddtischer und ldandlicher Ge-
meinschaft in der millenaristischen Bewegung [HD, 186]).

3. Antagonismus als Unmaoglichkeit der Gesellschaft: Im Hinblick auf die
Gesellschaft verdndert sich der Antagonismusbegriff erneut. Denn hier
existieren Antagonismen nicht in der Gesellschaft, sondern sind auflerhalb
der Gesellschaft als ihr , konstitutives AuBBen* zu positionieren: ,,Genauge-
nommen existieren Antagonismen nicht innerhalb, sondern auflerhalb der
Gesellschaft; beziechungsweise sie konstituieren die Grenzen der Gesellschaft
und deren Unmdglichkeit, sich vollstindig zu konstituieren* (HD, 181). In
neueren Aufsitzen — insbesondere in AnschluB an Zizeks Weiterentwicklung
des Laclau/Mouffeschen Antagonismusbegriffs — verweist Laclau explizit
auf die Beziehung von Antagonismus und Realem (Lacan): “But antagonism
is the disruption of a system of differences, of a symbolic universe, by an
‘outside’ which negates it — the Real, in the Lacanian sense — which impedes
it from fully constituting itself” (1990c, 168). Dieses Reale — als nicht-
diskursiver Kern — zeigt sich im Antagonismus, ohne daf} es durch Sprache
ausdriickbar wire. ,,Deutlich® wird, daB die Gesellschaftstheorie, Sprache
iiberhaupt, bei der Beschiftigung mit dem Antagonismus an ihre Grenze
gerdt, untergréabt dieser doch die Versuche stabiler Fixierungen; mehr noch,
der Antagonismus stellt das Gelingen von Sinnproduktion selbst in Frage.
Das Vorhaben, mittels sprachlicher Differenzen dieses Subversionsmoment
auszudriicken, muB} deshalb stets scheitern — genauso wie die Konstitution
von Gesellschaft unmoglich bleibt, was aber genauso wenig zum Verzicht
auf Versuche der Instituierung von Gesellschaft fiihrt wie zum Verzicht auf
Gesellschaftstheorie!

Bei Lacan wird der Begriff des Realen im Zusammenhang mit der Sub-
jektkonstitution eingefiihrt. Es ist das Reich unbeschrinkter Wunscherfiillung,



Gesellschaftstheorie und die Unmdglichkeit ihres Gegenstandes 383

ein vor-soziales und vor-subjektives Gebiet'’: Auf der Ebene des symboli-
schen Diskurses ist das Reale das immer schon Verfehlte und dennoch
Begehrte, das durch die Verschiebung (Metonymie) den ,,manque de I’étre*
ins Symbolische einfiihrt (Lacan, 1975, 41). Die unendliche Bewegung der
Metonymie ist das ,,Begehren nach etwas anderem*, das Begehren eines
Mangels (Lacan, 1975, 44). Weil das Reale fiir das Symbolische nicht
zuginglich ist, kann die Grenze, die Reales und Symbolisches trennt, nur
im Symbolischen mittels eines leeren Signifikanten, der Unmdoglichkeit
eines endgiiltig fixierten Symbolischen (Zizek, 1991, 112) liegen. Erst eine
solche Konzeption des Realen ldBt Laclaus These, da3 das Reale nur in
begrifflichen Ent-Stellungen sichtbar wird, verstidndlich werden (Laclau,
1990d, 86). Dies impliziert auf keinerlei Weise, daB ,,wirkliche* Eigen-
schaften nicht-diskursiver Entitidten das begriffliche Feld, oder allgemeiner
Diskurse, beeinflussen. Mit dem Realen wird nicht eine einzige unbestrittene
Realitdt wieder eingefiihrt. Einwénden, welche den Bezug aufs Reale bei
Laclau/Mouffe als Inkonsistenz der Theoriebildung identifizieren, indem
das Reale mit Realitdt verwechselt wird, entgeht deshalb gerade die Pointe
des Lacanschen Arguments.*

4.2 ,Différance versus das ,,Reale‘: Inkompatible Strategien?

Unsere kurzen Bemerkungen zum Realen bei Lacan sind knapp ausgefal-
len. Sie sollen aber dazu dienen, die theoretischen Konsequenzen des obi-
gen Typisierungsvorschlags zu bedenken. Dieser fiihrt zur Vermutung, daf3
zwei unterschiedliche theoretische Strategien nebeneinander gestellt wer-
den: eine dekonstruktivistische Fassung der letztlichen Unfixierbarkeit der
Signifikanten steht in einem unklaren (Konkurrenz?)-Verhiltnis zu einer
an Lacan angelehnten Theorie des Antagonismus.?! Mehr noch, die drei
oben herausgearbeiteten Antagonismustypen — so meine These — kommen
durch eine unvollstindige Argumentationsweise zustande.?? Wihrend der
Antagonismus zuerst von Realopposition und Widerspruch deshalb ab-
gegrenzt wird, weil keine Identitdt ohne ein diese Identitdt untergrabendes

19 Das,,vor* ist nicht einfach als chronologische Stufe in der Subjektkonstitution zu verstehen,
sondern ldBt auch das (v)erkannte Subjekt des Spiegelstadiums nicht los.

20 Jessop verfehlt auf diese Weise das Reale (1990, 296).

21 Zizek macht eine dhnliche Beobachtung, wenn er dazu auffordert, zwischen dem Antago-
nismus als Unmoglichkeit des Sozialen (vgl. das Reale) und antagonistischen Kdmpfen in
der Realitdit zu unterscheiden (1990, 253).

22 Um meine Argumentation zu vereinfachen, reduziere ich die drei Antagonismustypen auf
Typus 1 und 3, wobei Typus 2 dem ersteren untergeordnet wird.



384 Urs Stiheli

AuBeres moglich ist, wird in einem zweiten Argumentationsschritt die anta-
gonistische Beziehung von A — B verallgemeinert auf die Sprache und die
Gesellschaft. Das heiBt keineswegs, dal} diese Verschiebung a priori unzu-
lassig wire, sondern nur, daB dazwischen ein Argumentationsschritt fehlt,
tiber dessen Moglichkeit nur eine sorgfiltige Debatte der Kompatibilitit
der beiden Argumentationslogiken entscheiden kénnte. Denn wihrend der
erste Schritt ohne Bezug auf Lacans Reales moglich ist, mull der zweite
Schritt ein anderes Auflen einfiihren. Die Nichtkonstitution sowohl von A
wie auch von B wurde im ersten Fall mit deren gegenseitiger AuBerlichkeit
begriindet: A ist das AuBere von B und B ist das AuBere von A. Auf dieser
Ebene besteht das AuBBerdiskursive immer nur im diskursiven Aullen eines
Diskurses bzw. einer anderen diskursiv konstituierten, prekidren Identitat.
Bezogen auf die Gesellschaft, d. h. auf die Vielzahl der in einer hegemonialen
‘Formation artikulierten Diskurse, verdndert sich die Beschaffenheit des
AuBens, obwohl dessen Effekt ganz dhnlich in der Begrenzung jeglicher
Objektivitit liegt. Das Verhiltnis von A — B war ein symmetrisches und
hielt Positionen sowohl auf der Seite von A wie auch auf jener von B
bereit. Eine Position auBBerhalb der Gesellschaft aber 148t sich nicht bezie-
hen — worauf Laclau/Mouffe konsequenterweise auch aufmerksam ma-
chen, wenn sie darauf insistieren, dall die Grenze des Sozialen nur in der
Gesellschaft liegen kann, da das Jenseitige der Grenze sonst wahrnehmbar,
d. h. eine neue Differenz im Diskurs sein mii3te (HD, 182 f.). Das Auflen
des Diskurses ist jetzt kein anderer Diskurs mehr, sondern das Scheitern
der Fixierung jeder diskursiven Formation.

Vom ersten Argumentationsschritt aus konnte deshalb auch nach einer
immanenten Erkldarung der Unmoglichkeit von Gesellschaft gesucht werden,
indem diese auf die Artikulation nie endgiiltig konstituierter diskursiver
Momente und Formationen zuriickgefiihrt wiirde. Laclau/Mouffe — die wohl
dieses Argument nicht zuriickweisen wiirden — fiihren aber genau an dieser
Stelle ein anderes AuBBen, ndmlich das Lacansche Reale, ein. Das vorherige
diskursive Aullen hat sich gewandelt in ein nicht-diskursives Aullen, das
per definitionem dem Diskurs unzuginglich ist und sich nur in dessen
Subversion zu duern vermag. Den verschiedenen historischen Antagonis-
men, d. h. dem ersten Antagonismusbegriff von Laclau/Mouffe, liegt in
dieser Version das Reale zugrunde: “It [das Reale, US] enables us to grasp
this plurality [partikularer Kdmpfe, US] itself as a multitude of responses
to the same impossible-real kernel” (Zizek, 1989, 4). Das AuBen wird
durch dessen Gleichsetzung mit Lacans Realem enthistorisiert, sowie die
anfinglich recht offene Bestimmung des AuBerdiskursiven durch die Set-
zung eines urspriinglichen Mangels vereindeutigt. Auf die anfiangliche Un-



Gesellschaftstheorie und die Unmdéglichkeit ihres Gegenstandes 385

terscheidung von Element und Moment bezogen, miillte dies heilen, dal
ein reines Element nur als ein reales denkbar ist.

Kurz, der Antagonismus wird auf mindestens zwei verschiedene Wei-
sen begriindet:

a) Antagonismus durch das konstitutive AuBen; diskursimmanente Unab-
schliessbarkeit (Dekonstruktivismus)

b) Antagonismus durch das Reale (Lacanismus)

Wihrend Antagonismus (a) zur Erkldrung von Konflikten zwischen anta-
gonistischen Kriften eingesetzt wird, dient Antagonismus (b) zur Begriin-
dung der Unmoglichkeit von Gesellschaft. Gegen unsere These des unge-
klirten Nebeneinanders zweier Argumentationsstringe wird von Laclau
eingewendet, daB beide Male ein ,,konstitutives AuBBen* als Negation der
eigenen Identitédt besteht, d. h. Momente der Negativitit, die in ein diskursives
Differenzsystem nicht integriert werden konnen.”? Wenn aber die theoretische
Aquivalenz des ,.konstitutiven AuBBen* (Derrida) und des Realen (Lacan)
vorgeschlagen wird, miillte erklirt werden, warum die Destabilisierung
durch das erstere von der des Realen abgegrenzt wird (Spiel der Differenzen
vs. Scheitern der Differenzen).

Dennoch bestehen auch wichtige Gemeinsamkeiten: Beide Konzept-
ionen schliefen die endgiiltige Auflésung von Antagonismen aus. Versu-
che der Stillstellung von Antagonismen miissen deshalb stets totalitdren
Charakter annehmen, und es mag kein Zufall sein, daf} gerade in totalitidren
Systemen die Auflosung des antagonistischen Charakters des Sozialen ver-
sprochen worden ist.*

Mit dem Realen wird allerdings ein Theorieelement eingefiihrt, das zwar
nicht analog eines Ursprungs mit notwendigen Ergebnissen funktioniert,
aber doch als ahistorischer nicht-diskursiver Ursprung im Sinne eines konsti-
tutiven Mangels des ,,Signifikantenspiels* bezeichnet werden kann. Wenn
das Reale unaufhebbar gegeben ist, wird es auch immer Antagonismen
geben. Eine Theorie mit kritischem Anspruch gerit aber gerade an diesem
Punkt in Schwierigkeiten: Wie soll erkldrt werden, da3 bestimmte
Antagonismen fiir die involvierten Subjekte weit destruktiver sind als an-
dere, und welche politischen und normativen Konsequenzen folgen aus der
ahistorischen Universalitidt des Antagonismus (Elliott, 1992, 193)?

23 Ich stiitze mich hier auf ein Gespridch mit Prof. Laclau im April 1993 in London.

24 In diesem Sinn kann gemiB Zizek Hegel als der erste Post-Marxist bezeichnet werden:
“According to Hegel, the antagonisms of civil society [biirgerliche Gesellschaft, US]
cannot be suppressed without a fall into totalitarian terrorism — only afterwards can the
state limit its disastrous effects” (1989, 5).



386 Urs Stiheli

5. SchluBbemerkungen

Wie kann Gesellschaftstheorie aussehen, so die anfingliche Frage, wenn
sie poststrukturalistisches Theoriewerkzeug verwenden will? Entweder
entwickelt man eine soziologische Theorie der Postmoderne (und verbleibt
somit groBtenteils innerhalb ,,moderner” Paradigmen), oder man versucht
sich in einer dekonstruktivistischen und diskurstheoretischen Soziologie —
einer Soziologie also, die poststrukturalistische Theoreme in den eigenen
Theorieentwurf einbaut. Mit der Entscheidung fiir die Laclau/Mouffesche
Diskurstheorie wurde der zweite Weg eingeschlagen und gleichzeitig der
Baudrillardsche Weg einer Soziologie ohne Soziales vermieden. Die aus-
fiihrliche Darstellung des Diskursbegriffes verfolgte die These, dal die
Diskurstheorie als eine spezifische Art des Konstruktivismus verstanden
werden kann, die von der Materialitdt des Diskurses ausgeht, indem sie
Diskurse in ihrer Positivitit analysiert. Durch die Herausarbeitung der imma-
nenten Zerrissenheit jeder diskursiven Konstruktion grenzt sich ein post-
strukturalistischer Diskursbegriff von der Statik strukturalistischer Kon-
zeptionen ab.

Zu den Vorziigen der Laclau/Mouffeschen Diskurstheorie gehort das
hohe Niveau epistemologischer Uberlegungen, welchen durch die Zentral-
stellung des Diskursbegriffes in der ganzen Theoriekonstruktion Rechnung
getragen wird. Dadurch konnte sowohl die Gegeniiberstellung von Denken
und Wirklichkeit wie auch die von Diskurs und materieller Wirklichkeit
aufgegeben werden. Dennoch gelingt es der Laclauschen Diskurstheorie
nicht, ihren Konstruktivismus auch auf die eigenen Beobachtungsoperationen
zu beziehen. Es gilt deshalb, die theoretische Konstruktionsarbeit des Diskurs-
theoretikers selbst als De-Konstruktionen und diskursive Artikulationen zu
betrachten, die genauso wenig einen unmittelbaren Zugang zu den von ihr
beobachtenden Diskursen haben kann, wie auch ein allegorischer Weg hinter
den Diskurs versperrt ist. Wihrend Foucault der Gefahr einer objektivisti-
schen Haltung mittels eines ironischen Spiels von Perspektiven antwortet
oder Derrida sich in die spielerische Vertextung dieser Paradoxie fliichtet,
mul} Gesellschaftstheorie an ihrem theoretischen Anspruch festhalten, ohne
ihre eigene Diskursivitdt zu vergessen. Im Laclau/Mouffeschen Entwurf
findet sich daher die soeben erwidhnte Rhetorik kaum, sondern vielmehr
jene des wissenschaftlich-theoretischen Genres. Innerhalb dieses Genres
aber kann die Relativierung und Reflexion der eigenen Beobachterposition
wohl am ertragreichsten mit Anleihen an der Luhmannschen Beobachtungs-
theorie problematisiert werden, da sie das Problem der Selbstreflexion des
Theoriebildungsprozesses thematisiert und durcharbeitet.



Gesellschaftstheorie und die Unmoglichkeit ihres Gegenstandes 387

Neben diesen Unklarheiten iiber die Selbstthematisierung der Diskurs-
theorie konnten zwei immanent konfligierende Theoriestrategien ausge-
macht werden. Fiir die (De-)Konstruktion des Gegenstandes von Gesell-
schaftstheorie hat die oben beschriebene epistemologische Position sowie
die Rezeption poststrukturalistischer Theoreme weitreichende Folgen. Das
»post* in ,,poststrukturalistischer Gesellschaftstheorie* kommt in der Beto-
nung der Unmdoglichkeit stabiler Ordnung bzw. der unaufhebbaren Ver-
hidngtheit von Ordnung und Unordnung, zum Tragen. Mit den Kategorien
des ,.konstitutiven AufBlens“ und dem Lacanschen ,,Realen* wurde Gesell-
schaft als stets Scheiternde beschrieben. In der ausfiihrlichen Diskussion
des Antagonismusbegriffs, welcher fiir die Unmoglichkeit der Gesellschaft
verantwortlich ist, wurde das ungekldrte Verhiltnis einer dekonstrukti-
vistischen und Lacanschen Fassung des Antagonismus herausgearbeitet.
Dabei konnten zwei Argumentationsstrategien unterschieden werden:

1. Die Annahme eines Realen fiihrt einen nicht historisierbaren ,,Grund-
begriff ein, der jede soziale Formation als scheiternde Instituierung
auffalt, dadurch aber die Fihigkeit verliert, unterschiedliche Formen
des Scheiterns zu unterscheiden.

2. Die dekonstruktivistische Argumentationsstrategie verzichtet auf das
Lacansche Negativititspathos und erkldrt Antagonismen mittels der
diskursimmanenten Unmaoglichkeit stabiler Fixierungen.

Theoretische Weiterentwicklungen der Laclau/Mouffeschen Diskurstheorie
bediirfen deshalb einer genauen Abkldrung der Kompatibilitdt der beiden
Erklarungsmuster und wahrscheinlich eine theoretische Entscheidung fiir
die Favorisierung eines der Angebote bzw. eines Artikulationsvorschlags,
der erlaubt, daB sich dekonstruktivistische und Lacansche Kategorien nicht
gegenseitig im Wege stehen. Da die konsequente Entwicklung der konstruk-
tivistischen epistemologischen Position einer dekonstruktivistischen Diskurs-
theorie auf jegliche essentialistische Begriffe verzichten muf, scheint der
ahistorische Begriff des Realen fiir diese Zwecke nur beschrénkt fruchtbar.
Der Gedanke des MiBllingens von Sinnbildung kann — wie Derridas Arbei-
ten eindriicklich zeigen — ohne eine derartige Annahme auskommen. Des-
halb wird Derridas Problematisierung des Lacanismus fiir die weitere Ar-
beit auf dem Feld der Diskurstheorie von groBer Bedeutung sein:

Hdtte wirklich jede Moglichkeit der Unordnung und der Zersetzung
des Symbolischen von der Kraft eines gewissen Drauflen her, jede
Bezwingung des Symbolischen ihren Ursprung in einer Spiegelung
(im ,Imagindren‘) oder in einem ,Realen’, das als das ,Unmadgliche’
bestimmt ist? [Derrida, 1986b, 167].



388 Urs Stiiheli

LITERATURVERZEICHNIS

Agger B. (1991), Critical Theory, Poststructuralism, Postmodernism: Their Sociological
Relevance, Annual Review of Sociology, 17, 105-131.

Baudrillard J. (1979), Im Schatten der schweigenden Mehrheiten oder Das Ende des Sozialen,
Freibeuter, 1-2, 17-33, 37-55.

Bude H. (1991), Auflésung des Sozialen? Die allmihliche Verfliissigung des soziologischen
,»Gegenstandes* im Fortgang der soziologischen Theorie, in Miiller-Doohm S. Hrsg.,
Jenseits von Utopie, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 100-122.

Clegg S. R. (1989), Frameworks of Power, London, Sage.

Crook S., Pakulski J., Waters M. (1992): Postmodernization: Change in Advanced Societies,
London, Sage.

Dallmayr F. (1989), Hegemony and Democracy: A Post-Hegelian Perspective, in Margins of
Political Discourse, Albany, 116-136.

Demirovic A. (1985), Paradoxe Poetik — Poetik der Paradoxie. Zu Pécheux und Laclau/
Mouffe, Frankfurt a. M. (unveroffentlichtes Manuskript).

Demirovic A. (1988), Redegenre und soziale Praxis. Zur politischen Intervention des Redens,
kultuRRevolution, 17/18, 71-77.

Derrida J. (1974), Grammatologie, Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Derrida J. (1976), Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften
vom Menschen, in ders, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M., Suhrkamp,
422-442,

Derrida J. (1986a), Semiologie und Grammatologie, in Positionen, Wien, Passagen, 52-81.
Derrida J. (1986b), Positionen, in Positionen, Wien, Passagen, 83—-184.

Elliott A.(1992), Social Theory & Psychoanalysis in Transition. Self and Society from Freud
to Kristeva, Oxford, Basil & Blackwell.

Foucault M. (1973), Archéologie des Wissens, Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Foucault M. (1978a), Die Machtverhiltnisse durchziehen das Korperinnere, in Foucault M,
Dispositive der Macht. Uber Sexualitit, Wissen und Wahrheit, Berlin, Merve, 104—
117.

Foucault M. (1978b), Ein Spiel um die Psychoanalyse, in Dispositive der Macht. Uber
Sexualitdt, Wissen und Wahrheit, Berlin, Merve, 118-175.

Foucault M. (1978c), Nein zum Konig Sex, in Dispositive der Macht. Uber Sexualitdt,
Wissen und Wahrheit, Berlin, Merve, 176-198.

Fuchs P. (1992), Die Erreichbarkeit der Gesellschaft. Zur Konstruktion und Imagination
gesellschaftlicher Einheit, Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Geras N. (1987), Post-Marxism?, New Left Review, 163, 40-82.

Giesen B. (1991), Die Entdinglichung des Sozialen. Eine evolutionstheoretische Perspektive
auf die Postmoderne, Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Jessop B. (1990), State Theory. Putting the Capitalist State in its Place, Pennsylvania:
Pennsylvania University Press.

Lacan J. (1975), Das Dringen des Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft seit
Freud, in Haas N. Hrsg., Schriften 11, Olten, Walter, 15-55.

Laclau E. (1982), Diskurs, Hegemonie und Politik, in Haug W, Elfferding W. Hrsg., Neue
soziale Bewegungen und Marxismus, Berlin, Argument, 6-22.



Gesellschaftstheorie und die Unmdglichkeit ihres Gegenstandes 389

Laclau E. (1983a), Transformations of Advanced Industrial Societies and the Theory of the
Subject, in Hédnninen S., Paldan L. (Ed.), Rethinking ldeology: A Marxist Debate,
Berlin, Argument, 39-44.

Laclau E. (1983b), The Controversy over Materialism, in International Conference on
Rethinking Marx, Berlin, Argument, 39—43.

Laclau E. (1989), Politics and the Limits of Modernity, in Ross, A. (Ed.), Universal Abandon?
The Politics of Postmodernism, Edinburgh, 63-82.

Laclau E. (1990a), New Reflections on the Revolution of our Time, in Laclau E., New
Reflections on the Revolution of our Time, London, Verso, 3-85.

Laclau E. (1990b), The Impossibility of Society, in New Reflections on the Revolution of our
Time, London, Verso, 89-92.

Laclau E. (1990c), Letter to Aletta, in New Reflections on the Revolution of our Time,
London, Verso, 159-174.

Laclau E. (1990d), Building a New Left. An Interview, in New Reflections on the Revolution
of our Time, London, Verso, 177-196.

Laclau E. (1990e), Theory, Democracy and Socialism, in New Reflections on the Revolution
of our Time, London, Verso, 197-245.

Laclau E. (1993), Power and Representation, in Poster M. (Ed.), Politics, Theory, and
Contemporary Culture, New York, Columbia University Press, 277-296.

Laclau E. (1994), Why do Empty Signifiers Matter to Politics? in Weeks J. (Ed.), The Lesser
Evil and the Greater Good, London, Rivers Oram Press, 167-178.

Laclau E., Mouffe Ch. (1990), Post-Marxism without Apologies, in Laclau E., New Reflections
on the Revolution of our Time, London, Verso, 97-132.

Laclau E., Mouffe Ch. (1991), Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des
Marxismus, Wien, Passagen.
Lash S. (1990), Sociology of Postmodernism, London, Routledge.

Luhmann N. (1984), Soziale Systeme: Grundrifs einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a. M.,
Suhrkamp.

Luhmann N. (1990), Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Luhmann N. (1993), Deconstruction as Second-Order Observing, New Literary History, (24)
4, 763-782.

Mayorga R. A. (1984), Kritik der Diskurstheorie von Laclau, Argument, 26 (147), 725-735.

Mouffe Ch. Ed. (1992), Dimensions of Radical Democracy. Pluralism, Citizenship, Community,
London, Verso.

Mouzelis N. (1990), Marxism Versus Post-Marxism, in Post-Marxist Alternatives: The
Construction of Social Orders, Houndmills, 20—41.

Paldan L. (1983), Summary of Discussion, in Hanninen S., Paldan L. Hrsg., Rethinking
Ideology: A Marxist Debate, Berlin, Argument, 54-58.

Rosenthal J. (1988), Who Practices Hegemony? Class Division and the Subject of Politics,
Cultural Critique, Spring, 25-52.

Stdheli U. (1995), Latent Places of the Political in Niklas Luhmann’s Systems Theory,
Working Papers Series, Centre for Theoretical Studies, No. 5, February, Colchester.

Veyne P. (1981), Der Eisberg der Geschichte. Foucault revolutioniert die Geschichte, Berlin,
Merve.

Weisenbacher U. (1993), Moderne Subjekte zwischen Mythos und Aufklirung. Differenz und
offene Rekonstruktion, Pfaffenweiler, Centaurus.



390 Urs Stiiheli

Wellmer A. (1985), Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik nach Adorno,
Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Welsch W. (1987), Unsere postmoderne Moderne, Weinheim, Acta humanora.
Zizek S. (1989), The Sublime Object of Ideology, London, Verso.

Zizek S. (1990), Beyond Discourse-Analysis, in Laclau E. Ed., New Reflections on the
Revolution of our Time, London, Verso, 249-260.

Zizek S. (1991), For They Know Not What They Do. Enjoyment as a Political Factor,
London, Verso.

Adresse des Verfassers:

Urs Stiheli

Centre for Theoretical Studies in the Social Sciences and Humanities,
University of Essex, Wivenhoe Park, Colchester, CO4 3SQ, England



	Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes : diskurstheoretische Perspektiven

