
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 21 (1995)

Heft: 2

Artikel: Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes :
diskurstheoretische Perspektiven

Autor: Stäheli, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol., 21 (2), 1995, 361-390 361

GESELLSCHAFTSTHEORIE UND DIE UNMÖGLICHKEIT
IHRES GEGENSTANDES: DISKURSTHEORETISCHE

PERSPEKTIVEN *

Urs Stäheli
Centre for Theoretical Studies in the Social Sciences and Humanities,

University of Essex

Nachdem das Soziale bereits für tot erklärt worden ist (so etwa Baudrillard,
1979) und auf diese Weise die Soziologie den für sie konstitutiven
Forschungsgegenstand zu verlieren droht, mag auf den ersten Blick die
Rede von der „Unmöglichkeit der Gesellschaft" als eine bloß moderatere
Version der Baudrillardschen Radikalformel erscheinen. Der argentinischenglische

Politologe Ernesto Laclau und die belgische Sozialphilosophin
Chantal Mouffe, welche in ihrem Werk1 von eben dieser Unmöglichkeit
ausgehen, wären allerdings verkannt, wollte man sie ebenfalls schnell ins
zynische und apokalyptische Szenario Baudrillards abschieben. Entgegen
der häufig ungenauen Verwendung des Reizwortes „Postmoderne", unter
dem etwa Baudrillard eingeordnet wird, oder den soziologischen Diagnosen
„postmoderner Gesellschaften" (Lash, 1990; Giesen, 1991; Crook et al.
1992), versuchen Laclau und Mouffe einen eigenständigen sozial- und
politiktheoretischen Ansatz, der beweisen soll, daß insbesondere der Gebrauch
von Theorien aus dem Kontext der Poststrukturalismusdiskussion auch aus
einer gesellschaftstheoretischen Perspektive - für manche unerwartet - viel
Sinn machen kann. Dadurch, daß sie die weitverbreitete Reduzierung von
Poststrukturalimus auf Postmoderne vermeiden, gelingt es Laclau/Mouffe,
einen poststrukturalistischen Ansatz zu entwickeln, der sich jenseits der
müßigen Diskussion ansiedelt, ob und wann die Postmoderne begonnen
hat, und was denn ihre Eigenschaften ausmachen.

Eine fruchtbare gesellschaftstheoretische Auseinandersetzung mit dem
Poststrukturalismus mußte nicht zuletzt wegen eines derart feuilletonistischen
Postmodernebegriffs lange auf sich warten lassen. In Frankreich, den USA
und in beschränktem Ausmaße in Großbritannien, jenen Regionen also, in
denen das poststrukturalistische Denken in den Humanwissenschaften am

1 Ernesto Laclau und Chantal Mouffe haben mit „Hegemonie und radikale Demokratie"
(1991, engl. 1985; fortan zitiert als HD) ein im anglo-amerikanischen Raum intensiv und
kontrovers diskutiertes Werk vorgelegt, das insbesondere durch Laclaus „New Reflections
on the Revolution of Our Time" (1990) wertvolle theoretische Präzisierungen und
Erweiterungen erfahren hat.



362 Urs Stäheli

stärksten Fuß fassen konnte, hat dessen soziologische und gesellschaftstheoretische

Rezeption erst seit den 80er Jahren eingesetzt.2 Im
deutschsprachigen Raum kann bis zum heutigen Tage von keiner breiten produktiven

Rezeption des Poststrukturalismus die Rede sein. Der anfänglich schroffen

und destruktiven Verurteilung des „französischen Irrationalismus" durch
die Kritische Theorie sind inzwischen auch, vornehmlich aus philosophischer

Perspektive, behutsamere Lesarten gefolgt.3 Am ehesten finden sich
in der Luhmannschen Systemtheorie Artikulationspunkte für poststruktu-
ralistische Theoreme, was besonders seit den 90er Jahren durch die Integration
und Rezeption verschiedener Begriffe aus dem Werke Derridas und Lyotards
belegt wird.4

Der Vorzug einer poststrukturalistischen Gesellschaftstheorie erweist
sich in erster Linie im veränderten Status, welcher dem Sozialen
zugeschrieben wird. Diese Verschiebung des theoretischen Blickwinkels wird
sichtbar in der transformierenden Ersetzung des Begriffs des Sozialen durch
jenen des Diskurses. Im folgenden wird dem Laclau/Mouffeschen Diskursbegriff

nachgegeben, um zu untersuchen, inwiefern hier ein theoretisch
konsistentes und fruchtbares Angebot gemacht wird. Ich versuche damit
aufzuzeigen, wie auf einer grundbegrifflichen Ebene der Anspruch,
Gesellschaftstheorie zu betreiben, vertreten werden kann, selbst - oder gerade
dann -, wenn grundlegende Einsichten der Poststrukturalismusdiskussion
aufgenommen werden. Damit soll nicht zuletzt auf Denkmöglichkeiten
hingewiesen werden, die durch die Infragestellung der selbstverständlichen
Gegebenheit des Gegenstandes der Soziologie - die Gesellschaft - stimuliert
werden.

Zunächst gilt es deshalb, den Diskursbegriff so darzustellen, daß dessen

Attraktivität für dieses Vorhaben deutlich wird (1). Dies ermöglicht es, die

begriffliche Unterscheidung zwischen Diskursivität und diskursiver
Formation vorzunehmen, um so die epistemologische Einstellung der Diskurstheorie

von ihrem Forschungsgegenstand heuristisch zu trennen (2). Die
kurze Diskussion einiger der häufigsten Kritiken an dem hier vorgestellten
Diskursbegriff möchte weitverbreitete Fehllektüren vermeiden helfen und
stattdessen auf Probleme hinweisen, die mit dem impliziten Verhältnis von

2 Für einen Überblick über das Verhältnis von Soziologie, Postmoderne und Poststruktu¬
ralismus siehe Aggers (1991).

3 Vgl. etwa Wellmer (1985) oder von einer Lyotardschen Position her Welsch (1987). Aus
der Perspektive einer offenen Rekonstruktion von Subjektivität siehe Weisenbacher 1993).

4 Vgl. dazu insbesondere Luhmanns Auseinandersetzung mit der Dekonstruktion (1993)
und den Versuch einer diskurstheoretischen Lektüre des Luhmannschen Politikbegriffes
(Stäheli, 1995).



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 363

Diskurstheorie und Konstruktivismus zusammenhängen (3). Mit dieser
Exploration des Diskursbegriffes wird das Terrain für die These, daß mit
dem Diskursbegriff eine Reformulierung des Sozialen möglich sei, soweit
vorbereitet, daß die Unfixiertheit des Sozialen in Zusammenhang mit dessen

konstitutiv antagonistischen Charakter gedacht werden kann. Gerade
aber bei der theoretischen Begründung der Unaufhebbarkeit von Antagonismen

verwenden Laclau/Mouffe zwei unterschiedliche Argumentationsfiguren

(von Lacan und Derrida), deren Kompatibiliät ungeklärt ist (4).

1. Diskurstheoretische „Grundlegung"

Seit das poststrukturalistische Denken nicht zuletzt durch seine Kritik am
Totalitätsbegriff und dem Subjektbegriff die Möglichkeit von Gesellschaftstheorie

nachhaltig erschüttert hat, bedarf es dringend der „Grundbegriffe",
mit denen erneut die De-Konstruktion des Begriffs der Gesellschaft gewagt
werden kann. Daß der Grund, welcher sich mit diesen Begriffen eröffnet,
eher einem Abgrund als einer stabilen Unterlage gleicht, wird bei einem
poststrukturalistischen Ansatz wohl kaum überraschen.5 Der an Foucaults
„Archäologie des Wissens" (1973) und Derridas Dekonstruktivismus
orientierte Diskursbegriff von Laclau/Mouffe soll im folgenden eine derartige
Funktion übernehmen. Ich unterscheide dafür drei wichtige Dimensionen
des Diskursbegriffs: die Materialität des Diskurses (l.l), den Diskurs als

Signifikantensystem (1.2) und die konstitutive Rolle von Macht für jeden
Diskurs (1.3).

/. / Die Materialität des Diskurses

Traditionelle Sprach- und Diskurskonzeptionen gehen von Sprache als mehr
oder weniger transparentem Medium aus, das eine vorsprachliche
Wirklichkeit zu repräsentieren in der Lage ist. Gegen eine derartige Sprachkonzeption

wendet sich etwa Derridas (1974) Konzept der écriture und deren
Erforschung durch die Grammatologie. Der traditionellen Sprachkonzeption
inhäriert der Phonozentrismus, d. h. die Bevorzugung der mündlichen Sprache
gegenüber der Schrift, die als Derivat der mündlichen Sprache bestimmt

5 Die „Abgründigkeit" von Laclau/Mouffes Diskurstheorie zeigt sich in einem Diskussions¬
beitrag von W. F. Haug zu einem Referat von Laclau (1983a): "How to avoid loosing the
ground in order not to get into a vast sea of discourses"? und der Antwort Laclaus: "What
kind of ground are we loosing? [...] The ground we are loosing is the apriori theory of
society, the guarantees of history, which prevails in classical Marxism founded in the
essentialist logic" (Laclau in Paldan, 1983, 55).



364 Urs Stäheli

wird und so ihre konstitutive Rolle einbüßt. Der Phonozentrismus bevorzugt

die Stimme wegen ihrer Unmittelbarkeit zur Präsenz, d. h. zum Wesen
der Dinge. Derrida dagegen destabilisiert in seiner Kritik der Metaphysik
die hierarchische Anordnung von Sprechen und Schrift. Wenn die Illusion
der Unmittelbarkeit aufgegeben wird, verändert sich das Verhältnis von
Repräsentation und Wirklichkeit grundsätzlich, da keine eindeutig bestimmbare

Grenzlinie mehr auszumachen ist. Daß bei Repräsentationen
Verzerrungen entstehen können, wird - insbesondere in hermeneutischen
Ansätzen - gerne zugestanden und zur Begründung der Notwendigkeit der
eigenen Wissenschaft gemacht. Die hier vertretene Position geht jedoch
über jene der Hermeneutik hinaus: Der Maßstab zur Bestimmung dessen,

was Verzerrung sein könnte, geht verloren, wenn der Begriff einer einheitlichen

und präsenten Wirklichkeit aufgegeben wird.

Ähnlich wie Derridas Phonozentrismuskritik verzichtet auch die
Foucaultsche Diskursanalyse auf die Voraus-Setzung einer vorgängigen
Wirklichkeit: Es geht nicht darum, „den Diskurs zu interpretieren, um durch
ihn eine Geschichte des Referenten zu zeichnen" (Foucault, 1973, 71). Der
Diskurs fungiert - im Gegensatz zur Auffassung von Diskurs als Vermittler
zur Wirklichkeit - keineswegs als „Zeichen von etwas anderem", indem
seine „Mächtigkeit" durchquert wird, um letztlich auf eine schweigende
Wirklichkeit zu stoßen (Foucault, 1973,72). Als Alternative zur allegorischen
Leseweise von Diskursen bietet sich deshalb an, den Diskurs in seiner
Diskursivität ernst zu nehmen. So stehen denn auch das Funktionieren der
Diskurse, die Verteilung (Dispersion) diskursiver Aussagen sowie
Identitätseffekte im Vordergrund jeder Diskursanalyse. Werden wir uns der
Radikalität dieser Aussage bewußt: In einem außerdiskursiven Raum gibt es

weder Subjekte noch Klassen, weder Frau noch Mann, weder Foucault
noch Luhmann - Diskurse interessieren deshalb gerade in ihrem Funktionieren

als Konstitutionszusammenhang von Sinn.

Das hier skizzierte Diskursverständnis dient als Gegenbegriff zur
„referentiellen Illusion" (Barthes) objektiver Wissenschaft. Die
Wirklichkeitsauffassung der Diskurstheorie kann deshalb am ehesten als konstruktivistisch

bezeichnet werden.

7.2 Der Diskurs als System von Differenzen

Mit Hilfe der aus der strukturalistischen Linguistik von de Saussure
stammenden Einsicht, daß es keine positiven Einheiten, sondern nur
Differenzen in der Sprache gibt, bestimmt Laclau den Diskurs als „eine Totalität,



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 365

deren Termini sich als Unterschiede innerhalb eines bestimmten Sinnfeldes
konstituieren" (1981, 208). Erst die Kritik am cartesischen Essentialismus6
der frühen strukturalistischen Linguistik machte einen Diskursbegriff im
Sinne eines „system ofdifferences" möglich, in welchem das Subjekt nicht
mehr außerhalb des Diskurses plaziert wird (Laclau, 1989, 69). Auch die
de Saussuresche Unterscheidung des linguistischen Zeichens in Signifikat
(Bezeichnetes) und Signifikant (Bezeichnendes) wird zusehends brüchig.
Zwar war schon bei de Saussure deren Beziehung arbiträr, d. h. beispielsweise,

daß der Signifikant „Demokratie" nichts mit dem Signifikat „Demokratie"

zu tun haben muß. Das auf derartige Weise einmal bestimmte Zeichen
bleibt bei de Saussure jedoch fixiert. Die poststrukturalistische Kritik - am
eindrücklichsten wohl jene von Derrida - wendet sich unter Beibehaltung
der Einsicht in den differentiellen Charakter der Sprache gegen die eindeutige
Trennung von Signifikat und Signifikant. Denn eine derartige Trennung
setzt voraus, daß das Signifikat auf einer anderen Realitätsebene angeordnet
wird als der Signifikant, was letztlich „metaphysische" theoretische
Konsequenzen nach sich zieht:

Durch die Beibehaltung der im wesentlichen und rechtlichen Sinn

strengen Trennung zwischen signans und signatum sowie der
Gleichstellung von signatum und Begriffbleibt von Rechts wegen die
Möglichkeit offen, einen Begriff zu denken, der in sich selbst Signifikat
ist, und zwar aufgrund seiner einfachen gedanklichen Präsenz und
seiner Unabhängigkeit gegenüber der Sprache, das heißt gegenüber
einem Signifikantensystem [Derrida, 1986a, 56].

Ein derartig unabhängiges Signifikat, d. h ein „transzendentales Signifikat"
(also außerdiskursive Instanzen wie etwa Gott, Kapitalismus oder
Vernunft), ließe sich nicht mehr differenztheoretisch bestimmen und
widerspräche einem Ansatz, der auf außerdiskursive Bedeutungsgaranten
verzichtet. Die Unterscheidung von Signifikant und Signifikat setzt bei de

Saussure einen Isomorphismus zwischen diesen beiden Ebenen voraus -
sonst wäre keine Bedeutung fixierbar. Nur taucht bei der Konstatierung des

Isomorphimus drängend die Frage auf, wie die Differenz zwischen beiden
gedacht werden kann (Laclau, 1989, 68). Im de Saussureschen Denksystem
bleibt jedoch gerade diese Frage unbeantwortbar, was poststrukturalistische
Theorien dazu zwingt, diese Differenz zu relativieren. Das Signifikat eines

Signifikanten kann letztlich nichts anderes als ein anderer Signifikant sein,

6 Laclau kritisiert den essentialistischen Subjektbegriff von de Saussure: "As for the distinction
between langue and parole - between language as collective 'treasure' and its use by each
individual speaker - this distinction can be maintained only if one assumes a subject
exterior to the linguistic system" (1989, 68).



366 Urs Stäheli

was zu einer unendlichen Verweisung des einen Signifikanten auf den
nächsten führt.

Der Poststrukturalismus - so Laclau - erschütterte die Unmittelbarkeit
des Zeichens in zweifacher Hinsicht: Erstens ist es nie mit sich selbst
identisch, sondern kann nur relational zu seinem Kontext bestimmt werden.

Da die diskursiven Einheiten des Kontextes differentiell konstituiert
werden, also selber von Identitäten differieren müßen, kann keine erste
Einheit und kein Anfang ausgemacht werden. Damit eng verbunden ist
zweitens eine nicht hintergehbare Ambiguität und Unfixiertheit der
verschiedenen Signifikanten, ließen sich diese doch nur dann fixieren, wenn
ein festgeschriebener und abgrenzbarer Kontext auszumachen wäre: "The
most diverse forms of contemporary thought are permeated by the relational
character of identities in conjunction with the impossibility of intellectual
mastery over the context" (Laclau, 1989, 70). Die scheinbar so einfache
Forderung nach Kontext oder Kontextwissen entpuppt sich als höchst
problematisch. Denn der Kontext einer Aussage wird durch diese selber
strukturiert, d. h. von Kontext zu sprechen macht nur Sinn, wenn dieser
sich auf etwas beziehen kann. Wenn aber gerade dieser Bezugspunkt nicht
fixiert ist, wird die eindeutige Bestimmung des Kontextes selber unmöglich,

da die Unbekannte der Gleichung (die Aussage oder der Signifikant x)
in die Definition des Kontextes selber eingeht. Die stets unvollständige
Determination durch den Kontext schafft erst die Möglichkeit, Sinn zu

erzeugen, da Sinn sich nur auf dem Hintergrund der Wählbarkeit
unterschiedlicher Optionen ergeben kann (Laclau, 1982, 11).7

1.3 Diskurs und Macht

Laclau/Mouffe führen ihren Machtbegriff auf der Ebene des Diskurses und
seiner Artikulation ein. Im Gegensatz zu utopistischen Vorstellungen einer
machtfreien Gesellschaft kann es Diskurse nur als von Macht durchdrungene
geben, da jede soziale Objektivität immer bedroht ist, gleichzeitig aber der
Unterdrückung von Bedrohung die eigene Existenz verdankt. Dies führt
zunächst zu einem pessimistischen Schluß: "If power is the prerequisite of
any identity, the radical disappearance of power would amount to the

disintegration of the social fabric" (Laclau, 1990a, 33). Durch die zentrale
Stellung ihres Foucaultschen Machtbegriffes grenzen sie sich „von dem

7 Ganz ähnlich übrigens Luhmann, welcher phänomenologisch die Sinnform als „Überschuß
[...] von Verweisungen auf weitere Möglichkeiten des Erlebens und Handelns" bestimmt
(1984,93). Die Differenz von „aktual Gegebenem und dem auf Grund dieser Gegebenheit
Möglichem" erklärt, wie Sinn als Differenz erlebt wird (111).



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 367

extremen Pluralismus mancher postmoderner Autoren" ab, welche jede
Differenz unabhängig von ihrer Einbindung in Herrschaftsverhältnisse als

Aufsprengung des Identitätsdenkens feiern (HD, 26 f.).

Obwohl Macht sich als notwendig für das Funktionieren der „social
fabric" erweist, folgt daraus nicht, daß diese sich gleichmäßig verteilt und
sich so pulverisieren würde. Eine derartige (postmoderne?) Radikalisierung
des Machtbegriffs würde ihn für die Gesellschaftstheorie unbrauchbar
machen, da sie dadurch blind würde gegenüber überdeterminierten „partiellen
Machtkonzentrationen, die in jeder konkreten Gesellschaftsformation
existieren" (HD, 202). Machtkonzentrationen sollten hier nicht als das

Innehaben von Macht durch Subjekte, sondern als diskursive Fixierungen
verstanden werden, d. h. letztlich als die Spuren der Kontingenz, welcher
jeder temporär stabilisierten Artikulation innewohnen. Wenn sich also die
Selektion einer spezifischen Option im diskursiven Sinngebungsprozess
als erfolgreich erweist, dann besteht Macht gerade in dieser Objektivierung
einer Kontingenz. Wegen der Allgegenwart von Macht ist diese Machtkonzeption

wohl zu Recht als eine „Semiotik der Macht" bezeichnet worden:
"Power is neither ethical nor micropolitical: above all it is textual, semiotic,
and inherent in the very possibility of textuality, meaning and signification
in the social world" (Clegg, 1989, 184).

2. Diskursivität und diskursive Formation

Fassen wir zusammen: Zunächst wurde argumentiert, daß der Diskurs nicht
als Vermittlungskategorie zu einer zuvor bestehenden Wirklichkeit,
sondern in seiner eigenen Materialität als Konstruktion zu lesen ist. In einem
zweiten Schritt wurde vorgeschlagen, den Diskurs nicht als fixiertes
System identischer Elemente, sondern als ein System von Differenzen zu
konzipieren. Daran anschließend, können wir zwei unterschiedliche
Abstraktionsebenen von Diskursivität (2.1) und Diskurs/diskursive Formation (2.2)
unterscheiden.

2.7 Epistemologie des Diskurses: Diskursivität

Diskursivität wird bestimmt als "horizon [...] of the constitution of the

being of every object" (Laclau/Mouffe, 1990, 105), bezieht sich also auf
unseren ersten Argumentationsschritt wider die „referentielle Illusion". Damit
weist sich die diskurstheoretische Position als konstruktivistische aus, welche
sich für die Materialität der Konstruktionen interessiert. Deutlich wird die



368 Urs Stäheli

theoretische Leistung des Diskursivitätsbegriffs, wenn man eines der
zahlreichen Beispiele des französischen Historikers Paul Veyne aufgreift: Ein
Kannibale wird erst durch diskursive Praktiken zum Kannibalen, d. h.,

daß dieser Esser ein Kannibale nurfür einen kulturellen Kontext ist,

für eine Praktik, die eine solche Ernährungsgewohnheit „wertend"
objektiviert, um sie für barbarisch oder aber für heilig zu halten
[...]. In benachbarten Praktiken wird derselbe Esser wiederum anders,
wird er nicht als Kannibale objektiviert werden: er hat zwei Arme
und eine Arbeitskraft, er hat einen König und man objektiviert ihn
als Mitglied des Kind-Volkes oder auch als Herdenvieh [Veyne, 1981,
44],

Eine vordiskursive Präsenz des Kannibalen kann es nicht geben, weil er
mittels dieser objektivierenden, diskursiven Praktiken immer schon im
Horizont der Diskursivität konstituiert wird. Die Existenz eines vorgängigen
„Etwas" wird damit keineswegs bestritten - solange wir uns aber als soziale
Personen, welche eine bestimmte Subjektposition einnehmen (etwa jene
des Schreibens bzw. des Lesens eines Aufsatzes beschreiben, können
wir uns nicht außerhalb der Diskursivität stellen und kann das Vor- oder
Außerdiskursive nicht als solches interessieren. Laclau/Mouffe sehen denn
auch ihren Diskursbegriff als Radikalisierung Foucaults, da dieser noch
zwischen diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken unterscheidet (vgl.
HD, 157).8

Der Gewinn des Laclau/Mouffeschen Diskursbegriffes liegt im theoretisch

konsequenten und expliziten Bruch mit der Unterscheidung von
diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken (z. B. Ökonomie), soll doch mit
diesem jegliches Ebenenmodell (v. a. Basis-Überbau-Modell, aber auch
kulturalistische Ansätze) der Gesellschaft aufgegeben werden. Ein diskursives
Geflecht legt sich quer zur Unterscheidung von Sprache und Materialität,
da es materielle und rein sprachliche Positionen ineinander verwebt (HD,
159 f.). Jenseits der Kategorien von Denken und Wirklichkeit wird das

8 Zuzustimmen ist zwar insoweit, als daß bei Foucault diese Unterscheidung nie „klar"
vorgenommen oder abgestritten wird. Die Heterogenität seiner diskurstheoretischen Texte
erlaubt jedoch auch Lesarten, welche diese Unterscheidung in Frage stellen. Etwa wenn
Foucault feststellt, „daß dieses Prädiskursive noch zum Diskursiven gehört" (1978b,
112). Noch deutlicher wird Foucault in einer Diskussion mit J.-A. Miller. Auf die Frage,
was denn bei ihm das Außerdiskursive sei, antwortet Foucault: „Alles nicht-diskursive
Soziale ist Institution." Miller setzt dagegen, daß Institutionen aber auch diskursiv seien,
was Foucault zur etwas unwirschen Antwort „Von mir aus" führt, da diese Unterscheidung
für sein theoretisches Vorhaben bedeutungslos sei: „Vergleicht man etwa das architektonische

Programm der Ecole Militaire von Gabriel mit der Ecole Militaire selbst: Was ist
da diskursiv, was institutionell? Mich interessiert dabei nur, ob nicht das Gebäude dem
Programm entspricht." (Foucault, 1978b, 125)



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 369

Feld umstrukturiert für die Einführung neuer Kategorien in die
gesellschaftstheoretische Reflexion: „Synonymie, Metonymie und Metapher sind
keine Gedankenformen, die einer ursprünglichen, konstitutiven Buchstäblichkeit

sozialer Verhältnisse einen zweiten Sinn hinzufügen; vielmehr sind sie
selbst Teil des ursprünglichen Terrains, auf dem das Soziale konstituiert
wird" (HD, 161). Aus einer Position, die Begriffe als Annäherung an eine
unabhängig von ihnen gegebene Realität betrachtet, mag dies ein bedenkliches,

gar skandalöses Ergebnis sein. Dem/der Diskurstheoretikerln bietet
sich dagegen eine Vielzahl neuer Analysemöglichkeiten an: Denn wenn die
objektivierenden, diskursiven Praktiken kontingent sind, gerät das weite
Feld sinnproduzierender Praktiken ins Zentrum einer Analyse, die um die
rhetorische Konstitution von Sinnformen weiß.

Die Produktion von Sinn analysieren Laclau/Mouffe mit den Begriffen
Element und Moment. Ein Element bezeichnet „jede Differenz, die nicht
diskursiv artikuliert ist", ein Moment „die differentiellen Positionen, insofern

sie innerhalb eines Diskurses artikuliert erscheinen" (HD, 155). Das
„Reich der Elemente" muß als „verständige Abstraktion" betrachtet werden,

und es erscheint meines Erachtens bereits zweifelhaft, diesem
überhaupt Bestimmungen zukommen zu lassen, da seine Beschaffenheit für die
Artikulation keine Rolle spielt bzw. keine Rolle spielen darf, will man
nicht einer essentialistischen Position verfallen.9 Im Normalfall werden
nicht außerdiskursive Elemente artikuliert, sondern, um die Laclausche
Unterscheidung zwischen Moment und Element aufzunehmen, nicht ganz
zu Momenten fixierte Elemente anderer Diskurse re-artikuliert. Von
„reinen" Elementen kann kaum mehr als ihre Existenz angenommen werden,
da diese, sobald sie Bedeutung tragen, sich innerhalb eines Signifikationssystems

befinden. Zur Klärung des Status von Elementen bietet es sich,
analog zur Luhmannschen Systemtheorie, an, Elemente als diskursive
Umwelt eines Diskurses zu bestimmen, die aus der Perspektive eines spezifischen

Diskurses nur als irritierend wahrgenommen werden kann und somit
diskursrelativ zum unartikulierten Element wird. Präziser könnte dadurch
die Re-Artikulation von Elementen als Artikulation eines internen Beobach-
tungskonstruktes bestimmt werden. Das zu artikulierende Element verliert
aus einer derartigen Luhmannschen beobachtungstheoretischen Perspektive

seine diskursunabhängige Einheit und dessen Theoretisierung ist so

gegen die Gefahr gefeit, als aus unterschiedlichen Perspektiven Wahrgenommenes,

aber ansonsten mit sich Identisches, betrachtet zu werden.

9 Die Spekulation über eine außerdiskursive Wirklichkeit macht als diskursive Praktik
selbstverständlich Sinn und kann in theoretischen und politischen Kämpfen effektiv,
doch stets innerhalb der Diskursivität, eingesetzt werden. So z. B. im Neo-Liberalismus,
wenn mit der Naturwüchsigkeit des Marktes argumentiert wird.



370 Urs Stäheli

2.2 Diskursive Formationen und ihre Grenzen

Obwohl die Diskursivität selber keine Existenzbedingung kennt, sondern
eher die Möglichkeit der „Unmöglichkeit von Gesellschaft" beschreibt,
trifft diese Feststellung nicht auf die einzelnen Diskurse zu, die als diskursive
Formationen mit Foucault als „Regelmäßigkeit in der Verstreuung" bestimmt
werden (HD, 155; Foucault, 1973, 58). Hier nehmen wir den zweiten
Argumentationsschritt auf: Diskurse lassen sich als Systeme von Differenzen
bestimmen, die aus keiner zugrundeliegenden Einheit ableitbar sind (z. B.
vom artikulierenden Subjekt, Regelkern, Thema, Objekt etc.). Mit
Regelmäßigkeit wird in Abgrenzung zum üblichen Regelbegriff, der eine
feste Regel auf unterschiedliche Fälle anwendet, der Versuch unternommen,
diskursive Formationen zu individualisieren, ohne sich eines Zentrums bzw.
des unveränderlichen Wesens eines Diskurses bedienen zu müssen. Der
systemische Charakter ergibt sich aus der relationalen Bestimmung jeder
Identität, die nur insofern identisch ist, als sie sich nicht selber ist. Von
Beliebigkeit der diskursiv artikulierten Momente kann keine Rede sein,
würde diese doch voraussetzen, daß ein Element unabhängig vom Geflecht
differenzieller Beziehungen in einen Diskurs eingeführt werden könnte. In
diesem Falle würde das einzuführende Element gerade nicht zum Moment
werden, sondern nähme eine ähnliche Position ein wie bei Derrida das
transzendentale Signifikat. Die prinzipielle Kontingenz jeder diskursiven
Einheit findet sich somit stets in konkrete historische Konfigurationen
eingebunden.

Allerdings kritisiert Faclau, insbesondere in seinen neueren Schriften,
die Beschränkungen des Foucaultschen Diskursbegriffes. Der Begriff der
Regelmäßigkeit ist letztlich nicht in der Fage, die Grenzen diskursiver
Formationen zu beschreiben. Dazu wird es nötig, die Konstruktion von
diskursiver Identität zu erfassen, was eine selbstreferentielle Bewegung der

Eigenbezeichnung erfordert. Mit dem Begriff des „leeren Signifikanten"
(Faclau, 1994) wird dieses Problem theoretisiert. Der leere Signifikant,
welcher jeglicher konkreten Bedeutungsfunktion entledigt ist, repräsentiert
die unmögliche Totalität des diskursiven Systems. Nur durch die Subversion
des Zeichens im leeren Signifikanten (ein Zeichen ohne positive
Bedeutungsfunktion) wird es möglich, das Sein des diskursiven Systems selbst

anzuzeigen. Denn der „leere Signifikant" muß gerade die für das diskursive
System konstitutive Differenz von innen/außen, welche notwendig den

Bedeutungshorizont des Systems übersteigt, bezeichnen.10 Die Offenheit

10 Interessanterweise scheint die Diskurstheorie in ihrem Versuch, über die Restriktionen
eines Foucaultschen Diskursbegriffs hinauszukommen, der Luhmannschen Systemtheorie
ähnliche Lösungsstrategien zu verfolgen. Auch Luhmann konzipiert Systeme
differenztheoretisch basierend auf der Differenz von System/Umwelt.



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 371

der Foucaultschen Diskurse weicht damit einem Diskurskonzept, das sich
für das Funktionieren notwendig ausschließender Grenzen interessiert.

3. Topoi der Kritik an der Diskurstheorie

Da der so formulierte Diskursbegriff immer wieder auf heftige Kritik stößt,
diese aber weitgehend die Besonderheiten der Konzeption übersieht, soll
im folgenden auf die häufigsten Einwände eingegangen werden. Damit
wird gleichzeitig der Weg zu einer Debatte geöffnet, welche genauer auf
die theoriebautechnischen Probleme des Laclau/Mouffeschen Ansatzes
einzugehen vermag.

1. Sprachlichkeit des Diskurses: Mit dem Diskursbegriff würde ein absolutes

Primat der Sprache eingeführt (z. B. Mayorga, 1984, 726). Wittgensteins
Sprachspieltheorie zitierend weist Laclau darauf hin, daß der Diskurs ein
Geflecht von linguistischen und nicht-linguistischen Handlungen ist. Der
Begriff des Diskurses bewegt sich vor der Unterscheidung von Sprache
und Nicht-Sprache (Laclau/Mouffe, 1990, 100) und impliziert so die
Annahme, daß jede soziale Konfiguration sinnvoll ist. Eine ungenaue Lektüre
Laclau/Mouffes, welche Diskurs mit Sprache gleichsetzt, mag ihrem Rekurs
auf linguistische Einsichten in der Nachfolge von de Saussure geschuldet
sein. Dieser Rekurs nimmt aber nur einen methodologischen Status ein, da
différentielle Artikulationen anhand von sprachlichen Zeichengefügen
besonders gut beobachtbar sind. Keineswegs sollen damit Sprache und
Außersprachliches gleichgesetzt werden, sondern nur deren gemeinsamer
differentieller Charakter hervorgehoben werden: "It is not that reality is

language, but that the increasing formalization of the linguistic system
brought about the definition of a set of relational logics that embrace more
than the linguistic narrowly defined" (Laclau, 1989, 71).

2. Verneinung einer außerdiskursiven Realität: Wenn die Unterscheidung
von Diskurs und Außerdiskursivem aufgegeben wird, werde die Existenz
realer Objekte verneint, und man falle letztlich auf eine idealistische Position
zurück. Das heiße, "that there is no pre-discursive objectivity or reality,
that objects not spoken, written or thought about do not exist" (Geras,
1987, 66). Geras verengt den Diskursbegriff aber zu sehr und verfehlt den
diskurstheoretischen Status von Objekten: „Nicht die Existenz von
Gegenständen außerhalb unseres Denkens wird bestritten, sondern die ganz andere

Behauptung, daß sie sich außerhalb jeder diskursiven Bedingung des
Auftauchens als Gegenstände konstituieren könnten" (HD, 158). Zu unter-



372 Urs Stäheli

scheiden ist das stets historische „esse" eines Objekts (diskursive Ebene)
von dem ahistorischen „ens" (Laclau/Mouffe, 1990, 103 f.). D. h. es
existieren durchaus Kannibalen, aber kein ahistorisches „ens" des Kannibalen.
Mit der Ablehnung eines naiven empirischen Realismus, der glaubt, natürliche

Gegenstände transparent lesen zu können, fühlen Laclau/Mouffe sich
einig mit neueren Entwicklungen der Epistemologie (Kuhn, Feyerabend).

Gegen das obige Argument der diskursiven Konstituierung eines
Gegenstandes ließe sich, selbst falls man dieses akzeptiert, einwenden, daß
in der Tat keine transparenten facts existieren, aber daß sich gewisse außer-
diskursive Objekte besser für bestimmte Artikulationen eignen als andere;"
es könnten außerdiskursive Zwänge vorliegen, die spezifische Artikulationen

begünstigen und andere ausschließen. So ließe sich argumentieren,
daß bestimmte Grundbedürfnisse von Gesellschaften als elementare Zwänge
bestehen. Laclau gewährt solchen Überlegungen zwar einen abstrakten
Stellenwert, wehrt sich aber dagegen, diesen eine Position außerhalb von
Abstraktionen einzuräumen: "Elowever abstract and general 'needs' may
be, their articulation will always occur within specific discursive practices"
(Laclau, 1990e, 218).

Diese Diskussion mag esoterisch oder sophistisch anmuten, deshalb sei
hier kurz die theoriestrategische Rolle dieser Ausführungen betont. In der
Laclau/Mouffeschen Demokratietheorie, welche auf ihrer Diskurstheorie
aufbaut, wird so jegliches essentialistisches Politikverständnis, wie sie u. a.

in einigen Versionen der marxistischen Klassentheorie, aber auch des
Kommunitarismus präsentiert werden, verworfen.12 Das Ziel politischen
Handelns kann nicht aus einer vorgeordneten Identität (einem „transzendentalen
Signifikat") abgeleitet werden, sondern hängt von der jeweiligen hegemo-
nialen Artikulation in historischen Kämpfen ab. Wenn Klassendiskurse
nicht aus einem außerdiskursiven Wesen einer Klasse (eine Annahme, die
sich meist mit einer der Diskurstheorie fremden, außerdiskursiven Konzeption

der Produktionsverhältnisse verbindet) abgeleitet werden können, wird
jede notwendige Beziehung zwischen - um mit den Begriffen des Marxismus

zu sprechen - Klasse und politischer Ideologie sowie jegliche episte-
mologische Privilegierung eines revolutionären Subjekts in Zweifel gezogen.

11 Jessops Einwand, daß Laclau/Mouffe „the philosopher's stone" entdeckt hätten, da man
diskursiv so Metall in Gold verwandeln könnte, wirkt auf den ersten Blick überzeugend
(1990, 295). Aber gerade an diesem Beispiel läßt sich hervorragend zeigen, daß je nach
Stellung im Differenzsystem Metall die gleiche Funktion wie Gold übernehmen könnte.

12 Zur Demokratietheorie, welche ich hier nicht diskutieren kann, siehe v. a. HD (4. Kapitel);
Mouffe, 1992.



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 373

3. Eingeschränkter Diskursbegriff: Nicht alle kritischen Einwände gegen
die Diskurstheorie behaupten gleich deren analytische Unbrauchbarkeit.
Insbesondere Stuart Hall13 versucht den Diskursbegriff innerhalb eines
marxistischen Theorierahmens zu verwenden. Grenzen für die Arbeit mit
dem Diskursbegriff macht Hall dann aus, wenn die spontane Kombination
diskursiver Elemente losgelöst von materiellen Zwängen und Klassenkämpfen

verstanden wird. Da Hall sich ebenfalls gegen eine direkte Ableitung
von ideologischen Phänomenen aus der Basis wendet, interessiert besonders,

wie Hall Sprache konzipiert:

In language the same social relation can be differently represented
and constructed. And this is so [...] because language by its nature
is not fixed in a one to one relation to its referent but is "multi-
referential": it can construct different meanings around what is
apparently the same social relation or phenomenon [Hall zit. nach

Clegg, 1989, 180]

Die Unfixiertheit der Sprache scheint auf den ersten Blick einem poststruk-
turalistischen Sprachverständnis zu entsprechen. Wenn aber untersucht wird,
wie diese Unfixiertheit funktioniert, zeigt sich recht genau, wo sich die
Laclau/Mouffesche Diskursanalyse und Halls Sprachbegriff unterscheiden.
Unberührt von der Instabilität der Sprache bleibt bei Hall der außerdis-
kursive Referent - z. B. die kapitalistischen Produktionsverhältnisse.
Vorausgesetzt wird immer noch "the same social relation", welche eine Vielzahl

unterschiedlicher Bedeutungen erhalten kann. Den signifikativen Prozeß

reduziert Hall zum zweitrangigen Vorgang, welcher die vorsprachliche
und vordiskursive Realität unbehelligt läßt und ihr bloß aufgestülpt wird.
Vom Reduktionismus vulgär-marxistischer Ansätze, welche eine direkte
und transparente Beziehung zwischen objektivem sozialen Verhältnis und
Ideologie behaupten, vermag sich Hall zwar abzugrenzen, ohne jedoch
soweit zu gehen, die diskursive Konstitution von Wirklichkeiten zu
behaupten. Ebenfalls im Gegensatz zum Ableitungsmarxismus gesteht Hall
den diskursiven Repräsentationsformen einen wichtigen materiellen Einfluß

zu, da aufgrund dieser Definitionen gehandelt wird.

Eine derartige Einschränkung des Diskursbegriffes, wie er sich auch in
einigen Lesarten Foucaults findet, reduziert das theoretische Potential der
Diskurstheorie. Denn vorausgesetzt werden muß dort die essentielle Grundlage

nicht-diskursiver Praktiken, die „einer notwendigen Kausalität
gehorcht, die den Sinnbeziehungen äußerlich ist" (Laclau, 1982, 14). Unmöglich

wird im Foucaultschen Theorierahmen dadurch die Konzeption des

13 Ich stütze mich hier auf die Zusammenfassung der Hallschen Argumente durch S. R.
Clegg (1989, 180 ff.).



374 Urs Stäheli

Diskurses als das Soziale, d. h. als Sinnbeziehung. Sinn bliebe noch immer
ein Zusatz zur sinnlosen Materialität der Gesellschaft und versperrte
dadurch den Zugang zur Frage, inwiefern Sinn selber konstitutiver
Funktionsmechanismus dieser Materialität ist. Erst wenn die Annahme der
Existenz derselben sozialen Realität fallengelassen wird, kann die Realität von
Konstruktionsakten als analysebedürftiges Problem in Gesellschaftstheorie
eingehen.

Diese Kritiken werden alle aus einer „alteuropäischen" Perspektive
formuliert, welche sich des außertheoretischen Referenzpunktes ihrer Theorie
sicher ist, wie auch von durch methodischen Fortschritt klärbaren
Repräsentationsverhältnissen ausgeht. In der Kritik solcher Vorwürfe kann die
Diskurstheorie auf einen Alliierten zählen - ohne bisher viel von ihm zu
wissen. Der Luhmannsche Konstruktivismus bietet ein differenziert
ausgearbeitetes Theorieangebot, das teilweise ähnliche Beobachtungen produziert
wie die hier präsentierte Version der Diskurstheorie. Beide teilen das Begehren,

trotz Referenzverlust weiterhin Gesellschaftstheorie betreiben zu wollen.

Den gemeinsamen Abgrenzungspunkt von solchen Wirklichkeitskonzepten

beschreibt Luhmann treffend:

„Die Formel,Referenzverlust' - manche sagen ,Erfahrungsverlust' oder
noch drastischer ,Sinnverlust', und einige glauben sogar, daß andere nicht
mehr an ihren Körper glauben - die Formel Referenzverlust faßt wie in
einem Brennspiegel das zusammen, was die Distanz zur alteuropäischen
Tradition ausmacht." (1990, 705)

Halls Beharren auf einer zu bedeutenden Realität ordnet sich aus dieser
Perspektive genauso weit entfernt von „neueuropäischen" Beschreibungsversuchen

ein wie die grundsätzliche Verwerfung durch kompromißlosere
Kritiken (z. B. Geras).

Der Konstruktivismus unterscheidet mit den Begriffen Polykontextualität
und Polykontexturalität auf epistemologischer Ebene die mit dem
Referenzverlust einhergehende veränderte Haltung zu Wirklichkeit(en)
konzise. Polykontextuelle Theorien berücksichtigen die Kontextgebundenheit
jeder Aussage bzw. Beschreibung und relativieren dadurch den Anspruch
außerkontextuell gültiger Aussagen. Nicht verzichtet wird vom Kontextua-
lismus auf die Annahme „eines referablen, durchgängig bestimmten Seins",
das unterschiedlich interpretiert und dargestellt werden kann (Fuchs, 1992,
44). Die Position eines referablen Seins nehmen in den Relativierungen der
Diskurstheorie die Produktionsverhältnisse ein, die auf unterschiedliche
Weise diskursiv ausgedrückt werden können. Polykontexturalität - die
epistemologische Position des Luhmannschen Konstruktivismus - geht von



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 375

einer unhintergehbaren Pluralität von Kontexturen aus. Jede Kontextur setzt
den Rahmen aller möglichen Unterscheidungen und bleibt selbst verborgen
(Fuchs, 1992,48). Damit entspricht sie genau Laclaus, aus der Phänomenologie

übernommenen, Begriff des Horizontes, "which establishes at the
same time the limits and the terrain of constitution of any possible object"
(Laclau, 1993, 294).

Weitere Ähnlichkeiten der Problemstellung von Diskurstheorie und
Konstruktivismus zeigen sich, wenn wir uns daran erinnern, daß diskursive
Momente immer nur durch Differenzen zu bestimmen sind und der Diskurs
in seiner Materialität, also in seiner eigenen Funktionsweise zu analysieren
ist. Diesen Sachverhalt benennen Foucault oder auch Veyne, wenn sie sich
selber ironisch als „glückliche Positivisten" bezeichnen (Foucault, 1973,
182; Veyne, 1981, 54 f.). Die diskursiven Aussagen werden selber zum
Analysegegenstand, wenn man sich nicht mit der bloßen Feststellung des

Referenzverlustes begnügen möchte. Folgerichtig gerät auch bei Luhmann
das Bezeichnen in den Vordergrund: „Wenn aber die Operation des
Referierens - wir haben von Bezeichnen gesprochen - selbst als eine reale

Operation aufgefaßt werden muß, kann man nicht mehr ernsthaft meinen,
real sei nur das, was sie bezeichnet (referiert)" (1990, 706). Luhmann
entgeht jedoch nicht, daß damit das Problem keineswegs gelöst ist, da die
Realität der zu beobachtenden Operation genauso unzugänglich ist wie die
Referenz. Der „glückliche Positivismus" der Diskursanalyse von Foucault
droht sich genau in diese Problematik zu verstricken, obwohl er diesem
Paradox durch den Verzicht auf einen festen Beobachtungsstandpunkt zu
entkommen versucht. Foucault begegnet dem Problem des Ortes des eigenen

Sprechens in der „Archäologie des Wissens" mit einem ironischem
Versteckspiel, ohne es für soziologische Zwecke theoretisch hinreichend
beschreiben zu können: „Denn im Augenblick und ohne daß ich ein Ende
absehen könnte, meidet mein Diskurs - weit davon entfernt, den Ort zu
bestimmen, von dem aus er spricht - den Boden, auf den er sich abstützen
könnte. Er ist Diskurs über Diskurse" (1973, 292).

Die Laclau/Mouffesche Version der Diskurstheorie thematisiert die
eigene Diskursivität nur indirekt, indem von einer konstitutiven Intransparenz
des Diskurses ausgegangen wird, was impliziert, daß keine theoretische
Konstruktion, auch nicht die Laclau/Mouffesche, behaupten kann, die Intransparenz

durchschaut zu haben. Dennoch bleibt unklar, mit welchen theoretischen

Strategien eine Theorie unter diesen Bedingungen zu operieren
hätte. Laclau/Mouffe müssen sich deshalb auch die Frage gefallen lassen,
inwiefern sie die eigene Erkenntnisposition historisieren (Demirovic, 1985,
31) und inwiefern ihr Theorieangebot der Selbstreflexion zugänglich ist.



376 Urs Stäheli

Die Klärungsbedürftigkeit des ambivalenten Status der Diskursrealität bei
Laclau/Mouffe, womit nicht die Klärung von Intransparenz gemeint ist,
wird am besten indirekt über deren kritische Rezeption deutlich: Während
Geras wegen des Referenzverlustes Idealismus vermutet, wird von Rosenthal
mit einem an Althusser geschulten Blick gerade Laclau/Mouffes Realismus

kritisiert:

Laclau and Mouffe understand their own analytical framework as
implying [...] „ the abandonment of the thought/reality opposition"
[HD, 161, US], If this is so, the latter opposition is abandoned at the

expense of „thought", and in the direction of „reality". „The real"
continues to operate unimpeded as an approachable horizon in their
argument [1988, 32].

Rosenthals Kritik weist indirekt darauf hin, daß eine Diskussion des
Diskursbegriffes nicht anhand überkommener Dualismen wie Idealismus-
Materialismus vorgenommen werden kann, sondern das Problem letztlich
im Zusammenhang mit der Realität diskursiver Konstruktionen zu diskutieren
ist. Wie unser Verweis auf den Luhmannschen Konstruktivismus gezeigt
hat, können auch Diskurse selbst nicht unmittelbar dargestellt werden,
sondern müssen ihrerseits wiederum beobachtet werden. Wenn der
diskurstheoretische De-Konstruktivismus also nicht auf halbem Wege stehen bleiben

will, muß er in einer selbstreflexiven Bewegung den Konstruktivismus
auch auf seine Beobachtungen von Diskursen beziehen.

4. Die Unmöglichkeit der Gesellschaft

Mit der Einführung des Diskursbegriffes wurden theoretische Entscheidungen

von kaum zu überschätzender Bedeutung für zentrale Kategorien
der Soziologie getroffen - betroffen davon sind insbesondere das Soziale,
die Gesellschaft und die Politik. Die theoriestrategische Bedeutung des

diskurstheoretischen Begriffsangebotes liegt in der so ermöglichten
Substituierung und Reformulierung des Sozialen:

Unter dem „Diskursiven" verstehe ich nichts, was sich im engen
Sinne auf Texte bezieht, sondern das Ensemble der Phänomene
gesellschaftlicher Sinnproduktion, das eine Gesellschaft als solche
begründet. Hier geht es nicht darum, das Diskursive als eine Ebene
oder eine Dimension des Sozialen aufzufassen, sondern als
gleichbedeutend mit dem Sozialen als solchen [Laclau, 1981, 176].14

14 Laclau hält auch in neueren Aufsätzen an dieser Definition fest (1990b, 90).



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 377

Genauso, wie es kein Bedingungsgefiige für die Diskursivität gibt, bleibt
ein derartiges Soziales unbegründet: „Heideggerianisch gesprochen: Das
Soziale ist nicht begründbar, es ist vielmehr selbst das Gründende" (Bude,
1991, 100). Ein nicht-diskursives Soziales kann es per definitionem nicht
mehr geben. Die Notwendigkeit eines derartigen theoretischen Eingriffes
ergibt sich nicht daraus, daß mit Diskurs andere Gegenstände zu sozialen
werden als durch den Begriff des Sozialen, sondern vielmehr in der
Ermöglichung einer relationalen und differenztheoretischen Formulierung
des Sozialen. Mit dem Diskursbegriff wird von Was-Fragen (Was ist die
Gesellschaft?) auf Wie-Fragen (Wie ist die Gesellschaft möglich?) umgestellt
(ähnlich auch Luhmann, 1990). Ermöglicht wird dadurch das Verständnis
des Sozialen als Ensemble von Sinnbeziehungen zwischen diskursiven
Objekten (Laclau, 1982, 16) und die Analyse von prekären und temporären
Bedeutungsfixierungen in hegemonialen Kämpfen. Diese theoretische
Intervention produziert eine neue und prominente Positionierung des
Politischen: "The political is not an internal moment of the social but, on the

contrary, that which shows the impossibility of establishing the social as an

objective order" (Laclau, 1990c, 160). Das Politische bildet damit letztlich
durch seinen, die volle Konstitution der Gesellschaft verunmöglichenden
Charakter genau den Raum des Subjekts: das Subjekt als Mangel der Struktur

(vgl. Zizek, 1990).

Die Komplexität des Sozialen verlangt ein theoretisches Feld, das
dekonstruktive Effekte nicht mit Abschlußformeln beschränkt, sondern kon-
tingente Artikulationen beobachtbar macht. Für das Soziale, welches oben
mit dem Diskursiven gleichgesetzt worden ist, bedeutet dies die Unmöglichkeit

der endgültigen Fixierung von Sinn und die Existenz eines permanenten

Bedeutungsüberschusses, die durch den unbehebbaren Mangel eines
die Differenzen regulierenden und fixierenden Grundprinzipes verursacht
wird (HD, 162 f.).15 Auf dem Feld des Sozialen finden ständig Konstruktionsund

Fixierungsversuche statt; es bildet somit das Gebiet, auf dem Differenzen
überhaupt erst möglich und konstruierbar werden (Laclau, 1983a, 39). Das
so bestimmte Soziale wird von keinem inneren Zentrum oder Wesen
beherrscht, weshalb von einer „Unmöglichkeit der Gesellschaft" gesprochen
werden muß. Diese Unmöglichkeit ist dafür verantwortlich, daß Gesellschaft

im Sinne eines strukturierten Systems immer wieder begrenzt wird
und nur mittels der paradoxen Operation eines „leeren Signifikanten" sich
selbst bezeichnen kann. Die Suche nach einem Ursprung dieser Differenzen

15 Heinz Budes Konzept des „seriellen Sozialen" kommt dem Laclau/Mouffeschen Begriff
des Sozialen sehr nahe: „Nicht .notwendige Beziehungen' [...] beherrschen das soziale
Feld, sondern äußerst punktuelle und flüchtige Beziehungen, die unaufhörlich Verbindungen
herstellen, sie aber zugleich wieder zerstreuen" (1991, 104).



378 Urs Stäheli

oder einer ehemals homogenen Einheit, welche nun differenziert wird, macht
aus dieser diskurstheoretischen Perspektive keinen Sinn. Dieser Begriff
des Sozialen entspricht der Dynamik der „différance" (Derrida), dem
Aufschieben/Verschieben angesichts des Fehlens eines transzendentalen Signifikats.

Derrida, auf den sich Laclau/Mouffe berufen, schreibt:

Es ist dies auch der Augenblick [der unendliche Austausch der
Zeichen, US], da infolge der Abwesenheit eines Zentrums oder eines
Ursprungs alles zum Diskurs wird [...], das heißt zum System, in
dem das zentrale, originäre oder transzendentale Signifikat niemals
absolut, außerhalb eines Systems von Differenz präsent ist. Die
Abwesenheit eines transzendentalen Signifikats erweitert das Feld und
das Spiel des Bezeichnens ins Unendliche [1976, 424],

Würde die Diskursanalyse sich mit dem reinen und ungehinderten Spiel der
Signifikanten zufriedengeben, wären jene Vorwürfe gegen den Entwurf
einer poststrukturalistischen Gesellschaftstheorie berechtigt, welche ihr
Beliebigkeit, Chaos, Normzerfall etc. vorwerfen. Deshalb ist es wichtig,
sich des analytischen Status des Bedeutungsüberschusses, dieses „Rauschens
des Diskurses" zu vergewissern. Mit der Annahme eines derartigen Rauschens
wird eine Formanalyse der das unendliche Rauschen skandierenden diskursiven

und hegemonialen Formationen ermöglicht (Demirovic, 1988, 72).16

Hier erst beginnt das diskursanalytische Unterfangen: Diskursive Formationen

sind Konstruktionsversuche partieller Fixierungen dieses Rauschens,
d. h. in ihnen wird Sinn erzeugt. Unmöglichkeit der Gesellschaft will dann
heißen, daß trotz des Scheiterns einer endgültigen Fixierung dieser
Konstruktionsversuche das Soziale „nur als Anstrengung, dieses unmögliche Objekt
zu konstruieren", existiert (HD, 164) und Gesellschaft als "a unitary and

intelligible object which grounds its own partial processes" unmöglich
geworden ist (Laclau, 1990b, 90).17 Für die Gesellschaftstheorie läßt sich
die Unmöglichkeit von Objektivität, d. h. einer völlig geordneten Gesellschaft,

mit dem Begriff des Antagonismus benennen; jene Dimension der
Laclau/Mouffeschen Theorie, deren Radikalität von vielen Kritikerinnen
übersehen, von anderen dagegen für "perhaps the most radical breakthrough
in modern social theory" gehalten wird (Zizek, 1990, 249). Denn hier wird
der Versuch unternommen, Lacans Begriff des „Realen" (im Sinne von

16 Demirovic bezieht sich hier auf seinen eigenen, an Foucault angelehnten Diskursbegriff.
Die zitierte Aussage läßt sich m. E. aber ohne Probleme auf das Feld des Diskursiven bei
Laclau/Mouffe beziehen.

17 Der Gedanke der Unmöglichkeit der Gesellschaft ist auch der Luhmannschen Systemtheorie
nicht fremd: „Als Realität, als autoreferentielle .Entität', als An-sich ist Gesellschaft
nicht erreichbar" (Fuchs, 1992, 25).



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 379

Unmöglichkeit der Symbolisierung) zu einem wertvollen Werkzeug der
Gesellschaftstheorie zu machen.

4.1 Der Antagonismus

Diesen wohl schwierigsten und originellsten Begriff verortet Laclau an

theoriestrategisch zentraler Position: "The crucial point is that antagonism
is the limit ofall objectivity" (1990a, 17) - und stellt damit auch die Grenze
der Möglichkeit von Gesellschaft dar. Objektivität - als Gegenbegriff zum
Antagonismus - bedeutet die Präsenz eines völlig konstituierten Objekts
(Laclau, 1990d, 182). Der Antagonismus bringt das durch den Aufschub
des „transzendentalen Signifikats" (Derrida) bewirkte kontinuierliche Spiel
der Differenzen zum Scheitern:

Wir müssen uns nun jedoch fragen, ob es nicht gewisse „Erfahrungen

", gewisse diskursive Formen gibt, in denen das, was manifestiert
wird, nicht länger der kontinuierliche Aufschub des „ transzendentalen
Signifikats" ist, sondern gerade die Nichtigkeit der Aufschiebung,
die endgültige Unmöglichkeit einer stabilen Differenz und folglich
jeder „Objektivität" [HD, 176 f.].

Derrida (1976), den Laclau/Mouffe zustimmend zitieren (HD, 163 f.),
argumentiert mit der Abwesenheit des „transzendentalen Signifikats", d. h.

mit der dezentrierten Beschaffenheit jedes Diskurses, um das endlose Spiel
des Bezeichnens zu „begründen". Eine stabile Differenz wäre also auch
bereits hier nicht mehr möglich. Der Antagonismus scheint nun die
spielerische Instabilität der différance insofern zu „übertreffen", als durch
ihn das Spiel selbst gestört wird. Im folgenden interessiert nun genau das

Verhältnis zwischen diesen verschiedenen Formen der Destabilisierung der
Signifikantenkette. Anhand der Laclau/Mouffeschen Konzeptualisierungen
des Antagonismus versuche ich mittels einer Systematisierung aufzuzeigen,

daß unterschiedliche Muster zur Erklärung von Antagonismen
verwendet werden: einerseits zwei Versionen der jedem Differenzsystem
inhärenten Unmöglichkeit, sich völlig zu konstituieren (1 und 2), andererseits

die mit dem „Realen" (Lacan) gegebene Destabilisierung von
Differenzsystemen (3).

1. Kampf antagonistischer Kräfte: Mit dem Begriff des „Antagonismus"
wird auf den ersten Blick wahrlich keine neue Kategorie in die
Gesellschaftstheorie eingeführt: sei es, daß vom antagonistischen Charakter von
Klassen die Rede ist, sei es, daß beliebige Konflikte als Antagonismus



380 Urs Stäheli

bezeichnet werden. Laclau/Mouffe grenzen ihren Antagonismusbegriff von
konkurrierenden Begriffen wie dem dialektischen Widerspruch und der
Realopposition (Kant) ab. In einer Realopposition besitzt jedes Glied
unabhängig von der Relation zu anderen seine Positivität (vgl. die Formel
„A — B"). Im dialektischen Widerspruch wird dagegen keine Unabhängigkeit
der beiden Glieder voneinander angenommen („A - nicht A") (HD, 177),
sondern die Einheit der Gegensätze durch ihre gegenseitige Abhängigkeit
notwendig mit eingeschlossen. Der Antagonismus entspricht keinem dieser
beiden Begriffe: Mit der Realopposition ist er unvereinbar, da die Beziehung
der opponierenden Objekte auf einer „physikalischen" Ebene bleibt, ohne
ein gegenseitiges Bedingungsverhältnis voraussetzen zu müssen (HD, 178);
mit dem dialektischen Widerspruch ist er unvereinbar, da die damit bezeichnete

logische Unmöglichkeit nicht notwendigerweise bedeutet, "that its
[des ökonomischen Systems, US] collapse must take the form of a confrontation

between groups" (Laclau, 1990a, 6). Antagonismus wird hier gleichgesetzt

mit dem sozialen Kampf zwischen Gruppen, mit einer kontingenten
Machtbeziehung. Indem antagonistische Beziehungen losgelöst werden von
Widersprüchen, wird der kontingente Charakter sozialer Kämpfe erst denkbar:

"The resolution (or non-resolution) of the antagonism depends entirely
on a factual contingent history" (ebd., 8).

Mit der Einengung des Antagonismus auf soziale Kämpfe ist die formale
Struktur und Besonderheit antagonistischer Beziehungen noch keineswegs
erläutert. Ein wesentliches Unterscheidungsmerkmal zur Realopposition
(A - B) wie auch zum Widerspruch (A - nicht-A) liegt in der Beschaffenheit
der jeweiligen Glieder. In beiden Fällen sind diese nämlich vollständig
konstituiert, objektiv im oben ausgeführten Sinne. Ganz anders dagegen
der Antagonismus: „Die Präsenz des .Anderen' hindert mich daran, gänzlich
Ich selbst zu sein" (HD, 180).18 Die antagonistische Beziehung zeichnet
sich durch die Nicht-Identität eines jeden Pols mit sich selber aus, ohne daß
diese sich dabei aber logisch ausschließen würden: „Aber auch die Kraft,
die mich antagonisiert, ist keine solche Präsenz: ihr objektives Sein ist ein
Symbol meines Nicht-Seins und wird auf diese Weise von einer Pluralität
von Bedeutungen überflutet, die verhindern, daß es als volle Positivität
fixiert wird" (ebd.). A ist daher im Antagonismus nicht einfach nicht-A
(wie im dialektischen Widerspruch), sondern da A nie ganz A ist, symbolisiert
B die Unmöglichkeit einer vollständigen Konstitution von A. B muß
deshalb stets außerhalb von A positioniert werden.

8 Dallmayr sieht in solchen Passagen eine „flirtation with nothingness" 1989, 133). Wenn
man aber der hier vorgeschlagenen Re-Konstruktion folgt, wird das Außen zumindest an
dieser Stelle nicht als Außen des Nichts oder der Negativität konzipiert, sondern als
Außen einer ebenfalls nicht völlig identischen Kraft.



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 381

Jetzt erst kann die anfängliche Aussage Laclaus, daß der Antagonismus
die Grenze jeder Objektivität ist, verstanden werden. Eine Objektivität
ohne Grenze findet sich sowohl in den Gliedern der Realopposition wie
auch in jenen des Widerspruchs - genau das ist gemeint, wenn von
abgeschlossenen, bzw. vollständigen Gliedern die Rede ist. Der Antagonismus
verunmöglicht die vollständige Konstitution einer Identität: "It is an 'outside'
which blocks the identity of the 'inside' (and is, nonetheless, the prerequisite
for its constitution at the same time)" (Laclau, 1990a, 17). Mit dieser Aussage

geht eine zusätzliche Dimension in die Bestimmung des antagonistischen
Verhältnisses ein: Der Antagonist behindert nicht nur die völlige
Konstitution von A, sondern ist gleichzeitig auch Bedingung der Existenz von
A. Da jede Identität sich in einem antagonistischen Verhältnis zu anderen
Identitäten partiell konstituiert, müssen jeweilige Identitätsformen von
Ergebnissen antagonistischer Kämpfe abhängen. Als Beispiel für einen
derartigen Antagonismus dient Laclau/Mouffe das Verhältnis von Bauer
und Grundbesitzer: „Gerade weil ein Bauer kein Bauer sein kann", existiert
„ein Antagonismus gegenüber dem Grundbesitzer, der ihn von seinem Land
vertreibt" (HD, 180). D. h. der Bauer wird erst durch seine Beziehung zum
Großgrundbesitzer zum Bauer, der ihn wiederum negiert. Gleichzeitig bilden
Bauer und Großgrundbesitzer aber kein Ganzes, das durch seine
widersprüchliche Beziehung konstituiert wird und im Falle der Versöhnung zu
sich kommen würde. Die antagonistische Beziehung entspricht keineswegs
der Entfremdung, da die Möglichkeit „nicht-entfremdeter" Identitäten per
definitionem von Laclau/Mouffe ausgeschlossen wird. Dies würde die
Denkbarkeit „reiner" Identitäten erfordern, die nicht schon immer durch die
Spuren anderer Identitäten gezeichnet sind.

2. Antagonismus als strukturelle Negation einer Subjektposition: Die Lage
kompliziert sich zusätzlich durch eine weitere Beschreibung des

Antagonismus. Der Antagonismus zwischen Arbeiter und Kapitalist kann
nicht aus den Produktionsverhältnissen abgeleitet werden. Diese Aussage
ist noch völlig kompatibel mit den oben diskutierten Abgrenzungen. Aber
wie funktioniert nun dieser Antagonismus: "There is therefore a 'social
objectivity' - the logic of profit - which denies another objectivity - the
consumer's identity" (Laclau, 1990a, 16). Die beiden sich gegenüberstehenden

Einheiten befinden sich nun auf einer unterschiedlichen katego-
rialen Ebene: Einerseits die Profitlogik, andererseits die den
Produktionsverhältnissen äußerliche Konsumentenidentität. Als wesentlich für die Logik

des Arguments erweist sich die gegenseitige Äußerlichkeit der beiden
„Objektivitäten" — auf diesem Abstraktionsniveau kann wiederum ohne
Probleme an die allgemeine Beschreibung des Antagonismus angeschlos-



382 Urs Stäheli

sen werden. Problematisch wird erst die unterschiedliche kategoriale Ebene

von Profitlogik und Subjektposition des Konsumenten. Das konstitutive
Außen der Produktionsverhältnisse könnte beispielsweise in der „Logik"
des Rechtssystems - also, um etwa mit Luhmann zu sprechen, in deren
Umwelt - liegen. Denn auch eine derartige Beziehung entspräche dem

„Doppelcharakter" des Antagonismus, indem das Recht ökonomische
Beziehungen sowohl ermöglicht (z. B. durch das Vertragsrecht) wie auch
durch Eingriffe (z. B. soziale Rechte wie Mindestlöhne) begrenzt, also eine
völlige Identität des Ökonomischen blockiert. Die beschriebene Negation
einer Subjektposition bzw. deren strukturelle Unterordnung, kann nicht
ohne weiteres auf das antagonistische Verhältnis zweier Akteure mit
unterschiedlichen Interessen übertragen werden (so etwa Laclau/Mouffes
Beispiel des reinen Antagonismus zwischen städtischer und ländlicher
Gemeinschaft in der millenaristischen Bewegung [HD, 186]).

3. Antagonismus als Unmöglichkeit der Gesellschaft: Im Hinblick auf die
Gesellschaft verändert sich der Antagonismusbegriff erneut. Denn hier
existieren Antagonismen nicht in der Gesellschaft, sondern sind außerhalb
der Gesellschaft als ihr „konstitutives Außen" zu positionieren: „Genaugenommen

existieren Antagonismen nicht innerhalb, sondern außerhalb der
Gesellschaft; beziehungsweise sie konstituieren die Grenzen der Gesellschaft
und deren Unmöglichkeit, sich vollständig zu konstituieren" (HD, 181). In
neueren Aufsätzen - insbesondere in Anschluß an Zizeks Weiterentwicklung
des Laclau/Mouffeschen Antagonismusbegriffs - verweist Laclau explizit
auf die Beziehung von Antagonismus und Realem (Lacan): "But antagonism
is the disruption of a system of differences, of a symbolic universe, by an

'outside' which negates it - the Real, in the Lacanian sense - which impedes
it from fully constituting itself' (1990c, 168). Dieses Reale - als nicht-
diskursiver Kern - zeigt sich im Antagonismus, ohne daß es durch Sprache
ausdrückbar wäre. „Deutlich" wird, daß die Gesellschaftstheorie, Sprache
überhaupt, bei der Beschäftigung mit dem Antagonismus an ihre Grenze
gerät, untergräbt dieser doch die Versuche stabiler Fixierungen; mehr noch,
der Antagonismus stellt das Gelingen von Sinnproduktion selbst in Frage.
Das Vorhaben, mittels sprachlicher Differenzen dieses Subversionsmoment
auszudrücken, muß deshalb stets scheitern - genauso wie die Konstitution
von Gesellschaft unmöglich bleibt, was aber genauso wenig zum Verzicht
auf Versuche der Instituierung von Gesellschaft führt wie zum Verzicht auf
Gesellschaftstheorie

Bei Lacan wird der Begriff des Realen im Zusammenhang mit der
Subjektkonstitution eingeführt. Es ist das Reich unbeschränkter Wunscherfüllung,



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 383

ein vor-soziales und vor-subjektives Gebiet19: Auf der Ebene des symbolischen

Diskurses ist das Reale das immer schon Verfehlte und dennoch
Begehrte, das durch die Verschiebung (Metonymie) den „manque de l'être"
ins Symbolische einführt (Lacan, 1975, 41). Die unendliche Bewegung der

Metonymie ist das „Begehren nach etwas anderem", das Begehren eines

Mangels (Lacan, 1975, 44). Weil das Reale für das Symbolische nicht
zugänglich ist, kann die Grenze, die Reales und Symbolisches trennt, nur
im Symbolischen mittels eines leeren Signifikanten, der Unmöglichkeit
eines endgültig fixierten Symbolischen (Zizek, 1991, 112) liegen. Erst eine
solche Konzeption des Realen läßt Laclaus These, daß das Reale nur in
begrifflichen Ent-Stellungen sichtbar wird, verständlich werden (Laclau,
1990d, 86). Dies impliziert auf keinerlei Weise, daß „wirkliche"
Eigenschaften nicht-diskursiver Entitäten das begriffliche Feld, oder allgemeiner
Diskurse, beeinflussen. Mit dem Realen wird nicht eine einzige unbestrittene
Realität wieder eingeführt. Einwänden, welche den Bezug aufs Reale bei
Laclau/Mouffe als Inkonsistenz der Theoriebildung identifizieren, indem
das Reale mit Realität verwechselt wird, entgeht deshalb gerade die Pointe
des Lacanschen Arguments.20

4.2 „Différence" versus das „Reale": Inkompatible Strategien?

Unsere kurzen Bemerkungen zum Realen bei Lacan sind knapp ausgefallen.

Sie sollen aber dazu dienen, die theoretischen Konsequenzen des obigen

Typisierungsvorschlags zu bedenken. Dieser führt zur Vermutung, daß

zwei unterschiedliche theoretische Strategien nebeneinander gestellt werden:

eine dekonstruktivistische Fassung der letztlichen Unfixierbarkeit der
Signifikanten steht in einem unklaren (Konkurrenz?)-Verhältnis zu einer
an Lacan angelehnten Theorie des Antagonismus.21 Mehr noch, die drei
oben herausgearbeiteten Antagonismustypen - so meine These - kommen
durch eine unvollständige Argumentationsweise zustande.22 Während der

Antagonismus zuerst von Realopposition und Widerspruch deshalb
abgegrenzt wird, weil keine Identität ohne ein diese Identität untergrabendes

19 Das „vor" ist nicht einfach als chronologische Stufe in der Subjektkonstitution zu verstehen,
sondern läßt auch das (v)erkannte Subjekt des Spiegelstadiums nicht los.

20 Jessop verfehlt auf diese Weise das Reale (1990, 296).
21 Zizek macht eine ähnliche Beobachtung, wenn er dazu auffordert, zwischen dem Antago¬

nismus als Unmöglichkeit des Sozialen (vgl. das Reale) und antagonistischen Kämpfen in
der Realität zu unterscheiden (1990, 253).

22 Um meine Argumentation zu vereinfachen, reduziere ich die drei Antagonismustypen auf
Typus 1 und 3, wobei Typus 2 dem ersteren untergeordnet wird.



384 Urs Stäheli

Äußeres möglich ist, wird in einem zweiten Argumentationsschritt die
antagonistische Beziehung von A - B verallgemeinert auf die Sprache und die
Gesellschaft. Das heißt keineswegs, daß diese Verschiebung a priori
unzulässig wäre, sondern nur, daß dazwischen ein Argumentationsschritt fehlt,
über dessen Möglichkeit nur eine sorgfältige Debatte der Kompatibilität
der beiden Argumentationslogiken entscheiden könnte. Denn während der
erste Schritt ohne Bezug auf Lacans Reales möglich ist, muß der zweite
Schritt ein anderes Außen einführen. Die Nichtkonstitution sowohl von A
wie auch von B wurde im ersten Fall mit deren gegenseitiger Äußerlichkeit
begründet: A ist das Äußere von B und B ist das Äußere von A. Auf dieser
Ebene besteht das Außerdiskursive immer nur im diskursiven Außen eines
Diskurses bzw. einer anderen diskursiv konstituierten, prekären Identität.
Bezogen auf die Gesellschaft, d. h. auf die Vielzahl der in einer hegemonialen
Formation artikulierten Diskurse, verändert sich die Beschaffenheit des

Außens, obwohl dessen Effekt ganz ähnlich in der Begrenzung jeglicher
Objektivität liegt. Das Verhältnis von A - B war ein symmetrisches und
hielt Positionen sowohl auf der Seite von A wie auch auf jener von B

bereit. Eine Position außerhalb der Gesellschaft aber läßt sich nicht beziehen

— worauf Laclau/Mouffe konsequenterweise auch aufmerksam
machen, wenn sie darauf insistieren, daß die Grenze des Sozialen nur in der
Gesellschaft liegen kann, da das Jenseitige der Grenze sonst wahrnehmbar,
d. h. eine neue Differenz im Diskurs sein müßte (FID, 182 f.). Das Außen
des Diskurses ist jetzt kein anderer Diskurs mehr, sondern das Scheitern
der Fixierung jeder diskursiven Formation.

Vom ersten Argumentationsschritt aus könnte deshalb auch nach einer
immanenten Erklärung der Unmöglichkeit von Gesellschaft gesucht werden,
indem diese auf die Artikulation nie endgültig konstituierter diskursiver
Momente und Formationen zurückgeführt würde. Laclau/Mouffe — die wohl
dieses Argument nicht zurückweisen würden - führen aber genau an dieser
Stelle ein anderes Außen, nämlich das Lacansche Reale, ein. Das vorherige
diskursive Außen hat sich gewandelt in ein nicht-diskursives Außen, das

per definitionem dem Diskurs unzugänglich ist und sich nur in dessen

Subversion zu äußern vermag. Den verschiedenen historischen Antagonismen,

d. h. dem ersten Antagonismusbegriff von Laclau/Mouffe, liegt in
dieser Version das Reale zugrunde: "It [das Reale, US] enables us to grasp
this plurality [partikularer Kämpfe, US] itself as a multitude of responses
to the same impossible-real kernel" (Zizek, 1989, 4). Das Außen wird
durch dessen Gleichsetzung mit Lacans Realem enthistorisiert, sowie die

anfänglich recht offene Bestimmung des Außerdiskursiven durch die
Setzung eines ursprünglichen Mangels vereindeutigt. Auf die anfängliche Un-



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 385

terscheidung von Element und Moment bezogen, müßte dies heißen, daß
ein reines Element nur als ein reales denkbar ist.

Kurz, der Antagonismus wird auf mindestens zwei verschiedene Weisen

begründet:

a) Antagonismus durch das konstitutive Außen; diskursimmanente Unab-
schliessbarkeit (Dekonstruktivismus)

b) Antagonismus durch das Reale (Lacanismus)

Während Antagonismus (a) zur Erklärung von Konflikten zwischen
antagonistischen Kräften eingesetzt wird, dient Antagonismus (b) zur Begründung

der Unmöglichkeit von Gesellschaft. Gegen unsere These des
ungeklärten Nebeneinanders zweier Argumentationsstränge wird von Laclau
eingewendet, daß beide Male ein „konstitutives Außen" als Negation der
eigenen Identität besteht, d. h. Momente der Negativität, die in ein diskursives
Differenzsystem nicht integriert werden können.23 Wenn aber die theoretische
Äquivalenz des „konstitutiven Außen" (Derrida) und des Realen (Lacan)
vorgeschlagen wird, müßte erklärt werden, warum die Destabilisierung
durch das erstere von der des Realen abgegrenzt wird (Spiel der Differenzen
vs. Scheitern der Differenzen).

Dennoch bestehen auch wichtige Gemeinsamkeiten: Beide Konzeptionen

schließen die endgültige Auflösung von Antagonismen aus. Versuche

der Stillstellung von Antagonismen müssen deshalb stets totalitären
Charakter annehmen, und es mag kein Zufall sein, daß gerade in totalitären
Systemen die Auflösung des antagonistischen Charakters des Sozialen
versprochen worden ist.24

Mit dem Realen wird allerdings ein Theorieelement eingeführt, das zwar
nicht analog eines Ursprungs mit notwendigen Ergebnissen funktioniert,
aber doch als ahistorischer nicht-diskursiver Ursprung im Sinne eines
konstitutiven Mangels des „Signifikantenspiels" bezeichnet werden kann. Wenn
das Reale unaufhebbar gegeben ist, wird es auch immer Antagonismen
geben. Eine Theorie mit kritischem Anspruch gerät aber gerade an diesem
Punkt in Schwierigkeiten: Wie soll erklärt werden, daß bestimmte
Antagonismen für die involvierten Subjekte weit destruktiver sind als
andere, und welche politischen und normativen Konsequenzen folgen aus der
ahistorischen Universalität des Antagonismus (Elliott, 1992, 193)?

23 Ich stütze mich hier auf ein Gespräch mit Prof. Laclau im April 1993 in London.
24 In diesem Sinn kann gemäß Zizek Hegel als der erste Post-Marxist bezeichnet werden:

"According to Hegel, the antagonisms of civil society [bürgerliche Gesellschaft, US]
cannot be suppressed without a fall into totalitarian terrorism - only afterwards can the
state limit its disastrous effects" (1989, 5).



386 Urs Stäheli

5. Schlußbemerkungen

Wie kann Gesellschaftstheorie aussehen, so die anfängliche Frage, wenn
sie poststrukturalistisches Theoriewerkzeug verwenden will? Entweder
entwickelt man eine soziologische Theorie der Postmoderne (und verbleibt
somit größtenteils innerhalb „moderner" Paradigmen), oder man versucht
sich in einer dekonstruktivistischen und diskurstheoretischen Soziologie -
einer Soziologie also, die poststrukturalistische Theoreme in den eigenen
Theorieentwurf einbaut. Mit der Entscheidung für die Laclau/Mouffesche
Diskurstheorie wurde der zweite Weg eingeschlagen und gleichzeitig der
Baudrillardsche Weg einer Soziologie ohne Soziales vermieden. Die
ausführliche Darstellung des Diskursbegriffes verfolgte die These, daß die
Diskurstheorie als eine spezifische Art des Konstruktivismus verstanden
werden kann, die von der Materialität des Diskurses ausgeht, indem sie
Diskurse in ihrer Positivität analysiert. Durch die Herausarbeitung der
immanenten Zerrissenheit jeder diskursiven Konstruktion grenzt sich ein post-
strukturalistischer Diskursbegriff von der Statik strukturalistischer
Konzeptionen ab.

Zu den Vorzügen der Laclau/Mouffeschen Diskurstheorie gehört das
hohe Niveau epistemologischer Überlegungen, welchen durch die Zentralstellung

des Diskursbegriffes in der ganzen Theoriekonstruktion Rechnung
getragen wird. Dadurch konnte sowohl die Gegenüberstellung von Denken
und Wirklichkeit wie auch die von Diskurs und materieller Wirklichkeit
aufgegeben werden. Dennoch gelingt es der Laclauschen Diskurstheorie
nicht, ihren Konstruktivismus auch auf die eigenen Beobachtungsoperationen
zu beziehen. Es gilt deshalb, die theoretische Konstruktionsarbeit des
Diskurstheoretikers selbst als De-Konstruktionen und diskursive Artikulationen zu
betrachten, die genauso wenig einen unmittelbaren Zugang zu den von ihr
beobachtenden Diskursen haben kann, wie auch ein allegorischer Weg hinter
den Diskurs versperrt ist. Während Foucault der Gefahr einer objektivistischen

Haltung mittels eines ironischen Spiels von Perspektiven antwortet
oder Derrida sich in die spielerische Vertextung dieser Paradoxic flüchtet,
muß Gesellschaftstheorie an ihrem theoretischen Anspruch festhalten, ohne
ihre eigene Diskursivität zu vergessen. Im Laclau/Mouffeschen Entwurf
findet sich daher die soeben erwähnte Rhetorik kaum, sondern vielmehr
jene des wissenschaftlich-theoretischen Genres. Innerhalb dieses Genres
aber kann die Relativierung und Reflexion der eigenen Beobachterposition
wohl am ertragreichsten mit Anleihen an der Luhmannschen Beobachtungstheorie

problematisiert werden, da sie das Problem der Selbstreflexion des

Theoriebildungsprozesses thematisiert und durcharbeitet.



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 387

Neben diesen Unklarheiten über die Selbstthematisierung der Diskurstheorie

konnten zwei immanent konfligierende Theoriestrategien ausgemacht

werden. Für die (De-)Konstruktion des Gegenstandes von
Gesellschaftstheorie hat die oben beschriebene epistemologische Position sowie
die Rezeption poststrukturalistischer Theoreme weitreichende Folgen. Das

„post" in „poststrukturalistischer Gesellschaftstheorie" kommt in der Betonung

der Unmöglichkeit stabiler Ordnung bzw. der unaufhebbaren
Verhängtheit von Ordnung und Unordnung, zum Tragen. Mit den Kategorien
des „konstitutiven Außens" und dem Lacanschen „Realen" wurde Gesellschaft

als stets Scheiternde beschrieben. In der ausführlichen Diskussion
des Antagonismusbegriffs, welcher für die Unmöglichkeit der Gesellschaft
verantwortlich ist, wurde das ungeklärte Verhältnis einer dekonstruktivistischen

und Lacanschen Fassung des Antagonismus herausgearbeitet.
Dabei konnten zwei Argumentationsstrategien unterschieden werden:

1. Die Annahme eines Realen führt einen nicht historisierbaren „Grundbegriff"

ein, der jede soziale Formation als scheiternde Instituierung
auffaßt, dadurch aber die Fähigkeit verliert, unterschiedliche Formen
des Scheiterns zu unterscheiden.

2. Die dekonstruktivistische Argumentationsstrategie verzichtet auf das
Lacansche Negativitätspathos und erklärt Antagonismen mittels der
diskursimmanenten Unmöglichkeit stabiler Fixierungen.

Theoretische Weiterentwicklungen der Laclau/Mouffeschen Diskurstheorie
bedürfen deshalb einer genauen Abklärung der Kompatibilität der beiden
Erklärungsmuster und wahrscheinlich eine theoretische Entscheidung für
die Favorisierung eines der Angebote bzw. eines Artikulationsvorschlags,
der erlaubt, daß sich dekonstruktivistische und Lacansche Kategorien nicht
gegenseitig im Wege stehen. Da die konsequente Entwicklung der
konstruktivistischen epistemologischen Position einer dekonstruktivistischen Diskurstheorie

auf jegliche essentialistische Begriffe verzichten muß, scheint der
ahistorische Begriff des Realen für diese Zwecke nur beschränkt fruchtbar.
Der Gedanke des Mißlingens von Sinnbildung kann - wie Derridas Arbeiten

eindrücklich zeigen - ohne eine derartige Annahme auskommen. Deshalb

wird Derridas Problematisierung des Lacanismus für die weitere
Arbeit auf dem Feld der Diskurstheorie von großer Bedeutung sein:

Hätte wirklich jede Möglichkeit der Unordnung und der Zersetzung
des Symbolischen von der Kraft eines gewissen Draußen her, jede
Bezwingung des Symbolischen ihren Ursprung in einer Spiegelung
(im Imaginären ') oder in einem Realen das als das Unmögliche '

bestimmt ist? [Derrida, 1986b, 167].



388 Urs Stäheli

LITERATURVERZEICHNIS

Agger B. (1991), Critical Theory, Poststructuralism, Postmodernism: Their Sociological
Relevance, Annual Review of Sociology, 17, 105-131.

Baudrillard J. (1979), Im Schatten der schweigenden Mehrheiten oder Das Ende des Sozialen,
Freibeuter, 1-2, 17-33, 37-55.

Bude H. (1991), Auflösung des Sozialen? Die allmähliche Verflüssigung des soziologischen
„Gegenstandes" im Fortgang der soziologischen Theorie, in Müller-Doohm S. Hrsg.,
Jenseits von Utopie, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 100-122.

Clegg S. R. (1989), Frameworks of Power, London, Sage.

Crook S., Pakulski J., Waters M. (1992): Postmodernization: Change in Advanced Societies,
London, Sage.

Dallmayr F. (1989), Hegemony and Democracy: A Post-Hegelian Perspective, in Margins of
Political Discourse, Albany, 116-136.

Demirovic A. (1985), Paradoxe Poetik - Poetik der Paradoxie. Zu Pêcheux und Laclau/
Mouffe, Frankfurt a. M. (unveröffentlichtes Manuskript).

Demirovic A. (1988), Redegenre und soziale Praxis. Zur politischen Intervention des Redens,
kultuRRevolution, 17/18,71-77.

Derrida J. (1974), Grammatologie, Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Derrida J. (1976), Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften
vom Menschen, in ders, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M., Suhrkamp,
422-442.

Derrida J. (1986a), Sémiologie und Grammatologie, in Positionen, Wien, Passagen, 52-81.

Derrida J. (1986b), Positionen, in Positionen, Wien, Passagen, 83-184.

Elliott A.(1992), Social Theory & Psychoanalysis in Transition. Seifand Society from Freud
to Kristeva, Oxford, Basil & Blackwell.

Foucault M. (1973), Archäologie des Wissens, Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Foucault M. (1978a), Die Machtverhältnisse durchziehen das Körperinnere, in Foucault M,
Dispositive der Macht. Über Sexualität, Wissen und Wahrheit, Berlin, Merve, 104-
117.

Foucault M. (1978b), Ein Spiel um die Psychoanalyse, in Dispositive der Macht. Über
Sexualität, Wissen und Wahrheit, Berlin, Merve, 118-175.

Foucault M. (1978c), Nein zum König Sex, in Dispositive der Macht. Über Sexualität,
Wissen und Wahrheit, Berlin, Merve, 176-198.

Fuchs P. (1992), Die Erreichbarkeit der Gesellschaft. Zur Konstruktion und Imagination
gesellschaftlicher Einheit, Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Geras N. (1987), Post-Marxism?, New Left Review, 163, 40-82.

Giesen B. (1991), Die Entdinglichung des Sozialen. Eine evolutionstheoretische Perspektive
aufdie Postmoderne, Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Jessop B. (1990), State Theory. Putting the Capitalist State in its Place, Pennsylvania:
Pennsylvania University Press.

Lacan J. (1975), Das Drängen des Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft seit
Freud, in Haas N. Hrsg., Schriften II, Ölten, Walter, 15-55.

Laclau E. (1982), Diskurs, Hegemonie und Politik, in Haug W., Elfferding W. Hrsg., Neue
soziale Bewegungen und Marxismus, Berlin, Argument, 6-22.



Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes 389

Laclau E. (1983a), Transformations of Advanced Industrial Societies and the Theory of the
Subject, in Hänninen S., Paldan L. (Ed.), Rethinking Ideology: A Marxist Debate,
Berlin, Argument, 39-44.

Laclau E. (1983b), The Controversy over Materialism, in International Conference on
Rethinking Marx, Berlin, Argument, 39-43.

Laclau E. (1989), Politics and the Limits of Modernity, in Ross, A. (Ed.), Universal Abandon?
The Politics of Postmodernism, Edinburgh, 63-82.

Laclau E. (1990a), New Reflections on the Revolution of our Time, in Laclau E., New
Reflections on the Revolution ofour Time, London, Verso, 3-85.

Laclau E. (1990b), The Impossibility of Society, in New Reflections on the Revolution ofour
Time, London, Verso, 89-92.

Laclau E. (1990c), Letter to Aletta, in New Reflections on the Revolution of our Time,
London, Verso, 159-174.

Laclau E. (1990d), Building a New Left. An Interview, in New Reflections on the Revolution
of our Time, London, Verso, 177-196.

Laclau E. (1990e), Theory, Democracy and Socialism, in New Reflections on the Revolution
of our Time, London, Verso, 197-245.

Laclau E. (1993), Power and Representation, in Poster M. (Ed.), Politics, Theory, and
Contemporary Culture, New York, Columbia University Press, 277-296.

Laclau E. (1994), Why do Empty Signifiers Matter to Politics? in Weeks J. (Ed.), The Lesser
Evil and the Greater Good, London, Rivers Oram Press, 167-178.

Laclau E., Mouffe Ch. (1990), Post-Marxism without Apologies, in Laclau E., New Reflections
on the Revolution ofour Time, London, Verso, 97-132.

Laclau E., Mouffe Ch. (1991), Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des
Marxismus, Wien, Passagen.

Lash S. (1990), Sociology of Postmodernism, London, Routledge.

Luhmann N. (1984), Soziale Systeme: Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a. M.,
Suhrkamp.

Luhmann N. (1990), Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M., Suhrkamp.
Luhmann N. (1993), Deconstruction as Second-Order Observing, New Literary History, (24)

4, 763-782.

Mayorga R. A. (1984), Kritik der Diskurstheorie von Laclau, Argument, 26 (147), 725-735.
Mouffe Ch. Ed. (1992), Dimensions ofRadical Democracy. Pluralism, Citizenship, Community,

London, Verso.

Mouzelis N. (1990), Marxism Versus Post-Marxism, in Post-Marxist Alternatives: The
Construction ofSocial Orders, Houndmills, 20—41.

Paldan L. (1983), Summary of Discussion, in Hänninen S., Paldan L. Hrsg., Rethinking
Ideology: A Marxist Debate, Berlin, Argument, 54-58.

Rosenthal J. (1988), Who Practices Hegemony? Class Division and the Subject of Politics,
Cultural Critique, Spring, 25-52.

Stäheli U. (1995), Latent Places of the Political in Niklas Luhmann's Systems Theory,
Working Papers Series, Centre for Theoretical Studies, No. 5, February, Colchester.

Veyne P. (1981), Der Eisberg der Geschichte. Foucault revolutioniert die Geschichte, Berlin,
Merve.

Weisenbacher U. (1993), Moderne Subjekte zwischen Mythos und Aufklärung. Differenz und
offene Rekonstruktion, Pfaffenweiler, Centaurus.



390 Urs Stäheli

Wellmer A. 1985), Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik nach Adorno,
Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Welsch W. (1987), Unsere postmoderne Moderne, Weinheim, Acta humanora.

Zizek S. (1989), The Sublime Object of Ideology, London, Verso.

Zizek S. (1990), Beyond Discourse-Analysis, in Laclau E. Ed., New Reflections on the
Revolution of our Time, London, Verso, 249-260.

Zizek S. (1991), For They Know Not What They Do. Enjoyment as a Political Factor,
London, Verso.

Adresse des Verfassers:
Urs Stäheli
Centre for Theoretical Studies in the Social Sciences and Humanities,
University of Essex, Wivenhoe Park, Colchester, C04 3SQ, England


	Gesellschaftstheorie und die Unmöglichkeit ihres Gegenstandes : diskurstheoretische Perspektiven

